
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 2

Artikel: Globale Gerechtigkeit aus einer finanzethischen Perspektive

Autor: Kirchschläger, Peter G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760724

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter G. Kirchschläger

Globale Gerechtigkeit aus einer
finanzethischen Perspektive1

Einleitung

Der Global Agenda Council des World Economic Forum (WEF) hat die
Verschlechterung der Einkommensungleichheit als wichtigsten Trend und
somit als bedeutendste Herausforderung für das Jahr 2015 benannt. AI
Gore erläutert dies folgendermassen: „As the world's rich continue to
accumulate wealth at record rates, the middle class is struggling. Today, the
top 1% of the population receives a quarter of the income in the United
States. Over the last twenty-five years, the average income of the top 0.1%

has grown twenty times compared to that of the average citizen."2 Amina
Mohammed, Sonderberaterin des UN-Generalsekretärs für die Post-2015
Entwicklungsplanung und Vize-Vorsitzende des Global Agenda Council on
Sustainable Development, vertieft:

"This affects all countries around the world. In developed and developing
countries alike, the poorest half of the population often controls less than 10%

of its wealth. This is a universal challenge that the whole world must address.
While it is true that around the world economic growth is picking up pace,
deep challenges remain, including poverty, environmental degradation, persistent

unemployment, political instability, violence and conflict. These problems
[...] are often closely related to inequality."3

Gemäss einer von der Nichtregierungsorganisation Oxfam im Januar 2016

veröffentlichten Studie gehört 62 Menschen gleich viel wie der wirtschaftlich

schlechter stehenden Hälfte der Menschheit.4 Die Grossbank Credit
Suisse weist nach, dass die reichsten 1% der Menschheit mehr besitzen als
der ganze Rest der Menschheit.5

1 Überarbeitete Fassung meines Vortrags vom 23. August 2015 an der 52. Jahrestagung
der Europäischen Forschungsgesellschaft für Ethik "societas ethica".

2 GORE, AI: Introduction, http://reports.weforum.org/outlook-global-agenda-2015/top-10-
trends-of-2015/ (29.06.2016).

3, MOHAMMED, Amina: Deepening income inequality.
http://reports.weforum.org/outlook-global-agenda-2015/top-10-trends-of-2015/1-deepening-
income-inequality/ (29.06.2016).

4 Vgl. OXFAM: An Economy for the 1%. How privilege and power in the economy drive
extreme inequality and how this can be stopped, https://www.oxfam.org/en/research/economy-i
(29.06.2016).

5 Vgl. CREDIT Suisse: Global Wealth Databook 2015. Total net wealth at constant exchange
rate (USD billion).



Globale Gerechtigkeit aus einer finanzethischen Perspektive 535

Neben der ungleichen Verteilung des Einkommens stellt Armut eine
weitere Ungerechtigkeit auf globaler Ebene dar. Seit 1990 sind ca. 450
Millionen Menschen an armutsbedingten Ursachen gestorben.6

Schliesslich sind - diese beiden Aspekte beinhaltend aber darüber
hinausgehend - auch die unzähligen Menschenrechtsverletzungen weltweit
zu nennen, die dazu führen, dass Menschenrechte als „Minderheitsphänomen"

zu bezeichnen sind - nicht etwa, weil ihre universelle Geltung
damit in Frage gestellt werden soll.7 Im Gegenteil soll auf diese Weise auf der
Basis der Universalität der Menschenrechte kritisiert werden, dass der
Respekt, die Durchsetzung und die Realisierung der Menschenrechte gegenwärtig

noch nicht der universellen Geltung der Menschenrechte entsprechen.

Denn leider kommt die Mehrheit der Menschen noch nicht in den
Genuss der Realisierung ihrer Menschenrechte.8

Angesichts von vielfältigen Unrechtserfahrungen und vorherrschender
Ungerechtigkeit in unterschiedlichen Bereichen und verschiedenen
Dimensionen auf globaler Ebene besteht die Notwendigkeit, über globale
Gerechtigkeit nachzudenken.

Die Kategorie „Gerechtigkeit" bzw. die Kategorie „globale Gerechtigkeit"

legt sich für die Auseinandersetzung mit Unrecht und Ungerechtigkeit

zum einen nahe, weil es sich bei den oben genannten Phänomenen
um Realitäten handelt, die weltweite Dimensionen aufweisen. So erweist
sich z.B. Armut aufgrund der Interdependenz des globalisierten politischen

und wirtschaftlichen Systems als globale Herausforderung, die alle
Menschen etwas angeht - nicht nur die von Armut betroffenen Menschen
und Staaten.

Zum anderen ermöglicht die Kategorie „Gerechtigkeit" bzw. die Kategorie

„globale Gerechtigkeit", Unrechtserfahrungen und Ungerechtigkeiten
als Verletzungen der Rechtsansprüche von Menschen zu fassen. Damit kann

- vereinfacht gesagt - das Risiko vermieden werden, dass Unrecht und
Ungerechtigkeit und deren Beseitigung - bei allem ausdrücklichem Respekt
und aller hoher Wertschätzung für karitatives Engagement - als rein
„karitative" Aufgaben wahrgenommen werden könnte, die u.a. im Zuge eines
„Geschenks", eines „Gnadenaktes" oder einer „Sympathieäusserung" ange-

http://publications.credit-suisse.com/tasks/render/fiIe/index.cfm7fileicUC26E3824-E868-56Eo-
CCA04D4BB9B9ADD5 (29.06.2016).

6 Vgl. POGGE, Thomas: The Health Impact Fund: Enhancing Justice and Efficiency in Global

Health. The 2011 Mahbub ul Haq Memorial Lecture of the Human Development and Capability

Association, in: Journal of Human Development and Capabilities 13 (2012) 4, 537-559.
7 Vgl. dazu KIRCHSCHLÄGER, Peter G.: Das ethische Charakteristikum der Universalisie-

rung im Zusammenhang des Universalitätsanspruchs der Menschenrechte, in: Ast, Stephan/
MATHIS, Klaus/HÄNNI, Julia/ZABEL, Benno (Hgg.): Gleichheit und Universalität ARSP-Bei-
hefte 128). Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2012, 301-312.

8 Vgl. dazu u. a. AMNESTY INTERNATIONAL: Jahresbericht von 2014/2015.
https://www.amnesty.de/amnesty-international-report-20142015 (29.06.2016).



536 Peter G. Kirchschläger

gangen, möglicherweise aber auch unterlassen werden, wenn gerade
dringlichere Angelegenheiten anstehen. Ein rein „karitativer" Ansatz
könnte die Gefahr der Verstetigung der eigentlichen Ursachen von
Unrecht und Ungerechtigkeit mit sich bringen, weil die Adressatinnen und
Adressaten entweder mit dem Ausbleiben der Hilfe leben müssen oder
ihnen - falls es zu Unterstützungsleistungen kommt - durch die
gutgemeinten Entscheidungen und Handlungen eine Rolle der „Unterordnung"
zugewiesen werden könnte. Damit verbunden besteht die Möglichkeit,
dass ebenfalls klar bestimmt werden würde, woher Veränderung zum
Guten kommt: von den Geberinnen und Gebern, nicht unbedingt von den
Adressatinnen und Adressaten selbst. Ein menschenrechtsbasiertes
Verständnis der Probleme und der adäquaten Reaktion auf diese Herausforderungen

kann diese Risiken mindern und zu einem „empowerment" der
Betroffenen führen, weil sie als Trägerinnen und Träger von Menschenrechten

Anerkennung finden, ihren legitimen Rechtsansprüchen Achtung
und Respekt gezollt wird und sie so darin bestärkt werden, für ihre
eigenen Rechte und - in Solidarität - für die Rechte von anderen
Menschen einzustehen. Die Wahrscheinlichkeit, die Symptome mit „guten
Taten" zu bekämpfen anstatt die Ursachen des Unrechts und der
Ungerechtigkeit anzugehen, erscheint bei menschenrechtsbasiertem Vorgehen
niedriger zu sein, weil mit der Kategorisierung als Menschenrechtsverletzungen

der Blick direkt auf Strukturen des Unrechts und der
Ungerechtigkeit fallt. Schliesslich gelingt es dem Verständnis von Unrecht und
Ungerechtigkeiten als Verletzungen von menschenrechtlichen Ansprüchen,

unabhängig von einem gemeinsamen Konsensus über das „Gute" zu
bleiben,9 was als Ausdruck der Achtung und des Respekts der Menschenrechte

vor kultureller, traditioneller, religiöser und weltanschaulicher Vielfalt

zu verstehen ist,10 die in besonderem Mass im Recht auf Gedanken-,
Gewissens- und Religionsfreiheit in Artikel 18 der Allgemeinen Erklärung
der Menschenrechte von 1948 hervortritt.11 Dies könnte die Chancen
erhöhen, dass etwas zur Beseitigung und Unterbindung von Unrecht und
Ungerechtigkeit geschehen würde.

9 „Indem die Idee der Menschenrechte zum Humanum gar nicht Stellung nimmt, enthält
sie eine Partialanthropologie und kann nur deshalb den verschiedenen Kulturen und
Epochen zugemutet werden." (HÖFFE, Otfried: Transzendentaler Tausch. Eine Legitimationsfigur
für Menschenrechte?, in: GOSEPATH, Stefan/LOHMANN, Georg [Hgg.]: Philosophie der
Menschenrechte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, 29-47, hier 33).

10 Vgl. dazu KIRCHSCHLÄGER, Peter G.: Der bewusste Verzicht der Menschenrechte auf ein
Menschenbild - Über die Legitimation der Rede über ein Menschenbild der Menschenrechte, in:
BOGNER, Daniel/MÜGGE, Cornelia (Hgg.): Natur des Menschen. Brauchen die Menschenrechte
ein Menschenbild? Studien zur theologischen Ethik 144). Freiburg i.Ü.: Academic Press

Fribourg 2015, 133-143.
11 Vgl. dazu KIRCHSCHLÄGER, Peter G.: Religionsfreiheit - ein Menschenrecht im Konflikt,

in: FZPhTh 60 (2013) 2, 353-374.



Globale Gerechtigkeit aus einer finanzethischen Perspektive 537

Damit verbunden und darüber hinausgehend stecken im Konzept „globale

Gerechtigkeit" auch inhärente Fragen, Komplexität und Unklarheiten,
die eine ethische Betrachtung bedingen.

Schliesslich sprechen für eine finanzethische Perspektive, aus der diese

Auseinandersetzung im Folgenden geleistet werden soll, Handlungsmacht
und Einfluss der Finanzwirtschaft auf globale Zusammenhänge bzw. die
damit verbunden zu erwartende hohe Wirkung auf eine globale Gerechtigkeit.

Der folgende Beitrag setzt sich in einem ersten Schritt mit dem Begriff
der globalen Gerechtigkeit auseinander. In einem zweiten Schritt stellt er
grundsätzliche finanzethische Überlegungen an, um schliesslich in einem
dritten Schritt globale Gerechtigkeit aus einer fmanzethischen Perspektive
zu beleuchten.

t. Globale Gerechtigkeit

Der Begriff „globale Gerechtigkeit" bezeichnet Gerechtigkeit der einzelnen
Gesellschaften untereinander bzw. Gerechtigkeit der globalen Gesellschaft.12
Zusammen mit „sozialer Gerechtigkeit" - hier verstanden als Gerechtigkeit
einer Gesellschaft - verbindet „globale Gerechtigkeit" ein asymmetrisches
Verhältnis^: „Globale Gerechtigkeit schliesst ein hinreichendes Mass an
sozialer Gerechtigkeit ein, nicht aber umgekehrt."h Diese Asymmetrie
führt auf der normativen Ebene zu einer Priorität. „Soziale Gerechtigkeit
muss mit der globalen Gerechtigkeit vereinbar sein und darf nicht auf
deren Kosten gehen.'S

Normativen Charakter besitzt diese Priorität der globalen Gerechtigkeit,
weil es u.a. - im Sinne einer Umkehr der Beweislast - schwerfällt, „gute
Gründe" - d.h. Gründe, von denen plausibel denk- und vorstellbar ist, dass
sie für alle Menschen nachvollziehbar und annehmbar sind und im Rahmen

eines vorstellbaren Denkmodells und nicht auf dem Wege einer
realen Abstimmung Allgemeingültigkeit erlangen bzw. beanspruchen können

- zu nennen, warum Ungerechtigkeit in der Gesellschaft inakzeptabel
ist, globale Ungerechtigkeit jedoch akzeptiert werden soll.

12 Vgl. zum Folgenden KIRCHSCHLÄGER, Peter G.: Gerechtigkeit und ihre christlich-sozialethische

Relevanz, in: ZKTh 13g (2013) 4, 433-436.
'3 Vgl. KOLLER, Peter: Soziale und globale Gerechtigkeit, in: NEUMAIER, Otto/SEDMAK, Cle-

mens/ZlCHY, Michael (Hgg.): Gerechtigkeit. Auf der Suche nach einem Gleichgewicht. Frankfurt

a.M.: Walter de Gruyter 2005, 89-120.
H KOLLER, Peter: Soziale und globale Gerechtigkeit, in: NEUMAIER, Otto/SEDMAK, Cle-

mens/ZlCHY, Michael (Hgg.): Gerechtigkeit. Auf der Suche nach einem Gleichgewicht. Frankfurt

a.M.: Walter de Gruyter 2005, 114.

KOLLER, Peter: Soziale und globale Gerechtigkeit, in: NEUMAIER, Otto/SEDMAK, Cle-
mens/ZlCHY, Michael (Hgg.): Gerechtigkeit. Auf der Suche nach einem Gleichgewicht. Frankfurt

a.M.: Walter de Gruyter 2005, 114.



53« Peter G. Kirchschläger

Diese Priorität verliert zudem nicht deshalb ihre Geltung, weil die Realität

anders aussieht.16 Vielmehr kommt angesichts von einer Realität, die
nicht dieser Priorität entspricht, der Notwendigkeit, diese Priorität zu
verwirklichen, eine hohe Dringlichkeit zu.

Darüber hinaus und als sekundärer, da pragmatischer Grund für diese
normative Priorität der globalen Gerechtigkeit kann darauf hingewiesen
werden, „dass gravierende Ungerechtigkeiten in den einzelnen Gesellschaften

die Realisierungschancen einer gerechten internationalen Ordnung
erschweren, während die Existenz einer solchen Ordnung die Bemühungen
in den einzelnen Gesellschaften um gerechtere soziale Verhältnisse
fördert."1? Gerade weil eine funktionierende soziale Gerechtigkeit vor Ort
ohne globale Gerechtigkeit nicht zu haben ist - sie bedingen und ergänzen
einander -, muss es im Interesse aller sein, auch globale Gerechtigkeit
anzustreben.

„Während der sich mit fortschreitender Globalisierung verschärfende
internationale Wettbewerb die politische Entscheidungs- und Handlungsfähigkeit
der einzelnen Nationen immer weiter reduziert, entsteht auf internationaler
und globaler Ebene ein wachsender Regelungsbedarf, der gegenwärtig mangels
entsprechender inter- und supranationaler Institutionen unerledigt bleibt."18

Der Gerechtigkeitsbegriff weist eine hohe Komplexität auf, weil er in vier
Gerechtigkeitskonzeptionen unterteilt werden kann.'9 Diese Auffächerung
dient der Orientierungshilfe in den Entscheidungs- und Handlungsspielräumen,

um in der jeweiligen spezifischen und individuellen Situation
Gerechtigkeit walten zu lassen bzw. zu schaffen:

1) Tauschgerechtigkeit (z.B. Gleichwertigkeit von Leistungen und Ge¬

genleistung (z.B. beim Arbeitslohn, ...);
2) Politische Gerechtigkeit (demokratische Mitbestimmungsprozesse,

in denen Macht, die unparteiisch ausgeübt wird, dazu dient, jedem
Individuum seine Rechte zukommen zu lassen und soziale Kooperation

zu ermöglichen);

16 KOLLER, Peter: Soziale und globale Gerechtigkeit, in: Neumaier, Otto/SEDMAK, Cle-
mens/ZlCHY, Michael (Hgg.): Gerechtigkeit. Auf der Suche nach einem Gleichgewicht. Frankfurt

a.M.: Walter de Gruyter 2005, 114.

V KOLLER, Peter: Soziale und globale Gerechtigkeit, in: NEUMAIER, Otto/SEDMAK, Cle-
mens/ZlCHY, Michael (Hgg.): Gerechtigkeit. Auf der Suche nach einem Gleichgewicht. Frankfurt

a.M.: Walter de Gruyter 2005, 115.
18 KOLLER, Peter: Soziale und globale Gerechtigkeit, in: NEUMAIER, Otto/SEDMAK, Cle-

mens/ZlCHY, Michael (Hgg.): Gerechtigkeit. Auf der Suche nach einem Gleichgewicht. Frankfurt

a.M.: Walter de Gruyter 2005, 115.

*9 Vgl. KOLLER, PETER: Zum Verhältnis von Domestischer und Globaler (Un)Gerechtigkeit:
Vortrag an der Konferenz "The Diversitiy ofHuman Rights: Constitution and Human Rights",
InterUniversityCentre Dubrovnik, 3.-10. September 2005 (Manuskript freundlicherweise vom
Verfasser zur Verfügung gestellt).



Globale Gerechtigkeit aus einer finanzethischen Perspektive 539

3) Korrektive Gerechtigkeit (Schadenersatzzahlungen zur Korrektur
von Schaden und Strafe zur Vergeltung von Unrecht);

4) Verteilungsgerechtigkeit (gleiche Verteilung von gemeinschaftli¬
chen Gütern [z.B. Bildungsmöglichkeiten, Zugang zum Arbeitsmarkt,

Aussichten des Einkommenserwerbs] und Lasten [z.B.
Steuern]).

Bei der ersten oben genannten Konzeption - der Tauschgerechtigkeit -
wird Gleiches gleich und Ungleiches ungleich behandelt.20

Bei der zweiten und dritten Gerechtigkeitskonzeption - der politischen
Gerechtigkeit und der korrektiven Gerechtigkeit - werden alle Menschen
gleich behandelt.

Bei der vierten Konzeption der Gerechtigkeit - der Verteilungsgerechtigkeit

- kann anhand eines der drei folgenden Kriterien die Gleichheit
bzw. gleiche Behandlung gemessen werden: Entweder soll die Gleichbehandlung

auf Leistung beruhen, sie soll auf Bedarf zurückgehen oder ihr
soll Gleichheit zugrundeliegen.

Gleichbehandlung basierend auf Leistung bedeutet, dass gleiche Leistung

zu gleicher Gegenleistung führt. Ungleichheiten (z.B. Arbeitslohn,
Eigentum, die aufgrund unterschiedlicher Leistungen entstehen, werden
so legitimiert.

Gleichbehandlung basierend auf Bedarf bedeutet, dass für alle das

gleiche Mass an Befriedigung von Bedürfnissen gewährleistet ist. Die
Individualität des Menschen jedoch umfasst u.a. Unterschiede bei den Bedürfnissen,

was gleichzeitig nach spezifischen, ungleichen Massnahmen zum
Erreichen vom gleichen Mass an Befriedigung von Bedürfnissen verlangt
(z.B. spezielle Förderungsprogramme, Brückenangebote, Sozialversicherungen,

Gleichbehandlung basierend auf Gleichheit bedeutet, dass Güter und
Lasten gleichmässig unter den Menschen verteilt werden (unabhängig von
Leistung, Bedarf, um möglichst strikt der Gleichheit der Menschen zu
entsprechen (z.B. Zugang zur Bildung). So werden z.B. Unterschiede in
Bezug auf Leistung, Bedarf, vernachlässigt.

Anders betrachtet bedeutet dies zum einen, dass unter bestimmten
Umständen Ungleichheiten bzw. Ungleichbehandlungen basierend auf
Leistung, auf Bedarf und auf Gleichheit akzeptiert werden. Zum anderen
wird ersichtlich, dass je nach Gerechtigkeitskonzeption die moralische
Bewertung z.B. einer Entscheidung, einer Handlung oder eines Zustands
anders ausfällt. Schliesslich kann eine Entscheidung bzw. Handlung unge-

20 Vgl. ARISTOTELES: Nikomachische Ethik 1131 a 23.



54° Peter G. Kirchschläger

recht sein, auch wenn ihr Entstehungsprozess auf den freien Willen der
Vereinbarenden zurückgeht.21

Alle vier Konzeptionen der Gerechtigkeit können zudem aus der
Perspektive der „sozialen Gerechtigkeit"22 gedacht werden, wobei dieses
Verständnis von „sozialer Gerechtigkeit" weiter gefasst ist als der oben erwähnte

Begriff der Gerechtigkeit einer Gesellschaft. Luigi Taparelli d'Azeglio
verstand soziale Gerechtigkeit als „giustizia fra uomo e uomo"23. Soziale
Gerechtigkeit fokussiert in erster Linie auf „eine gerechte Ordnung, in der
die unterschiedlichsten Interessen von Gruppen und Einzelnen auszugleichen

und ins rechte Verhältnis zueinander gebracht werden müssen"24.
Darüber hinaus geht Ursula Nothelle-Wildfeuer, die soziale Gerechtigkeit

„als die sittliche Berücksichtigung solcher prinzipiell gleichen Freiheit bzw. das

fortgesetzte sittlich-praktische Bemühen um die Schaffung der Möglichkeitsbedingungen

[versteht], unter denen sich Freiheit im sozialen Raum als Partizipation

an allen sie betreffenden Vorgängen verwirklichen kann, wobei diese
Verwirklichung durch ein Ethos getragen werden muss, das solchen Verwirklichungen

von Freiheit in Strukturen und Institutionen Form und Stabilität ver-
leiht"25.

Die bisher aufgeführten Aspekte des Gerechtigkeitsbegriffs bildet u.a. die
Weite des Gerechtigkeitsbegriffs. Diese Weite von „Gerechtigkeit" führt
dazu, dass es durchaus denk- und vorstellbar ist, dass ein Gerechtigkeitsurteil

unterschiedlich ausfallen könnte, je nachdem welche Gerechtigkeitskonzeption

zum Zuge kommt. Diese denk- und vorstellbare Möglichkeit
stellt eine Herausforderung dar, weil dadurch grundsätzliche Zweifel an
Gerechtigkeitsurteilen aufkommen können. Allein diese Möglichkeit
könnte dazu führen, dass der Gerechtigkeitsbegriff als solcher nicht weiter
als hilfreich wahrgenommen wird. Schliesslich öffnet diese Möglichkeit die
Türen für Missbrauch des Gerechtigkeitsbegriffs, z.B. zur Verteidigung von
ungerechten Zuständen oder von unrechtmässigen Entscheidungen und
Handlungen. Diese Situation verlangt daher nach Klärung.

21 Vgl. PAPST Leo XIII.: Enzyklika „Rerum novarum", 34. Vgl. dazu Hoppe, Trevor: Soziale
Gerechtigkeit - ein zentrales Anliegen der katholischen Soziallehre, in: RAUSCHER, Anton (Hg.):
Soziale Gerechtigkeit. Köln: Bachem 2002, 31—56, hier 35.

22 Vgl. KRAMER, Rolf: Soziale Gerechtigkeit - Inhalt und Grenzen Sozialwissenschaftliche

Schriften 18). Berlin: Duncker und Humblot 1992, 45.
23 TAPARELLI d'Azeglio, Luigi: Saggio teoretico di diritto naturale appoggiato sul fatto (2

Bände). Rom: Livorno V. Mansi 1855, 1: Nr. 354.
24 Glatzel, Norbert: „Soziale Gerechtigkeit" - ein umstrittener Begriff, in: NOTHELLE-

WlLDFEUER, Ursula/GLATZEL, Norbert (Hgg.): Christliche Sozialethik im Dialog. Zur Zukunftsfähigkeit

von Wirtschaft, Politik und Gesellschaft. Festschrift für Lothar Roos. Graftschaft:
Vektor-Verlag 2000, 139-150, 148.

25 NOTHELLE-WILDFEUER, Ursula: Soziale Gerechtigkeit und Zivilgesellschaft. Paderborn:
Schöningh 1999, 85, Hervorhebung im Text. Ähnlich auch HOPPE, Thomas: Soziale Gerechtigkeit

- ein zentrales Anliegen der katholischen Soziallehre, in: RAUSCHER, Anton (Hg.): Soziale

Gerechtigkeit. Köln: Bachem 2002, 31-56, hier 37.



Globale Gerechtigkeit aus einer finanzethischen Perspektive 541

Aus einer theologisch-ethischen Perspektive gilt es natürlich zunächst
einmal, die eben eingeführten vier Konzeptionen von Gerechtigkeit
Tauschgerechtigkeit, politische Gerechtigkeit, korrektive Gerechtigkeit und
Verteilungsgerechtigkeit zu berücksichtigen und sich den je mit ihnen
ergebenden Schwierigkeiten bzw. Herausforderungen zu stellen, da keine
spezifisch theologisch-ethischen Gründe von vornherein und grundsätzlich
gegen eine Berücksichtigung einer der Gerechtigkeitskonzeptionen
sprechen. Eine erste Frage, die sich dabei ergibt, wäre, welche der vier
Gerechtigkeitskonzeptionen zu favorisieren ist. Und damit verbunden würde sich
eine Lösungsoption auf einen ersten Blick gleichsam aufdrängen, nämlich
einer Gerechtigkeitskonzeption den Vorrang zu geben.

Anstelle eines Vorzugs einer Gerechtigkeitskonzeption bzw. der
Benachteiligung oder sogar des Ausschlusses von einer oder mehrerer
Konzeptionen von Gerechtigkeit von vornherein legt sich auf der Grundlage
der vier Gerechtigkeitskonzeptionen nahe, erstens aus einer theologischethischen

Perspektive diese im Sinne von Solidarität mit dem Leitprinzip
der sozialen Gerechtigkeit zusammen zu denken und auf alle vier Konzeptionen

von Gerechtigkeit prägend wirken zu lassen, weil es sich als schwierig

erweist, im Sinne der Umkehr der Beweislast von vornherein und
unabhängig von einer bestimmten Situation „gute Gründe" zu nennen, die für
die grundsätzliche Vernachlässigung bzw. die Nichtbeachtung einer oder
mehrerer Gerechtigkeitskonzeptionen sprechen.

Im Dienste eines umfassendes Gerechtigkeitsverständnisses sind zweitens

diese vier Konzeptionen von Gerechtigkeit zusammenzudenken, um
einen einseitigen Gerechtigkeitsansatz zu verhindern. Alle vier Konzeptionen

von Gerechtigkeit werden in einer negativen Zusammengehörigkeit
aufeinander bezogen wahrgenommen. Im Unterschied zu einer positiven
Zusammengehörigkeit bedeutet dies nicht, dass Gerechtigkeit immer alle
vier Konzeptionen von Gerechtigkeit einschliessen muss. Negative
Zusammengehörigkeit umfasst die Notwendigkeit des Einbezugs von allen vier
Konzeptionen von Gerechtigkeit bzw. die Notwendigkeit der Angabe von
rationalen Gründen, falls eine Konzeption oder mehrere Konzeptionen von
Gerechtigkeit nicht berücksichtigt werden können. Dabei wird Gerechtigkeit

als omni-dynamisch (da im Zusammenspiel von allen vier Konzeptionen

gedacht) erfasst.
Drittens bietet sich aus theologisch-ethischer Perspektive an, eine

Schwerpunktsetzung auf die Verteilungsgerechtigkeit zu legen - zum
einen in der Verhältnisbestimmung zwischen Verteilungsgerechtigkeit und
den anderen Gerechtigkeitskonzeptionen, zum anderen in der praktischen
Umsetzung. Die Priorisierung der Verteilungsgerechtigkeit kann aus
theologisch-ethischer Perspektive mit der Gleichheit aller Menschen in ihrem
Anspruch auf Gerechtigkeit auf der Basis der Menschenwürde theologisch
fundiert werden, die wiederum von der jüdisch-christlichen Lehre von der



542 Peter G. Kirchschläger

Gottebenbildlichkeit (vgl. Gen 1,26-27) abgeleitet werden kann.26 (Eine
Begründung kann Menschenwürde zudem in einem negativen, von der
Verletzung der Menschenwürde ausgehenden Menschenwürdebegriff in dem
Prinzip der Verletzbarkeit finden).27 Ungerechtigkeit und eine ungerechten

Verteilung widerspricht der Menschenwürde aller Menschen, wobei
dies anschliessend noch genauer zu bestimmen ist. Zunächst gilt
festzuhalten, dass Gerechtigkeit dabei

„keinen erreichbaren Ordnungszustand (bedeutet), sondern eine Beziehung
der Anerkennung, die die Würde des Nächsten auch und gerade dann achtet,
wenn er abgehängt ist. Sie zielt auf eine Dynamik zu je grösserer Gerechtigkeit
(Mt 5,20), die sich immer neu durch Armut und Unrecht herausgefordert sieht.
[...] Sie fragt nach den gesellschaftlichen Bedingungen dafür, dass möglichst
alle Menschen ihre Möglichkeiten entfalten können."28

Dieser - da alle Menschen betreffende - universelle Horizont der
Verteilungsgerechtigkeit führt zum einen dazu, dass auch die zu ihr korrespondierenden

Verpflichtungen in einem universalen Umfang zu denken sind.
Zum anderen gilt es hinsichtlich der materialen Bestimmung des Um-

fangs der Verpflichtung zu bedenken, dass nicht „nur" alle Menschen
Adressatinnen und Adressaten dieser Verpflichtung sind, sondern alle
Menschen als Menschen, d.h. Menschen, denen ermöglicht werden muss,
dass sie als Menschen überleben und in Menschenwürde leben können. 29

Um diese Herausforderung meistern zu können, sind die Menschenrechte

als ethischer Referenzpunkt beizuziehen, weil ein auf der
Menschenwürde basierendes Verständnis von Verteilungsgerechtigkeit zu
Entscheidungen, Handlungen und Leistungen verpflichtet, die nicht einen
beliebigen Lebensstil des Einzelnen, sondern die einen Minimalstandard für
jeden Menschen gewährleisten, damit dieser überleben und als Mensch
leben kann. Da die Menschenrechte essentielle Elemente und Bereiche der
menschlichen Existenz schützen, können sie gerade an dieser Stelle - bei
der materiellen Bestimmung des Umfangs der mit einem globalen Horizont

gedachten Verteilungsgerechtigkeit - als ethischer Referenzpunkt wei-

26 Vgl. dazu KIRCHSCHLÄGER, Peter G.: Das Verhältnis zwischen Menschenwürde und
Menschenrechten aus einer sozialethischen Perspektive, in: LORETAN, Adrian (Hg.): Würde der
menschlichen Person. Freiburg i.Br.: Herder Verlag 2016, 193-206.

27 Vgl. dazu KIRCHSCHLÄGER, Peter G.: Missachtung der Menschenwürde als Schlüsselerfahrung,

in: Krämer, Klaus/VELLGUTH, Klaus (Hgg.): Menschenwürde. Diskurse zur Universalität

und Unveräusserlichkeit Theologie der Einen Welt 8) (im Druck).
28 VOGT, Markus: Arbeit, Positionen der katholischen Soziallehre. Impuls für die W des

Diözesanrates München und Freising am 3.10.08, Seite 2

http://www.kaththeol.uni-
muenchen.de/lehrstuehle/christl_sozialethik/personen/ivogt/texte_vogt/vogt_prek_arbeit.pdf
(29.06.2016).

29 Vgl. KIRCHSCHLÄGER, Peter G.: Wie können Menschenrechte begründet werden? Ein für
religiöse und säkulare Menschenrechtskonzeptionen anschlussfähiger Ansatz ReligionsRecht
im Dialog 15). Münster: LIT-Verlag 2013, 194-195.



Globale Gerechtigkeit aus einer finanzethischen Perspektive 543

terhelfen, da ihnen eine entsprechende Identifizierung und Differenzierung

gelingt.
So verstandene Verteilungsgerechtigkeit bedeutet nicht „paternalisti-

sches, dominierendes und indoktrinierendes Schenken", weil sie aufgrund
des ethischen Referenzpunktes der Menschenrechte vom wechselseitigen
Verantwortungsverhältnis zwischen Mensch und Gesellschaft, zwischen
Mensch und Mitmenschen und zwischen Gesellschaft und Gesellschaft
ausgeht und den Ausgangspunkt dieser Verantwortungsverhältnisse jeweils
beim Individuum und seinem Rechtsanspruch bzw. der dazu korrespondierenden

Verpflichtung denkt.
Darüber hinaus trägt die oben eingeführte negative Zusammengehörigkeit

der Notwendigkeit des Einbezugs von allen vier Konzeptionen von
Gerechtigkeit bzw. der Notwendigkeit der Angabe von rationalen Gründen,
falls eine Konzeption oder mehrere Konzeptionen von Gerechtigkeit nicht
berücksichtigt werden kann, dazu bei, dass der Ermöglichungscharakter
von Verteilungsgerechtigkeit hervortritt und die Möglichkeit eines solchen
Missverständnisses verhindert wird.

Da diese omni-dynamische Gerechtigkeit wie oben erwähnt zusammen
mit dem oben eingeführten Leitprinzip der sozialen Gerechtigkeit
zusammengedacht gedacht wird, ist Gerechtigkeit als omni-dynamisch soziale
Gerechtigkeit zu verstehen. Omni-dynamisch sozialer Gerechtigkeit
gelingt es, die oben erkannte Herausforderung, Unterschätzung hinsichtlich
ihres klärenden Charakters und Missbrauchsmöglichkeit von Gerechtigkeit
zu meistern bzw. auszubalancieren bzw. zu unterbinden.

2. Finanzethische Perspektive

Warum legt sich eine finanzethische Perspektive nahe,3° wenn man über
globale Gerechtigkeit nachdenkt? Erstens legen Macht, Handlungs- und
Entscheidungsspielräume und Einfluss der Finanzwirtschaft auf globale
Zusammenhänge bzw. die damit verbunden zu erwartende hohe Wirkung
von ethischen Überlegungen folgenden finanzwirtschaftlichen Aktivitäten
auf eine globale Gerechtigkeit die Berücksichtigung einer finanzethischen
Perspektive nahe.

Für globale Gerechtigkeit von besonderer Relevanz erweist sich dabei
der Beitrag der Finanzwirtschaft für die Realwirtschaft und für das Entre-
preneurship zur Ermöglichung von Innovation, da Entrepreneurship
globale Gerechtigkeit fördern kann, indem Unternehmen versuchen, Gewinne
zu erzielen und zu wachsen. Denn neben den unmittelbaren ökonomischen

Auswirkungen auf die Gesellschaft (z.B. in Form von Arbeitsplätzen,

3° Vgl. dazu beispielsweise EMUNDS, Bernard/REICHERT, Wolf-Gero (Hgg.): Den Geldschleier
lüften! Perspektiven aufdie monetäre Ordnung in der Krise. Marburg: Metropolis 2013.



544 Peter G. Kirchschläger

Steuern, gilt es auch, die positive wertschöpferische und lösungsorien-
tierte Kraft von Entrepreneurship für das Umfeld zu beachten.

Des Weiteren kommt das Innovationspotential profitorientierten Ent-
scheidens und Handelns der Gesellschaft zugute, weil wirtschaftliche
Innovationen gesellschaftlichen Fortschritt auslösen bzw. vorantreiben.

Darüber hinaus wird dem unternehmerischen Ansatz zugemutet, für
Fragen, Probleme und Herausforderungen, die zuvor mehrheitlich karitativ

oder staatlich angegangen worden sind, Lösungen mit einer höheren
Nachhaltigkeit zu finden und zu realisieren.

Schliesslich bieten Unternehmen Menschen eine Strukturierung ihres
Alltags, Formen sozialer Teilnahme und Teilhabe und die Möglichkeit,
sich zu entfalten und zu verwirklichen. Letzteres kann auch einen Beitrag
zur Sinnstiftung für eine menschliche Existenz umfassen.

Es besteht das Risiko, dass der diesbezügliche Beitrag der Finanzwirtschaft

zur globalen Gerechtigkeit desto kleiner wird, je weiter sich finanz-
wirtschaftliche Transaktionen von realwirtschaftlichen Abläufen und von
unternehmerischer Innovation entfernen.

Chancen für globale Gerechtigkeit aus einer finanzethischen Perspektive

ergeben sich u.a. aus der neuen Betrachtung von Entrepreneurship
und seiner positiven wertschöpferischen und lösungsorientierten Kraft aus
ethischer Perspektive, die innovative Möglichkeiten für die ethische
Auseinandersetzung mit globaler Gerechtigkeit eröffnet.31

Eine tiefergehende ethische Auseinandersetzung von einem finanzethischen

Standpunkt ist zweitens angezeigt, um den spezifischen Charakter
finanzethischer Frage- und Problemstellungen hinsichtlich globaler
Gerechtigkeit zu berücksichtigen. Diese gehen weit über die Themen der
allgemeinen Wirtschaftsethilo2, der Unternehmensethik und der ethischen
Reflexion von Corporate Governance und Corporate Social Responsibility
hinaus.33 Denn es bestehen grosse inhaltliche Unterschiede, die sich aus

31 Vgl. dazu KIRCHSCHLÄGER, Peter G.: CSR zwischen Greenwashing und ethischer Reflexion.

Menschenrechte als ethischer Referenzrahmen für Corporate Social Responsibility (CSR),
in: Zeitschrift für Wirtschafts- und Unternehmensethik 16 (2015) 3, 264-287.

32 Vgl. dazu u.a. GABRIEL, Ingeborg/STEINMAIR-PÖSEL, Petra (Hgg.): Gerechtigkeit in einer
endlichen Welt. Ökologie - Wirtschaft - Ethik, 2. Auflage. Ostfildern: Grünewald-Verlag 2014;
VOGT, Markus: Ethische Maximen in der Wirtschaft - global akzeptiert?, in: ABMEIER, Karlies/
THESING, Josef (Hgg.): Wirtschaftsordnung und soziale Gerechtigkeit. Globale Perspektiven.
Berlin: Sankt Augustin 2013,13-28.

33 Vgl. dazu YÜKSEL MERMOD, Asli/lDOWU, Samuel O. (Hgg.): Corporate Social Responsibility

in the Global Business World. Berlin: Springer Verlag 2014; ULSHÖFER, Gotlind: Corporate

Social Responsibility (CSR) als soziale Verantwortung in der Wirtschaft - Chancen und
Grenzen einer Konzeption angesichts der Wirtschaftskrise, in: HEIMBACH-STEINS, Marianne
(Hg.): Weltwirtschaft und Gemeinwohl. Eine Zwischenbilanz der Wirtschaftskrise Jahrbuch

für Christliche Sozialwissenschaften 51). Münster: Aschendorff 2010, 139-161; HABISCH,
André: Corporate Citizenship - Gesellschaftliches Engagement von Unternehmen. Berlin:
Springer Verlag 2003.



Globale Gerechtigkeit aus einer finanzethischen Perspektive 545

den spezifischen Charakteristika der Finanzwirtschaft ergeben: Der
Finanzmarkt wird von einer höheren Komplexität geprägt, die sogar bis hin
zur angeblichen Unüberschaubarkeit für einzelne Akteure (z.B. Finanzinstitute,

Individuen, reichen kann.
Zudem weisen finanzwirtschaftliche Abläufe eine höhere Abstraktion

auf, was die ethische Auseinandersetzung mit ihnen schwieriger gestaltet.
Denn im Streben nach globaler Gerechtigkeit angesichts von Ungerechtigkeit

und Unrechtserfahrungen fällt die ethische Auseinandersetzung mit
Verantwortungsrelationen und deren Bestimmung oftmals äusserst
schwer. Wenn Verantwortung in einer siebendimensionalen Matrix verstanden

wird,34 ergeben sich aufgrund der unterschiedlichen Bestimmung der
einzelnen Dimensionen und der Kombination untereinander sowie
aufgrund des relationalen Charakters der Verantwortung verschiedene
Ausprägungen. Bleiben diese Verantwortungsrelationen jedoch unter- bzw.

gar nicht bestimmt, führt dies zu einer Verwässerung der Zuordnung von
Verantwortung. Dies bedeutet, dass z.B. die eigentlichen Verantwortungssubjekte

vermeintlich unbekannt bleiben oder behaupten können, dass sie
keinen Entscheidungs- und Flandlungsspielraum besitzen, um sich so der

Verantwortung und der Rechenschaftspflicht zu entziehen.
Schliesslich erweist sich das Risiko eines "governance gap's, characterized

by the diminishing capacity of national governments to steer and
constrain those dimensions of transnational business activity that affects
the human rights of their populations [...] emerging as a result of the
expanded power and capabilities of transnational business and weakened
capabilities of states under conditions of economic globalization"35 bei
finanzwirtschaftlichen Aktivitäten als höher als bei realwirtschaftlichen
Operationen, da bei Ersteren der weiter fortgeschrittene Globalisierungsgrad

und die höhere Komplexität den politischen bzw. rechtlichen Zugriff
von Nationalstaaten zu erschweren scheinen.

3. Globale Gerechtigkeit aus einer finanzethischen Perspektive

Wenn im Folgenden globale Gerechtigkeit aus einer finanzethischen
Perspektive betrachtet wird, dann liegt der Fokus weder individualethisch auf
der einzelnen in der Finanzwirtschaft tätigen oder aktiven Person,36 son-

34 Im Einzelnen sind das die folgenden Dimensionen: Verantwortungssubjekt,
Verantwortungsform, Verantwortungsobjekt, Verantwortungsumfang, Verantwortungsart, Massstab

der Verantwortung und bewertende Instanz (vgl. dazu KIRCHSCHLÄGER, Peter G.:

Verantwortung aus christlich-sozialethischer Perspektive, in: ETHICA 22 [2014], 29-54.).
35 Macdonald, Kate: Re-thinking "Spheres of Responsibility": Business Responsibility for

Indirect Harm 2011, in: Journal of Business Ethics 99 (2011), 549-563.
36 Vgl. z.B. dazu STÜTTGEN, Manfred: Ethisch investieren. Chancen und Grenzen moralisch

begründeter Geldanlage Moderne - Kulturen - Relationen 17). Frankfurt a.M.: Peter

Lang Verlag 2014.



546 Peter G. Kirchschläger

dern auf der institutionenethischen Fragestellung, wie finanzwirtschaftliche
Institutionen aufgestellt bzw. Finanzsysteme gestaltet werden müssen,

um zu globaler Gerechtigkeit beizutragen. Noch wird der Schwerpunkt auf
die transnationalen Dimension der internationalen Finanzmärkte gelegt,
d.h. auf „die Beziehungen zwischen den direkten Transaktionspartnern -
im Allgemeinen sind dies Finanzinstitute oder Unternehmen"37, bei denen
im Zuge einer ethischen Analyse in erster Linie die Fairness einer
Geschäftspraxis für die direkt daran beteiligten Transaktionspartner untersucht

werden würde.38 Vielmehr stehen die internationalen Finanzmarktbeziehungen

im Zentrum, weil Letztere von grösserer Relevanz für globale
Gerechtigkeit sind als die beiden erstgenannten Alternativen, da in ihnen
„aus transnationaler Perspektive unsichtbare Problemlagen"39 hervortreten,

die für globale Gerechtigkeit essentiell sind:

„Gerade Gruppen gesellschaftlich Benachteiligter haben kaum Zugang zu
Finanzgeschäften; in grenzüberschreitende Finanzgeschäfte sind sie in den meisten

Ländern fast nie involviert. Von den gesamtwirtschaftlichen Entwicklungen
ihres Landes, die mit den Prozessen auf den internationalen Finanzmärkten
interferieren, können sie dagegen in hohem Masse betroffen sein."4°

Natürlich bedeutet dies nicht, dass die individualethische und die transnationale

Perspektive von gar keiner Bedeutung für die finanzethische
Perspektive auf globale Gerechtigkeit sind, denn auch sie können zu einer
gerechteren weltweiten Realität beitragen.

Auf der Basis einer anderen thematischen Differenzierung ginge es also
im Folgenden in erster Linie um die transnationale Perspektive in Abgrenzung

von der individualethischen Ebene: "a range of issues associated with
particular aspects of financial activity and the ethical risks and conflicts of
interest associated with them. [...] lending, trading and investment,
information and efficient markets, and client relationships."41 Erstere umfasst
Themen, zu denen auch der Schwerpunkt dieses Beitrags zu sehen ist:
"There are [...] a range of issues associated with financial activity in general:

its existence and legitimacy, its contribution to the well-being and ills
of society, its remuneration, and its regulation and control. V

37 EMUNDS, Bernard: Politische Wirtschaftsethik globaler Finanzmärkte. Wiesbaden: Springer

Gabler Verlag 2014, X-XI.
38 Vgl. EMUNDS, Bernard: Politische Wirtschaftsethik globaler Finanzmärkte. Wiesbaden:

Springer Gabler Verlag 2014, XI.
39 EMUNDS, Bernard: Politische Wirtschaftsethik globaler Finanzmärkte. Wiesbaden: Springer

Gabler Verlag 2014, XI.
4° EMUNDS, Bernard: Politische Wirtschaftsethik globaler Finanzmärkte. Wiesbaden: Springer

Gabler Verlag 2014, XI:
41 HENDRY, John: Ethics in Finance. An Introduction. Cambridge: Cambridge University

Press 2013, 45.
42 HENDRY, John: Ethics in Finance. An Introduction. Cambridge: Cambridge University

Press 2013, 45.



Globale Gerechtigkeit aus einer finanzethischen Perspektive 547

Ganz grundsätzlich stellt sich die Frage, ob finanzwirtschaftliche Institutionen

so aufgestellt bzw. Finanzsysteme so gestaltet werden können, dass
das Primat finanzieller Kriterien durch das Primat moralischer Kriterien
abgelöst werden kann, um überhaupt eine Bedeutung und Relevanz der
Frage nach globaler Gerechtigkeit im finanzwirtschaftlichen Kontext zu
erreichen. Dafür spricht wohl erstens, dass Geld43 und Finanzwirtschaft44
in sich keinen Selbstzweck, sondern ein Mittel darstellen, obwohl eine
problematische Entwicklung im Geldverständnis an dieser Auffassung
rüttelt:

"This inversion of means and ends is seen most clearly in money due to its
instrumentality. Its greatest significance is in its ability to give access to other
things which alone can directly satisfy human need. But money does it so well,
opening so many possibilities, that it itself becomes the object of our desires,
ambitions and wants, thus acquiring a powerful hold over our passions."45

Zweitens können finanzwirtschaftliche Institutionen und Finanzmärkte als

vertragliche Verknüpfung verstanden werden, der es jedoch an einem
adäquaten Durchsetzungsmechanismus fehlt, um diese vertraglichen
Beziehungen zu realisieren.46 "This lack of an efficient contractual enforcement
mechanism in financial markets provides an economic justification for the
introduction of some form of ethic."47 Sicherlich wäre hier Vertrauen als
ein notwendiges ethisches Element für finanzwirtschaftliche Institutionen
und Finanzmärkte zu nennen.48

"The very act of placing our assets in the hands of other people requires
immense trust. An untrustworthy stockbrocker or insurance agent [...] finds few
takers for his or her services. Financial scandals shock us precisely because

they involve people and institutions that we should be able to trust."49

43 Vgl. BERG, Helmut: Vom Gelde, das dem Leben dient. Frankfurt a.M.: Peter Lang Verlag
2011; TÜRCKE, Christoph: Mehr! Philosophie des Geldes. München: C.H. Beck Verlag 2015.

44 Vgl. EMUNDS, Bernard/REICHERT, Wolf-Gero: Finanzwirtschaft - kein Selbstzweck. Die
Finanzwirtschaft trifft vor allem die Schwellen- und Entwicklungsländer, in: Herder
Korrespondenz 63 (Mai 2009) 5, 237-241.

45 COWLEY, Catherine: The Value of Money. Ethics and the World of Finance. London:
Bloomsbury T&T Clark 2006, 107-108. Georg Simmel geht sogar noch weiter: Geld "is the
absolute means which is elevated to the psychological significance of an absolute purpose
[...] Money is the secular God of the World" (SlMMEL, Georg: The Philosophy of Money. London:

Routledge and Kegan Paul Ltd 1978, 238).
46 See DOBSON, John: Finance Ethics. The Rationality of Virtue. Lanham: Rowmam &

Littlefield Publishers 1997, 1-46.
47 DOBSON, John: Finance Ethics. The Rationality of Virtue. Lanham: Rowmam & Little-

field Publishers 1997, ix. See DOBSON, John: Finance Ethics. The Rationality of Virtue.
Lanham: Rowmam & Littlefield Publishers 1997, 46-74.

48 Vgl. DOBSON, John: Finance Ethics. The Rationality of Virtue. Lanham: Rowmam &
Little-field Publishers 1997, 87-149.

49 BOATRIGHT, John R.: Ethics and the Conduct of Business. 5. Auflage. Upper Saddle
River: Pearson 2007, 334.



548 Peter G. Kirchschläger

Dieses Beispiel des Vertrauens als ein ethisches Element finanzwirtschaftlicher

Operationen würde es jetzt natürlich erlauben, die Argumentations -

linie so weiterzuführen, dass die ökonomischen Vorteile von ethischer
Orientierung finanzwirtschaftlicher Institutionen und Finanzsysteme -
beispielsweise die Pflege von Vertrauen - hervorgehoben werden.5° Dieser
Weg wird bewusst nicht verfolgt, weil dies streng genommen letzten
Endes kein ethisches Argument mehr darstellt, da dann z.B. Vertrauen
nicht aus ethischen Gründen angestrebt wird, sondern zur Erreichung
ökonomischer Vorteile, d.h. aus einem anderen Grund.

Drittens kommen angesichts einer ökonomischen Rationalität Zweifel an
deren Praxisbezug auf.

"The theory of the firm, as it has evolved in financial-economic theory, is
premised on a single narrow concept of rationality. Within this 'finance paradigm',
a rational agent is simply one who pursues personal material advantage ad
infinitum. In essence, to be rational in finance is to be individualistic, materialistic,

and competitive. Business is a game played by individuals, as with all games
the object is to win, and winning is measured in terms solely of material
wealth. Within the discipline this rationality concept is never questioned, and
has indeed become the theory-of-the-firm's sine qua non.W

Rein finanzielle Kriterien bzw. die ökonomische Rationalität der Optimierung

des Eigeninteresses erweisen sich als zu reduktionistisch und als zu
unterkomplex, um der Realität der menschlichen Existenz („Der ökonomisch

rationale Akteur - d.h. diejenige Person, die im Sinne der ökonomischen

Theorie rational handelt - würde als Mensch, als Teilnehmer an
einer kulturellen Praxis, als Kooperationspartner, als Freund, als Vorgesetzter

auf der ganzen Linie scheitern. [...] Die ökonomisch rationale Person,

wie sie die heute dominante Theorie fasst, fällt aus allen kulturellen,
sozialen, humanen Zusammenhängen heraus, sie vereinzelt, radikal, sie
würde im Leben und in der Ökonomie scheitern."52) und dem Zusammenleben

einer Gesellschaft („Eine Gesellschaft, die aus einzelnen, ihren eigenen

Nutzen optimierenden Individuen bestünde, hätte keine Regeln,
könnte sich nicht verständigen, wäre nicht imstande, Gründe auszutauschen

und persönliche Identitäten festzustellen."53) gerecht zu werden.

5° Vgl. dazu u.a. ARAGON, George A.: Financial Ethics. A Positivist Analysis. Oxford:
Oxford University Press 2011.

51 DOBSON, John: Finance Ethics. The Rationality of Virtue. Lanham: Rowmam & Little-
field Publishers 1997, IX.

52 NIDA-RÜMELIN, Julian: Die Optimierungsfalle. Philosophie einer humanen Ökonomie.
München: btb Verlag 201g, 16.

53 NIDA-RÜMELIN, Julian: Die Optimierungsfalle. Philosophie einer humanen Ökonomie.
München: btb Verlag 2015, 305.



Globale Gerechtigkeit aus einer finanzethischen Perspektive 549

Denn beide - die Realität menschlicher Existenz und das Zusammenleben
einer Gesellschaft - weisen eine viel komplexere Rationalität auf.54

Viertens wird die ethische Dimension von finanzwirtschaftlichen Institutionen

und Finanzsystemen auch daran sichtbar, dass deren Entscheidungen

und Handeln nicht nur das entscheidende und handelnde Subjekt
selbst, sondern auch Andere und deren legitime Interessen betreffen. Ethische

Relevanz zeigt sich an den Folgen ex posteriori und eigentlich bereits
ex ante im Umgang mit Risiken des Finanzmarktes. Denn auch beim
Eingehen von Risiken des Finanzmarktes stellt sich die Frage, welche Risiken
das Subjekt der Handlung und Entscheidung Anderen zumuten kann.55

Es kann in diesem Artikel - vornehmlich aus Platzgründen - nicht
darum gehen, aus sozialethischer Perspektive mögliche konkrete Reformmass-
nahmen für finanzwirtschaftliche Institutionen und Finanzsysteme
vorzuschlagen.56 Vielmehr versuchen diese Ausführungen, Kriterien zu
entwickeln, an denen mögliche Massnahmen hinsichtlich ihres Beitrags zur
globalen Gerechtigkeit überprüft werden können. Dabei wird von einem
Verständnis der oben eingeführten omni-dynamisch sozialen Gerechtigkeit

ausgegangen.
In Anlehnung an das Differenzprinzip von John Rawls („Social and

economic inequalities are to be arranged so that they are both (a) to the
greatest benefit of the least advantaged and (b) attached to offices and
positions open to all under conditions of fair equality of opportunity"57)
und auf der Basis der von mir an anderer Stelle mit Hilfe des Prinzips der

54 Vgl. dazu Nida-Rümelin, Julian: Die Optimierungsfalle. Philosophie einer humanen
Ökonomie. München: btb Verlag 2015.

55 Vgl. Heinemann, Simone: Ethik der Finanzmarktrisiken am Beispiel des Finanzderiva-
tenhandels. Münster: Mentis 2014.

56 Vgl. dazu Emunds, Bernard: Politische Wirtschaftsethik globaler Finanzmärkte.
Wiesbaden: Springer Gabler 2014, 371—425; EMUNDS, Bernard: Gesellschaftliche Anforderungen an
das Geld- und Kreditsystem, in: EMUNDS, Bernard/REICHERT, Wolf-Gero (Hgg.): Den
Geldschleier lüften! Perspektiven auf die monetäre Ordnung in der Krise. Marburg: Metropolis-
Verlag 2013, 305-333; STADLER, Winfried: Der Markt hat nicht immer recht. Warum
Wertschöpfung wichtiger ist als Geldschöpfung. 2. Auflage. Wien: Linde Verlag 2015; KOSLOWSKI,

Peter: Ethik der Banken. Folgerungen aus der Finanzkrise. München: Wilhelm Fink Verlag
2009.

Grundlage für konkrete Reformvorschläge können die ordnungsethische Analyse der
globalen Finanzkrise von Philipp Alexander Münch (vgl. MÜNCH, Philipp Alexander: Die
Ordnungsethik der globalen Finanzkrise. Eine Analyse anhand von Dilemmastrukturen.
Wiesbaden: Springer VS 2015) und die Untersuchung von Boudewijn de Bruin sein, die zum
Schluss kommt, dass nicht nur moralische Mängel sondern auch fehlendes Wissen und
Inkompetenz bzw. nicht gerechtfertigtes Vertrauen seitens der politischen Entscheidungsträgerinnen

in die vermeintliche Kompetenz der Finanzakteure zur Finanzkrise geführt haben
(vgl. DE Bruin, Boudewijn: Ethics and the Global Financial Crisis. Why Incompetence is Worse
than Greed. Cambridge: Cambridge University Press 2015) bieten.

57 Rawls, John: A Theory ofJustice. Cambridge: Harvard University Press 1971, 83.



550 Peter G. Kirchschläger

Verletzbarkeit geleisteten moralischen Begründung der Menschenrechte?»
schlage ich - unter Berücksichtigung des unmittelbaren Einfluss- und
Machtbereiches, des Wirkungsgrades und des Kerns von finanzwirtschaftlichen

Institutionen und Finanzsystemen - das folgende Scheren-Schliessungs-Prinzip

(gap-closing-principle) für globale Gerechtigkeit aus einer
finanzethischen Perspektive vor: Globale Gerechtigkeit fördern finanzwirtschaftliche

Institutionen und Finanzsysteme dann, wenn ihre Entscheidungen

und Handlungen zur Realisierung der Menschenrechte aller Menschen
beitragen und wenn ihr Handeln die Schere zwischen Arm und Reich verringert.

Das Scheren-Schliessungs-Prinzip baut auf dem jüdischen Zehnten -
der Religions- und Sozialabgabe an Leviten, Ausländer, Witwen und Waisen

(vgl. Dtn 12,6; 14,22; 26,12) - auf, da es von diesem die Kombination der
Verfolgung des eigenen Interesses verbunden mit der systematischen
Verringerung des eigenen Vorteils zugunsten der Armen und somit der relativen

Schere zwischen Arm und Reich übernommen hat.
Gleichzeitig bildet das Scheren-Schliessungs-Prinzip eine Weiterentwicklung

des jüdischen Zehnten in dreifacher Hinsicht:
Erstens beinhaltet das Scheren-Schliessungs-Prinzip eine Bewegung weg

vom karitativen Charakter hin zu einem menschenrechtsbasierten Ansatz,
denn das Scheren-Schliessungs-Prinzip beruht auf den legitimen menschen-
rechtlichen Ansprüchen aller Menschen.

Zweitens bringt diese menschenrechtliche Verankerung eine Universalität

des Horizontes des Scheren-Schliessungs-Prinzips mit sich, die über
den jüdischen Zehnten als Religions- und Sozialabgabe hinausgeht und
den internationalen Finanzmärkten und den damit verbundenen globalen
Gerechtigkeitsherausforderungen entspricht.

Drittens zielt das Scheren-Schliessungs-Prinzip nicht auf eine relative
Reduktion der Differenz zwischen Arm und Reich im Sinne des jüdischen
Zehnten (z.B. vereinfacht gesagt wächst der Vorteil der Reichsten um 50%
und sie geben davon 10% an die Armen, sodass die Schere nur um 30%
wächst), sondern um eine absolute Verkleinerung der Schere zwischen
Arm und Reich (z.B. schematisch zusammengefasst wächst der Vorteil der
Reichsten um 50%, der Vorteil der Armen wächst um 80%, sodass sich die
absolute Schere zwischen Arm und Reich um 30% verringert).

Folgende Gründe sprechen für das Scheren-Schliessungs-Prinzip:

- Das Legitimationsfundament für das Scheren-Schliessungs-Prinzip bil¬
det primär die legitimen menschenrechtlichen Ansprüche von allen
Menschen und die dazu korrespondierenden Pflichten von staatlichen

58 Vgl. KIRCHSCHLÄGER, Peter G.: Wie können Menschenrechte begründet werden? Ein für
religiöse und säkulare Menschenrechtskonzeptionen anschlussfähiger Ansatz Religions-
Recht im Dialog 15). Münster: LIT-Verlag 2013.



Globale Gerechtigkeit aus einer finanzethischen Perspektive 551

und nichtstaatlichen Akteuren, die Menschenrechte aller Menschen zu
respektieren, zu schützen und zu ihrer Realisierung beizutragen. Diese
Pflichten können positiver und negativer Natur sein. 59

- Bei der Bekämpfung von Armut anzusetzen liegt darin begründet, dass

zum einen Armut selbst eine massive Menschenrechtsverletzung und
gleichzeitig konstitutive Quelle von weiteren Menschenrechtsverletzungen

darstellt.60 Zum anderen zählt die „Option für die Armen" zu
den Pfeilern der katholischen Soziallehre, die von Papst Franziskus mit
seiner Enzyklika Laudato Si' eine neue Pointierung und Akzentuierung
erhalten hat, die sogar als Neugestaltung der katholischen Soziallehre
verstanden werden kann.61

- Zudem kann die dringliche Notwendigkeit der Überwindung der un¬

gleichen Einkommensverteilung und Armutsbekämpfung aufgeführt
werden, weil - wie in der Einleitung erwähnt - auf illegitime Weise global

massive Unterschiede in der Einkommensverteilung bestehen und
seit 1990 ca. 450 Millionen Menschen an armutsbedingten Ursachen
gestorben sind.62

- Sekundär stützt sich das Scheren-Schliessungs-Prinzip auf die pragmatische

Beachtung der Interdependenz globaler wirtschaftlicher
Zusammenhänge: Die Integration weiterer Teile der Welt in internationale
Finanzmärkte und deren Förderung dient dem Eigeninteresse aller
Beteiligten, denn sie führt zu mehr Wachstumspotential und verringert
die Wahrscheinlichkeit von auf Armut, Perspektivenlosigkeit,
Unrechtserfahrungen und Ungerechtigkeit zurückgehenden Ursachen von politischer

Instabilität, welche die Finanzmärkte erschüttern können, wie
z.B. politische Unruhen, Gewalt, Terrorismus, etc.
Unter grösstmöglicher Beibehaltung des Kerns fmanzwirtschaftlicher
Abläufe - die Verfolgung des Eigeninteresses - führt die Berücksichtigung
der Perspektive der Armen nur zu einem Korrektiv des „ad infinitum"
dieser Partikularinteressenverfolgung. Dies bedeutet, dass die Verfolgung
des Eigeninteresses so lange legitim und gerecht ist, als sie die Schere
zwischen Arm und Reich verkleinert. Konkret heisst dies, dass sehr wohl
der eigene Nutzen maximiert werden kann, solange der Nutzen der
Armen dabei noch mehr gesteigert wird.

59 Vgl. KIRCHSCHLÄGER, Peter G.: Human Rights and Corresponding Duties and Duty
Bearers, in: International Journal of Human Rights and Constitutional Studies 2 (2014) 4,

309-321.
60 Vgl. POGGE, Thomas: World Poverty and Human Rights. Cosmopolitan Responsibilities

and Reform. Cambridge: Polity Press 2002.
61 Vgl. dazu ausführlicher KIRCHSCHLÄGER, Peter G.: Armut aus wirtschaftsethischer

Perspektive (in Vorbereitung).
62 Vgl. POGGE, Thomas: The Health Impact Fund: Enhancing Justice and Efficiency in Global

Health. The 2011 Mahbub ul Haq Memorial Lecture of the Human Development and Capability

Association, in: Journal of Human Development and Capabilities 13 (2012) 4, 537-559.



552 Peter G. Kirchschläger

Zusammenfassung
Wenn globale Gerechtigkeit als omni-dynamisch soziale Gerechtigkeit
gedacht wird, gelingt es, verschiedene Gerechtigkeitskonzeption in negativer
Zusammengehörigkeit zusammenzudenken. Negative Zusammengehörigkeit
umfasst die Notwendigkeit des Einbezugs von verschiedenen Konzeptionen
von Gerechtigkeit bzw. die Notwendigkeit der Angabe von rationalen Gründen,

falls eine Konzeption oder mehrere Konzeptionen von Gerechtigkeit
nicht berücksichtigt werden können. Ausgehend von diesem Gerechtigkeitsverständnis

können aus finanzethischer Perspektive u.a. Kriterien entwickelt
werden, an denen mögliche Massnahmen hinsichtlich ihres Beitrags zur
globalen Gerechtigkeit überprüft werden können. Das Scheren-Schliessungs-
Prinzip (gap-closing-principle) für globale Gerechtigkeit „Globae Gerechtigkeit

fördern finanzwirtschaftliche Institutionen und Finanzsysteme dann,
wenn ihre Entscheidungen und Handlungen zur Realisierung der Menschenrechte

aller Menschen beitragen und wenn ihr Handeln die Schere zwischen
Arm und Reich verringert" kann aus einer finanzethischen Perspektive diese

Filterfunktion übernehmen. Dieses Prinzip führt unter grösstmöglicher
Beibehaltung des Kerns finanzwirtschaftlicher Abläufe - die Verfolgung des

Eigeninteresses - die Berücksichtigung der Perspektive der Armen nur als
Korrektiv des „ad infinitum" dieser Partikularinteressenverfolgung ein.

Abstract
If global justice is understood as omni-dynamic social justice, one can
consider together different conceptions of justice according to a negative
combination. Negative combination embraces the need to integrate different
conceptions ofjustice: the need to provide a reason for the neglect of one or
more conceptions of justice. Based on this understanding of justice, criteria
can be developed from a finance-ethical perspective in order to evaluate
possible measures in their contribution to global justice. The gap-closing-
principle for global justice "Financial institutions and finance-systems
contribute to global justice if they contribute to the realization of human
rights of all humans and if they contribute to the closing of the gap between

poor and rich," can fulfill this filtering task from a finance-ethical
perspective. While maintaining in the greatest possible way the economic
rationale of pursuing one's own particular interest, the "gap-closing-prin-
ciple" introduces the perspective of the poor only as a corrective of the "ad

infinitum" of the pursue ofone's own particular interest.


	Globale Gerechtigkeit aus einer finanzethischen Perspektive

