
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 2

Artikel: Gesetz der Gradualität und Gradualität des Gesetzes

Autor: Wolbert, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760723

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Werner Wolbert

Gesetz der Gradualität
und Gradualität des Gesetzes

Papst Franziskus überschreibt einen Abschnitt seines Schreibens Amoris
Laetitia (293-295): „Die Gradualität in der Seelsorge". Dieser Terminus
dürfte vor allem von seinem Vorgänger Johannes Paul II, auf den sich
Franziskus auch beruft (AL 295), in die moral- und pastoraltheologische
Diskussion eingebracht worden sein. In Familiaris Consortio (FC) formuliert

P. Johannes Paul II unter der Überschrift „Der sittliche Weg der
Eheleute" (34), der Mensch forme sich „durch seine zahlreichen freien
Entscheidungen selbst"; „deswegen kennt, liebt und vollbringt er das sittlich
Gute auch in einem stufenweisen Wachsen." Er warnt aber auch sogleich,
das göttliche Gesetz sei nicht „als ein reines Ideal" aufzufassen. Das Gesetz
der Gradualität bedeute nicht eine „Gradualität des Gesetzes". In einem
Interview zur Familiensynode äußerte Kardinal Schönborn im Jahr 2014 zum
Stichwort ,Gradualität', dieses bekannte Prinzip solle man auch bei den

Ehefragen anwenden (eig. Hervorhebung), denn:

„Unser Leben ist ein graduelles Verwirklichen von etwas, was wir gewiss
anstreben, aber nicht immer voll erreicht haben, sondern in das wir
hineinwachsen müssen."1

Was die Bekanntheit des Prinzips angeht, liest man freilich in einem
Beitrag von Daniel Bogner:

„Eine feste Definition gibt es nicht. Es bleibt auch unbestimmt, ob es sich um
eine Klugheitsregel, ein ethisches Prinzip oder um eine Auslegungshilfe für
bestehende Normen handelt."2

Demnach würde sich die Bekanntheit des Prinzips auf einen weitgehend
ungenügend reflektierten Sprachgebrauch beziehen. So heißt es in einem
anderen Beitrag (von J. Knop) auch etwas vage, Gradualität helfe, „die
zunehmend komplizierten Lebensbedingungen von Familien wahrzunehmen
und so zu einer differenzierteren Betrachtung heutiger Lebensverhältnisse
zu kommen'b. Betreffs der Aussage von Kardinal Schönborn ist zu bedenken,

dass sich der entsprechende Terminus zum einen im Kontext der

1 „Gegen das Süßholzraspeln." Ein Gespräch mit Kardinal Christoph SCHÖNBORN über die
Familiensynoden: in: HerKorr 68 (2014), 613-617.

2 BOGNER, Daniel: Was meint und wobei hilft „Gradualität"? Eine Begriffsklärung zur
Familiensynode 2015, in: StZ 140 (2015), 446-454, hier 447.

3 KNOP, Julia: Gradualität: ein neues Paradigma für die Sakramententheologie?, in: Zur
Debatte 5 (2015), 10-11, hier 10.



Gesetz der Gradualität und Gradualität des Gesetzes 521

Frage einer gestuften Kirchenzugehörigkeit (vgl. im Vaticanum II Lumen
gentium 14-16 und Unitatis Redintegratio 3) und „im Kontext der kirchlichen

Lehre zu verschiedenen Fragen von Ehe und Familie"4. J. Knop erläutert:

„Die Hermeneutik der Gradualität wird also herangezogen, um aus
römischkatholischer Perspektive eine dynamische, gestufte, partielle Verbundenheit
mit außerkirchlichen bzw. anderskonfessionellen Gegebenheiten zu beschreiben.'^

In ähnlichem Sinn heißt es im Abschlussdokument der Bischofssynode
(Nr. 47):

„Die Unterscheidung des Vorhandenseins der semina Verbi in den anderen
Kulturen [...] kann auch auf die Realität von Ehe und Familie angewandt werden.

Über die wahre Naturehe hinaus gibt es wertvolle Elemente in den
Eheformen anderer religiöser Traditionen. Diese Formen - solange sie auf der
dauerhaften und wahrhaftigen Beziehung zwischen Mann und Frau gründen
- betrachten wir als auf das Sakrament hin ausgerichtet. "6

Damit fragt sich aber, ob dieser Terminus, auf ethische Fragen angewandt,
nicht einer Präzision bedürfte, zumal er gegenwärtig nur im Kontext einer
einzigen ethischen Frage aufzutauchen scheint, nämlich in der Frage der
Wiederverheiraten. Warum wird er nicht auch in anderen ethischen
Fragestellungen bemüht, und was würde dabei herauskommen? Wäre etwa ein
Mann, der zwei Nebenfrauen hat, dem „Ideal" der Monogamie graduell
näher als einer der 5 Nebenfrauen hat? Auch sind die Meinungen über den
Nutzen der Reflexion über Gradualität durchaus geteilt. Für Sautermeister
finden mit dem Prinzip der Gradualität die Wachstums- und Reifungsprozesse

Anerkennung, „die einerseits der Lebenswirklichkeit von Menschen
und deren moralisch-religiösem Bemühen gerecht wird; die andererseits
aber auch an der Gültigkeit und Maßgeblichkeit des sittlich-religiösen
Ideals von Ehe und Familie festhält."7 Aber in welchem Sinn ist ein Ideal
gültig und maßgeblich? Bogner sieht dagegen in diesem Prinzip eher eine
„Mogelpackung": „Zwar soll es eine pastoral motivierte Wertschätzung
individueller Situationen geben, das moralische Urteil an sich bleibt davon
unberührt, da es, wie ,Familiaris Consortio' ausführt, keine Gradualität des
Gesetzes geben kann."8

4 SAUTERMEISTER, Jochen: Das Prozesshafte in der Lebensführung, in: HerKorr 69 (2015),

229-233, hier 231.
5 KNOP: Gradualität, 10. Das bedeute, so Kardinal Schönborn nicht (651), „dass, wenn ich

nur einen Teil verwirkliche, dann alles in Ordnung ist".
6 http://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20141209_Iineam

enta-xiv-assembly_ge.html.
7 Sautermeister, Jochen: Das Prozesshafte, 231.
8 BOGNER: Gradualität, 452. Vgl. WOLBERT, Werner: Barmherzigkeit oder Gerechtigkeit

für Wiederverheiratete?, in: StZ 141 (2016), 23-30.; demnächst DERS.: Nachdenken über Barm-



522 Werner Wolbert

Ob es das eine (Gesetz der Gradualität) ohne das andere (Gradualität des

Gesetzes) geben kann, und was ,Gesetz der Gradualität' bedeuten muss,
damit die Gradualität des Gesetzes ausgeschlossen bleibt, ist im Folgenden
zu prüfen. P. Johannes Paul 11 verneint, wie gesehen, diese Frage. Ist aber
letzteres nicht doch angedeutet, wenn derselbe Papst am Schluss von FC in
Nr. 84 äußert, dass zwar die Geschiedenen sich nicht als von der Kirche
getrennt betrachten sollen, am Leben der Kirche aber teilnehmen sollen,
die Hirten ihnen „in fürsorgender Liebe" beistehen sollen? Immerhin gibt
es offensichtlich eine Gradualität der Zugehörigkeit zu Kirche. Andererseits

wird die „auf die Heilige Schrift gestützte Praxis" bekräftigt,
„wiederverheiratete Geschiedene nicht zum eucharistischen Mahl zuzulassen".
Versucht man eine solche Differenzierung auf mögliche andere Fälle zu
übertragen, empfindet man einige Schwierigkeiten. Man stelle sich vor, die
Kirche würde Menschen, die sich öffentlich für Grausamkeiten wie Folter
aussprechen, von der Eucharistie ausschließen^ ihnen aber im gleichen
Atemzug versichern, sie sollten sich nicht als von der Kirche getrennt
betrachten und am kirchlichen Leben teilnehmen.

Der Terminus ,Gradualität' bedarf offensichtlich einer genaueren
Bestimmung. Es wäre zu prüfen, in welch anderen ethischen Kontexten er
Anwendung findet. Dabei ist freilich von vornherein zu berücksichtigen,
dass der Gedanke der Gradualität auch dort vorkommen kann, wo der
entsprechende Terminus nicht auftaucht.

X. Zweierlei Vollkommenheit

Einen interessanten Beleg für eine Darlegung des Gedankens der Gradualität
habe ich - mehr oder weniger zufallig - in der „Theorie der ethischen

Gefühle" von Adam Smith gefunden:

„Wenn wir in Fällen dieser Art den Grad des Tadels oder Beifalls bestimmen,
der einer Handlung zu gebühren scheint, gebrauchen wir dabei häufig zwei
verschiedene Maßstäbe. Der eine ist die Vorstellung der vollständigen
Richtigkeit und Vollkommenheit, einer Vollkommenheit, die in jenen schwierigen
Lagen kein menschliches Verhalten jemals erreichte oder jemals erreichen
kann, und mit der verglichen die Handlungen aller Menschen stets tadelnswert

und unvollkommen erscheinen müssen. Der zweite ist die Vorstellung
jenes Grades der Nähe oder Entfernung von jener vollständigen Vollkommenheit,

welchen die Handlungen der Mehrzahl der Menschen gemeinhin erreichen.

Was immer über diesen Grad hinausgeht, scheint - soweit es auch von

Herzigkeit, in: GOERTZ, Stephan/WlTTING, Caroline (Hgg.): Wendepunkt für die Moraltheologie?

Reflexionen im Anschluss an Amoris Laetitia. Freiburg: Herder 2016.

9 Das Beispiel übernehme ich von RECKINGER, Francois: Die Gnade der unauflöslichen
Ehe. Eine Besinnung im Blick aufdie Familiensynode, in: FoKTh 31 (2015), 161-177, hier 169-170
Im Übrigen ist dieser Aufsatz ein Beleg für dieselbe Inkonsequenz.



Gesetz der Gradualität und Gradualität des Gesetzes 523

absoluter Vollkommenheit entfernt sein mag - Beifall zu verdienen; und was
immer hinter ihm zurückbleibt, scheint Tadel zu verdienen."10

Hier sind vermutlich zwei verschiedene Ideen zu unterscheiden;
1. Unterschiede in der moralischen Vollkommenheit. Wenn Jesus in Mt

5,48 mahnt, vollkommen zu sein wie der Vater im Himmel, dann ist diese
Vollkommenheit natürlich nur graduell zu verwirklichen; andernfalls würde

es sich nicht um ein Wachstum in „Stufen" (gradus) handeln. Vollkommenheit

in diesem Sinne bezieht sich aber nicht auf bestimmte konkrete
Handlungen, in denen sich das Gute manifestiert, sondern auf die gute
Gesinnung, das Herz. In diesem Kontext impliziert die Idee der Gradualität,
dass der einzelne „stufenweise" auf dem Weg der Vollkommenheit
voranschreitet, sich „schrittweise" nach oben bewegt.11 Vom Wachsen und vom
Weg der Gläubigen ist auch in kirchlichen Dokumenten im Kontext der
Rede von der Gradualität die Rede (AL 308; FC 34).

2. Smith unterscheidet zwei Grade der Vollkommenheit: eine für die
Mehrzahl der Menschen und eine, die „über diesen Grad hinausgeht". Dieser

Gedanke ist gerade dem katholischen Theologen durch das Lehrstück
von den evangelischen Räten und überschüssigen guten Werken vertraut,
und es ist seltsam, dass es in der Diskussion um Gradualität keine Rolle zu
spielen scheint. Das mag daran liegen, dass dieses Lehrstück einer
gewissen Revision bedarf12, wozu AL gerade bezüglich des „Rates" zur
Jungfräulichkeit einen wichtigen Hinweis gibt (159):

„Anstatt von der Überlegenheit der Jungfräulichkeit in jeder Hinsicht zu
sprechen, scheint es vielmehr angebracht, zu zeigen, dass die verschiedenen
Lebensstände sich ergänzen, so dass einer in einer Hinsicht und ein anderer unter

einem anderen Gesichtspunkt vollkommener sein kann."

Damit ist ein gewisser Pluralismus von Ständen, Vollkommenheiten und
Idealen vorausgesetzt, der vom Bereich des allgemein Gültigen und
Maßgeblichen zu unterscheiden wäre. Ein Beispiel, wo man im Sinne von Smith
verschiedene Richtigkeiten und Vollkommenheiten unterscheiden könnte,

10 SMITH, Adam: Theorie der ethischen Gefühle (übs. von Walther Eckstein, hg. von Horst
D. Brandt). Hamburg: Meiner 2010, 36 (in Kap I 1,5,9 „Über die liebenswerten und die
achtunggebietenden Tugenden").

11 So spricht etwa P. JOHANNES Paul II in Familiaris Consortio 9 von „einem dynamischen
Prozess von Stufe zu Stufe".

12 Zu solcher Revision ist bereits Entscheidendes geleistet; vgl. dazu WITSCHEN, Dieter:
Mehr als die Pßicht? Studien zu supererogatorischen Handlungen und ethischen Idealen
Studien zur theologischen Ethik 114). Freiburg i.Ue: Academic Press 2006; SCHÜLLER, Bruno:
Zu den ethischen Kategorien des Rates und des überschüssigen guten Werkes, in: WOLTER,
Hans (Hg.): Testimonium Veritati. Philosophische und theologische Studien zu kirchlichen
Fragen der Gegenwart Frankfurter Theologische Studien 7). Frankfurt a.M.: Knecht 1971,

197-209 und auf evangelischer Seite LÖHR, Gebhard: Gott, Gebote, Ideale: Analytische
Philosophie und theologische Ethik. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1991. Für einige
Hinweise habe ich D. Witschen zu danken.



524 Werner Wolbert

wäre das Almosengeben. Auch hier gibt es verschiedene Grade; die höchste
Stufe zeigt sich in der armen Witwe (Mk 12,41-44 die alles gibt, was sie
besitzt. Allerdings sind die höheren Stufen nicht für alle erreichbar und
deshalb auch nicht verpflichtend; außerdem wäre es für das allgemeine
Wohl auch gar nicht wünschenswert, wenn alle wie die arme Witwe
handelten; dann würde die Wirtschaft zum Erliegen kommen. Die Spende der
armen Witwe ist - entsprechend der Aussage von AL - nicht in jeder
Hinsicht überlegen oder vollkommen, und es bedarf unterschiedlicher, sich
ergänzender und koordinierter Aktivitäten unter den Menschen. Deshalb
verdient der höhere Grad der Vollkommenheit nach Smith zwar Beifall,
kann aber nicht für alle verbindlich sein.

Das Beispiel der armen Witwe illustriert auch die Notwendigkeit der
Unterscheidung von Gesinnung und Tat. Ihr Handeln ist Ausdruck einer
vollkommen selbstlosen Gesinnung; aber das Handeln, in dem sich diese

Gesinnung manifestiert, ist nicht generell verbindlich, auch nicht immer
wünschenswert. Entsprechend ist bei der Rede von der Gradualität zu
unterscheiden, ob man sich auf die sittliche Gesinnung, das Wachsen im Guten,

bezieht, oder das sittlich richtige Handeln. Im letzteren Fall böte die
Rede von der Gradualität interessanterweise die Möglichkeit einer
begrenzten Anerkennung, und nicht nur der halb- oder barmherzigen
Duldung bestimmter Lebensformen. Was unter einer Rücksicht als das
Vollkommenere gilt, ist es in anderer Hinsicht nicht. Nicht alle Menschen sind
für die Ehelosigkeit geschaffen, für diese wäre sie nicht die vollkommenere
Lebensform.n Außerdem ist es auch von einem sozialethischen Blickpunkt
nicht wünschenswert, dass viele ehelos leben, und das erst recht in Zeiten
ungünstiger demographischer Entwicklung. Auch bestimmte Formen
äußerster Selbstlosigkeit mögen zwar Ausdruck christlicher Vollkommenheit

sein, sind aber nicht immer und nicht in jedem Kontext angebracht.
Insofern ist die unter einem bestimmten Blickwinkel höhere Stufe in der
Praxis nicht immer die wünschenswertere. Wäre die Idee der Gradualität
in diesem Sinne auch in kontroversen Fragen der Sexual- und Ehemoral
anzuwenden, nicht unbedingt nur im Sinne eines Fortschreitens, Wachsens

im Guten allgemein?
Papst Franziskus differenziert Gradualität „in der angemessenen

Ausübung freier Handlungen von Menschen, die nicht in der Lage sind, die
objektiven Anforderungen des Gesetzes zu verstehen, zu schätzen oder

ganz zu erfüllen" (AL 295). Im Sinne eines Erkenntnisfortschritts kennt

'3 Die traditionelle Höherwertung der Ehelosigkeit sei hier einmal undiskutiert vorausgesetzt;

speziell zu 1 Kor 7 WOLBERT, Werner: „Der Bruder oder die Schwester ist nicht
versklavt" (1 Kor 7,15). Rezeptionsgeschichtliche, ethische und kanonistische Aspekte zu 1 Kor 7.,
in: HAERING, Stephan/HlRNSPERGER, Johann/KATZINGER, Gerlinde/REES, Wilhelm (Hgg.): In
mandatis meditari. Festschrift für Hans Paarhammer zum 65. Geburtstag. Berlin: Duncker &
Humblot 2012, 683-693 und DEMING, Will: Paul on Marriage and Celibacy. The Hellenistic
Background of1 Corinthians 7. Grand Rapids (Michigan): Erdmans 220 04, 47-104.



Gesetz der Gradualität und Gradualität des Gesetzes 525

auch der CIC Gradualität, nämlich da, wo ein Ziel als solches vielleicht gar
nicht bewusst ist, aber bewusst zu machen wäre, wenn also der CIC Ehe-
unfähigkeit jenen attestiert (1095 n. 2), „die an einem schweren Mangel des

Urteilsvermögens leiden hinsichtlich der wesentlichen ehelichen Pflichten,
die gegenseitig zu übertragen und übernehmen sind". Einer Gradualität im
Eheverständnis trägt dann der nächste Canon (1096 § 1) Rechnung, wenn
er einen für die Gültigkeit einer Eheschließung notwendigen Minimalkonsens

formuliert („dass die Eheschließenden zumindest nicht in Unkenntnis
darüber sind Die Idee der Gradualität in der Verwirklichung eines Ideals
scheint nun eine geänderte Einstellung gegenüber einer gescheiterten Ehe

zu ermöglichen, die im Kirchenvolk schon lange Realität ist. Stellte früher
eine gescheiterte Ehe einen Makel dar, gilt jetzt im Kontext der Rede von
der Gradualität die Ehe auf Lebenszeit als Ideal das nicht alle erreichen.
Das ergibt sich aufgrund geänderter Umstände (längere Lebenszeit, hohe
Erwartungen, Wochenendehen etc.), die das Gelingen der Ehe erschweren.
In diesem Sinn spricht auch FC 33 von der schwierigen Lage von Eheleuten,

„die oft belastend und manchmal wirklich quälend ist wegen vielfältiger

Schwierigkeiten persönlicher und sozialer Art". AI 38 verweist auf
das Verhalten Jesu, „der zwar ein anspruchsvolles Ideal vorgeschlagen,
zugleich aber niemals die mitfühlende Nähe zu den Schwachen wie der
Samariterin und der Ehebrecherin verloren hat". Andererseits erinnert P.

Franziskus daran, „dass die Kirche in keiner Weise darauf verzichten darf,
das vollkommene Ideal der Ehe, den Plan Gottes in seiner ganzen Größe
vorzulegen" (AL 307). Und (ebd.): „Außergewöhnliche Situationen zu
verstehen bedeutet niemals, das Licht des vollkommeneren Ideals zu verdunkeln,

und auch nicht, weniger anzuempfehlen als das, was Jesus dem
Menschen anbietet." Dagegen heißt es in FC 34, die Eheleute könnten das
Gesetz „nicht als reines Ideal auffassen, das es in Zukunft einmal zu erreichen
gelte". Die der Rede von der Gradualität korrespondierende vom Ideal ist
nun eigens zu reflektieren.

2. Ideale

In AL 303 spricht P. Franziskus von einer Hingabe, die noch nicht völlig
dem objektiven Ideal entspricht. Das Verständnis von ,Ideal' im Sinne
eines objektiven allen Menschen bzw. Christen vorgegebenen Zieles stellt
nun eine sonst im ethischen Kontext eher ungewöhnliche Weise, von Idealen

zu reden, dar. Vornehmlich versteht man unter ,Ideal' eine subjektive,
auf ein Individuum zugeschnitte und von diesem frei gewählte und gerade
nicht allgemein „gültige und maßgebliche" individuelle Form der Verwirklichung

des Guten, mit anderen Worten eine Art Berufung, wie etwa Dieter

Witschen formuliert:

„bewusst gewählte hohe Zielvorstellungen, lebensgestaltende Leitbilder von
Individuen [...], deren zukünftige Realisierung sie unter Hintanstellung eigener



526 Werner Wolbert

kurzfristiger Interessen und ohne Erwartung äußerer Anerkennung wegen
ihres herausgehobenen Wertgehalts um ihrer selbst willen anstreben, und zu
deren zumindest approximativer Umsetzung sie sich in der Lage sehen."h

Das New Dictionary of Christian Ethics'5 verweist unter ,Ideals' auf die Artikel

,Aspiration', .Excellence' und .Norms'. Zur ersteren formuliert Mac-
quarrie:

„Sometimes a .morality of aspiration' [...] is contrasted with a morality of
obligation that is, one, that proceeds from a sense of duty."

Ideale würden damit Teil einer „morality of aspiration" sein, und Exzellenz
steht im Gegensatz zu Mediokrität, Mittelmaß. Und zu einem speziellen
Ideal sagt Childress (427):

„The life of self-sacrifice might be viewed as an ideal from the standpoint of
natural law; hence it might be viewed as praiseworthy rather than obligatory."

Mit .Ideal' bezeichnet man also eher ein subjektives hohes Ziel, das
Respekt und Lob verdient, aber nicht generell verpflichtet. Die Kategorien
Ideal wie Gradualität passen damit eher in das Feld der Supererogatoria im
weiteren Sinne. In diesem Sinne stellte ein allgemein verpflichtendes Ideal
eine contradictio in adiecto dar, damit auch das Verständnis der unauflöslichen

Ehe als Ideal. Das lässt sich mit der folgenden Charakterisierung des
Unterschieds von obligatoria und supererogatoria durch Hastings Rashdall
erläutern:

„A man's duty under all circumstances is to do what is most conducive to the
general good; but while the general good demands that certain good things
shall be done by all men irrespective of their natural disposition and the
degree of moral perfection which they have attained, there are other good
things which the general good only demands that persons of a certain disposition

and moral character should perform."16

Zur zweiten Gruppe der Handlungen, die vom Grad (degree) moralischer
Vollkommenheit abhängen, wird die Ehe jedenfalls nach katholischem
Verständnis nicht gezählt.

In welchem Sinne könnte denn die unauflösliche Ehe ein Ideal sein?
Leider gibt man sich selten darüber Rechenschaft, was denn mit .Unauflös¬
lichkeit' eigentlich gemeint ist. ,Unauflöslichkeit' bezeichnet eine
institutionelle Bestimmung: die Unmöglichkeit einer Auflösung der Ehe durch
die Partner (innere Unauflöslichkeit) und durch den Staat oder die Kirche

H WITSCHEN: Mehr als die Pflicht, 79.
5 MACQUARRY, John: Aspiration, in: MACQUARRY, John/CHILDRESS, James (Hgg.): A New

Dictionary of Christian Ethics. London: SCM Press LTD 1986, 46.
16 RASHDALL, Hastings: The Theory of Good and Evil, vol. II. New York: Kraus Reprint

(von Oxford 1907) 1971, 135.



Gesetz der Gradualität und Gradualität des Gesetzes 527

(äußere Unauflöslichkeit). Das Ideal könnte dagegen nur eine auf Lebenszeit

versprochene und gelingende Ehe sein, in der sich das Problem der
Auflösung gar nicht erst stellt, die also vom Merkmal der Unauflöslichkeit
existentiell gar nicht betroffen wäre.

Die Rede vom Ideal erinnert an eine geläufige Interpretation der
Unauflöslichkeit als „Zielgebot", das nur „approximativ" zu erreichen wäre. Diese
Kategorie passt aber eher auf Gesinnungsparänese, wie die schon genannte
Mahnung Jesu, vollkommen zu sein wie der Vater im Himmel (Mt 5,48).
Natürlich gibt es auch in einer ehelichen Gemeinschaft eine Art Wachstum
in der Liebe, im gegenseitigen Verständnis etc. Aber zu dieser Art von
Wachstum müssen, anders als im Fall von Wachstum im der guten
Gesinnung, zwei Personen beitragen; die Bemühung nur eines Partners reicht
nicht aus. Außerdem können auch externe Faktoren für das Gelingen oder
Nicht-Gelingen einer Ehe wirksam sein. Der Terminus Zielgebot könnte
sich also hier nur auf die Tatsache beziehen, dass dies Gelingen nicht zur
Gänze im Vermögen der jeweiligen Partner liegt.

Die Rede vom Ideal oder Zielgebot wird noch problematischer, wenn
man solches Ideal von anderen Formen sexueller Gemeinschaft unterscheidet.

Für Homosexuelle kann die sakramentale Ehe von heterosexuellen
Partnern kein Ideal oder anzustrebendes Ziel sein, das sie „approximativ"
zu erreichen hätten. Auch der Sexualverzicht solcher Paare oder der von
Wiederverheirateten kann wohl kaum als Ideal oder Zielgebot verstanden
werden. Zu welcher Vollkommenheit soll ein homosexuelles oder lesbi-
sches Paar wachsen, wenn die sakramentale Ehe keine Möglichkeit
darstellt? Welchen Weg des Wachsens soll ein wiederverheiratetes Paar
gehen, wenn die Wiederaufnahme der früheren Lebensgemeinschaft keine
reale Möglichkeit darstellt? Damit zeichnen sich zwei verschiedene
Interpretationen der Idee der Gradualität ab: eine, die die Möglichkeit des

Wachsens, der Entwicklung, auf ein Ideal oder Ziel hin einschließt, und
eine, bei der man eine Teilrealisierung eines Gutes anerkennt ohne die
Möglichkeit einer weiteren Annäherung daran. Die Streitfrage wäre dann,
ob es im Fall der Wiederverheirateten legitimer Weise ein Mehr oder
Weniger gibt oder nur ein Entweder - Oder?

Wo man eine „Lebenswirklichkeit" von Menschen, die die für sich beste
und zugängliche Möglichkeit des Zusammenlebens gefunden haben, positiv

bewertet oder mindestens nicht verurteilt (wie in gewisser Weise für
die Wiederverheirateten auch P. Johannes Paul II in FC), gibt es keinen
Raum für die Maßgeblichkeit eines an sich gültigen Ideals. Dann müsste
man nämlich ein Fortschreiten auf dieses Ideal hin im Prinzip verlangen.
Im Fall der Wiederverheirateten würde der „Fortschritt" vom Verzicht auf
ehelichen Verkehr über das Verlassen des Partners bis hin zur Wiederaufnahme

der Gemeinschaft mit dem ersten Partner oder der ersten Partnerin
bedeuten. Das ist aber in der Regel nicht realistisch und würde oft neues
Unrecht schaffen. In diesem Sinn formuliert auch die Bischofssynode (Nr.



528 Werner Wolbert

51) es könne Faktoren geben, „die die Entscheidungsfähigkeit begrenzen".
Dann ist aber die niedere Stufe der zweiten (Zivil-) Ehe meist oder oft die
relativ beste Lösung; und auch eine am wenigsten schlechte Lösung kann
gegebenenfalls moralisch verpflichtend sein.

Nun könnte man einwenden, vom Christen sei bisweilen Schweres
gefordert, etwa Feindesliebe oder die Bereitschaft zum Martyrium.u Was ers-
tere angeht, ist Feindesliebe als Wohlwollen, als Gesinnung in der Tat
etwas Verpflichtendes, in dem man auch wachsen muss. Im Bereich des

Wohltuns gilt aber nicht einfach: je selbstloser, desto besser. Wenn ich
meinen Feind besser behandle als einen Wohltäter (etwa in meinem
Testament), könnte ich gegen Dankbarkeitspflichten verstoßen.18 Ähnliche
Konflikte können sich für Wiederverheiratete stellen, die zum ersten Partner
zurückkehren. Leider hat man in der traditionellen Fassung der Lehre von
den überschüssigen guten Werken diese Problematik eher verunklart mit
der Aussage, bestimmte Werke der Feindesliebe seien bloß geraten. In
Wirklichkeit können sich hier Wertkonflikte stellen wie auch im Fall der
Wiederverheirateten. Und die Handlungsweise, die mehr Selbstlosigkeit
erfordert (und so als bloß geraten erscheint), ist nicht immer die sittlich
richtige. Insofern beweist der Hinweis, von Christinnen sei bisweilen
Schweres gefordert, nichts im konkreten Fall (etwa der Wiederverheirateten).

3. Mildernde oder rechtfertigende Umstände?

In AL 308 heißt es:

„Außergewöhnliche Situationen zu verstehen bedeutet niemals, das Licht des
vollkommeneren Ideals zu verdunkeln, und auch nicht, weniger anzuempfehlen,

als das was Jesus dem Menschen anbietet."

Im Anschluss {AL 308) spricht der Papst vom „Bewusstsein des Gewichts
der mildernden Umstände" woraus folge, dass man „ohne den Wert des vom
Evangelium vorgezeichneten Ideals zu mindern, die möglichen
Wachstumsstufen der Menschen, die Tag für Tag aufgebaut werden, mit
Barmherzigkeit und Geduld begleiten"^ solle. In der Tat ist die Zubilligung
mildernder Umstände eine Forderung der Barmherzigkeit. Ungünstige
Umstände können die Verfolgung eines Ideals erschweren oder unmöglich
machen, können auch die Erfüllung eines verpflichtenden Gebotes
erschweren. Die Erfüllung bestimmter Pflichten oder Gebote kann manchen
Menschen auf Grund ihrer psychischen oder physischen Konstitution,
ihrer sozialen Herkunft, ihrer Lebensgeschichte leichter oder schwerer fal-

7 So RECKINGER: Gnade der unauflöslichen Ehe, 164.
18 Vgl. WOLBERT, Werner: Von der Dankbarkeit des Christen, in: ThGl 77 (1987), 1-13.
'9 Zitat aus Evangelii Gaudium 44.



Gesetz der Gradualität und Gradualität des Gesetzes 529

len als anderen. Hier gibt es zu beachtende „Wachstumsstufen". Mildernde
Umstände wären allerdings von entschuldigenden oder rechtfertigenden
Umständen zu unterscheiden.20 Wer in Gefahr ist, den Hungertod zu sterben,

darf sich gegebenenfalls bei der Nahrung anderer bedienen.21 Wer
sich etwa nur im Rollstuhl bewegen kann, wird in der Regel nicht
Verunglückten helfen können.

Wo man dem oder der Handelnden mildernde Umständen zubilligt,
bleibt die Handlung aber dennoch vorwerfbar. Das gilt etwa im Fall des
Ehebruchs oder des Verstoßes gegen die Zölibatsverpflichtung. Es ist
bemerkenswert, dass wir in diesen Fällen nicht das Gesetz der Gradualität
bemühen, dass wir auch nicht eheliche Treue oder den Pflichtzölibat für
ein Ideal erklären, dem man sich annähern, auf das hin man wachsen

muss, und es ist noch bemerkenswerter, dass niemand hier die Frage nach
dem Warum zu stellen scheint.22 Hier zeigt sich, wie schon angedeutet, ein
generelles Problem der moraltheologischen Diskussion über die heißen
Eisen der innerkirchlichen Diskussion: man überprüft selten, ob man in
vergleichbaren Fällen dieselben Argumente bemühen würde. Der Unterschied

zwischen dem Problem der Wiederverheiratung einerseits und der
ehelichen Treue und dem Zölibat andererseits dürfte darin liegen, dass die
„mildernden" Umstände im ersteren Fall vielfach als rechtfertigende
Umstände einzuordnen wären. Falls diese Einordnung richtig ist, liefe das freilich

doch auf eine Art Gradualität des Gesetzes hinaus. Aber was bedeutet
das eigentlich.

4. Gradualität des Gesetzes

Zufällig bin ich in einem ganz anderen Kontext auf den Terminus Gradualität

gestoßen, nämlich in einer Bemerkung über Kants Schrift Zum ewigen
Frieden. Dazu schreibt David Rodin:

20 In der Terminologie der klassischen Lehre von den Quellen der Moralität sind solche
entschuldigenden Umstände eigentlich nicht vorgesehen, wenn denn gilt (nach LlNSEN-

MANN, Franz Xaver: Lehrbuch der Moraltheologie. Freiburg i.Br.: Herder 1878, 145): „Unter
Umständen (circumstantiae) versteht man accidentelle Bestimmtheiten, welche der Handlung

ihre Besonderheit geben und sie von andern Handlungen derselben Gattung
unterscheiden." Ein rechtfertigender Umstand kann aber nicht akzidentell sein, da er die sittliche
Qualität der Handlung ändert. Deshalb erläutert Linsenmann (ebd. 146), es gebe auch
„circumstantiae speciem moralitatis mutantes". Freilich denkt er dabei wohl eher an Umständen,

die aus einer zwei Sünden machen (etwa Diebstahl und Sakrileg). Vgl. zu diesem Lehrstück

SCHÜLLER, Bruno: Die Quellen der Moralität, in: ThPh 59 (1984), 535-559; WOLBERT,
Werner: Gewissen und Verantwortung. Gesammelte Studien Studien zur theologischen
Ethik 114). Freiburg i.Ue.: Academic Press 2009, 207-246.

21 Klassisches Beispiel in Deutschland ist der nach dem 2. Weltkrieg von Kardinal Frings
(Köln) zur Vermeidung von Erfrierungstod für erlaubt erklärte Kohlenklau bei den Alliierten
(„Fringsen"), was die Rheinländer dann freilich etwas extensiv ausgelegt haben.

22 Die Frage einer Bewertung im Sinne der Gradualität ließe sich freilich im Prinzip auch
für die Polygamie in Afrika stellen.



53° Werner Wolbert

„Kant's approach is essentially gradualist in character and it suggests a two-
tier moral strategy. The first seeks to mitigate and moderate the evils of war
in the world as it currently is; the second represents the attempt to develop a
measured realistic programme for the achievement of a just system of
international relations within which a genuine international rule of law can be
realized."23

Demnach gäbe es also bezüglich der Probleme des Krieges verschiedene
Grade und Arten von Gebot. Die Normen des gerechten Krieges wären nur
ein erster Schritt (gradus) zur Beschränkung der Übel dieser Welt (im ius
ad bellum) einschließlich der mit dem Krieg selbst gegebenen Übel (im ius
in hello). Ziel (Ideal) oder der zweite Schritt, die zweite Stufe, wäre eine
internationale Rechtsordnung, die den Krieg überflüssig macht und die
Legitimation dazu beendet. Gerade eine heutige Einschätzung der Lehre vom
gerechten Krieg hätte - auch im Sinne kirchlicher Stellungnahmen - diese
Gradualität (Vorläufigkeit des bellum iustum) zu beachten. Ein ius ad
bellum würde also nicht unter allen Umständen gelten; es sollte möglichst
obsolet werden. Eine internationale Rechtsordnung, die den Krieg
ausschließt wäre - bei gutem Willen auf allen Seiten - im Prinzip machbar,
wenn auch im Augenblick leider unwahrscheinlich.

Wie im Fall des Krieges, ließe sich die Auflösung einer Ehe (und die
Wiederheirat) im Sinne einer möglichst zu vermeidenden Stufe im Wachsen

einer ehelichen Gemeinschaft verstehen. Freilich ist im Fall der Ehe
nochmals zu betonen, dass ihr Gelingen nicht allein vom guten Willen der
Partner abhängig ist. Und da, wo es am guten Willen gefehlt hat, ist eine
Reparatur mit gutem Willen nicht immer möglich, wie es ja auch durch
das Institut der Trennung von Tisch und Bett vorausgesetzt wird. Das

„Ideal" der gelungenen Ehe lässt sich also auch durch sittlichen Fortschritt
nicht garantieren. Deswegen kann offenbar gemäß AL eine zivile Zweitehe
im Sinne eines „gradualist approch" toleriert werden.24 Hier wäre daran zu
erinnern, dass es eine Gradualität des Gesetzes der Unauflöslichkeit in
einem etwas anderen Sinn in der Geschichte schon gegeben hat, wovon die
Begrenzung der Unauflöslichkeit auf das matrimonium ratum et consum-

23 RODIN, David: War & Self-Defence. Oxford: Oxford University Press 2003, 198.
24 Dagegen hat P. JOHANNES PAUL II in FC 34 betont: „Daher kann das sogenannte .Ge¬

setz der Gradualität' oder des stufenweisen Weges nicht mit einer ,Gradualität des Gesetzes'
selbst gleichgesetzt werden, als ob es verschiedene Grade und Arten von Gebot im göttlichen

Gesetz gäbe, je nach Menschen und Situationen verschieden." Das bekräftigt der Papst
für die Frage der Empfängnisverhütung. Es sei nicht verschwiegen, dass P. Franciscus diese

Aussage, dass es „im Gesetz selbst keine Gradualität" gebe, in AL 300 wiederholt. Darauf
könnten sich die Vertreter einer konservativen Lesart im Sinne der Kontinuität berufen.
Allerdings lässt die folgende Aussage, die Unterscheidung konkreter Situationen könne
niemals „von den Erfordernissen der Wahrheit und der Liebe des Evangeliums, die die Kirche
vorlegt, absehen", Spielraum für die Interpretation dessen, was die Kirche denn vorzulegen
hat.



Gesetz der Gradualität und Gradualität des Gesetzes 531

matum noch in gewisser Art Zeugnis gibt.25 Vor dem Tridentinum begann
oft die sexuelle Beziehung (consummatio) mit der Verlobung, die Ehe war
sozusagen erst consummatum, dann ratum; damit hatte die Verlobung eine
größere Bedeutung als heute (englisch hieß sie damals noch „betrothal")-26
Die Trauung fand oft erst statt, wenn die Frau schwanger war. Die Kirche
hat diese Praxis damals nicht verboten, sondern - freilich ungern - akzeptiert.

An diese Tradition könnte eine heutige Bewertung der Wiederverheirateten

(und evtl. auch anderer nichtsakramentaler sexueller
Partnerschaften) anknüpfen und damit eine Gradualität des Gesetzes mindestens
tolerieren.

Solche Tolerierung ist aber nur unter einer Bedingung möglich. Diese
ließe sich illustrieren durch den Versuch, das Prinzip Gradualität nicht -
wie bei Rodin - auf das ius ad bellum, sondern auf das ius in hello
anzuwenden. Angenommen, ein in der Sache gerechter Krieg wäre nur zu
gewinnen durch massenhafte Tötung von Zivilisten wie durch das
Flächenbombardement deutscher Städte im Zweiten Weltkrieg. Hier hilft kein
Stufendenken, sofern man das Verbot der Tötung von Zivilisten in einem
deontologischen Sinne als grundsätzlich sittlich falsch versteht; da gäbe es

nur ein Entweder - Oder. Die Schonung von Zivilisten kann weder als
Ideal noch als Zielgebot verstanden werden; ein „Zielgebot" würde hier allzu

viel rechtfertigen. Man kann höchstens fragen, ob die Tötung von
Zivilisten in extremen Fällen erlaubt sein könnte. So äußert etwa Michael Walzer:

„Wenn wir den Einsatz extremer Maßnahmen hinnehmen oder
rechtfertigen, muß diese Gefahr außergewöhnlich und entsetzlich sein."27 Der
Sieg von Nazideutschland wäre für ihn ein Beispiel für solche Gefahr; hier
hätten die Folgen „jenseits jeder Berechenbarkeit"28 gelegen. Die entsprechende

deontologische Norm stellt im Verständnis von Walzer eine Blockade

für teleologische Überlegungen dar, die nur im äußersten Fall zu
überschreiten wäre. Das ius ad bellum stellt dagegen eine vorwiegend teleologisch

verstandene Norm dar29, die ein gradualistisches Denken im Sinne
von Kant ermöglicht. Die Anwendung des Prinzips der Gradualität auf
deontologische Normen läuft somit auf eine Gradualität des Gesetzes im
Sinne einer teleologischen Interpretation hinaus.

25 Vgl. hierzu auch HOFFMANN-KLEIN, Friederike: Unauflösliche Ehe und wiederverheiratete

Geschiedene, in: StZ 140 (2015), 161-172.
26 Vgl. SALZMAN, Todd A./Lawler, Michael G.: The sexual person. Toward a renewed

Catholic anthropology. Washington DC: Georgetown University Press 2008,197-201.
27 WALZER, Michael: Gibt es den gerechten Krieg? Stuttgart: Klett-Cotta 1982, 360. Walzer

betont ausdrücklich, dass in der Rhetorik von Politikern und Militärs solche Gefahr allzu
rasch beschworen wird.

28 Ebd. 361.

29 Abgesehen von der möglichen Annahme einer speziellen Ermächtigung der Tötung in
diesem Fall durch Gott als sittlichem Gesetzgeber.



532 Werner Wolbert

5. Resümee

Das Ergebnis unserer Überlegungen lässt sich in folgenden Punkten
zusammenfassen:

1. Die Kategorie der Gradualität findet ihre plausibelste Anwendung auf
den Bereich des sittlich Guten, auf das Wachsen in der sittlich guten
Gesinnung, der Vollkommenheit. Eine Mahnung wie Mt 5,48 „Ihr sollt also
vollkommen sein, wie es auch euer himmlischer Vater ist!" kann in der Tat
nur graduell erfüllt werden. Die angestrebte Vollkommenheit ist in der Tat
ein Ideal.

2. Es macht Sinn, von Gradualität zu reden im Bereich der Supereroga-
toria und persönlicher Ideale, da diese oft eine anspruchsvolle Zielsetzung
und damit einen möglichen Bereich sittlich richtigen Handelns beinhalten,
der nicht für alle Menschen verbindlich gemacht werden kann, ein Ziel,
das deshalb oft nur stufenweise erreicht werden kann.

3. Im obligatorischen Bereich des sittlich Richtigen gibt es das Gesetz der
Gradualität nicht ohne die Gradualität des Gesetzes. Die Kategorie
Gradualität bedeutet im Fall der unauflöslichen Ehe eine teleologische Umin-
terpretation einer ethischen deontologischen Norm, gemäß der sexuelle
Lebensgemeinschaften nur in der Form einer sakramentalen und damit
unauflöslichen Ehe sittlich erlaubt sind, im Sinne der bedingten Anerkennung
oder Tolerierung solcher Lebensgemeinschaften.

4. Es empfiehlt sich, Argumente, die im Rahmen der Diskussion um
kirchenpolitische heiße Eisen angeführt werden, auch in anderen, weniger
umstrittenen Kontexten zu prüfen. Das gilt etwa auch für die Art der Berufung

auf das Gewissen. Es zeigt sich dann häufig, dass solche Argumente
der restriktiven Auslegung deontologischer Normen dienen.30 Auch hier
wäre also der jeweilige „Sitz im Leben" zu beachten.

3° Vgl. SCHÜLLER, Bruno: Die Begründung sittlicher Urteile. Typen ethischer Argumentation
in der Moraltheologie. Düsseldorf: Patmos 3i987,177-263.



Gesetz der Gradualität und Gradualität des Gesetzes 533

Zusammenfassung
Außer in Fragen der Ökumene scheint innerhalb der Ethik das „Gesetz der
Gradualität" nur in der Diskussion um die Wiederverheiraten Geschiedenen
bemüht zu werden. Die Kategorie Gradualität macht aber am ehesten Sinn
einmal, wo es um das Wachsen im Guten, die sittliche Gesinnung geht, zum
Anderen im Bereich der übergebührlichen Werke. Im Bereich des Obligatorischen

gibt es das Gesetz der Gradualität nicht ohne die Gradualität des

Gesetzes, im Fall der Wiederheirat der restriktiven Uminterpretation einer de-

ontologischen Norm. Generell sollen Kategorien wie die der Gradualität
getestet werden durch hypothetische Anwendung auf andere Kontexte
spezieller Ethik.

Abstract
Apart from questions concerning ecumenism, the „law ofgradualness" seems
to be applied only in one ethical context, i.e., the debate on divorce and
remarriage. The category ofgradualness, however, seems to make sense mainly

in the fields of moral growth and ofsupererogation, where it stands for a

morality of aspiration, not obligation. In the field of obligation, however,
one cannot have the law of gradualness without the gradualness of law,
which in the context of remarriage amounts to a restrictive interpretation of
a deontological norm. In general, categories like gradualness should be tested

by applying them hypothetically in different contexts ofapplied ethics.


	Gesetz der Gradualität und Gradualität des Gesetzes

