Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 2

Artikel: Gesetz der Gradualitat und Gradualitat des Gesetzes
Autor: Wolbert, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760723

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WERNER WOLBERT

Gesetz der Gradualitat
und Gradualitat des Gesetzes

Papst Franziskus iiberschreibt einen Abschnitt seines Schreibens Amoris
Laetitia (293-295): ,Die Gradualitdt in der Seelsorge“. Dieser Terminus
diirfte vor allem von seinem Vorganger Johannes Paul II, auf den sich
Franziskus auch beruft (AL 295), in die moral- und pastoraltheologische
Diskussion eingebracht worden sein. In Familiaris Consortio (FC) formu-
liert P. Johannes Paul II unter der Uberschrift ,Der sittliche Weg der Ehe-
leute“ (34), der Mensch forme sich ,durch seine zahlreichen freien Ent-
scheidungen selbst®; ,deswegen kennt, liebt und vollbringt er das sittlich
Gute auch in einem stufenweisen Wachsen.“ Er warnt aber auch sogleich,
das gottliche Gesetz sei nicht ,als ein reines Ideal” aufzufassen. Das Gesetz
der Gradualitat bedeute nicht eine ,Gradualitat des Gesetzes“. In einem In-
terview zur Familiensynode dufierte Kardinal Schéonborn im Jahr 2014 zum
Stichwort ,Gradualitat’, dieses bekannte Prinzip solle man auch bei den
Ehefragen anwenden (eig. Hervorhebung), denn:

,Unser Leben ist ein graduelles Verwirklichen von etwas, was wir gewiss an-
streben, aber nicht immer voll erreicht haben, sondern in das wir hinein-
wachsen mussen.“

Was die Bekanntheit des Prinzips angeht, liest man freilich in einem Bei-
trag von Daniel Bogner:

,Eine feste Definition gibt es nicht. Es bleibt auch unbestimmt, ob es sich um
eine Klugheitsregel, ein ethisches Prinzip oder um eine Auslegungshilfe fir
bestehende Normen handelt.“2

Demnach wiirde sich die Bekanntheit des Prinzips auf einen weitgehend
ungeniigend reflektierten Sprachgebrauch beziehen. So heifdt es in einem
anderen Beitrag (von J. Knop) auch etwas vage, Gradualitit helfe, ,die zu-
nehmend komplizierten Lebensbedingungen von Familien wahrzunehmen
und so zu einer differenzierteren Betrachtung heutiger Lebensverhaltnisse
zu kommen®3. Betreffs der Aussage von Kardinal Schonborn ist zu beden-
ken, dass sich der entsprechende Terminus zum einen im Kontext der

1 Gegen das StifSholzraspeln.” Ein Gesprach mit Kardinal Christoph SCHONBORN iiber die
Familiensynoden: in: HerKorr 68 (2014), 613-617.

2 BOGNER, Daniel: Was meint und wobei hilft ,Gradualitdt“? Eine Begriffskldrung zur
Familiensynode 2015, in: StZ 140 (2015), 446-454, hier 447.

3 KNoOP, Julia: Gradualitdt: ein neues Paradigma fiir die Sakramententheologie?, in: Zur
Debatte 5 (2015), 10-11, hier 10.



Gesetz der Gradualitat und Gradualitat des Gesetzes 521

Frage einer gestuften Kirchenzugehorigkeit (vgl. im Vaticanum II Lumen
gentium 14-16 und Unitatis Redintegratio 3) und ,im Kontext der kirchli-
chen Lehre zu verschiedenen Fragen von Ehe und Familie“4. J. Knop erlau-
tert:

,Die Hermeneutik der Gradualitdt wird also herangezogen, um aus romisch-
katholischer Perspektive eine dynamische, gestufte, partielle Verbundenheit
mit auflerkirchlichen bzw. anderskonfessionellen Gegebenheiten zu beschrei-
ben.“s

In dhnlichem Sinn heifdt es im Abschlussdokument der Bischofssynode
(Nr. 47):

,Die Unterscheidung des Vorhandenseins der semina Verbi in den anderen
Kulturen [...] kann auch auf die Realitdt von Ehe und Familie angewandt wer-
den. Uber die wahre Naturehe hinaus gibt es wertvolle Elemente in den Ehe-
formen anderer religioser Traditionen. Diese Formen - solange sie auf der
dauerhaften und wahrhaftigen Beziehung zwischen Mann und Frau griinden
- betrachten wir als auf das Sakrament hin ausgerichtet. “6

Damit fragt sich aber, ob dieser Terminus, auf ethische Fragen angewandt,
nicht einer Prazision bediirfte, zumal er gegenwartig nur im Kontext einer
einzigen ethischen Frage aufzutauchen scheint, namlich in der Frage der
Wiederverheiraten. Warum wird er nicht auch in anderen ethischen Frage-
stellungen bemiiht, und was wiirde dabei herauskommen? Ware etwa ein
Mann, der zwei Nebenfrauen hat, dem ,Ideal“ der Monogamie graduell na-
her als einer der 5 Nebenfrauen hat? Auch sind die Meinungen iiber den
Nutzen der Reflexion iiber Gradualitat durchaus geteilt. Fiir Sautermeister
finden mit dem Prinzip der Gradualitdt die Wachstums- und Reifungspro-
zesse Anerkennung, ,die einerseits der Lebenswirklichkeit von Menschen
und deren moralisch-religiosem Bemiihen gerecht wird; die andererseits
aber auch an der Giiltigkeit und Mafdgeblichkeit des sittlich-religiosen
Ideals von Ehe und Familie festhdlt.“7 Aber in welchem Sinn ist ein Ideal
gliltig und mafdgeblich? Bogner sieht dagegen in diesem Prinzip eher eine
,2Mogelpackung“: ,Zwar soll es eine pastoral motivierte Wertschatzung in-
dividueller Situationen geben, das moralische Urteil an sich bleibt davon
unbertiihrt, da es, wie ,Familiaris Consortio‘ ausfiihrt, keine Gradualitat des
Gesetzes geben kann.“8

4 SAUTERMEISTER, Jochen: Das Prozesshafte in der Lebensfiihrung, in: HerKorr 69 (2015),
229-233, hier 231.

5 KNOP: Gradualitdt, 10. Das bedeute, so Kardinal Schonborn nicht (651), ,dass, wenn ich
nur einen Teil verwirkliche, dann alles in Ordnung ist".

6 http://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20141209_lineam
enta-xiv-assembly_ge.html.

7 SAUTERMEISTER, Jochen: Das Prozesshafte, 231.

8 BOGNER: Gradualitdt, 452. Vgl. WOLBERT, Werner: Barmherzigkeit oder Gerechtigkeit
fiir Wiederverheiratete?, in: StZ 141 (2016), 23-30.; demnachst DERS.: Nachdenken tiber Barm-



522 Werner Wolbert

Ob es das eine (Gesetz der Gradualitat) ohne das andere (Gradualitat des
Gesetzes) geben kann, und was ,Gesetz der Gradualitat’ bedeuten muss,
damit die Gradualitiat des Gesetzes ausgeschlossen bleibt, ist im Folgenden
zu priifen. P. Johannes Paul Il verneint, wie gesehen, diese Frage. Ist aber
letzteres nicht doch angedeutet, wenn derselbe Papst am Schluss von FC in
Nr. 84 duflert, dass zwar die Geschiedenen sich nicht als von der Kirche
getrennt betrachten sollen, am Leben der Kirche aber teilnehmen sollen,
die Hirten ihnen ,in fiirsorgender Liebe“ beistehen sollen? Immerhin gibt
es offensichtlich eine Gradualitat der Zugehorigkeit zu Kirche. Anderer-
seits wird die ,auf die Heilige Schrift gestiitzte Praxis“ bekraftigt, ,wieder-
verheiratete Geschiedene nicht zum eucharistischen Mahl zuzulassen®.
Versucht man eine solche Differenzierung auf mogliche andere Fille zu
tibertragen, empfindet man einige Schwierigkeiten. Man stelle sich vor, die
Kirche wiirde Menschen, die sich offentlich fir Grausamkeiten wie Folter
aussprechen, von der Eucharistie ausschlief3en9, ihnen aber im gleichen
Atemzug versichern, sie sollten sich nicht als von der Kirche getrennt be-
trachten und am kirchlichen Leben teilnehmen.

Der Terminus ,Gradualitdat’ bedarf offensichtlich einer genaueren Be-
stimmung. Es ware zu priifen, in welch anderen ethischen Kontexten er
Anwendung findet. Dabei ist freilich von vornherein zu berticksichtigen,
dass der Gedanke der Gradualitat auch dort vorkommen kann, wo der ent-
sprechende Terminus nicht auftaucht.

1. ZWEIERLEI VOLLKOMMENHEIT

Einen interessanten Beleg fiir eine Darlegung des Gedankens der Graduali-
tat habe ich - mehr oder weniger zuféllig — in der ,Theorie der ethischen
Gefiihle“ von Adam Smith gefunden:

»Wenn wir in Fallen dieser Art den Grad des Tadels oder Beifalls bestimmen,
der einer Handlung zu gebiihren scheint, gebrauchen wir dabei haufig zwei
verschiedene Mafdstabe. Der eine ist die Vorstellung der vollstandigen Rich-
tigkeit und Vollkommenheit, einer Vollkommenheit, die in jenen schwierigen
Lagen kein menschliches Verhalten jemals erreichte oder jemals erreichen
kann, und mit der verglichen die Handlungen aller Menschen stets tadelns-
wert und unvollkommen erscheinen miissen. Der zweite ist die Vorstellung
jenes Grades der Nahe oder Entfernung von jener vollstandigen Vollkommen-
heit, welchen die Handlungen der Mehrzahl der Menschen gemeinhin errei-
chen. Was immer tber diesen Grad hinausgeht, scheint — soweit es auch von

herzigkeit, in: GOERTZ, Stephan/WITTING, Caroline (Hgg.): Wendepunkt fiir die Moraltheolo-
gie? Reflexionen im Anschluss an Amoris Laetitia. Freiburg: Herder 2016.

9 Das Beispiel iibernehme ich von RECKINGER, Francois: Die Gnade der unaufléslichen
Ehe. Eine Besinnung im Blick auf die Familiensynode, in: FoKTh 31 (2015), 161-177, hier 169-170
Im Ubrigen ist dieser Aufsatz ein Beleg fiir dieselbe Inkonsequenz.



Gesetz der Gradualitdt und Gradualitit des Gesetzes 523

absoluter Vollkommenheit entfernt sein mag - Beifall zu verdienen; und was
immer hinter ihm zurtickbleibt, scheint Tadel zu verdienen.“1

Hier sind vermutlich zwei verschiedene Ideen zu unterscheiden:

1. Unterschiede in der moralischen Vollkommenheit. Wenn Jesus in Mt
5,48 mahnt, vollkommen zu sein wie der Vater im Himmel, dann ist diese
Vollkommenheit natiirlich nur graduell zu verwirklichen; andernfalls wiir-
de es sich nicht um ein Wachstum in ,Stufen® (gradus) handeln. Vollkom-
menheit in diesem Sinne bezieht sich aber nicht auf bestimmte konkrete
Handlungen, in denen sich das Gute manifestiert, sondern auf die gute Ge-
sinnung, das Herz. In diesem Kontext impliziert die Idee der Gradualitat,
dass der einzelne ,stufenweise” auf dem Weg der Vollkommenheit voran-
schreitet, sich ,schrittweise” nach oben bewegt.m Vom Wachsen und vom
Weg der Glaubigen ist auch in kirchlichen Dokumenten im Kontext der
Rede von der Gradualitdt die Rede (AL 308; FC 34).

2. Smith unterscheidet zwei Grade der Vollkommenheit: eine fir die
Mehrzahl der Menschen und eine, die ,liber diesen Grad hinausgeht®. Die-
ser Gedanke ist gerade dem katholischen Theologen durch das Lehrstiick
von den evangelischen Raten und iiberschiissigen guten Werken vertraut,
und es ist seltsam, dass es in der Diskussion um Gradualitat keine Rolle zu
spielen scheint. Das mag daran liegen, dass dieses Lehrstlick einer ge-
wissen Revision bedarfi2, wozu AL gerade beziiglich des ,Rates” zur Jung-
fraulichkeit einen wichtigen Hinweis gibt (159):

~Anstatt von der Uberlegenheit der Jungfraulichkeit in jeder Hinsicht zu spre-
chen, scheint es vielmehr angebracht, zu zeigen, dass die verschiedenen Le-
bensstdande sich ergdanzen, so dass einer in einer Hinsicht und ein anderer un-
ter einem anderen Gesichtspunkt vollkommener sein kann.“

Damit ist ein gewisser Pluralismus von Standen, Vollkommenheiten und
Idealen vorausgesetzt, der vom Bereich des allgemein Giiltigen und Maf2-
geblichen zu unterscheiden ware. Ein Beispiel, wo man im Sinne von Smith
verschiedene Richtigkeiten und Vollkommenheiten unterscheiden koénnte,

10 SMITH, Adam: Theorie der ethischen Gefiihle (iibs. von Walther Eckstein, hg. von Horst
D. Brandt). Hamburg: Meiner 2010, 36 (in Kap I 1,5,9 ,Uber die liebenswerten und die
achtunggebietenden Tugenden®).

11 So spricht etwa P. JOHANNES PAUL Il in Familiaris Consortio g von ,einem dynamischen
Prozess von Stufe zu Stufe®.

12 Zu solcher Revision ist bereits Entscheidendes geleistet; vgl. dazu WITSCHEN, Dieter:
Mehr als die Pflicht? Studien zu supererogatorischen Handlungen und ethischen Idealen (=
Studien zur theologischen Ethik 114). Freiburg i.Ue: Academic Press 2006; SCHULLER, Bruno:
Zu den ethischen Kategorien des Rates und des iiberschiissigen guten Werkes, in: WOLTER,
Hans (Hg.): Testimonium Veritati. Philosophische und theologische Studien zu kirchlichen
Fragen der Gegenwart (= Frankfurter Theologische Studien 7). Frankfurt a.M.: Knecht 1971,
197-209 und auf evangelischer Seite LOHR, Gebhard: Gott, Gebote, Ideale: Analytische Philo-
sophie und theologische Ethik. Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1991. Fiir einige Hin-
weise habe ich D. Witschen zu danken.



524 Werner Wolbert

ware das Almosengeben. Auch hier gibt es verschiedene Grade; die hochste
Stufe zeigt sich in der armen Witwe (Mk 12,41-44 ), die alles gibt, was sie
besitzt. Allerdings sind die hoheren Stufen nicht fiir alle erreichbar und
deshalb auch nicht verpflichtend; auflerdem ware es fiir das allgemeine
Wohl auch gar nicht wiinschenswert, wenn alle wie die arme Witwe han-
delten; dann wiirde die Wirtschaft zum Erliegen kommen. Die Spende der
armen Witwe ist — entsprechend der Aussage von AL - nicht in jeder Hin-
sicht tiberlegen oder vollkommen, und es bedarf unterschiedlicher, sich
erganzender und koordinierter Aktivitaiten unter den Menschen. Deshalb
verdient der hohere Grad der Vollkommenheit nach Smith zwar Beifall,
kann aber nicht fiir alle verbindlich sein.

Das Beispiel der armen Witwe illustriert auch die Notwendigkeit der
Unterscheidung von Gesinnung und Tat. Thr Handeln ist Ausdruck einer
vollkommen selbstlosen Gesinnung; aber das Handeln, in dem sich diese
Gesinnung manifestiert, ist nicht generell verbindlich, auch nicht immer
wiinschenswert. Entsprechend ist bei der Rede von der Gradualitdt zu un-
terscheiden, ob man sich auf die sittliche Gesinnung, das Wachsen im Gu-
ten, bezieht, oder das sittlich richtige Handeln. Im letzteren Fall bote die
Rede von der Gradualitit interessanterweise die Moglichkeit einer be-
grenzten Anerkennung, und nicht nur der halb- oder barmherzigen Dul-
dung bestimmter Lebensformen. Was unter einer Riicksicht als das Voll-
kommenere gilt, ist es in anderer Hinsicht nicht. Nicht alle Menschen sind
fiir die Ehelosigkeit geschaffen, fiir diese ware sie nicht die vollkommenere
Lebensform.3 Aufderdem ist es auch von einem sozialethischen Blickpunkt
nicht wiinschenswert, dass viele ehelos leben, und das erst recht in Zeiten
ungiinstiger demographischer Entwicklung. Auch bestimmte Formen
duferster Selbstlosigkeit mogen zwar Ausdruck christlicher Vollkommen-
heit sein, sind aber nicht immer und nicht in jedem Kontext angebracht.
Insofern ist die unter einem bestimmten Blickwinkel hohere Stufe in der
Praxis nicht immer die wiinschenswertere. Ware die Idee der Gradualitat
in diesem Sinne auch in kontroversen Fragen der Sexual- und Ehemoral
anzuwenden, nicht unbedingt nur im Sinne eines Fortschreitens, Wach-
sens im Guten allgemein?

Papst Franziskus differenziert Gradualitat ,in der angemessenen Aus-
tibung freier Handlungen von Menschen, die nicht in der Lage sind, die
objektiven Anforderungen des Gesetzes zu verstehen, zu schdtzen oder
ganz zu erfiillen (AL 295). Im Sinne eines Erkenntnisfortschritts kennt

13 Die traditionelle Hoherwertung der Ehelosigkeit sei hier einmal undiskutiert voraus-
gesetzt; speziell zu 1 Kor 7 WOLBERT, Werner: ,Der Bruder oder die Schwester ist nicht ver-
sklavt® (1 Kor 7,15). Rezeptionsgeschichtliche, ethische und kanonistische Aspekte zu 1 Kor 7.,
in: HAERING, Stephan/HIRNSPERGER, Johann/KATZINGER, Gerlinde/REES, Wilhelm (Hgg.): In
mandatis meditari. Festschrift fiir Hans Paarhammer zum 65. Geburtstag. Berlin: Duncker &
Humblot 2012, 683-693 und DEMING, Will: Paul on Marriage and Celibacy. The Hellenistic
Background of 1 Corinthians 7. Grand Rapids (Michigan): Erdmans *2004, 47-104.



Gesetz der Gradualitat und Gradualitat des Gesetzes 525

auch der CIC Gradualitat, namlich da, wo ein Ziel als solches vielleicht gar
nicht bewusst ist, aber bewusst zu machen ware, wenn also der CIC Ehe-
unfahigkeit jenen attestiert (1095 n. 2), ,die an einem schweren Mangel des
Urteilsvermodgens leiden hinsichtlich der wesentlichen ehelichen Pflichten,
die gegenseitig zu tibertragen und tibernehmen sind“. Einer Gradualitdat im
Eheverstandnis tragt dann der ndchste Canon (1096 § 1) Rechnung, wenn
er einen fir die Giiltigkeit einer Eheschlief3ung notwendigen Minimalkon-
sens formuliert (,dass die Eheschliefenden zumindest nicht in Unkenntnis
dartiber sind ...). Die Idee der Gradualitat in der Verwirklichung eines Ideals
scheint nun eine gednderte Einstellung gegeniiber einer gescheiterten Ehe
zu ermoglichen, die im Kirchenvolk schon lange Realitat ist. Stellte friither
eine gescheiterte Ehe einen Makel dar, gilt jetzt im Kontext der Rede von
der Gradualitat die Ehe auf Lebenszeit als Ideal das nicht alle erreichen.
Das ergibt sich aufgrund geinderter Umstinde (lingere Lebenszeit, hohe
Erwartungen, Wochenendehen etc.), die das Gelingen der Ehe erschweren.
In diesem Sinn spricht auch FC 33 von der schwierigen Lage von Eheleu-
ten, ,die oft belastend und manchmal wirklich quadlend ist wegen vielfdl-
tiger Schwierigkeiten personlicher und sozialer Art“. AL 38 verweist auf
das Verhalten Jesu, ,der zwar ein anspruchsvolles Ideal vorgeschlagen, zu-
gleich aber niemals die mitfiihlende Ndahe zu den Schwachen wie der Sa-
mariterin und der Ehebrecherin verloren hat“. Andererseits erinnert P.
Franziskus daran, ,dass die Kirche in keiner Weise darauf verzichten darf,
das vollkommene Ideal der Ehe, den Plan Gottes in seiner ganzen Grofe
vorzulegen“ (AL 307). Und (ebd.): ,Auflergewohnliche Situationen zu ver-
stehen bedeutet niemals, das Licht des vollkommeneren Ideals zu verdun-
keln, und auch nicht, weniger anzuempfehlen als das, was Jesus dem Men-
schen anbietet.“ Dagegen heifdt es in FC 34, die Eheleute konnten das Ge-
setz ,nicht als reines Ideal auffassen, das es in Zukunft einmal zu erreichen
gelte“. Die der Rede von der Gradualitat korrespondierende vom Ideal ist
nun eigens zu reflektieren.

2. IDEALE

In AL 303 spricht P. Franziskus von einer Hingabe, die noch nicht véllig
dem objektiven Ideal entspricht. Das Verstandnis von ,Ideal im Sinne ei-
nes objektiven allen Menschen bzw. Christen vorgegebenen Zieles stellt
nun eine sonst im ethischen Kontext eher ungew6hnliche Weise, von Idea-
len zu reden, dar. Vornehmlich versteht man unter ,Ideal‘ eine subjektive,
auf ein Individuum zugeschnitte und von diesem frei gewdhlte und gerade
nicht allgemein ,giiltige und mafdgebliche” individuelle Form der Verwirk-
lichung des Guten, mit anderen Worten eine Art Berufung, wie etwa Die-
ter Witschen formuliert:

,bewusst gewdhlte hohe Zielvorstellungen, lebensgestaltende Leitbilder von In-
dividuen [...], deren zukiinftige Realisierung sie unter Hintanstellung eigener



526 Werner Wolbert

kurzfristiger Interessen und ohne Erwartung duflerer Anerkennung wegen
ihres herausgehobenen Wertgehalts um ihrer selbst willen anstreben, und zu
deren zumindest approximativer Umsetzung sie sich in der Lage sehen.“14

Das New Dictionary of Christian Ethics's verweist unter ,Ideals’ auf die Arti-
kel ,Aspiration’, ,Excellence’ und ,Norms'. Zur ersteren formuliert Mac-
quarrie:

,Sometimes a ,morality of aspiration’ [...] is contrasted with a morality of ob-
ligation that is, one, that proceeds from a sense of duty.”

Ideale wiirden damit Teil einer ,morality of aspiration” sein, und Exzellenz
steht im Gegensatz zu Mediokritat, Mittelmaf}. Und zu einem speziellen
Ideal sagt Childress (427):

»Lhe life of self-sacrifice might be viewed as an ideal from the standpoint of
natural law; hence it might be viewed as praiseworthy rather than obliga-
tory.”

Mit ,Ideal’ bezeichnet man also eher ein subjektives hohes Ziel, das Res-
pekt und Lob verdient, aber nicht generell verpflichtet. Die Kategorien
Ideal wie Gradualitat passen damit eher in das Feld der Supererogatoria im
weiteren Sinne. In diesem Sinne stellte ein allgemein verpflichtendes Ideal
eine contradictio in adiecto dar, damit auch das Verstandnis der unauflos-
lichen Ehe als Ideal. Das lasst sich mit der folgenden Charakterisierung des
Unterschieds von obligatoria und supererogatoria durch Hastings Rashdall
erlautern:

»A man’s duty under all circumstances is to do what is most conducive to the
general good; but while the general good demands that certain good things
shall be done by all men irrespective of their natural disposition and the
degree of moral perfection which they have attained, there are other good
things which the general good only demands that persons of a certain dispo-
sition and moral character should perform.”16

Zur zweiten Gruppe der Handlungen, die vom Grad (degree) moralischer
Vollkommenheit abhangen, wird die Ehe jedenfalls nach katholischem
Verstandnis nicht gezahlt.

In welchem Sinne konnte denn die unauflosliche Ehe ein Ideal sein?
Leider gibt man sich selten dartiber Rechenschaft, was denn mit ,Unauflos-
lichkeit® eigentlich gemeint ist. ,Unaufloslichkeit’ bezeichnet eine institu-
tionelle Bestimmung: die Unmoglichkeit einer Auflésung der Ehe durch
die Partner (innere Unaufloslichkeit) und durch den Staat oder die Kirche

14 WITSCHEN: Mehr als die Pflicht, 79.
15 MACQUARRY, John: Aspiration, in: MACQUARRY, John/CHILDRESS, James (Hgg.): A New
Dictionary of Christian Ethics. London: SCM Press LTD 1986, 46.

16 RASHDALL, Hastings: The Theory of Good and Evil, vol. 11. New York: Kraus Reprint
(von Oxford 1907) 1971, 135.



Gesetz der Gradualitat und Gradualitat des Gesetzes 527

(dufdere Unaufloslichkeit). Das Ideal konnte dagegen nur eine auf Lebens-
zeit versprochene und gelingende Ehe sein, in der sich das Problem der
Auflosung gar nicht erst stellt, die also vom Merkmal der Unaufloslichkeit
existentiell gar nicht betroffen ware.

Die Rede vom Ideal erinnert an eine geldufige Interpretation der Unauf-
l6slichkeit als ,Zielgebot®, das nur ,approximativ® zu erreichen ware. Diese
Kategorie passt aber eher auf Gesinnungsparanese, wie die schon genannte
Mahnung Jesu, vollkommen zu sein wie der Vater im Himmel (Mt 5,48).
Natiirlich gibt es auch in einer ehelichen Gemeinschaft eine Art Wachstum
in der Liebe, im gegenseitigen Verstindnis etc. Aber zu dieser Art von
Wachstum miissen, anders als im Fall von Wachstum im der guten Ge-
sinnung, zwei Personen beitragen; die Bemithung nur eines Partners reicht
nicht aus. Aufierdem kénnen auch externe Faktoren fiir das Gelingen oder
Nicht-Gelingen einer Ehe wirksam sein. Der Terminus Zielgebot kdnnte
sich also hier nur auf die Tatsache beziehen, dass dies Gelingen nicht zur
Ganze im Vermogen der jeweiligen Partner liegt.

Die Rede vom Ideal oder Zielgebot wird noch problematischer, wenn
man solches Ideal von anderen Formen sexueller Gemeinschaft unterschei-
det. Fiir Homosexuelle kann die sakramentale Ehe von heterosexuellen
Partnern kein Ideal oder anzustrebendes Ziel sein, das sie ,approximativ®
zu erreichen hatten. Auch der Sexualverzicht solcher Paare oder der von
Wiederverheirateten kann wohl kaum als Ideal oder Zielgebot verstanden
werden. Zu welcher Vollkommenheit soll ein homosexuelles oder lesbi-
sches Paar wachsen, wenn die sakramentale Ehe keine Moglichkeit dar-
stellt? Welchen Weg des Wachsens soll ein wiederverheiratetes Paar ge-
hen, wenn die Wiederaufnahme der fritheren Lebensgemeinschaft keine
reale Moglichkeit darstellt? Damit zeichnen sich zwei verschiedene Inter-
pretationen der Idee der Gradualitat ab: eine, die die Moglichkeit des
Wachsens, der Entwicklung, auf ein Ideal oder Ziel hin einschlief3t, und
eine, bei der man eine Teilrealisierung eines Gutes anerkennt ohne die
Moglichkeit einer weiteren Anndaherung daran. Die Streitfrage wdre dann,
ob es im Fall der Wiederverheirateten legitimer Weise ein Mehr oder We-
niger gibt oder nur ein Entweder - Oder?

Wo man eine ,Lebenswirklichkeit® von Menschen, die die fir sich beste
und zugangliche Moglichkeit des Zusammenlebens gefunden haben, posi-
tiv bewertet oder mindestens nicht verurteilt (wie in gewisser Weise fiir
die Wiederverheirateten auch P. Johannes Paul Il in FC), gibt es keinen
Raum fiir die Mafdgeblichkeit eines an sich giiltigen Ideals. Dann miisste
man namlich ein Fortschreiten auf dieses Ideal hin im Prinzip verlangen.
Im Fall der Wiederverheirateten wiirde der ,Fortschritt® vom Verzicht auf
ehelichen Verkehr iiber das Verlassen des Partners bis hin zur Wiederauf-
nahme der Gemeinschaft mit dem ersten Partner oder der ersten Partnerin
bedeuten. Das ist aber in der Regel nicht realistisch und wiirde oft neues
Unrecht schaffen. In diesem Sinn formuliert auch die Bischofssynode (Nr.



528 Werner Wolbert

51) es konne Faktoren geben, ,die die Entscheidungsfahigkeit begrenzen®.
Dann ist aber die niedere Stufe der zweiten (Zivil-) Ehe meist oder oft die
relativ beste Losung; und auch eine am wenigsten schlechte Losung kann
gegebenenfalls moralisch verpflichtend sein.

Nun kénnte man einwenden, vom Christen sei bisweilen Schweres ge-
fordert, etwa Feindesliebe oder die Bereitschaft zum Martyrium.7 Was ers-
tere angeht, ist Feindesliebe als Wohlwollen, als Gesinnung in der Tat et-
was Verpflichtendes, in dem man auch wachsen muss. Im Bereich des
Wohltuns gilt aber nicht einfach: je selbstloser, desto besser. Wenn ich
meinen Feind besser behandle als einen Wohltater (etwa in meinem Testa-
ment), kénnte ich gegen Dankbarkeitspflichten verstoflen.8 Ahnliche Kon-
flikte konnen sich fir Wiederverheiratete stellen, die zum ersten Partner
zuriickkehren. Leider hat man in der traditionellen Fassung der Lehre von
den tiberschiissigen guten Werken diese Problematik eher verunklart mit
der Aussage, bestimmte Werke der Feindesliebe seien blof3 geraten. In
Wirklichkeit kénnen sich hier Wertkonflikte stellen wie auch im Fall der
Wiederverheirateten. Und die Handlungsweise, die mehr Selbstlosigkeit
erfordert (und so als blofd geraten erscheint), ist nicht immer die sittlich
richtige. Insofern beweist der Hinweis, von ChristInnen sei bisweilen
Schweres gefordert, nichts im konkreten Fall (etwa der Wiederverheira-
teten).

3. MILDERNDE ODER RECHTFERTIGENDE UMSTANDE?

In AL 308 heifdt es:

»2Auflergewohnliche Situationen zu verstehen bedeutet niemals, das Licht des
vollkommeneren Ideals zu verdunkeln, und auch nicht, weniger anzuempfeh-
len, als das was Jesus dem Menschen anbietet.”

Im Anschluss (AL 308) spricht der Papst vom ,Bewusstsein des Gewichts
der mildernden Umstiande“ woraus folge, dass man ,ohne den Wert des vom
Evangelium vorgezeichneten Ideals zu mindern, die médglichen Wachs-
tumsstufen der Menschen, die Tag fiir Tag aufgebaut werden, mit Barm-
herzigkeit und Geduld begleiten solle. In der Tat ist die Zubilligung mil-
dernder Umstande eine Forderung der Barmherzigkeit. Ungiinstige Um-
stinde konnen die Verfolgung eines Ideals erschweren oder unmoglich
machen, konnen auch die Erflillung eines verpflichtenden Gebotes er-
schweren. Die Erfiillung bestimmter Pflichten oder Gebote kann manchen
Menschen auf Grund ihrer psychischen oder physischen Konstitution,
ihrer sozialen Herkunft, ihrer Lebensgeschichte leichter oder schwerer fal-

17 So RECKINGER: Gnade der unaufléslichen Ehe, 164.
18 Vgl. WOLBERT, Werner: Von der Dankbarkeit des Christen, in: ThGl 77 (1987), 1-13.
19 Zitat aus Evangelii Gaudium 44.



Gesetz der Gradualitdt und Gradualitat des Gesetzes 529

len als anderen. Hier gibt es zu beachtende ,Wachstumsstufen®. Mildernde
Umstdnde waren allerdings von entschuldigenden oder rechtfertigenden
Umstdnden zu unterscheiden.zc Wer in Gefahr ist, den Hungertod zu ster-
ben, darf sich gegebenenfalls bei der Nahrung anderer bedienen.z Wer
sich etwa nur im Rollstuhl bewegen kann, wird in der Regel nicht Verun-
gliickten helfen konnen.

Wo man dem oder der Handelnden mildernde Umstanden zubilligt,
bleibt die Handlung aber dennoch vorwerfbar. Das gilt etwa im Fall des
Ehebruchs oder des Verstofdes gegen die Zolibatsverpflichtung. Es ist be-
merkenswert, dass wir in diesen Fallen nicht das Gesetz der Gradualitat
bemiihen, dass wir auch nicht eheliche Treue oder den Pflichtzolibat fiir
ein Ideal erklaren, dem man sich anndahern, auf das hin man wachsen
muss, und es ist noch bemerkenswerter, dass niemand hier die Frage nach
dem Warum zu stellen scheint.22 Hier zeigt sich, wie schon angedeutet, ein
generelles Problem der moraltheologischen Diskussion iiber die heifen
Eisen der innerkirchlichen Diskussion: man tberpriift selten, ob man in
vergleichbaren Fillen dieselben Argumente bemiihen wiirde. Der Unter-
schied zwischen dem Problem der Wiederverheiratung einerseits und der
ehelichen Treue und dem Zolibat andererseits diirfte darin liegen, dass die
,mildernden“ Umstdnde im ersteren Fall vielfach als rechtfertigende Um-
stande einzuordnen waren. Falls diese Einordnung richtig ist, liefe das frei-
lich doch auf eine Art Gradualitat des Gesetzes hinaus. Aber was bedeutet
das eigentlich.

4. GRADUALITAT DES GESETZES

Zufillig bin ich in einem ganz anderen Kontext auf den Terminus Gradua-
litdt gestoflen, ndamlich in einer Bemerkung tiber Kants Schrift Zum ewigen
Frieden. Dazu schreibt David Rodin:

20 In der Terminologie der klassischen Lehre von den Quellen der Moralitdt sind solche
entschuldigenden Umstande eigentlich nicht vorgesehen, wenn denn gilt (nach LINSEN-
MANN, Franz Xaver: Lehrbuch der Moraltheologie. Freiburg i.Br.: Herder 1878, 145): ,Unter
Umstianden (circumstantiae) versteht man accidentelle Bestimmtheiten, welche der Hand-
lung ihre Besonderheit geben und sie von andern Handlungen derselben Gattung unter-
scheiden.” Ein rechtfertigender Umstand kann aber nicht akzidentell sein, da er die sittliche
Qualitat der Handlung dandert. Deshalb erldutert Linsenmann (ebd. 146), es gebe auch ,cir-
cumstantiae speciem moralitatis mutantes”. Freilich denkt er dabei wohl eher an Umstan-
den, die aus einer zwei Siinden machen (etwa Diebstahl und Sakrileg). Vgl. zu diesem Lehr-
stiick SCHULLER, Bruno: Die Quellen der Moralitdt, in: ThPh 59 (1984), 535-559; WOLBERT,
Werner: Gewissen und Verantwortung. Gesammelte Studien (= Studien zur theologischen
Ethik 114). Freiburg i.Ue.: Academic Press 2009, 207-246.

21 Klassisches Beispiel in Deutschland ist der nach dem 2. Weltkrieg von Kardinal Frings
(Koln) zur Vermeidung von Erfrierungstod fiir erlaubt erklarte Kohlenklau bei den Alliierten
(,Fringsen“), was die Rheinlander dann freilich etwas extensiv ausgelegt haben.

22 Die Frage einer Bewertung im Sinne der Gradualitdt liefle sich freilich im Prinzip auch
fiir die Polygamie in Afrika stellen.



530 Werner Wolbert

»Kant’s approach is essentially gradualist in character and it suggests a two-
tier moral strategy. The first seeks to mitigate and moderate the evils of war
in the world as it currently is; the second represents the attempt to develop a
measured realistic programme for the achievement of a just system of inter-
national relations within which a genuine international rule of law can be
realized.“23

Demnach gabe es also beziiglich der Probleme des Krieges verschiedene
Grade und Arten von Gebot. Die Normen des gerechten Krieges waren nur
ein erster Schritt (gradus) zur Beschrinkung der Ubel dieser Welt (im ius
ad bellum) einschlieflich der mit dem Krieg selbst gegebenen Ubel (im ius
in bello). Ziel (Ideal) oder der zweite Schritt, die zweite Stufe, ware eine in-
ternationale Rechtsordnung, die den Krieg iiberfliissig macht und die Legi-
timation dazu beendet. Gerade eine heutige Einschdtzung der Lehre vom
gerechten Krieg hdtte — auch im Sinne kirchlicher Stellungnahmen - diese
Gradualitat (Vorlaufigkeit des bellum iustum) zu beachten. Ein ius ad bel-
[um wiirde also nicht unter allen Umstanden gelten; es sollte mdoglichst
obsolet werden. Eine internationale Rechtsordnung, die den Krieg aus-
schlief3t ware — bei gutem Willen auf allen Seiten - im Prinzip machbar,
wenn auch im Augenblick leider unwahrscheinlich.

Wie im Fall des Krieges, lief3e sich die Auflésung einer Ehe (und die
Wiederheirat) im Sinne einer moéglichst zu vermeidenden Stufe im Wach-
sen einer ehelichen Gemeinschaft verstehen. Freilich ist im Fall der Ehe
nochmals zu betonen, dass ihr Gelingen nicht allein vom guten Willen der
Partner abhdangig ist. Und da, wo es am guten Willen gefehlt hat, ist eine
Reparatur mit gutem Willen nicht immer méglich, wie es ja auch durch
das Institut der Trennung von Tisch und Bett vorausgesetzt wird. Das
,Ideal” der gelungenen Ehe ldsst sich also auch durch sittlichen Fortschritt
nicht garantieren. Deswegen kann offenbar gemafd AL eine zivile Zweitehe
im Sinne eines ,gradualist approch” toleriert werden.24 Hier ware daran zu
erinnern, dass es eine Gradualitat des Gesetzes der Unaufloslichkeit in
einem etwas anderen Sinn in der Geschichte schon gegeben hat, wovon die
Begrenzung der Unaufloslichkeit auf das matrimonium ratum et consum-

23 RODIN, David: War & Self-Defence. Oxford: Oxford University Press 2003, 198.

24 Dagegen hat P. JOHANNES PAUL Il in FC 34 betont: ,Daher kann das sogenannte ,Ge-
setz der Gradualitdt’ oder des stufenweisen Weges nicht mit einer ,Gradualitit des Gesetzes'
selbst gleichgesetzt werden, als ob es verschiedene Grade und Arten von Gebot im gottli-
chen Gesetz gdbe, je nach Menschen und Situationen verschieden.” Das bekraftigt der Papst
fur die Frage der Empfangnisverhiitung. Es sei nicht verschwiegen, dass P. Franciscus diese
Aussage, dass es ,im Gesetz selbst keine Gradualitat” gebe, in AL 300 wiederholt. Darauf
konnten sich die Vertreter einer konservativen Lesart im Sinne der Kontinuitdt berufen.
Allerdings lasst die folgende Aussage, die Unterscheidung konkreter Situationen konne nie-
mals ,von den Erfordernissen der Wahrheit und der Liebe des Evangeliums, die die Kirche
vorlegt, absehen®, Spielraum fiir die Interpretation dessen, was die Kirche denn vorzulegen
hat.



Gesetz der Gradualitat und Gradualitat des Gesetzes 531

matum noch in gewisser Art Zeugnis gibt.2s Vor dem Tridentinum begann
oft die sexuelle Beziehung (consummatio) mit der Verlobung, die Ehe war
sozusagen erst consummatum, dann ratum; damit hatte die Verlobung eine
groflere Bedeutung als heute (englisch hiefd sie damals noch ,betrothal®).26
Die Trauung fand oft erst statt, wenn die Frau schwanger war. Die Kirche
hat diese Praxis damals nicht verboten, sondern - freilich ungern - akzep-
tiert. An diese Tradition konnte eine heutige Bewertung der Wiederver-
heirateten (und evtl. auch anderer nichtsakramentaler sexueller Partner-
schaften) ankniipfen und damit eine Gradualitit des Gesetzes mindestens
tolerieren.

Solche Tolerierung ist aber nur unter einer Bedingung moglich. Diese
liefe sich illustrieren durch den Versuch, das Prinzip Gradualitdt nicht -
wie bei Rodin - auf das ius ad bellum, sondern auf das ius in bello anzu-
wenden. Angenommen, ein in der Sache gerechter Krieg ware nur zu ge-
winnen durch massenhafte Tétung von Zivilisten wie durch das Flichen-
bombardement deutscher Stidte im Zweiten Weltkrieg. Hier hilft kein
Stufendenken, sofern man das Verbot der Tétung von Zivilisten in einem
deontologischen Sinne als grundsatzlich sittlich falsch versteht; da gibe es
nur ein Entweder - Oder. Die Schonung von Zivilisten kann weder als
Ideal noch als Zielgebot verstanden werden; ein ,Zielgebot“ wiirde hier all-
zu viel rechtfertigen. Man kann hochstens fragen, ob die Totung von Zivi-
listen in extremen Fallen erlaubt sein kénnte. So dufdert etwa Michael Wal-
zer: ,Wenn wir den Einsatz extremer Mafdnahmen hinnehmen oder recht-
fertigen, mufd diese Gefahr auflergewohnlich und entsetzlich sein.“27 Der
Sieg von Nazideutschland ware fiir ihn ein Beispiel fiir solche Gefahr; hier
hatten die Folgen ,jenseits jeder Berechenbarkeit“z8 gelegen. Die entspre-
chende deontologische Norm stellt im Verstandnis von Walzer eine Blocka-
de fiir teleologische Uberlegungen dar, die nur im duflersten Fall zu iiber-
schreiten ware. Das ius ad bellum stellt dagegen eine vorwiegend teleolo-
gisch verstandene Norm dar29, die ein gradualistisches Denken im Sinne
von Kant ermoglicht. Die Anwendung des Prinzips der Gradualitat auf de-
ontologische Normen lduft somit auf eine Gradualitit des Gesetzes im
Sinne einer teleologischen Interpretation hinaus.

25 Vgl. hierzu auch HOFFMANN-KLEIN, Friederike: Unauflésliche Ehe und wiederverheira-
tete Geschiedene, in: StZ 140 (2015), 161-172.

26 Vgl. SALZMAN, Todd A./LAWLER, Michael G.: The sexual person. Toward a renewed Ca-
tholic anthropology. Washington DC: Georgetown University Press 2008, 197-201.

27 WALZER, Michael: Gibt es den gerechten Krieg? Stuttgart: Klett-Cotta 1982, 360. Walzer
betont ausdriicklich, dass in der Rhetorik von Politikern und Militars solche Gefahr allzu
rasch beschworen wird.

28 Ebd. 361.

29 Abgesehen von der mdéglichen Annahme einer speziellen Ermdchtigung der Tétung in
diesem Fall durch Gott als sittlichem Gesetzgeber.



532 Werner Wolbert

5. RESUMEE

Das Ergebnis unserer Uberlegungen lasst sich in folgenden Punkten zusam-
menfassen:

1. Die Kategorie der Gradualitdt findet ihre plausibelste Anwendung auf
den Bereich des sittlich Guten, auf das Wachsen in der sittlich guten Ge-
sinnung, der Vollkommenheit. Eine Mahnung wie Mt 5,48 ,Ihr sollt also
vollkommen sein, wie es auch euer himmlischer Vater ist!“ kann in der Tat
nur graduell erfiillt werden. Die angestrebte Vollkommenheit ist in der Tat
ein Ideal.

2. Es macht Sinn, von Gradualitat zu reden im Bereich der Supereroga-
toria und personlicher Ideale, da diese oft eine anspruchsvolle Zielsetzung
und damit einen méglichen Bereich sittlich richtigen Handelns beinhalten,
der nicht fir alle Menschen verbindlich gemacht werden kann, ein Ziel,
das deshalb oft nur stufenweise erreicht werden kann.

3. Im obligatorischen Bereich des sittlich Richtigen gibt es das Gesetz der
Gradualitat nicht ohne die Gradualitdt des Gesetzes. Die Kategorie Gra-
dualitat bedeutet im Fall der unaufloslichen Ehe eine teleologische Umin-
terpretation einer ethischen deontologischen Norm, gemaf der sexuelle Le-
bensgemeinschaften nur in der Form einer sakramentalen und damit unauf-
loslichen Ehe sittlich erlaubt sind, im Sinne der bedingten Anerkennung
oder Tolerierung solcher Lebensgemeinschaften.

4. Es empfiehlt sich, Argumente, die im Rahmen der Diskussion um kir-
chenpolitische heifle Eisen angefithrt werden, auch in anderen, weniger
umstrittenen Kontexten zu priifen. Das gilt etwa auch fiir die Art der Beru-
fung auf das Gewissen. Es zeigt sich dann haufig, dass solche Argumente
der restriktiven Auslegung deontologischer Normen dienen.3° Auch hier
ware also der jeweilige ,Sitz im Leben® zu beachten.

30 Vgl. SCHULLER, Bruno: Die Begriindung sittlicher Urteile. Typen ethischer Argumenta-
tion in der Moraltheologie. Diisseldorf: Patmos *1987, 177-263.



Gesetz der Gradualitat und Gradualitat des Gesetzes 533

Zusammenfassung

Aufer in Fragen der Okumene scheint innerhalb der Ethik das ,Gesetz der
Gradualitdt® nur in der Diskussion um die Wiederverheiraten Geschiedenen
bemiiht zu werden. Die Kategorie Gradualitdt macht aber am ehesten Sinn
einmal, wo es um das Wachsen im Guten, die sittliche Gesinnung geht, zum
Anderen im Bereich der iibergebiihrlichen Werke. Im Bereich des Obligato-
rischen gibt es das Gesetz der Gradualitdt nicht ohne die Gradualitdt des Ge-
setzes, im Fall der Wiederheirat der restriktiven Uminterpretation einer de-
ontologischen Norm. Generell sollen Kategorien wie die der Gradualitdt ge-

testet werden durch hypothetische Anwendung auf andere Kontexte spe-
zieller Ethik.

Abstract

Apart from questions concerning ecumenism, the ,law of gradualness” seems
to be applied only in one ethical context, i.e., the debate on divorce and re-
marriage. The category of gradualness, however, seems to make sense main-
ly in the fields of moral growth and of supererogation, where it stands for a
morality of aspiration, not obligation. In the field of obligation, however,
one cannot have the law of gradualness without the gradualness of law,
which in the context of remarriage amounts to a restrictive interpretation of
a deontological norm. In general, categories like gradualness should be tes-
ted by applying them hypothetically in different contexts of applied ethics.



	Gesetz der Gradualität und Gradualität des Gesetzes

