Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 2

Artikel: Die spanische Kolonialethik und die "Begriindung” der Menschenrechte
. der Beitrag von Joseph Hoffner

Autor: Franco, Giuseppe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760722

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GIUSEPPE FRANCO

Die spanische Kolonialethik und die

,Begrindung” der Menschenrechte.
Der Beitrag von Joseph Hoffner

EINLEITUNG

Auf die Beitrage der spanischen Spatscholastiker des Siglo de Oro bauen
einige der wichtigsten Errungenschaften des beginnenden modernen Den-
kens auf, die fiir die heutigen Globalisierungsprozesse, sowie fiir die Dis-
kussion um die Menschenrechte eine erhebliche Aktualitit aufweisen.
Innerhalb der Spatscholastiker, die wichtige Auffassungen tiber 6konomi-
sches, ethisches und juristisches Denken geleistet haben, spielen die Ver-
treter der Schule von Salamanca eine erhebliche Rolle.r Unter dieser
Schule versteht man eine Gruppe von Theologen und Naturrechtsphiloso-
phen, die an der Universitdt in Salamanca lehrten oder mit ihr in Verbin-
dung standen. Der Hohepunkt des Schaffens dieser Denkschule kann im
16. Jahrhundert gesehen werden.

Bei diesen Theologen findet man die Begriindung der Vélkerrechts-
wissenschaft und die Idee einer argumentierten internationalen Ethik, die
die Verteidigung der Menschenrechte und der Menschenwiirde ins Zen-
trum stellte. Den Beitragen der spanischen Kolonialethik zu den beiden
angesprochenen Themen hat Joseph Hoffner (1906-1987) seine Habilita-
tionsschrift> gewidmet, die wahrend der Jahre des Zweiten Weltkrieges

1 Fiir einen systematischen Uberblick iiber die Methodologie und Theologie der spani-
schen Spatscholastik vgl.: BELTRAN DE HEREDIA, Vincente: Los origenes de la Universidad de
Salamanca. Salamanca: Universidad de Salamanca 1953; OCCHIPINTI, Giuseppe: La Scuola
teologica di Salamanca, in: DERS. (Hg.): Storia della teologia. Da Pietro Abelardo a Roberto
Bellarmino, Bd. 2. Roma: Edizioni Dehoniane 1996, 439-476; GIACON, Carlo: La seconda Sco-
lastica, 3 Bde. Milano: Fratelli Bocca, 1944-1950; VEREECKE, Louis: Da Guglielmo d’Ockham a
sant’Alfonso de Liguori. Saggi di storia della teologia morale moderna (1300-1787). Cinisello
Balsamo: Edizioni Paoline 1990, 489-500. Zum Uberblick iiber die wirtschaftsethischen Auf-
fassungen der Schule von Salamanca vgl.: GRICE-HUTCHINSON, Marjorie: The School of Sala-
manca: Readings in Spanish Monetary Theory (1544-1605). Oxford: The Clarendon Press 1952;
GOMEZ RIVAS, Leon: Business ethics and the history of economics in Spain “The School of Sala-
manca”. A bibliography, in: Journal of Business Ethics 22 (1999), 191-202; FRANCO, Giuseppe:
Da Salamanca a Friburgo. Joseph Héffner e 'Economia Sociale di Mercato. Citta del Vaticano:
Lateran University Press, 2015.

2 Vgl. HOFFNER, Joseph: Kolonialismus und Evangelium. Spanische Kolonialethik im Gol-
denen Zeitalter. Trier: Paulinus-Verlag 1969. Die erste Auflage erschien 1947 unter dem Titel:
Christentum und Menschenwiirde. Das Anliegen der spanischen Kolonialethik im goldenen
Zeitalter. Uber die Behandlung und die Entfaltung der Beitrigen von Héffner iiber das The-
ma der Menschenrechte und Menschenwiirde in seinen gesamten Schriften vgl.: HILPERT,



500 Giuseppe Franco

entstanden ist. Der spdtscholastische Hauptvertreter der ethischen und
rechtlichen Auseinandersetzungen mit dem spanischen Kolonialismus und
der Frage nach den Menschenrechten der Indios ist zweifellos Francisco de
Vitoria (1492-1546). Die Leistung von Vitoria wird von Hoéffner in der Wid-
mung seiner Habilitationsschrift mit folgender Formulierung zum Aus-
druck gebracht: ,Zum 4o00. Todestag des Vorkampfers der Menschenwtr-
de, des Begriinders der Volkerrechtswissenschaft Francisco de Vitoria (+ 12.
August 1546)".

Der folgende Artikel widmet sich Hoffners Analyse der Beitrage der
Schule von Salamanca zur spanischen Kolonialethik. Es wird ein kurzer
systematischer Uberblick ihrer Beitrige iiber die Begriindung der Volker-
rechtswissenschaft und iiber die Verteidigung der Menschenrechte und
der Menschenwiirde gegeben. Von besonderer Bedeutung sind hier die Re-
flexionen von Francisco de Vitoria, denen Hoffner in hoherem Maf3e seine
Aufmerksamkeit schenkt. Es wird dariiber hinaus auf Hoffners Beitrag zur
Renaissance der Diskussion um das Naturrecht und die Menschenrechte
eingegangen. Dabei geht es nicht darum, eine bis ins letzte Detail ausgear-
beitet Analyse und Rekonstruktion der Auffassungen der Denker und Mis-
sionare der Spatscholastik tiber die Kolonialethik darzustellen - wortiber
es eine umfangreiche Literatur gibt3 - sondern letztlich darum, die Bewer-
tungen und die theoretische Ergebnisse von Hoffners Untersuchungen
iiber die spanische Kolonialethik zu prasentieren und zu wiirdigen. Es wird
dariiber hinaus versucht, im Lichte der Ergebnisse der Untersuchungen
von Hoffner die Aktualitat seiner Idee und die bleibende und haltbare Be-
deutung des Naturrechtsdenkens aufzuzeigen.

1. DER KAMPF UM DIE WURDE DES MENSCHEN UND DER BEITRAG VON FRANCIS-
CO DE VITORIA

Die grausamen Ereignisse des Zweiten Weltkrieges - in dem die Frage der
Unantastbarkeit der Menschenwiirde mit all ihrer Kraft und Notwendig-
keit hervorgerufen wurde - bilden den Hintergrund von Hoéffners Habilita-
tionsschrift, und in dieser Frage ,wurzelt die Intensitat“4, mit der er sich

Konrad: Joseph Héffner und die Idee der Menschenrechte, in: GABRIEL, Karl (Hg.): Joseph H6ff-
ner (1906-1987). Soziallehre und Sozialpolitik. Paderborn: Schéningh 2006, 51-67.

3 Uber eine thematische bibliographische Auswahl iiber das Naturrechtsdenken in der
Spatscholastik vgl.: TODESCAN, Franco: Il problema del diritto naturale fra Seconda scolastica
e giusnaturalismo laico secentesco. Una introduzione bibliografica, in: ARICI, Fausto/TODES-
CAN, Franco (Hgg.): Iustus ordo e ordine della natura. Sacra Doctrina e saperi politici fra XVI
e XVIII secolo. Padova: Cedam 2007, 1-61.

4 Vgl. SCHONBERGER, Christoph: Christentum und Menschenwiirde. Kolonialethik und An-
finge des modernen Vélkerrechts im spanischen Goldenen Zeitalter, in: GOLDSCHMIDT, Nils/
NOTHELLE-WILDFEUER, Ursula (Hgg.): Freiburger Schule und Christliche Soziallehre. Joseph
Kardinal Héffner und die Ordnung von Wirtschaft und Gesellschaft. Tiibingen: Mohr Siebeck
2010, 9O-91.



Spanische Kolonialethik und die ,Begriindung” der Menschenrechte 501

der spanischen Conquista zugewandt hat. Die Entdeckung und die Erobe-
rung der Neuen Welt, die durch die Verbindung von missionarischem Ei-
fer, Entdeckerfreude und Hunger nach Gold und Macht charakterisiert wars,
warfen viele Probleme auf, mit denen sich die spanischen Theologen be-
schaftigten. Auf Grund des christlichen Gewissens stellten sich die Missio-
nare und Theologen im Goldenen Zeitalter die Frage, ob es den abendlan-
dischen Volkern erlaubt war, fremde Volker zu unterwerfen, diesen ihre
Kultur und Religion einzuprdgen, sie zu versklaven und zur Arbeit zu
zwingen.

Gegen den Kolonialismus sowie die unmenschliche Behandlung und
Unterwerfung der Indianer erhoben sich protestierend die Missionare und
spanischen Theologen des 16. Jahrhunderts. Die ersten, die die Methode
des Kolonialismus erfahren hatten, waren jedoch nicht Professoren son-
dern Missionare. Diese Protestbewegung der spanischen Kolonialethiker,
die fiir die Menschenrechte und Menschenwiirde der Eingeborenen ein-
trat, wurde im Name der sozialen Gerechtigkeit und der christlichen Brii-
derlichkeit gefithrt und durch diese motiviert. Sie ist dem christlichen Be-
wusstsein der spanischen Missionare und Theologen entsprungen.6

Mit rationalen Argumentationen, die sich auf die Kraft und den Inhalt
des Naturrechtes und der christlichen Offenbarung stiitzten, lehnten die
spanischen Kolonialethiker einige intolerante Thesen und Rechtfertigun-
gen der Kolonialherrschaft ab, wie z.B. die These, dass einige Menschen
von Natur aus Sklaven sind, oder dass die Unterwerfung der Vilker durch
die These der papstlichen und der kaiserlichen Weltherrschaft und Ober-
herrschaft gerechtfertigt ist. Sie wiesen auch mit Entschiedenheit die Theo-
rie zuriick, dass die Heiden wegen ihres Gotzendienstes von den Christen
bekampft und bestraft werden miissten.7 Sie wandten sich gegen das Be-
wusstsein der abendlindischen Volker, die eine ,allseitige Uberlegenheit*
gegeniiber den anderen Voélkern zu haben glaubten.8 Sie lehnten dariiber
hinaus den Glaubenskrieg ab und vertraten die Ansicht, dass der Glaube
ohne Zwang zu verkiinden sei. Die spanischen Theologen erkannten die
Freiheit und Unabhangigkeit der Indianer an.o Sie traten fiir die Vertei-
digung der Menschenwiirde, fiir die Gleichheit aller Menschen und Staaten

5 Vgl. HOFFNER, Joseph: Kolonialismus und christliche Ethik (1961), in: DERS.: Gesell-
schaftspolitik aus christlicher Weltverantwortung. Reden und Aufsdtze, Bd. 1. Minster: Re-
gensberg, 1966, 123.

6 Vgl. HOFFNER: Kolonialismus und Evangelium, 189: ,Es war das christliche Gewissen, das
den Kampf aufgenommen hat, das christliche Gewissen, dem es nicht um persénliche oder
nationale Vorteile ging, sondern um christliche Gerechtigkeit und Liebe. Gewif3, die Missio-
nare und Theologieprofessoren waren auch, aber nicht nur Intellektuelle.”

7 Vgl. HOFFNER: Kolonialismus und Evangelium, 264-303.

8 Vgl. HOFFNER, Joseph: Christliche Gesellschaftslehre. Erkelenz: Altius Verlag 2011, 320-
321; DERS.: Kolonialismus und christliche Ethik, 125-126.

9 Vgl. HOFFNER: Kolonialismus und Evangelium, 367-408.



502 Giuseppe Franco

sowie fiir die Einheit der Menschheitsfamilie ein. Sie argumentierten und
betonten, dass alle Menschen eine gemeinsame Natur haben und sowohl
fiir Heiden, als auch fiir Christen, sowohl fiir Spanier, als auch fiir Indianer
dieselben Rechtssdtze gelten. Auf das Naturrecht stiitzten die spanischen
Theologen ihre kolonialethischen Uberlegungen, auf dieses bezogen sie
die These der Gemeinschaft aller Staaten und Volker der Erde und dass
alle Menschen gewisse Rechtssdtze auf Grund ihrer Natur haben, wie das
Recht auf Freiheit, Eigentum und Eigenstaatlichkeit.io

Diese theologische Reflexion und dieser Protest der spanischen Denker
und Missionare fithrten nach Verhandlungen mit dem spanischen Konig
Ferdinand II. Aragon 1512 mit Erfolg zu einer Kolonialgesetzgebung, die
Schutzmafinahmen fiir die Rechte der Indianer enthielt. In den verfassten
sieben Satzen wurde unter anderem Folgendes hervorgehoben:

,Die Indianer sind freie Untertanen des spanischen Koénigs, keine Sklaven [...].
Die Arbeit muf ertraglich sein und sowohl tagsiiber wie auch wahrend des Jah-
res von angemessenen Erholungszeiten unterbrochen werden. Die Indianer
sollen ihr eigenes Haus und Besitztum haben [...]. Den Eingeborenen muf} fiir
ihre Arbeit Lohn bezahlt werden.“n

Damit, stellt Hoffner fest, konne man von den ersten Ansdtzen einer staat-
lichen Sozialpolitik reden.

Die reifste und originellste Erarbeitung der philosophischen, ethischen
und rechtlichen Fragen, die im Zusammenhang mit dem Kolonialismus
stehen, ist vor allem Vitoria zu verdanken, der als der Theoretiker der
Menschenrechte innerhalb der Diskussion um die spanische Kolonialethik
und der Wegbereiter eines internationales Vélkerrechts angesehen werden
kann.= Vitorias Hauptquelle zu diesem Thema sind seine Relectiones, die
offentliche aufderordentliche Vorlesungen waren, die die ordentlichen Pro-
fessoren vor Studenten und Dozenten der Universitat von Salamanca ge-
halten haben. Im Allgemeinen basierte der Inhalt dieser Vorlesungen auf
den Lecturae, d.h. die Universitdtsvorlesungen, die Vitoria wahrend des
akademischen Jahres gehalten hat. Dabei prasentierte er die Ergebnisse
seiner Untersuchungen und Auffassungen iiber bestimmten Themen. Ins-

10 Vgl. HOFFNER: Kolonialismus und Evangelium, 303-327; 409—422.

1 HOFFNER: Kolonialismus und Evangelium, 194.

2 Uber Vitorias Auffassungen und Beitrige zu Naturrecht und Menschenwiirde vgl.:
LAMACCHIA, Ada: Francisco de Vitoria e l'innovazione moderna del Diritto delle genti. Introdu-
zione storico-filosofica, in: VITORIA, Francisco de: Relectio de Indis - La questione degli
Indios, iibersetzt und hrsg. von Ada Lamacchia. Bari: Levante 1996, IX-XCIV; DERS.: Le Relec-
tiones di Francisco de Vitoria e la innovazione filosofico-giuridica nell’'Universita di Salaman-
ca, in: DERS. (Hg.): La filosofia nel siglo de oro. Studi sul tardo rinascimento spagnolo. Bari: Le-
vante 1995, 17-18; HAFNER, Felix/LORETAN, Adrian/SPENLE, Christoph: Naturrecht und Men-
schenrecht. Der Beitrag der Spanischen Spdtscholastik zur Entwicklung der Menschenrechte, in:
GRUNERT, Frank/SEELMANN, Kurt (Hgg.): Die Ordnung der Praxis. Neue Studien zur Spani-
schen Spdtscholastik. Tibingen: Max Niemeyer Verlag 2001, 123-153.



Spanische Kolonialethik und die ,Begriindung” der Menschenrechte 503

gesamt hat Vitoria flinfzehn Relectiones gehalten, von denen nur dreizehn
tiberliefert worden sind. Die am besten ausgearbeitete und durchdachte
Relectio tiber das Thema der Kolonialethik ist die Relectio de Indis, ge-
halten von Vitoria im Jahre 1539. In ihr sind auch die theoretischen Er-
kenntnisse und Auffassungen eingeflossen, die Vitoria wahrend seiner For-
schungen und in seinen vorherigen Relectiones gewonnen hattes, unter
denen die Relectio De potestate civili und De potestate ecclesiae zu erwah-
nen sind, wo sich Vitoria mit der Frage nach der politischen Gewalt und
Herrschaft des Papstes und des Kaisers iiber die Welt sowie mit den Fra-
gen des Natur- und Volkerrechts auseinandergesetzt hatte.

Die Relectio de Indis ist in drei Teile gegliedert, denen ein Praeludium
vorangestellt ist, in dem Vitoria die Notwendigkeit betont, die theolo-
gische Reflexion beim Zweifel beziiglich einer Handlung und der Losung
von Gewissenskonflikten zu beriicksichtigen, die im Zusammenhang mit
rechtlichen Fragen der Herrschaft (dominium) stehen. Im ersten Teil ana-
lysiert und befasst sich Vitoria mit dem Herrschaftsrecht der Barbaren
bzw. der Indios vor Ankunft der Spanier. Vitoria verteidigt und argumen-
tiert fir die Legitimitdt der Rechte und der Herrschaft der Indianer und
wendet sich gegen die Ansicht, ihre Unterwerfung oder Enteignung durch
die Spanier sei zu rechtfertigen. Der zweite Teil der Relectio behandelt die
unrechtmafdigen Titel, mit denen die Barbaren der Neuen Welt unter spa-
nische Herrschaft gekommen sind. Diese Titel betreffen: die weltliche
Vollmacht des Papstes und Kaisers sowie ihr Anspruch, eine universelle
Herrschaftsgewalt iber die Welt zu besitzen; das Recht der Entdeckung;
das Recht auf Glaubenszwang, dessen Ablehnung seitens der Indios nicht
ein berechtigter Grund eines gerechten Kriegsrechtes darstellen soll; die
Siinde gegen das Naturgesetz und das Recht der spanischen christlichen
Herrscher, sie zu bestrafen; der Rekurs auf ein besonderes Recht als Gabe
Gottes. Im dritten Teil der Relectio dagegen werden die rechtmafdigen Titel
um die Rechtfertigung der spanischen Herrschaft tiber die Barbaren unter-
sucht. Diese Titel betreffen Folgendes: das Recht auf natiirliche Gesell-
schaft; das Recht auf freien Handel und Verkehr; das Recht der Spanier, in
die Provinzen der indianischen Barbaren zu reisen und sich dort aufzuhal-
ten; das Recht, das Evangelium zu verkiindigen; das Recht, den Unschul-
digen zu helfen; und das Recht, das Opfer von unschuldigen Menschen zu
verhindern.

3 Zu Vitorias Auseinandersetzung und Erarbeitung von philosophischen, ethischen und
rechtlichen Auffassungen in den Relectiones, die zeitlich der Relectio de Indis vorausgehen
vgl.: LAMACCHIA: Francisco de Vitoria e l'innovazione, XXVIII-LV.

14 VITORIA, Francisco de: De Indis = Uber die Indianer, in: DERS.: Vorlesungen II — Vélker-
recht, Politik, Kirche, hrsg. von Ulrich Horst, Heinz-Gerhard Justenhoven, Joachim Stiiben.
Stuttgart: Kohlhammer 1997, 370-541. Im Folgenden wird die lateinische Ausgabe zitiert,
wihrend in Klammern die deutsche Ubersetzung von Joachim Stiiben angegeben wird.



504 Giuseppe Franco

Vitoria fithrt diese Themen und die rechtmafigen und unrechtmafigen
Titel aus und verteidigt die Rechte der Indios, indem er sich dreier grund-
legender Prinzipien und methodologischer Schritte bedient: die Anerken-
nung der ,Menschenwiirde” der Indios; das Recht jener Volker, die eigene
Herrschaft bzw. dominium zu verteidigen; das Recht, dass sich die ganze
Welt fiir die Solidaritdt der Volker einsetzt und daran beteiligt.’s Die zen-
trale Frage, die im Zentrum der Relectio steht, betrifft die Rechte der
Indios und die Frage nach dominium bzw. der Herrschaftsgewalt. Vitoria
betont die verniinftige Natur der Barbaren und anerkennt deren Herr-
schaftsfihigkeit sowie deren Recht, iber die Giiter zu verfiigen. Vitoria
stellt fest, dass ,Herrschaft nichts anderes sei als das Recht, von einer
Sache zum eigenen Nutzen Gebrauch zu machen“.6 Die Herrschaft iber
die irdischen Giiter wird von Vitoria dadurch gerechtfertigt, dass die Men-
schen verniinftige Geschopfe sind und als Abbild Gottes erschaffen wur-
den. Das Herrschaftsrecht griindet sich auf dem goéttlichen und nattrli-
chen Recht und nicht auf dem menschlichen Recht. Vitoria geht weiter
und erkennt die Menschenwiirde der Indios an, die Trager von natiirlichen
subjektiven Rechten waren.”7 Vitoria verteidigt das Eigentumsrecht und
die Herrschaft tiber die Giiter aus dem natirlichen Recht und stellt fest,
dass die Unglaubigkeit nicht verhindert, dass die Indios kein Herrschafts-
oder Eigentumsrecht besitzen.8 Schlieflich weist Vitoria auf die natiirliche
Verniinftigkeit und den Vernunftgebrauch der Indios hin, um die Idee zu
bestreiten, dass man ihnen das Eigentum wegnehmen darf oder sie unter-
worfen werden diirften, sowie um zu zeigen, dass sie nicht gehindert sind,
echte Herren zu sein.19

Durch die Verteidigung des Herrschaftsrechts, verstanden als natiirli-
ches Recht, schafft Vitoria die theoretische Grundlage, um die mittelalter-
liche theokratische Machtvorstellung und die Herrschaftsgewalt des
Papstes und des Kaisers zu kritisieren, die auf der Idee des orbis chiristia-
nus basierte. Dariiber hinaus erarbeitet Vitoria die Idee des internationa-
len Rechts und der Beziehungen zwischen den Vdélkern. Vitoria behauptet,
dass sowohl der Papst als auch der Kaiser keine Herren der Welt und des
Erdkreises sind. Vitoria behandelt diese Themen innerhalb seiner Ausein-
andersetzung mit den unrechtmafdigen und rechtmafiigen Titeln der Herr-
schaftsgewalt. Dabei lehnt er die Ansicht und Legitimierung ab, nach der
Gott der spanischen Konigsherrschaft das Herrschaftsrecht tiber die Indios
und ihre Lander gegeben hidtte, um ihnen das Evangelium zu verkiindigen.

15 Vgl. LAMACCHIA: Francisco de Vitoria e l'innovazione, LXI.

16 VITORIA: Relectio de Indis, 1, 1, 11 (dt. Ubers. Stiiben 1997: 399).

17 Vgl. VITORIA: Relectio de Indis, I, 1, 3 (dt. Ubers. Stiiben 1997: 391).

18 Vgl. VITORIA: Relectio de Indis, 1, 1, 4 (dt. Ubers. Stiiben 1997: 393).

19 Vgl. VITORIA: Relectio de Indis, I, 1, 15-16 (dt. Ubers. Stiiben 1997: 403-405).



Spanische Kolonialethik und die ,Begriindung” der Menschenrechte 505

Vitoria widerlegt die Idee des ,dominius totius orbis“ und kritisiert die
Auffassung einer Vollmacht und Herrschaft des Papstes und des Kaisers
tiber die Welt. Was die Herrschaftsgewalt des Kaisers betrifft, beweist Vi-
toria, dass seine Herrschaftstitel auf die Welt nicht legitim und gerecht-
fertigt sind. Dabei argumentiert Vitoria rekurrierend auf das natiirliche,
gottliche und menschliche Recht. Tatsdchlich ist nach dem Naturrecht die
Herrschaftsgewalt des Kaisers nicht absolut, weil alle Menschen ,unter
dem natiirlichen Recht frei sind“zc. Aus dieser Idee ergibt sich die These,
dass es niemanden gibt, der kraft des natiirliches Recht die Herrschaft
tiber die Welt hatte: nach Vitoria sind Herrschaftsgewalt und Herrscher-
amt aufgrund des menschlichen Rechts eingefiihrt und sie gehen nicht auf
das nattirliche Recht zuriick. Der Kaiser, so fiihrt Vitoria weiter aus, ist
nicht der Weltherrscher aufgrund gottlichen Rechts, weil es weder nach
noch vor der Ankunft Christi einen Weltherrscher gegeben hat. Dariiber
hinaus hat sich Jesus Christus selber seiner Menschheit nach nicht als
szeitlicher Herr der Welt® prasentiert und er hat dem Kaiser diese Welt-
herrschaft nicht verliehen.2 Schlief3lich ist der Kaiser auch vom menschli-
chen Recht her nicht der Herr der Welt, ,[...] weil es dies wirklich nur
kraft einer gesetzlichen Ermachtigung ware. Eine solche gibt es nicht, und
falls es sie giabe, wiirde sie nichts bewirken, weil ein Gesetz eine Rechtsge-
walt voraussetzt.“22

In analoger Weise befasst sich Vitoria mit der Theorie der papstlichen
Weltherrschaft und kritisiert diese, indem er die Auffassungen der mittel-
alterlichen Theologen und Rechtsgelehrten sowie Kanonisten ablehnt. Der
Papst, so Vitoria, besitze nicht die volle Rechtsgewalt in zeitlichen Angele-
genheiten auf dem ganzen Erdkreis. Vitoria argumentiert, dass gleich wie
Christus, der ,keine zeitliche Herrschaftsgewalt besaf3®, so auch der Papst
als Stellvertreter Gottes und Christi diese Herrschaft nicht besitzt. Dariiber
hinaus, auch wenn der Papst die politische und zeitliche Herrschaftsgewalt
auf der ganzen Welt besitzen wiirde, konnte er diese Herrschaft den Koni-
gen Spaniens nicht anvertrauen und verleihen, weil seine zeitliche Herr-
schaft auf ,die Regelung der geistlichen Belange” hingeordnet ist. Von da-
her hat der Papst weder die zeitliche noch die politische Herrschaft und
Vollmacht iiber die Indios oder tiber andere Unglaubige .23 Wichtig ist auch
ein weiterer unrechtmafliger vom Vitoria behandelter Titel, namlich, dass
die christliche Herrschaft durch die Ermachtigung des Papstes die Barba-

20 Vgl. VITORIA: Relectio de Indis, 1, 2, 2 (dt. Ubers. Stiiben 1997: 413).

21 Vgl. VITORIA: Relectio de Indis, 1, 2, 2 (dt. Ubers. Stiiben 1997: 415-417).

22 VITORIA: Relectio de Indis, 1, 2, 2 (dt. Ubers. Stiiben 1997: 419).

23 Vgl. VITORIA: Relectio de Indis, 1, 2, 4-9 (dt. Ubers. Stiiben 1997: 421-431).



506 Giuseppe Franco

ren von ihren Siinden gegen das Naturgesetz abhalten und sie wegen die-
ser Stinden bestrafen konne.24

2. DIE BEGRUNDUNG DER VOLKERRECHTSWISSENSCHAFT UND HOFFNERS ER-
GEBNISSE UBER DIE SPANISCHE KOLONIALETHIK

Die Spatscholastiker entwickelten eine Herangehensweise, die die philoso-
phischen, theologischen und juristischen Erkenntnisse mit der neuen so-
zialen und O6konomischen Situation verbindet. Mit ihrem Nachdenken
zeigten sie eine Sensibilitat fiir das individuelle und konkrete Geschehen,
d.h. fiir die sozialen, politischen, juristischen, gesellschaftlichen und 6ko-
nomischen Zusammenhadnge, die sie in ihre theologischen Erarbeitungen
mit einbezogen. Die Denker und universellen Gelehrten der Spatscholastik
setzten sich mit den konkreten Umstdanden des realen Geschehens ausein-
ander und versuchten, im Lichte der empirischen Beobachtung, der ethi-
schen Reflexion, der scholastischen Tradition, der Prinzipien der Offenba-
rung und der Vernunft Antworten auf die aus der damaligen neuen histori-
schen Situation entstandenen Fragen zu geben.

Die methodologische Sicht der Spatscholastiker, die Ausrichtung ihrer
Aufmerksamkeit auf die konkreten und individuellen Verhaltnisse sowie
ihr Freiheits- und Verantwortungsbegriff bezeugen eine enge Verbindung
zwischen philosophischer Methode und der Rechtswissenschaft. Fiir die
Spatscholastiker erfordert die wissenschaftliche Aktivitat die Berticksichti-
gung der ,verpflichteten Wege“ der Rechtswissenschaft, um sich dem kon-
zeptionellen und technischen Werkzeug zu bedienen2s, das durch die
scientia juris erarbeitet und bewahrt wurde. Das Ziel und die ,innere
Rechtfertigung“ der spatscholastischen Traktate von De Justitia et Jure be-
stehen darin, dass diese theologische Summe den Versuch darstellen, Er-
kenntnisse tiber die soziale und 6konomische Welt durch die ethischen
Werkzeuge der christlichen Offenbarung und die formalen Instrumente
der Rechtswissenschaft zu erwerben. Der dynamische Charakter des spat-
scholastischen Denkens ist durch zwei aufeinanderfolgende Momente ge-
kennzeichnet: Diese sind einerseits das selbststandige theologische Mo-

24 So argumentiert Vitoria: ,Ferner ist dem Papst nicht erlaubt, Christen deswegen mit
Krieg zu Gberziehen, weil diese Hurer oder Diebe sind, ja auch nicht, weil sie Liistlinge sind.
Und der Papst kann die Gebiete jener Leute deswegen nicht annektieren und sie anderen
Herrschern geben. Auf diesem Weg konnte der Papst namlich nachtraglich Reiche vertau-
schen, da in jeder Provinz viele Siinder leben. Dies wird bekraftigt. Schwerer wiegen diese
Stinden namlich bei den Christen, die wissen, daf jene Handlungen Stinden sind, als bei den
Barbaren, die nicht wissen, daff es sich um Stinden handelt.“ in: VITORIA: Relectio de Indis, I,
2, 22 (dt. Ubers. Stiiben 1997: 451).

25 Vgl. AMBROSETTI, Giovanni: Diritto privato ed economia nella seconda scolastica, in:
GROSSI, Paolo (Hg.): La seconda scolastica nella formazione del diritto privato moderno. Mila-
no: Giuffré Editore 1973, 23-52; GROSSI, Paolo: La proprieta nel sistema privatistico della se-
conda scolastica, in: DERS. (Hg.): La seconda scolastica, 17-222.



Spanische Kolonialethik und die ,Begriindung” der Menschenrechte 507

ment, das von voluntaristischen und humanistischen Dimensionen durch-
gezogen ist, und anderseits das Moment, das durch den Riickgriff auf die
juristische Quelle und Rechtspraxis gekennzeichnet ist.26

In seiner Habilitationsschrift analysiert Hoffner den weiteren Verdienst,
der den spanischen Theologen des Goldenen Zeitalters zugeschrieben wer-
den muss, namlich, dass sie als Begriinder und Vorldufer der modernen
Volkerrechtswissenschaft zu betrachten sind. Die Auffassungen der Spat-
scholastiker tiber das Naturrecht und die Bedeutung des ius gentium kntip-
fen an die Tradition des romischen Fremdenrechts an, das fiir die fremden
Handelsleute galt, und an die philosophischen Uberlegungen der Stoa und
vor allem an Cicero, der das ius gentium mit dem ius naturale gleichsetzte.
Thomas von Aquin filigte hinzu, dass das Naturrecht die Normen des men-
schlichen Gemeinschaftslebens enthalt, welche die menschliche Vernunft
erkennen kann. Aus dem Naturrecht kann man gewisse Rechtssatze ablei-
ten, die das ius gentium bilden und die man bei allen Vélkern finden kann.
Das bedeutet, dass das ius gentium der Scholastiker nicht mit dem moder-
nen Volkerrecht identisch ist27, weil sie nur die Bedeutung des ius gentium
als Recht erfasst haben, das bei allen Volkern zu finden ist, und nicht als
das Recht, das zwischen ihnen ist.

Hoffner hebt hervor, dass es Vitoria trotz seiner Beitrdge iiber das
Volkerrecht28 nicht gelungen ist, die klare Formulierung der Doppeldeu-
tigkeit des Begriffes ius gentium zu formulieren. Das ist vielmehr der Ver-
dienst von Francisco Suarez (1548-1617), der als Schopfer der Doppelbe-
deutung dieses Begriffes gilt.29 Suarez hat namlich die innerstaatliche und
die zwischenstaatliche Bedeutung dieses Begriffes klar bestimmt und defi-
niert. Unter ius gentium ,im eigentliche Sinne“ versteht Suarez jenes
Recht, ,an das sich alle Volker und die verschiedenen Nationen in ihren
wechselseitigen Beziehungen halten miissen“s. Dieses enthdlt z.B. das
Kriegsrecht und das Recht des internationalen Handels. Andererseits be-
deutet das ius gentium das Recht, welches die einzelnen Staaten und
Reiche innerhalb ihres Bereiches beachten. Bei Suarez kommt deutlich

26 Vgl. GROSSI: La proprieta nel sistema, 119, Anm. 3; 190. Uber den Zusammenhang zwi-
schen Philosophie, Wirtschaft und Rechtswissenschaft am Beispiel der Restitutionslehre
vgl.: JANSEN, Nils: Theologie, Philosophie und Jurisprudenz in der spdtscholastischen Lehre von
der Restitution. Tiibingen: Mohr Siebeck 2013.

27 Vgl. HOFFNER, Joseph: Die Begriindung der Volkerrechtswissenschaft durch die spani-
sche Theologie des Goldenen Zeitalters, in: Trierer Theologische Zeitschrift 56 (1947), 194.

28 Uber das internationale Recht bei Vitoria vgl.: LAMACCHIA: Francisco de Vitoria e
I'innovazione, LXXV-XCIV; PALAMIDESI, Andrea M.: Alle origini del diritto internazionale. Il
contributo di Vitoria e Sudrez alla moderna dottrina internazionalistica. Roma: Aracne 2010.

29 Vgl. HOFFNER: Die Begriindung, 195. Uber die Doppelbedeutung des Begriffes ius gen-
tium vgl. DERS.: Kolonialismus und Evangelium, 309-327.

30 SUAREZ, Francisco: Tractatus de Legibus et Legislatore Deo, in: DERS.: Opera omnia.
Editio nova, a Carolo Berton recognita. Tomus V et V1. Parisiis 1856, Lib. I, c. 19, n. 8, zitiert
nach: HOFFNER: Kolonialismus und Evangelium, 316, Anm. 42.



508 Giuseppe Franco

zum Ausdruck, dass der Geltungsbereich des ius gentium die Gemeinschaft
aller Staaten ist. Die von ihm ausgearbeitete doppelte Bedeutung von ius
gentium involviert die juristischen Normen, die allen Vélkern gemeinsam
sind und auf dem Naturrecht basieren. Suarez lasst nicht mehr das ius gen-
tium vom Naturrecht abhangen, wie es bei den Spatscholastikern tblich
war, und er spricht nicht von der Gemeinschaft des Menschengeschlech-
tes, sondern von der Gemeinschaft aller Staaten der Erde.

Bei den Leistungen vom Hoffners Untersuchung tiber die spanische
Kolonialethik3t ist vor allem der methodologische Ansatz der spanischen
Spatscholastiker herauszustreichen, der die historische Analyse mit der
systematischen und theoretischen Reflexion verbindet. Hoffner bedient
sich dieses Ansatzes in seiner Untersuchungen. Tatsachlich beschrankt
sich Hoéffner nicht auf eine reine dogmengeschichtliche Rekonstruktion
der spdtscholastischen Idee, sondern bei ihm ist Folgendes zu beachten:
,Vielmehr scheint bei ihm [...] in der historischen Beschaftigung stets ein
systematisches theologisches und sozialphilosophisches Anliegen durch.“32
Es geht um eine Arbeitsmethode, die nicht zur Verallgemeinerung fiihrt,
weil die Beschreibung und Analyse der konkreten Tatbestande und Zusam-
menhange berticksichtigt werden.33 Hoffners Kenntnis der Geschichte hat
ihm ,keineswegs den Blick fiir die Probleme der Gegenwart verstellt“34,
auch nicht fir die folgenden weiteren Aspekte: den damaligen historischen
Kontext, der durch den Nationalsozialismus gepragt war, das theoretische
Nachdenken tiber das internationale Recht, die Universalitat der Menschen-
rechte, die Bedeutung der christlichen Botschaft fiir die Gesellschaftsord-
nung und der Missionsauftrag der Kirche.

Hoffner hat nicht nur eine historiographische Rehabilitierung der spa-
nischen Spatscholastiker vollzogen, sondern dariiber hinaus analytisch die
Abhdngigkeit des spdteren lusnaturalismus, vor allem die Auffassungen
von Hugo Grotius (1583-1645), von der spanischen Spatscholastik aufge-
zeigt. Hoffner weist die These zuriick, Grotius als den Vater des modernen
Volkerrechts zu betrachten. Hoffner zeigt, dass Grotius seine Theorie nicht
vollig neu erarbeitet hat. Die spanischen Scholastiker sind fiir Grotius die

31 Uber die Verdienste und Ergebnisse von Hoéffners Untersuchungen und iiber die Ak-
tualitat beztiglich des missionarischen Auftrages der Kirche, der Beziehung zwischen Staat
und Kirche, die Frage nach dem Naturrecht und die Beziehung zwischen christlicher Offen-
barung und Menschenrechte vgl.: SCHONBERGER: Christentum und Menschenwiirde, 93-103;
WEBER, Wilhelm: Der Beitrag Joseph Héffners zur ErschliefSung der spanischen Scholastik des
,Goldenen Zeitalters®, in: Jahrbuch des Instituts fiir Christliche Sozialwissenschaften 7-8
(1966-1967), 15-19; HILPERT: Joseph Héffner und die Idee, 63-67.

32 SCHONBERGER: Christentum und Menschenwtirde, 89-go.

33 Vgl. LAWRENCE, Leo Matthias: Rezension zu: ,Hoffner, Joseph: Christentum und Men-
schenwiirde. Trier: Paulinus Verlag 1947, in: Merkur 6 (1949), 616-620, hier 617.

34 WEBER: Der Beitrag Joseph Héoffners, 11.



Spanische Kolonialethik und die ,Begriindung” der Menschenrechte 509

,wichtigste Quelle“ gewesen und er hat viele seiner Gedanken ,aus ihnen
ausgeschopft“ss.

Hoffner betont vor allem die Errungenschaften des Denkens von Vito-
ria, wie z.B. seine Kritik an der mittelalterlichen theokratischen Vorstel-
lung der Herrschaft. Die spanischen Kolonialethiker haben die Theokratie
als ,Fehlentwicklung“s6 abgelehnt. Bei seiner Wiirdigung stellt Hoffner
fest, dass die Menschenwiirde jenseits von Rasse, Hautfarbe, Religion und
Kultur als ,heilig und unantastbar anerkannt und gefordert werden muss.
Ein weiterer Verdienst der spatscholastischen Kolonialethik bezieht sich
auf den Auftrag und den Dienst der Kirche fir die Glaubensverkiindigung,
die nicht durch militarische oder politische Gewalt geschehen soll. Hoffner
weist auch darauf hin, dass die spanische Kolonialethik zu einer Minde-
rung der zentralen Bedeutung der europdischen Kultur und zur Notwen-
digkeit des Eintretens fiir die internationale Solidaritat gefithrt hat. Die
spanischen Kolonialethiker haben allen Staaten die Souverdnitdt zuer-
kannt und aus dem ius gentium die Rechtssatze abgleitet, die allen Staaten
gemeinsam sind und die Beziehungen zwischen den Staaten regeln sollen.
Sie haben dariiber hinaus hervorgehoben, dass die ganze Welt eine Einheit
bildet, allen Menschen eine Menschennatur gemein ist, und die Mensch-
heit eine Rechtsgemeinschaft ist.37

Aus der Lehre und den Leistungen der spanischen Theologen des Gol-
denen Zeitalters, vor allem in Bezug auf ihre Betonung der Einheit der
Menschheitsfamilie, kann man eine wichtige Aufgabe fiir die heutige Ge-
sellschaft in der globalisierten Welt formulieren, die in der Forderung der
,Menschheitssolidaritdt der Liebe“38 besteht. In diesem Zusammenhang
weist Hoffner auf die Tatsache hin, dass fiir die spanischen Theologen der
Spatscholastik das Recht und das Volkerrecht ihre Herkunft und Grund-
lage in der christlichen Offenbarung und in der Heilsgemeinschaft der
Kirche finden. Die Spatscholastiker haben das Recht ,nicht in der blofden
Vernunft, sondern in der Schopfungsordnung zu begriinden versucht®3o.

Dennoch sind bei den spanischen Kolonialethikern die verniinftige Di-
mension des Naturrechts und das rationale Argumentationsverfahren der
Verteidigung der Menschenwiirde und der Menschenrechten im Lichte der
christlichen Botschaft zu sehen. Hoffner gelangt zu einer ,iiberraschenden
Feststellung“4o:

35 HOFFNER: Kolonialismus und Evangelium, 411. Vgl. auch: DERS.: Die Begriindung, 193;
DERS.: Kolonialismus und Evangelium, 323.

36 HOFFNER: Kolonialismus und Evangelium, 409.

37 Vgl. HOFFNER: Kolonialismus und Evangelium, 409-422.
38 HOFFNER: Kolonialismus und christliche Ethik, 137.

39 HOFFNER: Die Begriindung, 199-200.

40 ROOS, Lothar: Leben und Werk von Joseph Hoffner, in: GOLDSCHMIDT/NOTHELLE-WILD-
FEUER (Hgg.): Freiburger Schule und Christliche Soziallehre, 37-55, hier 43.



510 Giuseppe Franco

,Die kolonialethischen Normen, die von den Scholastikern aus dem Naturrecht
und aus dem Jus gentium abgeleitet worden sind, konnen der Kritik standhal-
ten. Man wird dasselbe nicht in allen Stiicken von den Grundsdtzen behaupten
konnen, die von der christlichen Offenbarung aus aufgestellt worden sind. Das
ist bedauerlich; denn der Mifdbrauch der gottlichen Offenbarung wirkt sich im
gesellschaftlichen Bereich verhdngnisvoller aus als der Mif8brauch des Natur-
rechtes.“#

3. JOSEPH HOFFNERS BEITRAG ZUR RENAISSANCE DES NATURRECHTSDENKENS

In seinem Beitrag zur Festschrift des Osterreichischen Theologen und
Rechtswissenschaftlers Johannes Messner (1891-1984) setzt sich Hoffner
mit verschiedenen Ansatzen zum Naturrechtsdenken auseinander4: und
befasst sich analytisch mit dem grofen Werk von Messner Das Natur-
recht.43 Dabei geht Hoffner auf die Bedeutung und die Grenzen des Natur-
rechts als Quelle fiir die christliche Soziallehre ein. Bei der Rekonstruktion
und Wirdigung vom Messners Beitrag zur Diskussion um das Naturrecht
stimmt Hoffner mit den wesentlichen Auffassungen des Osterreichischen
Sozialethikers tiberein. Mit Messner kritisiert Hoffner die iiberlieferte neu-
scholastische Naturrechtslehre, die ausschliefslich auf einer rein dedukti-
ven Methode und auf einer rein metaphysischen Begriindung basierte, die
aus dem gottlichen ewigen Gesetz die Normen des Naturrechts durch
ywirklichkeitsferne Spekulationen“ abgeleitet haben, ohne dabei die histo-
rischen und soziologischen Erkenntnisse und Analysen der konkreten Ver-
haltnisse zu berticksichtigen.44

Messner, so stellt Hoffner fest, habe mehrfach zur Rehabilitierung und
theoretischen Legitimierung der Naturrechtslehre beigetragen, indem er
die abstrakte und spekulative Sicht der Neuscholastik tiberwunden habe.
Die Auffassungen und Leistungen von Messner, die durchaus und zweifel-
los fiir Hoffners Konzeption gelten, bestehen in den folgenden Zugangen,
die zur ,Klarung und Fortbildung” der Naturrechtslehre beigetragen ha-
ben: ,[...] die induktiv-ontologische Beweisfithrung, der neue erkenntnis-
theoretische Ansatz, die starke Betonung der geschichtlich-soziologischen
Betrachtungsweise und die Auseinandersetzung mit der sozialtheologi-
schen Fragestellung.“4s

41 HOFFNER: Kolonialismus und Evangelium, 415.

42 Vgl. HOFFNER, Joseph: Johannes Messner und die Renaissance des Naturrechts, in:
DERS./VERDROSS, Alfred/VITO, Francesco (Hgg.): Natur-Ordnung in Gesellschaft, Staat, Wirt-
schaft. Festschrift Johannes Messner. Innsbruck: Tyrolia 1961, 17-28.

43 MESSNER, Johannes: Das Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staatsethik und
Wirtschaftsethik. Innsbruck: Tyrolia 1958.

44 Vgl. HOFENER: Johannes Messner, 19; 21-22.

45 HOFFNER: Johannes Messner, 19.



Spanische Kolonialethik und die ,Begriindung” der Menschenrechte 5u

Hoffner greift diese Betrachtungsweise des Naturrechtsdenkens wieder
auf und entfaltet sie in seinem Handbuch Christliche Gesellschaftslehre4®,
in dem er sich kritisch mit den gegen das Naturrecht formulierten Einwdn-
den auseinandersetzt. Hoffners Begriffsbestimmung des Naturrechts wird
von ihm mit der Idee der Wiirde des Menschen als Geschopf und Ebenbild
Gottes in Verbindung gesetzt. Wenn Hoffner einerseits betont, dass das
Naturrecht seine Wurzeln in dem gottlichen ewigen Gesetz (lex eterna)
des Schopfers hat und zum natiirlichen Sittengesetz gehort, berticksichtigt
er andererseits diejenigen Einwanden und Kritiken, die gegen das Natur-
recht und vor allem gegen das christliche und sozialethische Verstandnis
des Naturrechts formuliert wurden. Hoéffner lehnt z.B. die Auffassungen
ab, die der atheistische Existenzialismus, der Rechtspositivismus sowie der
Rechtssoziologismus entwickelt haben. Nach diesen Denkstromungen gibt
es keine Menschennatur und keine in sich schlechten Handlungen. Diese
Tendenzen betonen, dass, obwohl es in den verschiedenen Kulturen allge-
meine Rechtsauffassungen gibt, diese ,weder unwandelbar noch allge-
meingiltig, sondern an das ,Gesamtgeflige der jeweiligen Kultur’ gebun-
den“47 sind.

Eine der umstrittensten Kritik gegen das Naturrecht betrifft die Thema-
tik, dass das Naturrecht die historische Dimension der Menschen und der
gesellschaftlichen Zusammenhadnge verkennt. Hoffner nimmt diesen Ein-
wand ernst, nach dem sich das Naturrecht ,zu einer wirklichkeitsfremden
Abstraktion“ verfliichtige. Nach diesem Einwand gilt dariiber hinaus Fol-
gendes: ,Die Naturrechtslehre bediene sich ausschliefdlich der deduktiven
Methode und leite ihre Normen in sublimen Spekulationen aus der lex
eterna ab.“48 Im Lichte der Lehre von Thomas von Aquin und des Denkens
der spanischen Kolonialethiker unterstreicht und antwortet Hoffner auf
diese Einwdnde, dass diese Theologen bereits die Unterscheidung zwi-
schen der Unwandelbarkeit der gottgesetzten Normen und der Ordnungen
und den historisch wandelbaren 6konomischen und gesellschaftlichen Ver-
haltnissen beachtet haben. Mit Verweis auf Suarez, Thomas und Molina
stellt Hoffner fest: ,Das Naturrecht ist zwar tibergeschichtlich giiltig, wird
aber selbstverstandlich nur in der Geschichte wirksam, ist also in dieser
Hinsicht keineswegs ,geschichtslos’ oder ,iibergeschichtlich® oder ,transzen-
dent’, sondern den jeweiligen geschichtlichen Rechtsordnungen immanent.
Das Naturrecht ist ein standig zu verwirklichendes ,Programm®.“49

Hoffner betont auch, dass das Naturrecht die Notwendigkeit des posi-
tiven Rechts und der Gesetzgebung nicht ausschlief3t. Obwohl das Natur-
recht diejenigen Grundnormen enthalt, die aus der Natur des Menschen

46 HOFENER: Christliche Gesellschaftslehre, 63-78.
47 HOFENER: Christliche Gesellschaftslehre, 68.
48 HOFFNER: Christliche Gesellschaftslehre, 72.
49 HOFFNER: Christliche Gesellschaftslehre, 73.



512 Giuseppe Franco

entstehen und fiir das menschliche Zusammenleben wichtig sind, so fiihrt
Hoffner argumentierend fort, dass es ,utopisch” ware, diese Grundnormen
als ausreichend fir das menschliche Zusammenleben und die positiven
Gesetze als ,Uberfliissig” anzusehen. Bei der Vorstellung der Eigenschaften
des Naturrechts nennt Hoffner drei Aspekte: Allgemeingtiltigkeit, Unwan-
delbarkeit und Erkennbarkeit. Das Naturrecht ist allgemeingiiltig im dem
Sinne, dass es sich aus der Menschennatur ergibt, die bei allen Menschen
gleich ist, und von daher ,jedermann® ,verpflichtet®. Die Erkennbarkeit
besteht darin, dass die auf dem Naturrecht zugrundeliegenden Prinzipien
nicht durch formelle Inhalte und Formulierungen, sondern in den konkre-
ten Verhdltnissen - vor allem in der Familie - zu erfassen sind, wo der
Mensch das Naturrecht ,erlebt und erlernt”. Dariiber hinaus bezeichnet
die Umwandelbarkeit des Naturrechts die Tatsache, dass, wahrend die po-
sitiven Gesetze dem Wandel unterliegen und von den jeweiligen Verhalt-
nisse abhangig sind, dagegen die naturrechtlichen Grundnormen unwan-
delbar sind, weil sie ,auf dem tberzeitlich giiltigen, metaphysischen We-
senskonstitutiv des Menschen“ beruhen und damit der Geschichtlichkeit
der Menschen nicht widersprechen.se

Hoffner weist auch darauf hin, dass das Zusammenleben in Staat und
Gesellschaft eine Ordnung braucht, die auf Grundwerten beruht, obwohl
es schwierig sei, eine Verstandigung tiber den Inhalt dieser Grundwerte zu
erzielen. Die Menschenwiirde driickt das Recht auf Leben, die Freiheit des
Menschen und die Beachtung der Leiblichkeit aus. Die Kirche hat die Auf-
gabe, fiir die Verteidigung und Beachtung der Menschenrechte in der Ge-
sellschaft einzutreten, ohne dass damit der Vorwurf gemacht wird, dass
die Kirche ihre eigenen sittlichen Anschauungen mit Hilfe der staatlichen
Gewalt durchsetzen will.st Der Staat hat dagegen die Aufgabe, die Men-
schenrechte innerhalb der verschiedenen Bereiche der Gesellschaft, in der
Gesetzgebung fiir die Familie und in den Fragen der Sozialpolitik zu ver-
teidigen. Gleichzeitig sind auch die Kirche und die Christen dazu ver-
pflichtet, mit Verantwortung zu den Menschenrechten beizutragen, wie
z.B. fiir das Recht auf Leben, auf Freiheit und Gerechtigkeit. Hoffner legiti-
miert dieses Eintreten, nicht weil es modern, sondern weil es ein Gebot
des Evangeliums ist.52

Das theologische Fundament der christlichen Sozialethik impliziert fiir
Hoffner die Anerkennung der Grenzen einer reinen Betrachtung des Na-
turrechtsdenkens, die in der Tat die sozialtheologische Perspektive und

so HOFFNER: Christliche Gesellschaftslehre, 76-77.

s1 Vgl. HOFFNER, Joseph: ,Gesellschaftliche Grundwerte und menschliches Gliick® (1976),
in: DERS.: In der Kraft des Glaubens. Bd. 2, Kirche - Gesellschaft. Freiburg i.Br.: Herder, 1986,
13-17, hier 15.

52 Vgl. HOFFNER, Joseph: Der Kampf um die Menschenrechte (1978), in: DERS.: In der Kraft
des Glaubens, Bd. 2, 39-40; DERS.: Fiir die Kirche sind die Menschrechte unteilbar, in: Deut-
schland-Magazin 15 (1983), 22-23.



Spanische Kolonialethik und die ,Begriindung“ der Menschenrechte 513

den notwendigen Bezug auf die Dogmen des Glaubens und den Inhalt der
christlichen Botschaft verkennt und verbirgt.s3 Hoffner prazisiert, dass die
Christliche Soziallehre den Auftrag hat, das Naturrecht durch theologische
Kategorien zu erganzen. Hoffner formulierte vor fast sechzig Jahren einen
Vorwurf, der nach wie vor eine stets zu realisierende Aufgabe fiir die
christliche Sozialethik darstellt. Unter den spezifischen theologischen Ka-
tegorien, durch die die Entfaltung der katholischen Soziallehre iiber das
Naturrecht hinaus zu entwickeln ist, nennt Hoffner die folgenden:

,S0 ist z.B. die soziale Bedeutung der wurzelhaften Verbundenheit und Solida-
ritat aller Menschen ndaher zu untersuchen, wie sie sich aus der Lehre von der
Schopfung, der Erschaffung von Mann und Frau, der Erlésung durch Jesus
Christus, der Gotteskindschaft und dem mystischen Leibe Christi ergibt. Auch
die soziale Auswirkung der Stinde und ihrer Folgen sowie die geschichtstheolo-
gische Bedeutung der Lehre vom Antichrist und von der Uberwiltigung der
Weltgeschichte durch den wiederkehrenden Christus sind in die Betrachtung
einzubeziehen. Wie alles Geschopfliche ist auch das Soziale heilsbedirftig und
christusbezogen.“54

Was die Aktualitdt von Hoffners Ansatz und Untersuchung der spanischen
Kolonialethik betrifft, kann man mit Konrad Hilpert behaupten, dass,
obwohl Hoffners Auffassungen mit der Naturrechtslehre verbunden sind,
die in der christlichen Offenbarung und in dem Glauben an Gott verankert
ist, konnen seine Auffassungen der Kritik und des modernen Menschen-
rechtsdiskurses standhalten. Hoffners Begriindung der Menschenrechte
lasst sich als ,begriindungsoffen® charakterisieren:

»Begriindungsoffen’ will hier nicht besagen, dass Begriindung fiir die Men-
schenrechte entbehrlich sei, sondern dass fiir die gemeinsam anerkannten
Menschenrechte durchaus unterschiedliche Begriindungen denkbar sind,
selbstverstandlich auch die christliche, aber eben nicht nur diese. Im Sinne von
Joseph Hoffner konnte man sogar hinzufiigen, dass gerade die christliche Be-
grindung der Menschenrechte von besonderer Bedeutung ist, weil sie zu
einem darum weif3, dass alle weltliche Macht prinzipiell begrenzte und gegen
die Moglichkeit der Siinde nie endgiiltig gefeite ist, und weil sie zum anderen
davon ausgeht, dass vollstindige Gerechtigkeit erst im Eschaton geschenkt
wird und nicht hier auf Erden hergestellt werden kann."55

53 Vgl. HOFFNER: Johannes Messner, 23.

54 HOFFNER: Christliche Gesellschaftslehre, 24-25.

s5s HILPERT: Joseph Héffner und die Idee, 66-67. Fiir eine Analyse der Menschenrechte aus
theologischer Sicht vgl.: DERS.: Menschenrechte und Theologie. Freiburg (Schweiz): Univ.-
Verl. 2001; KASPER, Walter: Die theologische Begriindung der Menschenrechte, in: DERS.:
Theologie und Kirche, Bd. 2. Mainz: Matthias-Griinewald-Verlag 1999, 229-248; JUNGEL, Eber-
hard: Zur Verankerung der Menschenrechte im christlichen Glauben, in: NOOKE, Giinter/LOH-
MANN, Georg/WAHLERS, Gerhard (Hgg.): Gelten Menschenrechte universal? Freiburg: Herder
2008, 166-178.



514 Giuseppe Franco

4. DIE KRAFT UND DER NORMATIVE GEHALT DER MENSCHENRECHTE

Die Leistungen der spatscholastischen Kolonialethik sowie Hoffners Ana-
lyse werfen die Frage nach der heutigen Aktualitat der Diskussion um die
Menschenrechte auf. In Bezug auf die klassischen Einwdande zum (theolo-
gischen) Naturrechtsdenken ist der Frage nachzugehen, worin die bleiben-
de Bedeutung des naturrechtlichen Ansatzes, der normative Gehalt der
Menschenwiirde, die mégliche Begriindung der Menschenrechte sowie die
Aktualitat des Beitrags von Hoffner zum Natur- und Menschenrecht be-
steht. Die klassischen Einwande gegen das Naturrecht, besser gesagt, ge-
gen eine bestimmte Version der naturrechtlichen Argumentation, die Be-
grindung der Menschrechte und dessen universalen Geltungsanspruch,
sowie die Definition der Menschenwiirde lassen sich durch drei Formen
charakterisieren.s6

Der erste Einwand betrifft das Argument des naturalistischen Fehl-
schlusses, d.h. die Sein-Sollen Problematik, die die Mdglichkeit der Ablei-
tung von praskriptiven Aussagen und Folgerungen, d.h. ethische und recht-
liche Normen, aus deskriptiven Sachverhalten, wie z.B. wissenschaftlichen
Theorien, bestreitet. Die zweite Kritik betrifft den Vorwurf der petitio
principii, d.h. der zirkularen Begriindung der Aussagen oder natiirlichen
Rechte, die man als tautologisch bezeichnen kann. Nach dieser Auffassung
geht man von einer Vorstellung tiber die Natur des Menschen aus, aus der
normative Konsequenzen und rechtliche Erfordernisse abgeleitet werden,
die bereits in sie als anthropologische Pramisse und Sinnbestimmungen
hineingelegt worden sind. Diese Auffassung findet sich bei einigen An-
satzen der teleologischen Naturrechtskonzeptionen der christlichen Theo-
logie, welche die Identifikation von Natur und Zweck voraussetzt, die zu
einem Zirkelschluss fiithrt. Diese Ansdtze betonen auch die Moglichkeit,
die Natur des Menschen klar anzuerkennen, ohne dabei zu berticksichti-
gen, dass die ,Natur des Menschen® ein offener und gestaltbarer Begriff
ist.57

Man kann diese ersten zwei Haupteinwande gegen das Naturrecht mit
den sogenannten Miinchhausen-Trilemma des Kritischen Rationalisten
Hans Albert darstellen, die die Situation der Begriindungsversuche einer
Aussage, sei sie ethischer, wissenschaftstheoretischer, metaphysischer oder
politischer Art, im klassischen Sinne des Wortes darstellt, um die Wahrheit
dieser Aussage zu erweisen. Dabei hat man die Wahl zwischen drei
Alternativen: Einem unendlichen Regress, einem logischen Zirkel sowie
dem Abbruch des Verfahrens bei einer Aussage, die man damit zum Dog-

56 Hierbei untermauert durch die Ausfiihrungen und Auffassungen von: SCHOCKENHOFF,
Eberhard: Naturrecht und Menschenwiirde. Universale Ethik in einer geschichtlichen Welt.
Mainz: Griinewald 1996, 181-197; DERS.: Stdrken und innere Grenzen. Wie leistungsfdhig sind
naturrechtliche Ansdtze in der Ethik?, in: Herder-Korrespondenz 62 (2008), 236-241.

57 Vgl. SCHOCKENHOFF: Stdrken und innere Grenzen, 236-241.



Spanische Kolonialethik und die ,Begriindung” der Menschenrechte 515

ma - als mit Gewissheit wahr angesehen - erhebt und gleichwohl gegen
die Kritik immunisiert. Albert lehnt mit Recht die Moglichkeit einer Letzt-
begriindung oder die Suche nach einem ,archimedischen Punkt der Er-
kenntnis“ ab, der in der Lage wire, die Wahrheit einer Aussage oder Uber-
zeugung definitiv zu rechtfertigen.s8

Der dritte Einwand richtet sich gegen die Auffassung und das Natur-
rechtsverstandnis, das sich auf die Annahme einer ungeschichtlichen, un-
veranderlichen Wesensnatur des Menschen stiitzt. Wenn man diese Ein-
wande, die verschiedenen Vorstellungen der Naturrechtsidee und die un-
terschiedliche Werturteile tiber die naturgemafde Ordnung des politisch-
sozialen Lebens, die sich im Laufe der Geschichte entwickelt haben, be-
trachtet, kann man mit Eberhard Schockenhoff behaupten: ,Der Natur-
rechtsgedanke erscheint als eine Hohlform, die sich mit wechselnden In-
halten fiillen kann und einen in Situationen echter Ratlosigkeit, da man
wissen mochte, was Recht ist und wie man handeln soll, im Stich lasst*.59

Im Lichte der klassischen Einwande am Naturrechtsdenken kann man
Menschenrechte und Menschenwiirde nicht letztendlich begriinden. Den-
noch werden diese Begriffe durch die konkrete Vorstellung und Falle ver-
letzter Menschenwiirde begreifbar. Diesbeziiglich behauptet Hoffner:

»~Aber welch gewaltiger Inhalt dem Naturrecht innewohnt, diirfte angesichts
des Massenmords an Millionen von Juden, auch jlidischer Kinder, durch das
nationalsozialistische Terrorregime offenkundig geworden sein. Auch heute ist
das Lebensrecht des Menschen bedroht, da die Abtreibung verharmlost wird
und man offen dartiber spricht, ob unheilbar kranken oder siechen Menschen
eine Todesspritze gegeben werden durfte.“60

In diesem Sinne kann man die Formulierung interpretieren, die sich in der
Praambel der Allgemeine Erkldrung der Menschenrechte vom 1948 befindet:
,2Alle Menschen sind frei und gleich an Wiirde und Rechten geboren. Sie
sind mit Vernunft und Gewissen begabt und sollen einander im Geiste der
Briiderlichkeit begegnen“ (Art. 1). Genau die Missachtung der Anerkennung
von Menschenrechten hat diese Erklarung motiviert. Dieses Bekenntnis
soll als Grundlage einer demokratischen Gesellschaft gelten.

Was ist aber heute die bleibende Bedeutung des Naturrechtes und der
Menschenwiirde? Man kann den Begriff der Menschenwiirde im doppelten

58 Vgl. ALBERT, Hans: Traktat tiber kritische Vernunft. Tibingen: Mohr Siebeck 1991, 15.

59 SCHOCKENHOFF: Starken und innere Grenzen, 239. Neben diesen Einwanden finden
selbstverstandlich auch andere Berticksichtigung, wie z.B. in der heutigen pluralistischen Ge-
sellschaft, der deskriptive Relativismus, sowie der metaethische und der normative Relati-
vismus, die sich vor allem auf die Tatsache der unterschiedlichen Kulturen und Moralvor-
stellungen stiitzen, um die Moglichkeit eines universalen Geltungsanspruchs abzuschlief3en.
Vgl.: KOENIG, Matthias: Menschenrechte. Frankfurt a.M.: Campus Verlag 2005, 120-133.

60 HOFFNER: Christliche Gesellschaftslehre, 64; DERS.: Nicht téten, sondern helfen! - Zehn
Grundsdtzen tiber den Schiitz des ungeborenen Lebens (1986), in: DERS.: In der Kraft des Glau-
bens, Bd. 2, 92-108.



516 Giuseppe Franco

Sinn verstehen. Einerseits, im engeren Sinn, als die ,Fahigkeit zum freien
Handeln und zur eigenverantwortlichen Lebensgestaltung®, anderseits im
weiteren Sinn, als eine anthropologische Einsicht, die mit der menschen-
wirdigen Gestaltung des individuellen und sozialen Lebens in Verbindung
zu setzten ist. Diese Aspekte bezeichnen einen ,minimalen” normativen
Gehalt des Naturrechts und der Begriffe der Menschenwiirde.

Was heute in der wissenschaftlichen Diskussion betont und weiter
entfaltet werden soll, ist nicht die Letztbegriindung der Normen bzw. der
Menschenrechte, sondern der Inhalt der vorgeschlagenen Normen und der
Menschenwiirde, d.h. die Forderung nach Freiheit, Privateigentum, Gleich-
heit und Toleranz. Es geht nicht darum, diese Forderungen im klassischen
Sinne zu begriinden oder ihnen ein fundamentum inconcussum zu geben.
Man kann jedoch derart argumentieren, aufzuzeigen, dass deren Realisie-
rung im Interesse aller Menschen liegt.62 Man kann die intersubjektive
Geltung der Forderungen der Menschenrechte und Menschwiirde als ,An-
spruch auf allgemeine Anerkennung”“ auffassen, die sich z.B. auf folgenden
Grund stiitzen kann, namlich dass soziale Ordnungen, in denen sich sol-
che Forderungen oder moralische Uberzeugungen durchgesetzt haben, zur
Verbesserung des Lebens und zur Zufriedenheit der Menschen beigetragen
haben.¢3 Man kann von daher von normativen Konsequenzen des Ideals
der Menschenrechte und des Menschenwiirdegedankens ausgehen, und
die Aufgabe besteht in der Suche nach Kriterien und ,Mafdstiben zur Kon-
kretisierung des Gehalts der Menschenrechte“64. Damit darf man ,von ei-
nem unverzichtbaren humanen Uberschuss des Naturrechts sprechen, der
von den oben genannten Einwdnden nicht betroffen wird.6s

Schlieflich kann man behaupten, dass sich die inhaltlichen Forderun-
gen des Naturrechts und der Menschenwiirde und ihre Umsetzung mit der
Frage der Wirtschaftsordnung in Verbindung setzen lassen. Tatsdchlich
kann man eine Analogie zwischen dem Ziel, die Forderungen des Natur-
rechtes zu realisieren, und dem Sachziel der Wirtschaft erstellen, das darin
besteht, eine Schaffung der materiellen Voraussetzungen, die dem Men-

61 Vgl. SCHOCKENHOFF: Stdrken und innere Grenzen, 240-241.

62 Vgl. ZIMMER, Robert/MORGENSTERN, Martin (Hgg.): Gesprdche mit Hans Albert. Miin-
ster: Lit Verlag 2011, 64.

63 Vgl. ALBERT, Hans: Zum Problem der Objektivitdt der Moral, in: Aufklarung und Kritik
20 (2013) 3, 52. Ahnlich formuliert Schockenhoff: ,Nur wenn sich unter den moralischen,
rechtlichen und politischen Forderungen, die im Namen des Naturrechts erhoben wurden,
der normative Kernbereich eines engeren Naturrechtsverstandnisses herauskristallisiert, gibt
es eine Briicke, die von der naturrechtlichen Grundstrémung europdischer Ethik von Plato
und Aristoteles, Thomas von Aquin und Kant zum sdkularen Menschenrechtsethos und einer
autonomen Vernunftmoral der Gegenwart fithrt.“ in: SCHOCKENHOFF: Stdrken und innere Gren-
zen, 240.

64 KOENIG: Menschenrechte, 130.

65 SCHOCKENHOFE: Stdrken und innere Grenzen, 240.



Spanische Kolonialethik und die ,Begriindung” der Menschenrechte 517

schen eine menschenwiirdige Entfaltung ermoglichen.66 Analog soll die
Menschenwiirde als Forderung der Befriedigung der menschlichen Bediirf-
nisse als eine entsprechende Sozialordnung gestaltet werden, durch die
eine Erreichung dieses Ziels ermdglicht werden kann. Diese normativen
Konsequenzen widerspiegeln sich auf der Ebene der individuellen Tugend-
ethik, sowie der Rechtspflichten und des politisch-institutionellen Rah-
mens, die die Sicherung des Friedens, der Freiheit und der materiellen,
geistigen und kulturellen Entfaltungsbedingung der menschlichen Person
gewahrleisten sollen.

5. FAZIT UND AUSBLICK

Durch seine Habilitationsschrift iber die spanische Kolonialethik hat Jo-
seph Hoffner die Bedeutung der spanischen Scholastik fir die Erarbeitung
einer argumentierten internationalen Ordnungsethik hervorgehoben, die
auf folgenden Aspekten basierte: Die Verteidigung der menschlichen Frei-
heit, das Eigentumsrecht, das Recht des freien Handels und der politischen
Autonomie der Nationen, der Respekt vor und die Anerkennung anderer
Kulturen sowie die Idee, dass die Verkiindigung des Evangeliums durch die
Kirche ohne Zwang geschehen soll.

Die Verdienste und die theoretischen Errungenschaften der spanischen
Theologen, - vor allem Vitoria - die sich an der damaligen kolonialethi-
schen Diskussion beteiligten, bestehen in der Ablehnung respektive Ab-
setzung der theokratischen Vorstellungen der mittelalterlichen Theologen
und Kanonisten sowie in der Kritik an der weltlichen Gewalt des Papstes,
der als dominus orbis angesehen war. Weder der Papst noch der Kaiser
sind Herren der Welt. Der Papst hat weder eine direkte Herrschaft {iber
die weltliche Gewalt noch tiber die nicht-christlichen Lander. Vitoria lehn-
te auch die Idee ab, dass man aus der papstlichen Macht die Gewalt und
die Herrschaft der spanischen Fiirsten iiber die Indios ableiten konnne. Er
widerlegte und wies auch die theokratische mittelalterliche Auffassung
durch biblische Argumente, durch die Beriicksichtigung der menschlichen
Vernunft und durch Argumente aus dem Naturrecht und dem Menschen-
recht zuriick.

Ein weiterer Verdienst, der den spanischen Theologen der Goldenen
Zeit zugeschrieben werden muss, besteht darin, dass sie als Begriinder und
Vorlaufer der modernen Voélkerrechtswissenschaft zu sehen sind. Die spa-
nischen Kolonialethiker haben die historische Dimension des Naturrechts
beachtet und eine rationale Argumentation fiir die Verteidigung der Men-
schenwiirde und Menschenrechte entwickelt, wobei sie die Analyse der da-

66 HOFFNER, Joseph: Wirtschaftsordnung und Wirtschaftsethik (198s), in: DERS.: Wirt-
schaftsordnung und Wirtschaftsethik (= Ausgewdhlte Schriften 3). Paderborn: Schéningh
2014, 356.



518 Giuseppe Franco

maligen historischen und gesellschaftlichen Verhaltnissen mitberiick-
sichtigt haben. Hierin liegen auch der theoretische Ertrag und die Aktuali-
tat der philosophischen, theologischen und rechtlichen Auffassungen der
spanischen Spatscholastiker: Sie haben sich fiir die Bedeutung der Men-
schenwiirde und Menschrechte eingesetzt, schon lange vor der Entstehung
demokratischer Staaten. Genau dieser Aspekt der Suche nach den vorpoli-
tischen ethischen und normativen Grundlagen eines demokratischen Staa-
tes bildet die Kontinuitdtslinie zwischen den Auffassungen der spanischen
Spatscholastiker und Hoffners Denken.

Die Verteidigung der Menschenrechte seitens der Spatscholastiker war
nicht die Folge einer rein intellektuellen und spekulativen Reflexion, son-
dern das Ergebnis ihrer Beschaftigung mit den grausamen und entsetzli-
chen Ereignissen ihrer Zeit sowie ihrer Analyse, die auf der Grundlage der
menschlichen Vernunft und auf der Berufung auf die christliche Offenba-
rung basierten. Diese spdtscholastische Tradition des Naturrechts kann
somit als eine Methode fiir die Erarbeitung des Rechtes betrachtet werden.
Die spanischen Theologen haben namlich eine Methodik und Konzeptio-
nen entwickelt, die heute ebenso aktuell wie damals und die nicht von den
klassischen Einwdnden an dem Naturrechtsdenken betroffen sind. Sie
erkannten die Bedeutung des ius gentium an, beriicksichtigten die Plura-
litat der Ordnungen und forderten nicht zuletzt die Grundrechte und
Wiirde des Menschen ein. Dabei verlief3en sie nie den Weg der rationalen
Argumentation und schafften es, die Beziehungen zwischen menschlicher
Realitat und ethisch-theologischer Reflexion, d.h. zwischen Wissenschafts-
analyse und normativen Denken, adiquat in ihre Uberlegungen miteinzu-
beziehen.

Hoffner setzte diese Tradition fort. Er hat aus einer historischen und
systematischen Perspektive zur Rehabilitierung der Reflexion tiber das Na-
turrecht und die Menschenrechte beigetragen. Hoffner hat die Grenzen
eines reinen abstrakten Naturrechtsdenkens gezeigt, die von der Betrach-
tung der historischen Dimension und von der empirischen und gesell-
schaftlichen Analyse absieht. Auferdem hat er seine Argumentation durch
theologische Kategorien bereichert. Mit seinem Werk hat er erst eine Neu-
bewertung und eine Renaissance der Diskussion um das Naturrecht er-
moglicht. Dabei ist er nicht nur mit einer jahrhundertalten Tradition, son-
dern auch mit den Kritikern, die aus modernen rechtlichen, philosophi-
schen und weltanschaulichen Tendenzen heraus ihre Einwdnde gegen das
Naturrecht formuliert haben, in einen Dialog getreten. Obwohl Hoffner
sich innerhalb der naturrechtlichen Tradition bewegte, hat er mit ihr und
iber sie hinaus gedacht. Beziiglich der Auseinandersetzung mit dem Na-
turrecht zeigte Hoffner tiberzeugend und argumentierend, dass die heuti-
ge theologische Ethik die historische Dimension und die empirische Ana-
lyse sowie die Ergebnisse anderen Disziplinen beriicksichtigen, und aus-
gehend von theologischen Kategorien ihre Auffassungen formulieren soll.



Spanische Kolonialethik und die ,Begriindung” der Menschenrechte 519

Zusammenfassung

Der Artikel widmet sich Joseph Héffners Analyse der Beitrdge der spanischen
Spdtscholastiker zur Kolonialethik. Bei diesen Theologen findet man die Be-
griindung der Volkerrechtswissenschaft und die Idee einer argumentierten
internationalen Ethik, die die Verteidigung der Menschenrechte und der Men-
schenwtirde ins Zentrum stellte. Sie haben eine Auffassung entwickelt, die
heute aktuell und nicht von den klassischen Einwdnden an dem Naturrechts-
denken betroffen ist. Der Artikel zeigt dartiber hinaus die theoretische Gil-
tigkeit von Héffners Auffassungen und seine Beitrdge zur Renaissance des
Naturrechtsgedankens. Dabei wird versucht, die haltbare Bedeutung des Na-
turrechts und der Menschenwtirde aufzuzeigen.

Abstract

This article discusses the analysis of Joseph Hoffner on the historical contri-
bution of Spanish Late Scholastics to the development of the principles of
colonial ethics. One of the great achievements of the Spanish Scholastics is
the foundation and pioneering of modern international law. They contri-
buted to the formation of an international ethics which revolves around the
protection of human rights and human dignity. The Spanish theologians
created a method, which is still relevant today and, at the same time, is not
affected by the classical objections to the ideas of natural rights. The article
also shows the theoretical validity of Hoffner’s views and his contributions
to the renaissance of natural law thinking. It will seek to demonstrate the
long-lasting meaning of natural law and of the concept of human dignity.



	Die spanische Kolonialethik und die "Begründung" der Menschenrechte : der Beitrag von Joseph Höffner

