
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 2

Artikel: Die spanische Kolonialethik und die "Begründung" der Menschenrechte
: der Beitrag von Joseph Höffner

Autor: Franco, Giuseppe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760722

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Giuseppe Franco

Die spanische Kolonialethik und die
„Begründung" der Menschenrechte.

Der Beitrag von Joseph Höffner

Einleitung

Auf die Beiträge der spanischen Spätscholastiker des Siglo de Oro bauen
einige der wichtigsten Errungenschaften des beginnenden modernen Denkens

auf, die für die heutigen Globalisierungsprozesse, sowie für die
Diskussion um die Menschenrechte eine erhebliche Aktualität aufweisen.
Innerhalb der Spätscholastiker, die wichtige Auffassungen über ökonomisches,

ethisches und juristisches Denken geleistet haben, spielen die
Vertreter der Schule von Salamanca eine erhebliche Rolle.1 Unter dieser
Schule versteht man eine Gruppe von Theologen und Naturrechtsphilosophen,

die an der Universität in Salamanca lehrten oder mit ihr in Verbindung

standen. Der Höhepunkt des Schaffens dieser Denkschule kann im
16. Jahrhundert gesehen werden.

Bei diesen Theologen findet man die Begründung der Völkerrechtswissenschaft

und die Idee einer argumentierten internationalen Ethik, die
die Verteidigung der Menschenrechte und der Menschenwürde ins
Zentrum stellte. Den Beiträgen der spanischen Kolonialethik zu den beiden
angesprochenen Themen hat Joseph Höffner (1906-1987) seine
Habilitationsschrift2 gewidmet, die während der Jahre des Zweiten Weltkrieges

1 Für einen systematischen Überblick über die Methodologie und Theologie der spanischen

Spätscholastik vgl.: BELTRÂN DE HEREDIA, Vincente: Los origenes de la Universidad de

Salamanca. Salamanca: Universidad de Salamanca 1953; OCCHIPINTI, Giuseppe: La Scuola
teologica di Salamanca, in: DERS. (Hg.): Storia della teologia. Da Pietro Abelardo a Roberto
Bellarmino, Bd. 2. Roma: Edizioni Dehoniane 1996, 439-476; GlACON, Carlo: La seconda Sco-
lastica, 3 Bde. Milano: Fratelli Bocca, 1944-1950; VEREECKE, Louis: Da Guglielmo d'Ockham a

sant'Alfonso de Liguori. Saggi di storia della teologia morale moderna (1300-1787). Cinisello
Balsamo: Edizioni Paoline 1990, 489-500. Zum Überblick über die wirtschaftsethischen
Auffassungen der Schule von Salamanca vgl.: GRICE-HUTCHINSON, Marjorie: The School of
Salamanca: Readings in Spanish Monetary Theory (1344-1603). Oxford: The Clarendon Press 1952;
GÖMEZ Rivas, Leön: Business ethics and the history ofeconomics in Spain "The School of
Salamanca". A bibliography, in: Journal of Business Ethics 22 (1999), 191-202; Franco, Giuseppe:
Da Salamanca a Friburgo. Joseph Höffner e l'Economia Sociale di Mercato. Città del Vaticano:
Lateran University Press, 2015.

2 Vgl. HÖFFNER, Joseph: Kolonialismus und Evangelium. Spanische Kolonialethik im
Goldenen Zeitalter. Trier: Paulinus-Verlag 1969. Die erste Auflage erschien 1947 unter dem Titel:
Christentum und Menschenwürde. Das Anliegen der spanischen Kolonialethik im goldenen
Zeitalter. Über die Behandlung und die Entfaltung der Beiträgen von Höffner über das Thema

der Menschenrechte und Menschenwürde in seinen gesamten Schriften vgl.: Hilpert,



500 Giuseppe Franco

entstanden ist. Der spätscholastische Hauptvertreter der ethischen und
rechtlichen Auseinandersetzungen mit dem spanischen Kolonialismus und
der Frage nach den Menschenrechten der Indios ist zweifellos Francisco de
Vitoria (1492-1546). Die Leistung von Vitoria wird von Höffner in der
Widmung seiner Habilitationsschrift mit folgender Formulierung zum
Ausdruck gebracht: „Zum 400. Todestag des Vorkämpfers der Menschenwürde,

des Begründers der Völkerrechtswissenschaft Francisco de Vitoria (+ 12.

August 1546)".
Der folgende Artikel widmet sich Höffners Analyse der Beiträge der

Schule von Salamanca zur spanischen Kolonialethik. Es wird ein kurzer
systematischer Überblick ihrer Beiträge über die Begründung der
Völkerrechtswissenschaft und über die Verteidigung der Menschenrechte und
der Menschenwürde gegeben. Von besonderer Bedeutung sind hier die
Reflexionen von Francisco de Vitoria, denen Höffner in höherem Maße seine
Aufmerksamkeit schenkt. Es wird darüber hinaus auf Höffners Beitrag zur
Renaissance der Diskussion um das Naturrecht und die Menschenrechte
eingegangen. Dabei geht es nicht darum, eine bis ins letzte Detail ausgearbeitet

Analyse und Rekonstruktion der Auffassungen der Denker und
Missionare der Spätscholastik über die Kolonialethik darzustellen - worüber
es eine umfangreiche Literatur gibt3 - sondern letztlich darum, die
Bewertungen und die theoretische Ergebnisse von Höffners Untersuchungen
über die spanische Kolonialethik zu präsentieren und zu würdigen. Es wird
darüber hinaus versucht, im Lichte der Ergebnisse der Untersuchungen
von Höffner die Aktualität seiner Idee und die bleibende und haltbare
Bedeutung des Naturrechtsdenkens aufzuzeigen.

1. Der Kampf um die Würde des Menschen und der Beitrag von Francisco
de Vitoria

Die grausamen Ereignisse des Zweiten Weltkrieges - in dem die Frage der
Unantastbarkeit der Menschenwürde mit all ihrer Kraft und Notwendigkeit

hervorgerufen wurde - bilden den Hintergrund von Höffners
Habilitationsschrift, und in dieser Frage „wurzelt die Intensität"4, mit der er sich

Konrad: Joseph Höffner und die Idee der Menschenrechte, in: GABRIEL, Karl (Hg.): Joseph Höffner

(1906-1987). Soziallehre und Sozialpolitik. Paderborn: Schöningh 2006, 51-67.
3 Über eine thematische bibliographische Auswahl über das Naturrechtsdenken in der

Spätscholastik vgl.: TODESCAN, Franco: II problema del diritto naturale fra Seconda scolastica
e giusnaturalismo laico secentesco. Una introduzione bibliografica, in: ARICI, Fausto/TODES-
CAN, Franco (Hgg.): Iustus ordo e ordine della natura. Sacra Doctrina e saperi politici fra XVI
e XVIII secolo. Padova: Cedam 2007, 1-61.

4 Vgl. SCHÖNBERGER, Christoph: Christentum und Menschenwürde. Kolonialethik und
Anfänge des modernen Völkerrechts im spanischen Goldenen Zeitalter, in: GOLDSCHMIDT, Nils/
NOTHELLE-WlLDFEUER, Ursula (Hgg.): Freiburger Schule und Christliche Soziallehre. Joseph
Kardinal Höffner und die Ordnung von Wirtschaft und Gesellschaft. Tübingen: Mohr Siebeck

2010, 90-91.



Spanische Kolonialethik und die „Begründung" der Menschenrechte 501

der spanischen Conquista zugewandt hat. Die Entdeckung und die Eroberung

der Neuen Welt, die durch die Verbindung von missionarischem
Eifer, Entdeckerfreude und Hunger nach Gold und Macht charakterisiert wars,
warfen viele Probleme auf, mit denen sich die spanischen Theologen
beschäftigten. Auf Grund des christlichen Gewissens stellten sich die Missionare

und Theologen im Goldenen Zeitalter die Frage, ob es den abendländischen

Völkern erlaubt war, fremde Völker zu unterwerfen, diesen ihre
Kultur und Religion einzuprägen, sie zu versklaven und zur Arbeit zu
zwingen.

Gegen den Kolonialismus sowie die unmenschliche Behandlung und
Unterwerfung der Indianer erhoben sich protestierend die Missionare und
spanischen Theologen des 16. Jahrhunderts. Die ersten, die die Methode
des Kolonialismus erfahren hatten, waren jedoch nicht Professoren
sondern Missionare. Diese Protestbewegung der spanischen Kolonialethiker,
die für die Menschenrechte und Menschenwürde der Eingeborenen
eintrat, wurde im Name der sozialen Gerechtigkeit und der christlichen
Brüderlichkeit geführt und durch diese motiviert. Sie ist dem christlichen Be-
wusstsein der spanischen Missionare und Theologen entsprungen.6

Mit rationalen Argumentationen, die sich auf die Kraft und den Inhalt
des Naturrechtes und der christlichen Offenbarung stützten, lehnten die
spanischen Kolonialethiker einige intolerante Thesen und Rechtfertigungen

der Kolonialherrschaft ab, wie z.B. die These, dass einige Menschen
von Natur aus Sklaven sind, oder dass die Unterwerfung der Völker durch
die These der päpstlichen und der kaiserlichen Weltherrschaft und
Oberherrschaft gerechtfertigt ist. Sie wiesen auch mit Entschiedenheit die Theorie

zurück, dass die Heiden wegen ihres Götzendienstes von den Christen
bekämpft und bestraft werden müssten.7 Sie wandten sich gegen das Be-
wusstsein der abendländischen Völker, die eine „allseitige Überlegenheit"
gegenüber den anderen Völkern zu haben glaubten.8 Sie lehnten darüber
hinaus den Glaubenskrieg ab und vertraten die Ansicht, dass der Glaube
ohne Zwang zu verkünden sei. Die spanischen Theologen erkannten die
Freiheit und Unabhängigkeit der Indianer an .9 Sie traten für die Verteidigung

der Menschenwürde, für die Gleichheit aller Menschen und Staaten

5 Vgl. HÖFFNER, Joseph: Kolonialismus und christliche Ethik (1961), in: DERS.: Gesell-
schaftspolitik aus christlicher Weltverantwortung. Reden und Aufsätze, Bd. 1. Münster:
Regensberg, 1966, 123.

6 Vgl. HÖFFNER: Kolonialismus und Evangelium, 189: „Es war das christliche Gewissen, das
den Kampf aufgenommen hat, das christliche Gewissen, dem es nicht um persönliche oder
nationale Vorteile ging, sondern um christliche Gerechtigkeit und Liebe. Gewiß, die Missionare

und Theologieprofessoren waren auch, aber nicht nur Intellektuelle."
7 Vgl. HÖFFNER: Kolonialismus und Evangelium, 264-303.
8 Vgl. HÖFFNER, Joseph: Christliche Gesellschaftslehre. Erkelenz: Altius Verlag 2011, 320-

321; DERS.: Kolonialismus und christliche Ethik, 125-126.
9 Vgl. HÖFFNER: Kolonialismus und Evangelium, 367-408.



502 Giuseppe Franco

sowie für die Einheit der Menschheitsfamilie ein. Sie argumentierten und
betonten, dass alle Menschen eine gemeinsame Natur haben und sowohl
für Heiden, als auch für Christen, sowohl für Spanier, als auch für Indianer
dieselben Rechtssätze gelten. Auf das Naturrecht stützten die spanischen
Theologen ihre kolonialethischen Überlegungen, auf dieses bezogen sie
die These der Gemeinschaft aller Staaten und Völker der Erde und dass
alle Menschen gewisse Rechtssätze auf Grund ihrer Natur haben, wie das
Recht auf Freiheit, Eigentum und Eigenstaatlichkeit.10

Diese theologische Reflexion und dieser Protest der spanischen Denker
und Missionare führten nach Verhandlungen mit dem spanischen König
Ferdinand II. Aragon i5r2 mit Erfolg zu einer Kolonialgesetzgebung, die
Schutzmaßnahmen für die Rechte der Indianer enthielt. In den verfassten
sieben Sätzen wurde unter anderem Folgendes hervorgehoben:

„Die Indianer sind freie Untertanen des spanischen Königs, keine Sklaven [...].
Die Arbeit muß erträglich sein und sowohl tagsüber wie auch während des Jahres

von angemessenen Erholungszeiten unterbrochen werden. Die Indianer
sollen ihr eigenes Haus und Besitztum haben [...]. Den Eingeborenen muß für
ihre Arbeit Lohn bezahlt werden."11

Damit, stellt Höffner fest, könne man von den ersten Ansätzen einer
staatlichen Sozialpolitik reden.

Die reifste und originellste Erarbeitung der philosophischen, ethischen
und rechtlichen Fragen, die im Zusammenhang mit dem Kolonialismus
stehen, ist vor allem Vitoria zu verdanken, der als der Theoretiker der
Menschenrechte innerhalb der Diskussion um die spanische Kolonialethik
und der Wegbereiter eines internationales Völkerrechts angesehen werden
kann.12 Vitorias Hauptquelle zu diesem Thema sind seine Relectiones, die
öffentliche außerordentliche Vorlesungen waren, die die ordentlichen
Professoren vor Studenten und Dozenten der Universität von Salamanca
gehalten haben. Im Allgemeinen basierte der Inhalt dieser Vorlesungen auf
den Lecturae, d.h. die Universitätsvorlesungen, die Vitoria während des
akademischen Jahres gehalten hat. Dabei präsentierte er die Ergebnisse
seiner Untersuchungen und Auffassungen über bestimmten Themen. Ins-

10 Vgl. HÖFFNER: Kolonialismus und Evangelium, 303-327; 409-422.
11 Höffner: Kolonialismus und Evangelium, 194.
12 Über Vitorias Auffassungen und Beiträge zu Naturrecht und Menschenwürde vgl.:

LAMACCHIA, Ada: Francisco de Vitoria e Vinnovazione moderna del Diritto delle genti. Introdu-
zione storico-filosofica, in: VITORIA, Francisco de: Relectio de Indis - La questione degli
Indios, übersetzt und hrsg. von Ada Lamacchia. Bari: Levante 1996, IX-XCIV; Ders.: Le
Relectiones di Francisco de Vitoria e la innovazione filosofico-giuridica nell'Università di Salamanca,

in: DERS. (Hg.): La filosofia nel siglo de oro. Studi sul tarda rinascimento spagnolo. Bari:
Levante 1995, 17-118; HAFNER, Felix/LORETAN, Adrian/SPENLÉ, Christoph: Naturrecht und
Menschenrecht. Der Beitrag der Spanischen Spätscholastik zur Entwicklung der Menschenrechte, in:
GRUNERT, Frank/SEELMANN, Kurt (Hgg.): Die Ordnung der Praxis. Neue Studien zur Spanischen

Spätscholastik. Tübingen: Max Niemeyer Verlag 2001, 123-153.



Spanische Kolonialethik und die „Begründung" der Menschenrechte 503

gesamt hat Vitoria fünfzehn Relectiones gehalten, von denen nur dreizehn
überliefert worden sind. Die am besten ausgearbeitete und durchdachte
Relectio über das Thema der Kolonialethik ist die Relectio de Indis,
gehalten von Vitoria im Jahre 1539. In ihr sind auch die theoretischen
Erkenntnisse und Auffassungen eingeflossen, die Vitoria während seiner
Forschungen und in seinen vorherigen Relectiones gewonnen hatte'3, unter
denen die Relectio De potestate civili und De potestate ecclesiae zu erwähnen

sind, wo sich Vitoria mit der Frage nach der politischen Gewalt und
Herrschaft des Papstes und des Kaisers über die Welt sowie mit den Fragen

des Natur- und Völkerrechts auseinandergesetzt hatte.
Die Relectio de IndisH ist in drei Teile gegliedert, denen ein Praeludium

vorangestellt ist, in dem Vitoria die Notwendigkeit betont, die theologische

Reflexion beim Zweifel bezüglich einer Handlung und der Lösung
von Gewissenskonflikten zu berücksichtigen, die im Zusammenhang mit
rechtlichen Fragen der Herrschaft (dominium) stehen. Im ersten Teil
analysiert und befasst sich Vitoria mit dem Herrschaftsrecht der Barbaren
bzw. der Indios vor Ankunft der Spanier. Vitoria verteidigt und argumentiert

für die Legitimität der Rechte und der Herrschaft der Indianer und
wendet sich gegen die Ansicht, ihre Unterwerfung oder Enteignung durch
die Spanier sei zu rechtfertigen. Der zweite Teil der Relectio behandelt die
unrechtmäßigen Titel, mit denen die Barbaren der Neuen Welt unter
spanische Herrschaft gekommen sind. Diese Titel betreffen: die weltliche
Vollmacht des Papstes und Kaisers sowie ihr Anspruch, eine universelle
Herrschaftsgewalt über die Welt zu besitzen; das Recht der Entdeckung;
das Recht auf Glaubenszwang, dessen Ablehnung seitens der Indios nicht
ein berechtigter Grund eines gerechten Kriegsrechtes darstellen soll; die
Sünde gegen das Naturgesetz und das Recht der spanischen christlichen
Herrscher, sie zu bestrafen; der Rekurs auf ein besonderes Recht als Gabe
Gottes. Im dritten Teil der Relectio dagegen werden die rechtmäßigen Titel
um die Rechtfertigung der spanischen Herrschaft über die Barbaren untersucht.

Diese Titel betreffen Folgendes: das Recht auf natürliche Gesellschaft;

das Recht auf freien Handel und Verkehr; das Recht der Spanier, in
die Provinzen der indianischen Barbaren zu reisen und sich dort aufzuhalten;

das Recht, das Evangelium zu verkündigen; das Recht, den Unschuldigen

zu helfen; und das Recht, das Opfer von unschuldigen Menschen zu
verhindern.

l3 Zu Vitorias Auseinandersetzung und Erarbeitung von philosophischen, ethischen und
rechtlichen Auffassungen in den Relectiones, die zeitlich der Relectio de Indis vorausgehen
vgl.: LAMACCHIA: Francisco de Vitoria e l'innovazione, XXVIII-LV.

H VITORIA, Francisco de: De Indis Über die Indianer, in: DERS.: Vorlesungen II - Völkerrecht,

Politik, Kirche, hrsg. von Ulrich Horst, Heinz-Gerhard Justenhoven, Joachim Stüben.
Stuttgart: Kohlhammer 1997, 370-541. Im Folgenden wird die lateinische Ausgabe zitiert,
während in Klammern die deutsche Obersetzung von Joachim Stüben angegeben wird.



504 Giuseppe Franco

Vitoria führt diese Themen und die rechtmäßigen und unrechtmäßigen
Titel aus und verteidigt die Rechte der Indios, indem er sich dreier
grundlegender Prinzipien und methodologischer Schritte bedient: die Anerkennung

der „Menschenwürde" der Indios; das Recht jener Völker, die eigene
Herrschaft bzw. dominium zu verteidigen; das Recht, dass sich die ganze
Welt für die Solidarität der Völker einsetzt und daran beteiligt.»5 Die
zentrale Frage, die im Zentrum der Relectio steht, betrifft die Rechte der
Indios und die Frage nach dominium bzw. der Herrschaftsgewalt. Vitoria
betont die vernünftige Natur der Barbaren und anerkennt deren
Herrschaftsfähigkeit sowie deren Recht, über die Güter zu verfügen. Vitoria
stellt fest, dass „Herrschaft nichts anderes sei als das Recht, von einer
Sache zum eigenen Nutzen Gebrauch zu machen".16 Die Herrschaft über
die irdischen Güter wird von Vitoria dadurch gerechtfertigt, dass die
Menschen vernünftige Geschöpfe sind und als Abbild Gottes erschaffen wurden.

Das Herrschaftsrecht gründet sich auf dem göttlichen und natürlichen

Recht und nicht auf dem menschlichen Recht. Vitoria geht weiter
und erkennt die Menschenwürde der Indios an, die Träger von natürlichen
subjektiven Rechten waren.n Vitoria verteidigt das Eigentumsrecht und
die Herrschaft über die Güter aus dem natürlichen Recht und stellt fest,
dass die Ungläubigkeit nicht verhindert, dass die Indios kein Herrschafts-
oder Eigentumsrecht besitzen.18 Schließlich weist Vitoria auf die natürliche
Vernünftigkeit und den Vernunftgebrauch der Indios hin, um die Idee zu
bestreiten, dass man ihnen das Eigentum wegnehmen darf oder sie
unterworfen werden dürften, sowie um zu zeigen, dass sie nicht gehindert sind,
echte Herren zu sein.1?

Durch die Verteidigung des Herrschaftsrechts, verstanden als natürliches

Recht, schafft Vitoria die theoretische Grundlage, um die mittelalterliche

theokratische Machtvorstellung und die Herrschaftsgewalt des

Papstes und des Kaisers zu kritisieren, die auf der Idee des orbis chiristia-
nus basierte. Darüber hinaus erarbeitet Vitoria die Idee des internationalen

Rechts und der Beziehungen zwischen den Völkern. Vitoria behauptet,
dass sowohl der Papst als auch der Kaiser keine Herren der Welt und des
Erdkreises sind. Vitoria behandelt diese Themen innerhalb seiner
Auseinandersetzung mit den unrechtmäßigen und rechtmäßigen Titeln der
Herrschaftsgewalt. Dabei lehnt er die Ansicht und Legitimierung ab, nach der
Gott der spanischen Königsherrschaft das Herrschaftsrecht über die Indios
und ihre Länder gegeben hätte, um ihnen das Evangelium zu verkündigen.

Vgl. LamacCHIA: Francisco de Vitoria e l'innovazione, LXI.
16 Vitoria: Relectio de Iridis, 1,1,11 (dt. Übers. Stüben 1997: 399).
Y1 Vgl. VITORIA: Relectio de Iridis, I, 1, 3 (dt. Übers. Stüben 1997: 391).
18 Vgl. VITORIA: Relectio de Iridis, I, 1, 4 (dt. Übers. Stüben 1997: 393).

Vgl. VITORIA: Relectio de Iridis, I, 1, 13-16 (dt. Übers. Stüben 1997: 403-403)



Spanische Kolonialethik und die „Begründung" der Menschenrechte 505

Vitoria widerlegt die Idee des „dominius totius orbis" und kritisiert die
Auffassung einer Vollmacht und Herrschaft des Papstes und des Kaisers
über die Welt. Was die Herrschaftsgewalt des Kaisers betrifft, beweist
Vitoria, dass seine Herrschaftstitel auf die Welt nicht legitim und gerechtfertigt

sind. Dabei argumentiert Vitoria rekurrierend auf das natürliche,
göttliche und menschliche Recht. Tatsächlich ist nach dem Naturrecht die
Herrschaftsgewalt des Kaisers nicht absolut, weil alle Menschen „unter
dem natürlichen Recht frei sind"20. Aus dieser Idee ergibt sich die These,
dass es niemanden gibt, der kraft des natürliches Recht die Herrschaft
über die Welt hätte: nach Vitoria sind Herrschaftsgewalt und Herrscheramt

aufgrund des menschlichen Rechts eingeführt und sie gehen nicht auf
das natürliche Recht zurück. Der Kaiser, so führt Vitoria weiter aus, ist
nicht der Weltherrscher aufgrund göttlichen Rechts, weil es weder nach
noch vor der Ankunft Christi einen Weltherrscher gegeben hat. Darüber
hinaus hat sich Jesus Christus selber seiner Menschheit nach nicht als

„zeitlicher Herr der Welt" präsentiert und er hat dem Kaiser diese
Weltherrschaft nicht verliehen.21 Schließlich ist der Kaiser auch vom menschlichen

Recht her nicht der Herr der Welt, „[...] weil es dies wirklich nur
kraft einer gesetzlichen Ermächtigung wäre. Eine solche gibt es nicht, und
falls es sie gäbe, würde sie nichts bewirken, weil ein Gesetz eine Rechtsgewalt

voraussetzt."22
In analoger Weise befasst sich Vitoria mit der Theorie der päpstlichen

Weltherrschaft und kritisiert diese, indem er die Auffassungen der
mittelalterlichen Theologen und Rechtsgelehrten sowie Kanonisten ablehnt. Der
Papst, so Vitoria, besitze nicht die volle Rechtsgewalt in zeitlichen
Angelegenheiten auf dem ganzen Erdkreis. Vitoria argumentiert, dass gleich wie
Christus, der „keine zeitliche Herrschaftsgewalt besaß", so auch der Papst
als Stellvertreter Gottes und Christi diese Herrschaft nicht besitzt. Darüber
hinaus, auch wenn der Papst die politische und zeitliche Herrschaftsgewalt
auf der ganzen Welt besitzen würde, könnte er diese Herrschaft den Königen

Spaniens nicht anvertrauen und verleihen, weil seine zeitliche
Herrschaft auf „die Regelung der geistlichen Belange" hingeordnet ist. Von
daher hat der Papst weder die zeitliche noch die politische Herrschaft und
Vollmacht über die Indios oder über andere Ungläubige.23 Wichtig ist auch
ein weiterer unrechtmäßiger vom Vitoria behandelter Titel, nämlich, dass
die christliche Herrschaft durch die Ermächtigung des Papstes die Barba-

20 Vgl. VITORIA: Relectio de Indis, I, 2, 2 (dt. Übers. Stüben 1997: 413).
21 Vgl. VITORIA: Relectio de Indis, I, 2, 2 (dt. Übers. Stüben 1997: 415-417).
22 VITORIA: Relectio de Indis, I, 2, 2 (dt. Übers. Stüben 1997: 419).
23 Vgl. VITORIA: Relectio de Indis, I, 2, 4-9 (dt. Übers. Stüben 1997: 421-431)



5O6 Giuseppe Franco

ren von ihren Sünden gegen das Naturgesetz abhalten und sie wegen dieser

Sünden bestrafen könne.24

2. Die Begründung der Völkerrechtswissenschaft und Höffners
Ergebnisse ÜBER DIE SPANISCHE KOLONIALETHIK

Die Spätscholastiker entwickelten eine Herangehensweise, die die
philosophischen, theologischen und juristischen Erkenntnisse mit der neuen
sozialen und ökonomischen Situation verbindet. Mit ihrem Nachdenken
zeigten sie eine Sensibilität für das individuelle und konkrete Geschehen,
d.h. für die sozialen, politischen, juristischen, gesellschaftlichen und
ökonomischen Zusammenhänge, die sie in ihre theologischen Erarbeitungen
mit einbezogen. Die Denker und universellen Gelehrten der Spätscholastik
setzten sich mit den konkreten Umständen des realen Geschehens auseinander

und versuchten, im Lichte der empirischen Beobachtung, der
ethischen Reflexion, der scholastischen Tradition, der Prinzipien der Offenbarung

und der Vernunft Antworten auf die aus der damaligen neuen historischen

Situation entstandenen Fragen zu geben.
Die methodologische Sicht der Spätscholastiker, die Ausrichtung ihrer

Aufmerksamkeit auf die konkreten und individuellen Verhältnisse sowie
ihr Freiheits- und Verantwortungsbegriff bezeugen eine enge Verbindung
zwischen philosophischer Methode und der Rechtswissenschaft. Für die
Spätscholastiker erfordert die wissenschaftliche Aktivität die Berücksichtigung

der „verpflichteten Wege" der Rechtswissenschaft, um sich dem
konzeptionellen und technischen Werkzeug zu bedienend, das durch die
scientia juris erarbeitet und bewahrt wurde. Das Ziel und die „innere
Rechtfertigung" der spätscholastischen Traktate von De Justitia et jure
bestehen darin, dass diese theologische Summe den Versuch darstellen,
Erkenntnisse über die soziale und ökonomische Welt durch die ethischen
Werkzeuge der christlichen Offenbarung und die formalen Instrumente
der Rechtswissenschaft zu erwerben. Der dynamische Charakter des
spätscholastischen Denkens ist durch zwei aufeinanderfolgende Momente
gekennzeichnet: Diese sind einerseits das selbstständige theologische Mo-

24 So argumentiert Vitoria: „Ferner ist dem Papst nicht erlaubt, Christen deswegen mit
Krieg zu überziehen, weil diese Hurer oder Diebe sind, ja auch nicht, weil sie Lüstlinge sind.
Und der Papst kann die Gebiete jener Leute deswegen nicht annektieren und sie anderen
Herrschern geben. Auf diesem Weg könnte der Papst nämlich nachträglich Reiche vertauschen,

da in jeder Provinz viele Sünder leben. Dies wird bekräftigt. Schwerer wiegen diese
Sünden nämlich bei den Christen, die wissen, daß jene Handlungen Sünden sind, als bei den
Barbaren, die nicht wissen, daß es sich um Sünden handelt." in: VITORIA: Relectio de Iridis, I,
2, 22 (dt. Übers. Stüben 1997: 451).

25 Vgl. AmbrOSETTI, Giovanni: Diritto privato ed economia nella seconda scolastica, in:
GROSSI, Paolo (Hg.): La seconda scolastica nella formazione del diritto privato moderno. Mila-
no: Giuffré Editore 1973, 23-52; GROSSI, Paolo: La proprietà net sistema privatistico délia
seconda scolastica, in: DERS. (Hg.): La seconda scolastica, 117-222.



Spanische Kolonialethik und die „Begründung" der Menschenrechte 507

ment, das von voluntaristischen und humanistischen Dimensionen
durchgezogen ist, und anderseits das Moment, das durch den Rückgriff auf die
juristische Quelle und Rechtspraxis gekennzeichnet ist.26

In seiner Habilitationsschrift analysiert Höffner den weiteren Verdienst,
der den spanischen Theologen des Goldenen Zeitalters zugeschrieben werden

muss, nämlich, dass sie als Begründer und Vorläufer der modernen
Völkerrechtswissenschaft zu betrachten sind. Die Auffassungen der
Spätscholastiker über das Naturrecht und die Bedeutung des ius gentium knüpfen

an die Tradition des römischen Fremdenrechts an, das für die fremden
Handelsleute galt, und an die philosophischen Überlegungen der Stoa und
vor allem an Cicero, der das ius gentium mit dem ius naturale gleichsetzte.
Thomas von Aquin fügte hinzu, dass das Naturrecht die Normen des
menschlichen Gemeinschaftslebens enthält, welche die menschliche Vernunft
erkennen kann. Aus dem Naturrecht kann man gewisse Rechtssätze ableiten,

die das ius gentium bilden und die man bei allen Völkern finden kann.
Das bedeutet, dass das ius gentium der Scholastiker nicht mit dem modernen

Völkerrecht identisch ist-7, weil sie nur die Bedeutung des ius gentium
als Recht erfasst haben, das bei allen Völkern zu finden ist, und nicht als
das Recht, das zwischen ihnen ist.

Höffner hebt hervor, dass es Vitoria trotz seiner Beiträge über das
Völkerrecht28 nicht gelungen ist, die klare Formulierung der Doppeldeutigkeit

des Begriffes ius gentium zu formulieren. Das ist vielmehr der
Verdienst von Francisco Suarez (1548-1617), der als Schöpfer der Doppelbedeutung

dieses Begriffes gilt.29 Suarez hat nämlich die innerstaatliche und
die zwischenstaatliche Bedeutung dieses Begriffes klar bestimmt und
definiert. Unter ius gentium „im eigentliche Sinne" versteht Suarez jenes
Recht, „an das sich alle Völker und die verschiedenen Nationen in ihren
wechselseitigen Beziehungen halten müssen"3°. Dieses enthält z.B. das

Kriegsrecht und das Recht des internationalen Handels. Andererseits
bedeutet das ius gentium das Recht, welches die einzelnen Staaten und
Reiche innerhalb ihres Bereiches beachten. Bei Suarez kommt deutlich

26 Vgl. GROSSI: La propriété nel sistema, 119, Anm. 3; 190. Über den Zusammenhang
zwischen Philosophie, Wirtschaft und Rechtswissenschaft am Beispiel der Restitutionslehre
vgl.: JANSEN, Nils: Theologie, Philosophie und Jurisprudenz in der spätscholastischen Lehre von
der Restitution. Tübingen: Mohr Siebeck 2013.

27 Vgl. HÖFFNER, Joseph: Die Begründung der Völkerrechtswissenschaft durch die spanische

Theologie des Goldenen Zeitalters, in: Trierer Theologische Zeitschrift 56 (1947), 194.
28 Über das internationale Recht bei Vitoria vgl.: LAMACCHIA: Francisco de Vitoria e

l'innovazione, LXXV-XCIV; PALAMIDESI, Andrea M.: Alle origini del diritto internazionale. II
contributo di Vitoria e Suarez alla moderna dottrina internazionalistica. Roma: Aracne 2010.

29 Vgl. HÖFFNER: Die Begründung, 195. Über die Doppelbedeutung des Begriffes ius
gentium vgl. DerS.: Kolonialismus und Evangelium, 309-327.

3° Suarez, Francisco: Tractatus de Legibus et Legislatore Deo, in: DERS.: Opera omnia.
Editio nova, a Carolo Berton recognita. Tomus V et VI. Parisiis 1856, Lib. II, c. 19, n. 8, zitiert
nach: HÖFFNER: Kolonialismus und Evangelium, 316, Anm. 42.



5o8 Giuseppe Franco

zum Ausdruck, dass der Geltungsbereich des ius gentium die Gemeinschaft
aller Staaten ist. Die von ihm ausgearbeitete doppelte Bedeutung von ius

gentium involviert die juristischen Normen, die allen Völkern gemeinsam
sind und auf dem Naturrecht basieren. Suarez lässt nicht mehr das ius
gentium vom Naturrecht abhängen, wie es bei den Spätscholastikern üblich
war, und er spricht nicht von der Gemeinschaft des Menschengeschlechtes,

sondern von der Gemeinschaft aller Staaten der Erde.
Bei den Leistungen vom Höffners Untersuchung über die spanische

Kolonialethiloi ist vor allem der methodologische Ansatz der spanischen
Spätscholastiker herauszustreichen, der die historische Analyse mit der
systematischen und theoretischen Reflexion verbindet. Höffner bedient
sich dieses Ansatzes in seiner Untersuchungen. Tatsächlich beschränkt
sich Höffner nicht auf eine reine dogmengeschichtliche Rekonstruktion
der spätscholastischen Idee, sondern bei ihm ist Folgendes zu beachten:
„Vielmehr scheint bei ihm [...] in der historischen Beschäftigung stets ein
systematisches theologisches und sozialphilosophisches Anliegen durch."32
Es geht um eine Arbeitsmethode, die nicht zur Verallgemeinerung führt,
weil die Beschreibung und Analyse der konkreten Tatbestände und
Zusammenhänge berücksichtigt werden.33 Höffners Kenntnis der Geschichte hat
ihm „keineswegs den Blick für die Probleme der Gegenwart verstellt"34,
auch nicht für die folgenden weiteren Aspekte: den damaligen historischen
Kontext, der durch den Nationalsozialismus geprägt war, das theoretische
Nachdenken über das internationale Recht, die Universalität der Menschenrechte,

die Bedeutung der christlichen Botschaft für die Gesellschaftsordnung

und der Missionsauftrag der Kirche.
Höffner hat nicht nur eine historiographische Rehabilitierung der

spanischen Spätscholastiker vollzogen, sondern darüber hinaus analytisch die
Abhängigkeit des späteren Iusnaturalismus, vor allem die Auffassungen
von Hugo Grotius (1583-1645), von der spanischen Spätscholastik aufgezeigt.

Höffner weist die These zurück, Grotius als den Vater des modernen
Völkerrechts zu betrachten. Höffner zeigt, dass Grotius seine Theorie nicht
völlig neu erarbeitet hat. Die spanischen Scholastiker sind für Grotius die

31 Über die Verdienste und Ergebnisse von Höffners Untersuchungen und über die
Aktualität bezüglich des missionarischen Auftrages der Kirche, der Beziehung zwischen Staat
und Kirche, die Frage nach dem Naturrecht und die Beziehung zwischen christlicher
Offenbarung und Menschenrechte vgl.: SCHÖNBERGER: Christentum und Menschenwürde, 93-103;
WEBER, Wilhelm: Der Beitrag Joseph Höffners zur Erschließung der spanischen Scholastik des

„Goldenen Zeitalters", in: Jahrbuch des Instituts für Christliche Sozialwissenschaften 7-8
(1966-1967), 15-19; HILPERT: Joseph Höffner und die Idee, 63-67.

32 SCHÖNBERGER: Christentum und Menschenwürde, 89-90.
33 Vgl. LAWRENCE, Leo Matthias: Rezension zu: „Höffner, Joseph: Christentum und

Menschenwürde. Trier: Paulinus Verlag 1947", in: Merkur 6 (1949), 616-620, hier 617.

34 WEBER: Der Beitrag Joseph Höffners, 11.



Spanische Kolonialethik und die „Begründung" der Menschenrechte 509

„wichtigste Quelle" gewesen und er hat viele seiner Gedanken „aus ihnen
ausgeschöpft"35.

Höffner betont vor allem die Errungenschaften des Denkens von Vito-
ria, wie z.B. seine Kritik an der mittelalterlichen theokratischen Vorstellung

der Herrschaft. Die spanischen Kolonialethiker haben die Theokratie
als „Fehlentwicklung'^ abgelehnt. Bei seiner Würdigung stellt Höffner
fest, dass die Menschenwürde jenseits von Rasse, Hautfarbe, Religion und
Kultur als „heilig und unantastbar" anerkannt und gefördert werden muss.
Ein weiterer Verdienst der spätscholastischen Kolonialethik bezieht sich
auf den Auftrag und den Dienst der Kirche für die Glaubensverkündigung,
die nicht durch militärische oder politische Gewalt geschehen soll. Höffner
weist auch darauf hin, dass die spanische Kolonialethik zu einer Minderung

der zentralen Bedeutung der europäischen Kultur und zur Notwendigkeit

des Eintretens für die internationale Solidarität geführt hat. Die
spanischen Kolonialethiker haben allen Staaten die Souveränität
zuerkannt und aus dem ius gentium die Rechtssätze abgleitet, die allen Staaten
gemeinsam sind und die Beziehungen zwischen den Staaten regeln sollen.
Sie haben darüber hinaus hervorgehoben, dass die ganze Welt eine Einheit
bildet, allen Menschen eine Menschennatur gemein ist, und die Menschheit

eine Rechtsgemeinschaft ist.37

Aus der Lehre und den Leistungen der spanischen Theologen des
Goldenen Zeitalters, vor allem in Bezug auf ihre Betonung der Einheit der
Menschheitsfamilie, kann man eine wichtige Aufgabe für die heutige
Gesellschaft in der globalisierten Welt formulieren, die in der Forderung der
„Menschheitssolidarität der Liebe'b« besteht. In diesem Zusammenhang
weist Höffner auf die Tatsache hin, dass für die spanischen Theologen der
Spätscholastik das Recht und das Völkerrecht ihre Herkunft und Grundlage

in der christlichen Offenbarung und in der Heilsgemeinschaft der
Kirche finden. Die Spätscholastiker haben das Recht „nicht in der bloßen
Vernunft, sondern in der Schöpfungsordnung zu begründen versucht"39.

Dennoch sind bei den spanischen Kolonialethikern die vernünftige
Dimension des Naturrechts und das rationale Argumentationsverfahren der
Verteidigung der Menschenwürde und der Menschenrechten im Lichte der
christlichen Botschaft zu sehen. Höffner gelangt zu einer „überraschenden
Feststellung"4°:

35 HÖFFNER: Kolonialismus und Evangelium, 411. Vgl. auch: DERS.: Die Begründung, 193;
DERS.: Kolonialismus und Evangelium, 323.

36 HÖFFNER: Kolonialismus und Evangelium, 409.
37 Vgl. HÖFFNER: Kolonialismus und Evangelium, 409-422.
38 HÖFFNER: Kolonialismus und christliche Ethik, 137.

39 HÖFFNER: Die Begründung, 199-200.
4° ROOS, Lothar: Leben und Werk von Joseph Höffner, in: GöLDSCHMIDT/Nothelle-Wild-

FEUER (Hgg.): Freiburger Schule und Christliche Soziallehre, 37-55, hier 43.



5io Giuseppe Franco

„Die kolonialethischen Normen, die von den Scholastikern aus dem Naturrecht
und aus dem Jus gentium abgeleitet worden sind, können der Kritik standhalten.

Man wird dasselbe nicht in allen Stücken von den Grundsätzen behaupten
können, die von der christlichen Offenbarung aus aufgestellt worden sind. Das
ist bedauerlich; denn der Mißbrauch der göttlichen Offenbarung wirkt sich im
gesellschaftlichen Bereich verhängnisvoller aus als der Mißbrauch des
Naturrechtes. "41

3. Joseph Höffners Beitrag zur Renaissance des Naturrechtsdenkens

In seinem Beitrag zur Festschrift des österreichischen Theologen und
Rechtswissenschaftlers Johannes Messner (1891-1984) setzt sich Höffner
mit verschiedenen Ansätzen zum Naturrechtsdenken auseinander^ und
befasst sich analytisch mit dem großen Werk von Messner Das Natur-
recht.43 Dabei geht Höffner auf die Bedeutung und die Grenzen des Naturrechts

als Quelle für die christliche Soziallehre ein. Bei der Rekonstruktion
und Würdigung vom Messners Beitrag zur Diskussion um das Naturrecht
stimmt Höffner mit den wesentlichen Auffassungen des österreichischen
Sozialethikers überein. Mit Messner kritisiert Höffner die überlieferte
neuscholastische Naturrechtslehre, die ausschließlich auf einer rein deduktiven

Methode und auf einer rein metaphysischen Begründung basierte, die
aus dem göttlichen ewigen Gesetz die Normen des Naturrechts durch
„wirklichkeitsferne Spekulationen" abgeleitet haben, ohne dabei die
historischen und soziologischen Erkenntnisse und Analysen der konkreten
Verhältnisse zu berücksichtigen.44

Messner, so stellt Höffner fest, habe mehrfach zur Rehabilitierung und
theoretischen Legitimierung der Naturrechtslehre beigetragen, indem er
die abstrakte und spekulative Sicht der Neuscholastik überwunden habe.
Die Auffassungen und Leistungen von Messner, die durchaus und zweifellos

für Höffners Konzeption gelten, bestehen in den folgenden Zugängen,
die zur „Klärung und Fortbildung" der Naturrechtslehre beigetragen
haben: „[...] die induktiv-ontologische Beweisführung, der neue
erkenntnistheoretische Ansatz, die starke Betonung der geschichtlich-soziologischen
Betrachtungsweise und die Auseinandersetzung mit der sozialtheologischen

Fragestellung."45

41 HÖFFNER: Kolonialismus und Evangelium, 415.

42 Vgl. HÖFFNER, Joseph: Johannes Messner und die Renaissance des Naturrechts, in:
DERS./VERDROSS, Alfred/VlTO, Francesco (Hgg.): Natur-Ordnung in Gesellschaft, Staat,
Wirtschaft. Festschrift Johannes Messner. Innsbruck: Tyrolia 1961, 17-28.

43 MESSNER, Johannes: Das Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staatsethik und
Wirtschaftsethik. Innsbruck: Tyrolia 1958.

44 Vgl. HÖFFNER: Johannes Messner, 19; 21-22.
45 HÖFFNER: Johannes Messner, 19.



Spanische Kolonialethik und die „Begründung" der Menschenrechte 511

Höffner greift diese Betrachtungsweise des Naturrechtsdenkens wieder
auf und entfaltet sie in seinem Handbuch Christliche Gesellschaftslehrei6,
in dem er sich kritisch mit den gegen das Naturrecht formulierten Einwänden

auseinandersetzt. Höffners Begriffsbestimmung des Naturrechts wird
von ihm mit der Idee der Würde des Menschen als Geschöpf und Ebenbild
Gottes in Verbindung gesetzt. Wenn Höffner einerseits betont, dass das

Naturrecht seine Wurzeln in dem göttlichen ewigen Gesetz (lex eterna)
des Schöpfers hat und zum natürlichen Sittengesetz gehört, berücksichtigt
er andererseits diejenigen Einwänden und Kritiken, die gegen das Natur-
recht und vor allem gegen das christliche und sozialethische Verständnis
des Naturrechts formuliert wurden. Höffner lehnt z.B. die Auffassungen
ab, die der atheistische Existenzialismus, der Rechtspositivismus sowie der
Rechtssoziologismus entwickelt haben. Nach diesen Denkströmungen gibt
es keine Menschennatur und keine in sich schlechten Handlungen. Diese
Tendenzen betonen, dass, obwohl es in den verschiedenen Kulturen
allgemeine Rechtsauffassungen gibt, diese „weder unwandelbar noch
allgemeingültig, sondern an das Gesamtgefüge der jeweiligen Kultur' gebunden'^

sind.
Eine der umstrittensten Kritik gegen das Naturrecht betrifft die Thematik,

dass das Naturrecht die historische Dimension der Menschen und der
gesellschaftlichen Zusammenhänge verkennt. Höffner nimmt diesen
Einwand ernst, nach dem sich das Naturrecht „zu einer wirklichkeitsfremden
Abstraktion" verflüchtige. Nach diesem Einwand gilt darüber hinaus
Folgendes: „Die Naturrechtslehre bediene sich ausschließlich der deduktiven
Methode und leite ihre Normen in sublimen Spekulationen aus der lex
eterna ab."48 Im Lichte der Lehre von Thomas von Aquin und des Denkens
der spanischen Kolonialethiker unterstreicht und antwortet Höffner auf
diese Einwände, dass diese Theologen bereits die Unterscheidung
zwischen der Unwandelbarkeit der gottgesetzten Normen und der Ordnungen
und den historisch wandelbaren ökonomischen und gesellschaftlichen
Verhältnissen beachtet haben. Mit Verweis auf Suarez, Thomas und Molina
stellt Höffner fest: „Das Naturrecht ist zwar übergeschichtlich gültig, wird
aber selbstverständlich nur in der Geschichte wirksam, ist also in dieser
Hinsicht keineswegs ,geschichtslos' oder ,übergeschichtlich' oder transzendent',

sondern den jeweiligen geschichtlichen Rechtsordnungen immanent.
Das Naturrecht ist ein ständig zu verwirklichendes .Programm'."49

Höffner betont auch, dass das Naturrecht die Notwendigkeit des positiven

Rechts und der Gesetzgebung nicht ausschließt. Obwohl das Natur-
recht diejenigen Grundnormen enthält, die aus der Natur des Menschen

46 HÖFFNER: Christliche Gesellschaftslehre, 63-78.
47 HÖFFNER: Christliche GeseUschaftslehre, 68.

48 HÖFFNER: Christliche Gesellschaftslehre, 72.

49 HÖFFNER: Christliche Gesellschaftslehre, 73.



512 Giuseppe Franco

entstehen und für das menschliche Zusammenleben wichtig sind, so führt
Höffner argumentierend fort, dass es „utopisch" wäre, diese Grundnormen
als ausreichend für das menschliche Zusammenleben und die positiven
Gesetze als „überflüssig" anzusehen. Bei der Vorstellung der Eigenschaften
des Naturrechts nennt Höffner drei Aspekte: Allgemeingültigkeit,
Unwandelbarkeit und Erkennbarkeit. Das Naturrecht ist allgemeingültig im dem
Sinne, dass es sich aus der Menschennatur ergibt, die bei allen Menschen
gleich ist, und von daher „jedermann" „verpflichtet". Die Erkennbarkeit
besteht darin, dass die auf dem Naturrecht zugrundeliegenden Prinzipien
nicht durch formelle Inhalte und Formulierungen, sondern in den konkreten

Verhältnissen - vor allem in der Familie - zu erfassen sind, wo der
Mensch das Naturrecht „erlebt und erlernt". Darüber hinaus bezeichnet
die Umwandelbarkeit des Naturrechts die Tatsache, dass, während die
positiven Gesetze dem Wandel unterliegen und von den jeweiligen Verhältnisse

abhängig sind, dagegen die naturrechtlichen Grundnormen unwandelbar

sind, weil sie „auf dem überzeitlich gültigen, metaphysischen We-
senslconstitutiv des Menschen" beruhen und damit der Geschichtlichkeit
der Menschen nicht widersprechen.5°

Höffner weist auch darauf hin, dass das Zusammenleben in Staat und
Gesellschaft eine Ordnung braucht, die auf Grundwerten beruht, obwohl
es schwierig sei, eine Verständigung über den Inhalt dieser Grundwerte zu
erzielen. Die Menschenwürde drückt das Recht auf Leben, die Freiheit des
Menschen und die Beachtung der Leiblichkeit aus. Die Kirche hat die
Aufgabe, für die Verteidigung und Beachtung der Menschenrechte in der
Gesellschaft einzutreten, ohne dass damit der Vorwurf gemacht wird, dass
die Kirche ihre eigenen sittlichen Anschauungen mit Hilfe der staatlichen
Gewalt durchsetzen will.51 Der Staat hat dagegen die Aufgabe, die
Menschenrechte innerhalb der verschiedenen Bereiche der Gesellschaft, in der
Gesetzgebung für die Familie und in den Fragen der Sozialpolitik zu
verteidigen. Gleichzeitig sind auch die Kirche und die Christen dazu
verpflichtet, mit Verantwortung zu den Menschenrechten beizutragen, wie
z.B. für das Recht auf Leben, auf Freiheit und Gerechtigkeit. Höffner legitimiert

dieses Eintreten, nicht weil es modern, sondern weil es ein Gebot
des Evangeliums ist.52

Das theologische Fundament der christlichen Sozialethik impliziert für
Höffner die Anerkennung der Grenzen einer reinen Betrachtung des
Naturrechtsdenkens, die in der Tat die sozialtheologische Perspektive und

50 Höffner: Christliche Gesellschaftslehre, 76-77.
51 Vgl. HÖFFNER, Joseph: „Gesellschaftliche Grundwerte und menschliches Glück" (1976),

in: ÜERS.: In der Kraft des Glaubens. Bd. 2, Kirche - Gesellschaft. Freiburg i.Br.: Herder, 1986,

13-17, hier 15.

52 Vgl. HÖFFNER, Joseph: Der Kampf um die Menschenrechte (1978), in: DERS.: In der Kraft
des Glaubens, Bd. 2, 39-40; Ders.: Für die Kirche sind die Menschrechte unteilbar, in:
Deutschland-Magazin 15 (1983), 22-23.



Spanische Kolonialethik und die „Begründung" der Menschenrechte 513

den notwendigen Bezug auf die Dogmen des Glaubens und den Inhalt der
christlichen Botschaft verkennt und verbirgt.53 Höffner präzisiert, dass die
Christliche Soziallehre den Auftrag hat, das Naturrecht durch theologische
Kategorien zu ergänzen. Höffner formulierte vor fast sechzig Jahren einen
Vorwurf, der nach wie vor eine stets zu realisierende Aufgabe für die
christliche Sozialethik darstellt. Unter den spezifischen theologischen
Kategorien, durch die die Entfaltung der katholischen Soziallehre über das

Naturrecht hinaus zu entwickeln ist, nennt Höffner die folgenden:

„So ist z.B. die soziale Bedeutung der wurzelhaften Verbundenheit und Solidarität

aller Menschen näher zu untersuchen, wie sie sich aus der Lehre von der
Schöpfung, der Erschaffung von Mann und Frau, der Erlösung durch Jesus
Christus, der Gotteskindschaft und dem mystischen Leibe Christi ergibt. Auch
die soziale Auswirkung der Sünde und ihrer Folgen sowie die geschichtstheolo-
gische Bedeutung der Lehre vom Antichrist und von der Überwältigung der
Weltgeschichte durch den wiederkehrenden Christus sind in die Betrachtung
einzubeziehen. Wie alles Geschöpfliche ist auch das Soziale heilsbedürftig und
christusbezogen."54

Was die Aktualität von Höffners Ansatz und Untersuchung der spanischen
Kolonialethik betrifft, kann man mit Konrad Hilpert behaupten, dass,
obwohl Höffners Auffassungen mit der Naturrechtslehre verbunden sind,
die in der christlichen Offenbarung und in dem Glauben an Gott verankert
ist, können seine Auffassungen der Kritik und des modernen
Menschenrechtsdiskurses standhalten. Höffners Begründung der Menschenrechte
lässt sich als „begründungsoffen" charakterisieren:

.„Begründungsoffen' will hier nicht besagen, dass Begründung für die
Menschenrechte entbehrlich sei, sondern dass für die gemeinsam anerkannten
Menschenrechte durchaus unterschiedliche Begründungen denkbar sind,
selbstverständlich auch die christliche, aber eben nicht nur diese. Im Sinne von
Joseph Höffner könnte man sogar hinzufügen, dass gerade die christliche
Begründung der Menschenrechte von besonderer Bedeutung ist, weil sie zu
einem darum weiß, dass alle weltliche Macht prinzipiell begrenzte und gegen
die Möglichkeit der Sünde nie endgültig gefeite ist, und weil sie zum anderen
davon ausgeht, dass vollständige Gerechtigkeit erst im Eschaton geschenkt
wird und nicht hier auf Erden hergestellt werden kann."55

53 Vgl. HÖFFNER: Johannes Messner, 23.
54 HÖFFNER: Christliche Gesellschaftslehre, 24-25.
55 Hilpert: Joseph Höffner und die Idee, 66-67. Für eine Analyse der Menschenrechte aus

theologischer Sicht vgl.: DERS.: Menschenrechte und Theologie. Freiburg (Schweiz): Univ.-
Verl. 2001; KASPER, Walter: Die theologische Begründung der Menschenrechte, in: DERS.:

Theologie und Kirche, Bd. 2. Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag 1999, 229-248; JÜNGEL, Eberhard:

Zur Verankerung der Menschenrechte im christlichen Glauben, in: NOOKE, Günter/LOFI-
MANN, Georg/WAHLERS, Gerhard (Hgg.): Gelten Menschenrechte universal? Freiburg: Herder
2008, 166-178.



5H Giuseppe Franco

4. Die Kraft und der normative Gehalt der Menschenrechte

Die Leistungen der spätscholastischen Kolonialethik sowie Höffners Analyse

werfen die Frage nach der heutigen Aktualität der Diskussion um die
Menschenrechte auf. In Bezug auf die klassischen Einwände zum
(theologischen) Naturrechtsdenken ist der Frage nachzugehen, worin die bleibende

Bedeutung des naturrechtlichen Ansatzes, der normative Gehalt der
Menschenwürde, die mögliche Begründung der Menschenrechte sowie die
Aktualität des Beitrags von Höffner zum Natur- und Menschenrecht
besteht. Die klassischen Einwände gegen das Naturrecht, besser gesagt,
gegen eine bestimmte Version der naturrechtlichen Argumentation, die
Begründung der Menschrechte und dessen universalen Geltungsanspruch,
sowie die Definition der Menschenwürde lassen sich durch drei Formen
charakterisieren.56

Der erste Einwand betrifft das Argument des naturalistischen
Fehlschlusses, d.h. die Sein-Sollen Problematik, die die Möglichkeit der Ableitung

von präskriptiven Aussagen und Folgerungen, d.h. ethische und rechtliche

Normen, aus deskriptiven Sachverhalten, wie z.B. wissenschaftlichen
Theorien, bestreitet. Die zweite Kritik betrifft den Vorwurf der petitio
principii, d.h. der zirkulären Begründung der Aussagen oder natürlichen
Rechte, die man als tautologisch bezeichnen kann. Nach dieser Auffassung
geht man von einer Vorstellung über die Natur des Menschen aus, aus der
normative Konsequenzen und rechtliche Erfordernisse abgeleitet werden,
die bereits in sie als anthropologische Prämisse und Sinnbestimmungen
hineingelegt worden sind. Diese Auffassung findet sich bei einigen
Ansätzen der teleologischen Naturrechtskonzeptionen der christlichen Theologie,

welche die Identifikation von Natur und Zweck voraussetzt, die zu
einem Zirkelschluss führt. Diese Ansätze betonen auch die Möglichkeit,
die Natur des Menschen klar anzuerkennen, ohne dabei zu berücksichtigen,

dass die „Natur des Menschen" ein offener und gestaltbarer Begriff
ist.57

Man kann diese ersten zwei Haupteinwände gegen das Naturrecht mit
den sogenannten Münchhausen-Trilemma des Kritischen Rationalisten
Hans Albert darstellen, die die Situation der Begründungsversuche einer
Aussage, sei sie ethischer, wissenschaftstheoretischer, metaphysischer oder
politischer Art, im klassischen Sinne des Wortes darstellt, um die Wahrheit
dieser Aussage zu erweisen. Dabei hat man die Wahl zwischen drei
Alternativen: Einem unendlichen Regress, einem logischen Zirkel sowie
dem Abbruch des Verfahrens bei einer Aussage, die man damit zum Dog-

56 Hierbei untermauert durch die Ausführungen und Auffassungen von: SCHOCKENHOFF,

Eberhard: Naturrecht und Menschenwürde. Universale Ethik in einer geschichtlichen Welt.
Mainz: Grünewald 1996, 181-197; DERS.: Stärken und innere Grenzen. Wie leistungsfähig sind
naturrechtliche Ansätze in der Ethik?, in: Herder-Korrespondenz 62 (2008), 236-241.

57 Vgl. SCHOCKENHOFF: Stärken und innere Grenzen, 236-241.



Spanische Kolonialethik und die „Begründung" der Menschenrechte 515

ma - als mit Gewissheit wahr angesehen - erhebt und gleichwohl gegen
die Kritik immunisiert. Albert lehnt mit Recht die Möglichkeit einer
Letztbegründung oder die Suche nach einem „archimedischen Punkt der
Erkenntnis" ab, der in der Lage wäre, die Wahrheit einer Aussage oder
Überzeugung definitiv zu rechtfertigen.5»

Der dritte Einwand richtet sich gegen die Auffassung und das Natur-
rechtsverständnis, das sich auf die Annahme einer ungeschichtlichen,
unveränderlichen Wesensnatur des Menschen stützt. Wenn man diese
Einwände, die verschiedenen Vorstellungen der Naturrechtsidee und die
unterschiedliche Werturteile über die naturgemäße Ordnung des politischsozialen

Lebens, die sich im Laufe der Geschichte entwickelt haben,
betrachtet, kann man mit Eberhard Schockenhoff behaupten: „Der
Naturrechtsgedanke erscheint als eine Hohlform, die sich mit wechselnden
Inhalten füllen kann und einen in Situationen echter Ratlosigkeit, da man
wissen möchte, was Recht ist und wie man handeln soll, im Stich lässt".59

Im Lichte der klassischen Einwände am Naturrechtsdenken kann man
Menschenrechte und Menschenwürde nicht letztendlich begründen. Dennoch

werden diese Begriffe durch die konkrete Vorstellung und Fälle
verletzter Menschenwürde begreifbar. Diesbezüglich behauptet Höffner:

„Aber welch gewaltiger Inhalt dem Naturrecht innewohnt, dürfte angesichts
des Massenmords an Millionen von Juden, auch jüdischer Kinder, durch das
nationalsozialistische Terrorregime offenkundig geworden sein. Auch heute ist
das Lebensrecht des Menschen bedroht, da die Abtreibung verharmlost wird
und man offen darüber spricht, ob unheilbar kranken oder siechen Menschen
eine Todesspritze gegeben werden dürfte."60

In diesem Sinne kann man die Formulierung interpretieren, die sich in der
Präambel der Allgemeine Erklärung der Menschenrechte vom 1948 befindet:
„Alle Menschen sind frei und gleich an Würde und Rechten geboren. Sie

sind mit Vernunft und Gewissen begabt und sollen einander im Geiste der
Brüderlichkeit begegnen" (Art. 1). Genau die Missachtung der Anerkennung
von Menschenrechten hat diese Erklärung motiviert. Dieses Bekenntnis
soll als Grundlage einer demokratischen Gesellschaft gelten.

Was ist aber heute die bleibende Bedeutung des Naturrechtes und der
Menschenwürde? Man kann den Begriff der Menschenwürde im doppelten

58 Vgl. ALBERT, Hans: Traktat über kritische Vernunft. Tübingen: Mohr Siebeck 1991, 15.

59 SCHOCKENHOFF: Stärken und innere Grenzen, 239. Neben diesen Einwänden finden
selbstverständlich auch andere Berücksichtigung, wie z.B. in der heutigen pluralistischen
Gesellschaft, der deskriptive Relativismus, sowie der metaethische und der normative
Relativismus, die sich vor allem auf die Tatsache der unterschiedlichen Kulturen und
Moralvorstellungen stützen, um die Möglichkeit eines universalen Geltungsanspruchs abzuschließen.
Vgl.: KOENIG, Matthias: Menschenrechte. Frankfurt a.M.: Campus Verlag 2005, 120-133.

60 HÖFFNER: Christliche Gesellschaftslehre, 64; DERS.: Nicht töten, sondern helfen! - Zehn
Grundsätzen über den Schütz des ungeborenen Lebens (1986), in: DERS.: In der Kraft des Glaubens,

Bd. 2, 92-108.



5i6 Giuseppe Franco

Sinn verstehen. Einerseits, im engeren Sinn, als die „Fähigkeit zum freien
Handeln und zur eigenverantwortlichen Lebensgestaltung", anderseits im
weiteren Sinn, als eine anthropologische Einsicht, die mit der menschenwürdigen

Gestaltung des individuellen und sozialen Lebens in Verbindung
zu setzten ist. Diese Aspekte bezeichnen einen „minimalen" normativen
Gehalt des Naturrechts und der Begriffe der Menschenwürde.61

Was heute in der wissenschaftlichen Diskussion betont und weiter
entfaltet werden soll, ist nicht die Letztbegründung der Normen bzw. der
Menschenrechte, sondern der Inhalt der vorgeschlagenen Normen und der
Menschenwürde, d.h. die Forderung nach Freiheit, Privateigentum, Gleichheit

und Toleranz. Es geht nicht darum, diese Forderungen im klassischen
Sinne zu begründen oder ihnen ein fundamentum inconcussum zu geben.
Man kann jedoch derart argumentieren, aufzuzeigen, dass deren Realisierung

im Interesse aller Menschen liegt.62 Man kann die intersubjektive
Geltung der Forderungen der Menschenrechte und Menschwürde als
„Anspruch auf allgemeine Anerkennung" auffassen, die sich z.B. auf folgenden
Grund stützen kann, nämlich dass soziale Ordnungen, in denen sich solche

Forderungen oder moralische Überzeugungen durchgesetzt haben, zur
Verbesserung des Lebens und zur Zufriedenheit der Menschen beigetragen
haben.63 Man kann von daher von normativen Konsequenzen des Ideals
der Menschenrechte und des Menschenwürdegedankens ausgehen, und
die Aufgabe besteht in der Suche nach Kriterien und „Maßstäben zur
Konkretisierung des Gehalts der Menschenrechte"6^ Damit darf man „von
einem unverzichtbaren humanen Überschuss des Naturrechts sprechen", der
von den oben genannten Einwänden nicht betroffen wird.65

Schließlich kann man behaupten, dass sich die inhaltlichen Forderungen

des Naturrechts und der Menschenwürde und ihre Umsetzung mit der
Frage der Wirtschaftsordnung in Verbindung setzen lassen. Tatsächlich
kann man eine Analogie zwischen dem Ziel, die Forderungen des
Naturrechtes zu realisieren, und dem Sachziel der Wirtschaft erstellen, das darin
besteht, eine Schaffung der materiellen Voraussetzungen, die dem Men-

61 Vgl. SCHOCKENHOFF: Stärken und innere Grenzen, 240-241.
62 Vgl. ZIMMER, Robert/MORGENSTERN, Martin (Hgg.): Gespräche mit Hans Albert. Münster:

Lit Verlag 2011, 64.
63 Vgl. ALBERT, Hans: Zum Problem der Objektivität der Moral, in: Aufklärung und Kritik

20 (2013) 3, 52. Ähnlich formuliert Schockenhoff: „Nur wenn sich unter den moralischen,
rechtlichen und politischen Forderungen, die im Namen des Naturrechts erhoben wurden,
der normative Kernbereich eines engeren Naturrechtsverständnisses herauskristallisiert, gibt
es eine Brücke, die von der naturrechtlichen Grundströmung europäischer Ethik von Plato
und Aristoteles, Thomas von Aquin und Kant zum säkularen Menschenrechtsethos und einer
autonomen Vernunftmoral der Gegenwart führt." in: SCHOCKENHOFF: Stärken und innere Grenzen,

240.
64 KOENIG: Menschenrechte, 130.

65 SCHOCKENHOFF: Stärken und innere Grenzen, 240.



Spanische Kolonialethik und die „Begründung" der Menschenrechte 5r;7

sehen eine menschenwürdige Entfaltung ermöglichen.66 Analog soll die
Menschenwürde als Forderung der Befriedigung der menschlichen Bedürfnisse

als eine entsprechende Sozialordnung gestaltet werden, durch die
eine Erreichung dieses Ziels ermöglicht werden kann. Diese normativen
Konsequenzen widerspiegeln sich auf der Ebene der individuellen Tugendethik,

sowie der Rechtspflichten und des politisch-institutionellen
Rahmens, die die Sicherung des Friedens, der Freiheit und der materiellen,
geistigen und kulturellen Entfaltungsbedingung der menschlichen Person
gewährleisten sollen.

5. Fazit und Ausblick

Durch seine Habilitationsschrift über die spanische Kolonialethik hat
Joseph Höffner die Bedeutung der spanischen Scholastik für die Erarbeitung
einer argumentierten internationalen Ordnungsethik hervorgehoben, die
auf folgenden Aspekten basierte: Die Verteidigung der menschlichen Freiheit,

das Eigentumsrecht, das Recht des freien Handels und der politischen
Autonomie der Nationen, der Respekt vor und die Anerkennung anderer
Kulturen sowie die Idee, dass die Verkündigung des Evangeliums durch die
Kirche ohne Zwang geschehen soll.

Die Verdienste und die theoretischen Errungenschaften der spanischen
Theologen, - vor allem Vitoria - die sich an der damaligen kolonialethischen

Diskussion beteiligten, bestehen in der Ablehnung respektive
Absetzung der theokratischen Vorstellungen der mittelalterlichen Theologen
und Kanonisten sowie in der Kritik an der weltlichen Gewalt des Papstes,
der als dominus orbis angesehen war. Weder der Papst noch der Kaiser
sind Herren der Welt. Der Papst hat weder eine direkte Herrschaft über
die weltliche Gewalt noch über die nicht-christlichen Länder. Vitoria lehnte

auch die Idee ab, dass man aus der päpstlichen Macht die Gewalt und
die Herrschaft der spanischen Fürsten über die Indios ableiten könnne. Er

widerlegte und wies auch die theokratische mittelalterliche Auffassung
durch biblische Argumente, durch die Berücksichtigung der menschlichen
Vernunft und durch Argumente aus dem Naturrecht und dem Menschenrecht

zurück.
Ein weiterer Verdienst, der den spanischen Theologen der Goldenen

Zeit zugeschrieben werden muss, besteht darin, dass sie als Begründer und
Vorläufer der modernen Völkerrechtswissenschaft zu sehen sind. Die
spanischen Kolonialethiker haben die historische Dimension des Naturrechts
beachtet und eine rationale Argumentation für die Verteidigung der
Menschenwürde und Menschenrechte entwickelt, wobei sie die Analyse der da-

66 Höffner, Joseph: Wirtschaftsordnung und Wirtschaftsethik (1985), in: Ders.:
Wirtschaftsordnung und Wirtschaftsethik Ausgewählte Schriften 3). Paderborn: Schöningh
2014, 356.



5i8 Giuseppe Franco

maligen historischen und gesellschaftlichen Verhältnissen mitberücksichtigt

haben. Hierin liegen auch der theoretische Ertrag und die Aktualität
der philosophischen, theologischen und rechtlichen Auffassungen der

spanischen Spätscholastiker: Sie haben sich für die Bedeutung der
Menschenwürde und Menschrechte eingesetzt, schon lange vor der Entstehung
demokratischer Staaten. Genau dieser Aspekt der Suche nach den vorpolitischen

ethischen und normativen Grundlagen eines demokratischen Staates

bildet die Kontinuitätslinie zwischen den Auffassungen der spanischen
Spätscholastiker und Höffners Denken.

Die Verteidigung der Menschenrechte seitens der Spätscholastiker war
nicht die Folge einer rein intellektuellen und spekulativen Reflexion,
sondern das Ergebnis ihrer Beschäftigung mit den grausamen und entsetzlichen

Ereignissen ihrer Zeit sowie ihrer Analyse, die auf der Grundlage der
menschlichen Vernunft und auf der Berufung auf die christliche Offenbarung

basierten. Diese spätscholastische Tradition des Naturrechts kann
somit als eine Methode für die Erarbeitung des Rechtes betrachtet werden.
Die spanischen Theologen haben nämlich eine Methodik und Konzeptionen

entwickelt, die heute ebenso aktuell wie damals und die nicht von den
klassischen Einwänden an dem Naturrechtsdenken betroffen sind. Sie

erkannten die Bedeutung des ius gentium an, berücksichtigten die Plura-
lität der Ordnungen und forderten nicht zuletzt die Grundrechte und
Würde des Menschen ein. Dabei verließen sie nie den Weg der rationalen
Argumentation und schafften es, die Beziehungen zwischen menschlicher
Realität und ethisch-theologischer Reflexion, d.h. zwischen Wissenschaftsanalyse

und normativen Denken, adäquat in ihre Überlegungen miteinzu-
beziehen.

Höffner setzte diese Tradition fort. Er hat aus einer historischen und
systematischen Perspektive zur Rehabilitierung der Reflexion über das
Naturrecht und die Menschenrechte beigetragen. Höffner hat die Grenzen
eines reinen abstrakten Naturrechtsdenkens gezeigt, die von der Betrachtung

der historischen Dimension und von der empirischen und
gesellschaftlichen Analyse absieht. Außerdem hat er seine Argumentation durch
theologische Kategorien bereichert. Mit seinem Werk hat er erst eine
Neubewertung und eine Renaissance der Diskussion um das Naturrecht
ermöglicht. Dabei ist er nicht nur mit einer jahrhundertalten Tradition,
sondern auch mit den Kritikern, die aus modernen rechtlichen, philosophischen

und weltanschaulichen Tendenzen heraus ihre Einwände gegen das

Naturrecht formuliert haben, in einen Dialog getreten. Obwohl Höffner
sich innerhalb der naturrechtlichen Tradition bewegte, hat er mit ihr und
über sie hinaus gedacht. Bezüglich der Auseinandersetzung mit dem
Naturrecht zeigte Höffner überzeugend und argumentierend, dass die heutige

theologische Ethik die historische Dimension und die empirische Analyse

sowie die Ergebnisse anderen Disziplinen berücksichtigen, und
ausgehend von theologischen Kategorien ihre Auffassungen formulieren soll.



Spanische Kolonialethik und die „Begründung" der Menschenrechte 5x9

Zusammenfassung
Der Artikel widmet sich Joseph Höffners Analyse der Beiträge der spanischen
Spätscholastiker zur Kolonialethik. Bei diesen Theologen findet man die
Begründung der Völkerrechtswissenschaft und die Idee einer argumentierten
internationalen Ethik, die die Verteidigung der Menschenrechte und der
Menschenwürde ins Zentrum stellte. Sie haben eine Auffassung entwickelt, die
heute aktuell und nicht von den klassischen Einwänden an dem Naturrechtsdenken

betroffen ist. Der Artikel zeigt darüber hinaus die theoretische
Gültigkeit von Höffners Auffassungen und seine Beiträge zur Renaissance des

Naturrechtsgedankens. Dabei wird versucht, die haltbare Bedeutung des
Naturrechts und der Menschenwürde aufzuzeigen.

Abstract
This article discusses the analysis ofJoseph Höffner on the historical contribution

of Spanish Late Scholastics to the development of the principles of
colonial ethics. One of the great achievements of the Spanish Scholastics is
the foundation and pioneering of modern international law. They contributed

to the formation of an international ethics which revolves around the

protection of human rights and human dignity. The Spanish theologians
created a method, which is still relevant today and, at the same time, is not
affected by the classical objections to the ideas of natural rights. The article
also shows the theoretical validity of Höffner's views and his contributions
to the renaissance of natural law thinking. It will seek to demonstrate the
long-lasting meaning of natural law and of the concept ofhuman dignity.


	Die spanische Kolonialethik und die "Begründung" der Menschenrechte : der Beitrag von Joseph Höffner

