
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 2

Artikel: Esse alterius, ad alterum et alteri : la dottrina della relazione di Meister
Eckhart

Autor: Paladini, Chiara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760720

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760720
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chiara Paladini

Esse alterius, ad alterum et alten:
la dottrina della relazione di Meister Eckhart

INTRODUZIONE

Al centro di questo studio è la dottrina della relazione del filosofo dome-
nicano tedesco Meister Eckhart.

Che si tratti di un tema delicato della filosofia eckhartiana fu chiaro sin
dal momento della fondazione degli studi su Meister Eckhart: quando, nel
1886, il Denifle rese noti i trattati latini eckhartiani, dichiarô di avervi ris-
contrato l'allontanamento dall'ortodossia di cui l'autore fu imputato nel
1329, nella misura in cui Eckhart non aveva distinto sufficientemente l'essere
di Dio da quello delle creature.1 Più tardi Grabmann scopriva nel codice
1071 di Avignone le Quaestiones parisienses e affermava di avervi rinvenuto
un'esasperazione della teologia negativa tommasiana e un uso errato
dell'analogia: Eckhart aveva confuso la relazione tra Dio e le creature con
la relazione tra le sostanze e gli accidenti, minando irrimediabilmente l'au-
tonomia degli enti, ridotti, di fatto, ad accidenti della sostanza divina.2 In
effetti, la teologia negativa di Eckhart andava ben oltre il senso che le

aveva attribuito Tommaso d'Aquino. Nel i960 Lossky mostrava che la
teologia negativa eckhartiana approdava all'idea di un Deus absconditus
immanente nel „fondo intimo" delle creature, che era anche il motivo di
quella opposizione interna insita nella natura dell'uomo, perennemente di-
viso tra il nulla del suo essere creato e l'esse latens di Dio in lui.3 In quegli
stessi anni Koch analizzava la dottrina eckhartiana dell'analogia, ed evi-
denziava che la relazione tra l'essere divino e quello creato era caratte-
rizzata dalla totale passività delle creature, in cui Dio, 1 'analogatum principale,

non mette le radici ma tuttavia si trova completamente.4 Circa

1 Cf. DENIFLE, Heinrich Seuse: Meister Eckeharts lateinische Schriften und die
Grundanschauung seiner Lehre, in: Archiv für Literatur- und Kirchengeschichte des Mittelalters 2

(1886), 417-615.
2 Cf. GRABMANN, Martin: Neuaufgefundene Pariser Quaestionen Meister Eckharts und ihre

Stellung in seinem geistigen Entwicklungsgange. Untersuchungen und Texte Bayerische
Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-philologisch und historische Klasse 32/7). München:
Bayerische Akademie der Wissenschaften 1927.

3 Cf. LOSSKY, Vladimir: Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maître Eckhart
Études de Philosophie Médiévale 48). Paris: Vrin i960, 64: 75-76.

4 Cf. KOCH, Josef: Zur Analogielehre Meister Eckharts, in: Mélanges offerts à Etienne Gilson
Études de Philosophie Médiévale, hors série). Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies

1959, 327-350. Ora in: KOCH, Josef: Kleine Schriften, Bd. 1 Storia e Letteratura 127).

Roma: Edizioni di storia e letteratura 1973, 367-397.



La dottrina della relazione di Meister Eckhart 459

vent'anni dopo, Mojsisch sottolineava che un ruolo ancor più importante
dell'analogia ha nel pensiero di Eckhart l'univocità: se la prima definisce la

relazione tra Dio e tutti gli enti creati, la seconda caratterizza invece il
rapporto tra il giusto e la giustizia, il saggio e la saggezza, Dio-Figlio e Dio-
Padre; e riguarda quindi la generazione intellettuale di Dio nel fondo
dell'anima umana, la generazione del Figlio.5

Ora, a muovere questo studio è stata l'intenzione di individuare lo
schema su cui si regola questa concezione di relazionalità, in conside-
razione dell'uso fatto da Eckhart di quegli strumenti di cui si servirono
tutti i filosofî che discutevano della categoria della relazione negli anni a

cavallo tra il XIII e il XIV secolo: il fundamentum relationis, la derivazione
ab altero e l'insufficienza ontologica, che caratterizzano proprio la struttu-
ra della categoria della relazione nel medioevo, sono elementi di quel para-
digma che, nel pensiero eckhartiano, regola tanto i rapporti tra Dio e la

creatura quanto quelli tra il soggetto e l'oggetto della conoscenza.
Ma prima di provare a muovere qualche passo nella direzione di

quest'indagine, sarà opportuno ripercorrere brevemente le tappe principali
della discussione sulla categoria della relazione in corso nel XIII secolo e

accennare alle premesse filosofiche da cui essa si origina.6
Aristotele aveva strutturato il mondo reale in catégorie; la relazione era

una di queste, e precisamente la caratteristica dell'ente di essere in rapporto
con un altro ente; dal momento che gli enti si relazionano tra di loro

ciascuno in ragione delle sue propriété inerenti, la relazione era l'unico
predicamento a fondarsi, invece che direttamente nella sostanza, in un
altro accidente - corne la qualité o la quantité; ed era pertanto quello che
tra tutti possedeva l'essere più debole. Aristotele aveva perô lasciato alcuni
problemi aperti: innanzitutto, nelle Catégorie aveva parlato di enti relativi
(rrpôç ri), e non di relazione (oxécnç);7 e nella Metafisica annoverava tra i
relativi anche entité come l'oggetto di conoscenza, di misura o di pensiero,
dei quali la categoria della relazione non poteva considerarsi una propriété
inerente, dato che tali enti non sono in sé realmente relativi:8 essi vengono
piuttosto posti in relazione da un intelletto conoscente o misurante, e per-

5 Cf. MOJSISCH, Burkhard: Analogie, Univozität und Einheit. Hamburg: Meiner 1983, 71.
6 Sulla discussione medievale intorno alla relazione cf.: HENNINGER, Mark G.: Relations,

Medieval Theories 1250-1325. Oxford: Clarendon Press 1989; SCHÖNBERGER, Rolf: Relation als
Vergleich. Die Relationstheorie des Johannes Buridan im Kontext seines Denkens und der
Scholastik. Leiden: E.J. Brill 1994; DECORTE, Jos: Modus or res: Scotus' criticism of Henry of
Ghent's conception of the reality of a real relation, in: SlLEO, Leonardo (ed.): Via Scoti.
Methodologica ad mentem Joannis Duns Scoti, Atti del Congresso Scotistico Internazionale, vol.
II Medioevo I). Roma: Ed. Antonianum 1995, 407-429.

7 Aristoteles: Categ. c. 7, 6a, 36-37; c. 7, 8a, 31-32.
8 Aristoteles: Met. V, 1020 b I, 26-1021 b 1,11.



460 Chiara Paladini

tanto solo qualificati come tali.9 II preciso status ontologico dei relativi
restava, cosi, ancora tutto da defmire.

Intorno a questo problema si interrogarono i filosofi neoplatonici, che
affiancarono alla nozione aristotelica di npôç ri quella di axeoic;, ereditata
dagli Stoici, e poterono cosi elaborare ed arricchire di nuovi elementi le
domande sullo status délia relazione;10 essi rivendicavano la realtà dei relativi,

per questa ragione: sebbene privi di una materia loro propria e dun-
que di un'esistenza sensibile, erano certo oggetto d'intellezione piuttosto
che di percezione, ma non per questo meno reali: della somiglianza tra
Socrate e Platone l'occhio percepisce le rispettive qualità sensibili in virtù
di cui i due soggetti si somigliano, e non invece la relazione in sè; e tutta-
via tale relazione di somiglianza è reale, perché collega realmente tra di loro

Socrate e Platone. Convinti del valore ontologico e non solo linguistico-
concettuale della tavola categoriale, Porfirio,11 Simplicio,12 ma anche Am-
monio/3 Filopono,14 Olimpiodoro^ ed Elia/6 intesero la categoria della
relazione come una forma realmente esistente in ciascun termine di rap-
porto, e in grado di riferire l'una all'altra due o più sostanze distinte.17

Questi problemi giunsero tuttavia al medioevo in un primo momento
unicamente per il tramite di Boezio: il suo commento aile Catégorie fu

9 Questo modello di relazione sarà definito nel medioevo relatio per accidens, dal momento
che qui solo uno dei due termini si présenta realmente relazionato all'altro; ed era cosi
divenuto il paradigma tradizionale esplicativo della relazione tra l'uomo e Dio, poiché ben si

prestava ad esprimere le caratteristiche di un rapporto irreciproco, in cui cioè solo la creatura
fungesse da sostrato reale di relazione. In Dio, il terminus ad di questo rapporto, la categoria
della relazione non ha invece alcun fundamentum reale in cui originarsi, perché la sua sostanza
è priva di qualsiasi determinazione accidentale. Proprio come la pietra non ha alcuna relazione
reale alla geologia ma viene posta in relazione con essa solo in quanto ne costituisce l'oggetto,
cosi Dio sarà riferibile ali'uomo solo attraverso una relazione di ragione, puramente logica.

10 Sulla dottrina neoplatonica della relazione cf. CONTI, Alessandro D.: La teoria della
relazione nei commentatori neoplatonici delle Catégorie di Aristotele, in: Rivista critica di storia
della filosofia 38 (1983), 259-283.

11 PORPHIRIUS: In Cat. 15-8. Isagoge et in Aristotelis categorias. Ed. Busse, Adolf C.A.G.
4/1). Berlin: Reimer 1887, 124.

12 SlMPLICIUS: In Cat. 6-8. In Aristotelis categorias commentarium. Ed. Kalbfleisch, Carolus
C.A.G. 8). Berlin: Reimer 1907,161.

'3 AmmONIUS: In Cat. 15-6. In Aristotelis categorias commentarium. Ed. Busse, Adolf
C.A.G. 4/4). Berlin: Reimer 1895, 66.

>4 PHILOPONUS: In Cat. 31-2. In Aristotelis categorias commentarium. Ed. Busse, Adolf
C.A.G. 13/1). Berlin: Reimer 1898,102.

15 OLYMPIODORUS: In Cat. 30-1. Prolegomena et in categorias. Ed. Busse, Adolf C.A.G.
12/1). Berlin: Reimer 1902, 97.

16 ELIAE: In Cat. 34-206. In Porphyrii Isagogen et Aristotelis categorias commentaria. Ed.

Busse, Adolf C.A.G. 18/1). Berlin: Reimer 1900, 205.
T7 Cf. Conti, Alessandro D.: La teoria della relazione nei commentatori neoplatonici delle

Catégorie di Aristotele, 275.



La dottrina della relazione di Meister Eckhart 461

l'unico ad essere conosciuto lungo tutto il medioevo,18 e solo più tardi, a

partire dagli anni '60 del XIII secolo, sopraggiunsero le traduzioni di Gugliel-
mo di Moerbeke degli altri commenti neoplatonici ad Aristotele.

Sulla scia delle nuove conoscenze si sviluppava verso la fine del tredi-
cesimo secolo un'accesa discussione intorno a questi temi di ontologia e

gnoseologia, di cui la relazione rappresentava il nodo centrale; per trac-
ciarne le coordinate possiamo ripetere quanto affermava Enrico di Gand
nei suoi Quodlibeta:1? da una parte c'era la tesi realista, propria di coloro
che ritenevano ci fosse una distinzione reale, al pari di quella tra due cose,
tra il termine della relazione e la categoria della relazione, owero tra il
soggetto e l'accidente. Costoro difendevano la realtà ontologica della
relazione in quanto accidente, e naturalmente non potevano identificare la
relazione con il soggetto, perché avrebbe voluto dire che possono esistere
sostanze in se Stesse relative, mettendo cost in crisi il principio d'auto no-
mia dell'ente. La posizione che più fortemente rappresentô le istanze réaliste

all'interno della discussione sulla relazione fu senza dubbio quella di
Duns Scoto.

Dall'altra c'era la tesi, che Enrico di Gand attribuisce agli Stoici, secon-
do cui il relativo avrebbe un carattere puramente denominativo, risultato
dell'operazione comparativa del pensiero; e non avrebbe pertanto alcun fon-
damento reale nell'oggetto, né sarebbe un ente reale nell'anima. La
relazione di somiglianza tra due colori sarebbe, allora, nient'altro che l'unità
concettuale prodotta da un intelletto che Ii mette in rapporto. In questa
direzione si awiava la teoria della relazione di Durando di San Porciano,
che considerava puramente logiche le relazioni di somiglianza e uguaglian-
za tra gli enti.20

Stabilire la posizione di Eckhart all'interno di questa discussione ha

presentato alcune difficoltà; cosi Schönberger: „die Schwierigkeit dabei ist
eine doppelte: zum einen ist die Bedeutung der Relationalität bei Eckhart

II commento boeziano alle Catégorie di Aristotele iniziö a circolare stabilmente nel
secolo XI-prima metà del XII, insieme alle monografie (De syllogismis categoricis, Introductio
ad syllogismos categoricos, De differentiis topicis), a partire da Gerberto. Per una descrizione
dettagliata della diffusione delle opere di Boezio cf. OBERTELLO, Luca: Severino Boezio. Genova:
Accademia ligure di scienze e lettere 1974. Sull'eredità boeziana nell'universo linguistico-con-
cettuale del medioevo cf. GRABMANN, Martin: Die Geschichte der scholastischen Methode, nach
den gedruckten und ungedruckten Quellen bearbeitet von Martin Grabmann. Erster Band: Die
scholastische Methode vom ihren ersten Anfängen in der Väterliteratur bis zum Beginn des 12.

Jahrhunderts. Berlin: Akademie Verlag 1957; Marenbon, John: Boethius's Unparadigmatic Originality

and its Implications for Medieval Philosophy, in: Boehm, Thomas/JUERGASCH, Thomas/
KIRCHNER, Andreas (ed.): Boethius as Paradigm of Late Ancient Thought. Berlin: De Gruyter
2014, 231-244.

HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibet IX q. 3. Ed. Macken, Raymond HENRICI DE GANDAVO

Opera omnia XXIII). Leuven: University Press 1983, 46-49.
20 Cf. Durandus de San Porciano: In Sent. I d. 30 q. 2 (17). Durandi a Sancto Porciano in

Petri Lombardi Sententias Theologicas Commentariorum libri III. Venetiis: ex Typographia
Guerraea 1571, 85«.



4Ö2 Chiara Paladini

wie bei keinem anderen Autor in seinem historischen Kontext aufgespalten

in verhältnismässig knappe explizite Ausführungen zum Begriff der
Relation, zum anderen beherrschen relationale Bestimmungen das
Zentrum und somit das Ganze seines Denkens"; e, corne se non bastasse, „ist
auch die theorie-interne Kohärenz nicht unproblematisch".21 Eckhart d'altra
parte non ha composto alcun trattato specifico sulla relazione, e il suo
Commento alle Sentenze di Pietro Lombardo (di cui il libro I - in parti-
colare le distinctiones 26 e 30 - costituiva tradizionalmente la base per la

discussione sulla relazione), composto presumibilmente intorno al 1294,22

non ci è pervenuto.
E tuttavia non resta che continuare ad interrogare i testi e provare a

rintracciarvi le risposte ai quesiti principali che si ponevano intorno alla
relazione nel XIII secolo. In questo studio si è ritenuto di procedere come
segue: stabilire in primo luogo la posizione di Eckhart nei confronti delle
nuove teorie logiche; a tal fine possiamo awalerci dei brevi appunti di uno
studente (Prospero di Reggio Emilia) su una questione discussa da Eckhart
a Parigi negli anni 1312/1314, di recente edizione, nella quale il maestro do-
menicano polemizza contro l'ipotesi del valore puramente logico delle
operazioni intellettuali: la Quaestio VIII: „Utrum diversitas esset realis vel
rationis".23 In secondo luogo, chiarire in che termini si deve parlare per
Eckhart di realtà délia relazione: come vedremo, infatti, la difesa del valore
reale délia relazione si fondava, in ultima istanza, su ragioni che avevano
ben poco a che vedere con quelle dei „realisti"; la posta in gioco nella
discussione sulla relazione era per Eckhart, d'altra parte, la sostanzialità
delflntelletto. A tal scopo farô riferimento all'esposizione del versetto ,,Om-
nipotens nomen eius" nel commento all'Esodo,24 alla predica tedesca 9 (Q)
„Quasi Stella matutina"25 e alle esposizioni di „Quem misit deus, verba dei

loquitur; non enim ad mensuram dat deus spiritum" e „Deum nemo vidit

21 Cf. SCHÖNBERGER, Rolf: Relation als Vergleich, 117.

22 Eckhart è attestato quale lector sententiarum délia facoltà teologica nella predica
pasquale che egli tenne a Parigi nel 18 aprile 1294 (Sermo paschalis, LW V, 136).

23 Inizialmente esclusa dal corpus eckhartiano, la Quaestio VIII è stata restituita al suo
autore grazie agli studi di Markus Vinzent e Loris Sturlese, insieme alle Quaestiones VI Utrum
omnipotentia quae est in deo debeat attendi secundum potentiam absolutam vel secundum
potentiam ordinatam, VII Utrum essentia divina esset actualior quam proprietas e IX Utrum
differentia secundum rationem sit prior quam differentia secundum rem; cf. ECKHARDUS:

Quaestiones parisienses. Supplementum. Hg. Sturlese, Loris Die deutschen und lateinischen
Werke. Die lateinischen Werke I, 2). Stuttgart: Kohlhammer 2011, 453-469.

24 ECKHARDUS: Expositio libri Exodi. Hg. Weiss, Konrad Die deutschen und lateinischen
Werke. Die lateinischen Werke II). Stuttgart: Kohlhammer 1992, 9-227.

25 ECKHARDUS: Predigt 9 ,Quasi Stella matutina in medio nebulae et quasi luna plena in
diebus suis lucet et quasi sol refulgens, sie iste refulsit in templo dei'. Hg. Quint, Josef Die
deutschen und lateinischen Werke. Die deutschen Werke. Meister Eckharts Predigten I).
Stuttgart: Kohlhammer 1958,138-158.



La dottrina della relazione di Meister Eckhart 463

unquam; unigenitus, qui est in sinu patris, ipse enarravit" nel commento a

Giovanni.26

1. LA REALTÀ DELLA RELAZIONE

Eckhart discute la Quaestio VIII: „Utrum diversitas esset realis vel rationis"
a Parigi durante il suo secondo magistero parigino, negli anni 1312/1314. In
questa discussione egli si adopera contemporaneamente su due fronti: pro-
vare che la relazione si fonda direttamente nella sostanza (e non in un
accidente); e in secondo luogo provare che questa relazione è reale, e non
puramente logica.

Per far questo deve rispondere alla principale obiezione alla realtà di
una relazione fondata nella sostanza, quell'obiezione che i filosofi tradizio-
nalmente argomentavano con la dichiarazione aristotelica del valore tauto-
logico della relazione d'identità:27 Eckhart afferma che non c'è alcun mo-
tivo per cui una tale relazione debba dirsi puramente logica, e lo stesso
Aristotele nel V della Metafisica non aveva inteso negare la realtà della
relazione d'identità, dal momento che egli non aveva trattato affatto delle
relazioni: aveva distinto, certo, i relativi reali e i relativi di ragione, ma non
aveva mai distinto le relazioni:

„Philosophus numquam posuit talem distinctionem secundum dici et secundum

esse. Ideo dico quod talis distinctio bene invenitur de relativis, sed non
de relatione. Item falsum est quod relatio realis non possit fundari in
substantia".28

Che la relazione sia un predicamento realmente afferente all'ente, e non
solo un concetto mentale, è testimoniato dal fatto che nessuna relazione
puô esistere né essere concepita senza un fondamento: „relatio non potest
intelligi nec esse sine fundamento";2? in ragione dell'inerenza al proprio
fondamento - e non semplicemente in virtù di se stessa - ciascuna
relazione si oppone ad un'altra, e distingue cosi un ente dall'altro: „una relatio
[...] distinguitur ab alia secundum fundamentum [...], relatio non distingui-

26 ECKHARDUS: Expositio sancti evangelii secundum lohannem. Hgg. Christ, Karl/Decker,
Bruno/Koch, Joseph/Fischer, Heribert/Sturlese, Loris/Zimmermann, Albert Die deutschen
und lateinischen Werke. Die lateinischen Werke III). Stuttgart: Kohlhammer 1994.

27 Le relazioni fondate nella sostanza erano considerate tradizionalmente relazioni logiche.
Fondare la relazione direttamente nel suo suppositum, piuttosto che in una sua propriété (il
fundamentum), equivaleva a stabilire una relazione d'identità del soggetto con se stesso, che

non presentava dunque la condizione necessaria per una relazione reale, owero l'esistenza dei
due termini in rapporto. Questa tesi trovava la sua origine nel V libro della Metafisica, dove
Aristotele stabiliva che diverso si dice in opposizione a identico, ed esprime quindi una
relazione che si risolve in una tautologia.

28 ECKHARDUS: Quaest. Par. n. 12, LW 1,2, 467,29.
29 ECKHARDUS: Quaest. Par. n. 7, LW 1,2, 466,22.



464 Chiara Paladini

tur in quantum relatio ab alia".3° Nella misura in cui, come le altre catégorie,

dice l'ente sub habitudine, la relazione fa parte a pieno titolo della ta-
vola categoriale e non è diversa dagli altri predicamenti.31

Tuttavia essa si distingue dagli altri per una ragione: mentre questi
definiscono la cosa in rapporto a qualcos'altro di determinato (una cosa è

in un luogo determinato, in un tempo determinato), la relazione distingue
ciascun ente in sé da qualunque altro (indeterminato), unicamente in
ragione di se stesso: „relatio dicit rem sub ordine ad aliquid indeterminate,
sed ilia sex dicit habitudinem cum rem ad aliquid determinate".32 La

relazione si fonda in ciascuna unità e per questo dice, rispetto agli altri
predicamenti, un respectus più intrinseco („magis intrinsecum").33

Non solo dunque la relazione è un predicamento reale; essa è Tunica tra
tutti i predicamenti che si origini direttamente nella sostanza degli enti. È

di questi, dunque, che bisogna stabilire se appartengano o meno al piano
reale, ed è sulla base di questi che devono essere fissati i criteri per la
realtà della relazione; Eckhart Ii attinge, verosimilmente, dal De potentia
(q. 7 a. 11) di Tommaso d'Aquino: 1) la realtà dei due estremi della relazione

(termini); a questo proposito Eckhart cita Simplicio, il quale affermava
che l'esse della relazione non si costituisce di un unico terminus „solitario",
ma ne richiede due, un fondamento e un termine ad; 2) la reale distinzione
tra gli estremi: la relazione di una cosa con se stessa, infatti, non è reale; 3)

l'appartenenza degli estremi al piano reale, e non a quello logico.
E tuttavia la dottrina della relazione di Eckhart non è assimilabile ad

un'interpretazione realista, né tantomeno al „realismo moderato" di Tommaso

d'Aquino; la sua dottrina della conoscenza non si riduce infatti ad

una riproduzione nell'intelletto degli enti naturali, in cui il mondo reale
extra animam stia di fronte ad uno intellettuale. Per Eckhart, d'altra parte,
la dimensione intellettuale è l'unica ad avere dawero la prerogativa della
realtà.

Nella Quaestio parigina I, infatti, Eckhart afferma che la relazione si
fonda nellanima, e che proprio per questo è un predicamento reale; ciô che

per qualunque altro fdosofo del tredicesimo secolo sarebbe stato il motivo
per stabilire il carattere puramente logico della relazione, è insomma per
Eckhart il motivo della sua realtà. Quest'affermazione ha attirato ben

presto l'attenzione di uno studioso accorto come Kurt Flasch, che nel 1979
la riconduceva alla dottrina categoriale di Teodorico di Freiberg34 e più

3° ECKHARDUS: Quaest. Par. n. 7, LW 1,2, 467,2-5.
31 ECKHARDUS: Quaest. Par. n. 8, LW 1,2, 467,6-10.
32 ECKHARDUS: Quaest. Par. n. 9, LW 1,2, 467,11-15.
33 ECKHARDUS: Quaest. Par. n. 9, LW 1,2, 467,15-17.
34 Cf. FLASCH, Kurt: Kennt die mittelalterliche Philosophie die konstitutive Funktion des

menschlichen Denkens? Eine Untersuchung zu Dietrich von Freiberg, in: Kant Studien 63 (1972),

182-206.



La dottrina della relazione di Meister Eckhart 465

recentemente ne ribadiva l'originalità rispetto alla posizione tradizionale e

in particolare a quella tomista.33
Teodorico aveva escluso la possibilité che gli enti naturali potessero

dare awio all'attività intellettuale, poiché essi non erano in sé portatori di
alcun principio intelligibile;36 nella prospettiva di Teodorico, era Yintellec-
tus agens (il grunt der sêle di ogni soggetto conoscente) l'origine essenziale
dei suoi propri prodotti. Ma non c'è traccia in Eckhart di quelle relazioni
che procedono dal soggetto di cui parlava Teodorico,37 e in più luoghi
Eckhart afferma esplicitamente che i predicamenti sono enti reali e che

questi stanno, cosi, di fronte all'intelletto dell'uomo come esemplari per la

conoscenza. Per questo Rupert J. Mayer, analizzando la teoria della relazione
di Eckhart proprio nella prima questione parigina, ha ritenuto la posizione
di Eckhart per nulla riconducibile a quella di Teodorico, ma, al contrario,
paragonabile a quella di Tommaso, nella misura in cui l'immagine di
conoscenza starebbe al suo esemplare corne un esse intellectuale di fronte al

suo esse naturale, un esse trascendente nei confronti del quale l'essere ma-
teriale si pone in relazione.38 Bisognerà dunque indagare se la dottrina della
relazione di Eckhart prevede un fondamento di relazione nelle cose e, in
caso affermativo, stabilire in che modo si comporta di fronte all'intelletto
dell'uomo.

2. iL FONDAMENTO DELLA RELAZIONE

La sezione finale del commento al verso „Omnipotens nomen eius" in Ex-

positio libri Exodi rappresenta la trattazione più dettagliata della relazione

35 Cf. FLASCH, Kurt: Meister Eckhart, Philosoph des Christentums. München: C.H. Beck

2010,115-116.
36 DIETRICH von Freiberg: De origine rerum praedicamentalium, 5, 21. Ed. Sturlese, Loris

CPTMA II, 3). Hamburg: Meiner 1983, 185,155: „Sed huiusmodi res non habent rationem
causalis influentiae respectu intellectus, et dico influentam, quae est causae per se. [...] Si igitur
inter intellectum et huiusmodi sua obiecta attenditur aliqua causalitas, necesse est ipsam
inveniri potius apud intellectum respectu rerum quam e converso".

37 La dottrina di Teodorico prevedeva due tipi di relazioni essenziali: la relazione dell'In-
telletto ai suoi prodotti, e la relazione dell'Intelletto alla sua origine: DIETRICH VON FREIBERG:

De visione beatifica, 1.3.3, 11. Ed. Mojsisch, Burkhard CPTMA II, 1). Hamburg: Meiner 1977,

58,99: „omnis intellectus in eo, quod intellectus, essentialem respectum habet ad id, quod
intelligitur, sicut dicit Commentator Super VII Met. Et non solum ad id, quod intelligitur
secundum rationem obiecti, sed magis et essentialius ad id, quod intelligitur secundum
rationem sui principii"; DIETRICH VON FREIBERG: De habitibus, 2, 2. Ed. Steffan, Hartmut
CPTMA II, 2). Hamburg: Meiner 1980, 9,23: „Et talia nullam rem naturae seu aliquam natura-
litatem important secundum se in sua essentia inquantum respectus, sed sunt de genere
relationis quoad praedicamentum relationis, quod constituitur per actum rationis".

38 Cf. Mayer, Rupert ].: Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis oder: Wie kann Gottes
Vernehmen das fundamentum seines Seins sein?, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und
Theologie (FZPhTh) 54 (2007) 3, 452-454.



466 Chiara Paladini

reperibile nell'opera eckhartiana; qui si chiariscono il suo status ontolo-
gico e la questione del fondamento in ambito creato e in quello divino.

La sezione si apre con una citazione di Tommaso d'Aquino, che restera
un riferimento costante in questo trattato. Eckhart riporta letteralmente
un passo dal commento alle Sentenze: la relazione si distingue dalle altre
catégorie perché se pure le compete la stessa condizione reale propria di
ogni accidente, data dall'inerenza al suo soggetto di riferimento (esse in),
essa dériva la sua ragione formale dal termine opposto del rapporto (esse
ad) a cui l'oggetto è ordinato. La sua ratio predicamentale non si riferisce,
pertanto, al soggetto della predicazione, ma vi resta, piuttosto, esterna:
„respectus relationis quo refertur ad alterum, et in hoc consistit praedica-
mentalis ratio ipsius relationis";39 essa, infatti, a differenza di tutte le altre
catégorie, non è il principio di un'operazione del soggetto („non est princi-
pium alicuius operationis subiecto"40) e come taie non procédé da questo,
ma dériva ab altero. Ciè voleva dire che all'interno di un rapporto corne
quello che intercorre tra padre e figlio (oppure servo e padrone) c'è una
proprietà realmente esistente in ciascuno dei due termini, perché l'essere-
padre è una condizione reale dell'ente, corne lo è l'essere-figlio; e tuttavia
l'intelletto che conosce la proprietà di un individuo di essere-padre rileva
lo specifico rapporto al termine opposto di relazione, perché il padre è taie
solo nei confronti del figlio e il figlio è taie solo nei confronti di suo padre.
Qui risiedeva per Tommaso la possibilité dell'obiettività della conoscenza:
le relazioni sono accidenti reali, che si fondano cioè nella realtà degli enti
e, nei momento in cui questi sono oggetto di conoscenza, vengono formai-
mente portate alla luce dall'anima.41

Ora, Eckhart accoglie questa defmizione di Tommaso, ma di fatto non
ne rispetta le intenzioni: l'ordinamento ad alterum non significa più il
riferimento formale di una cosa all'altra, individuato dall'intelletto nelle cose,
ma viene piuttosto a definire la derivazione essenziale dell'ente da un'ori-
gine diversa da quella della sua singolarità. È vero, infatti, che la relazione
si fonda nei soggetto, ovvero (in conformità ad Aristotele e Tommaso)
nelle proprietà in virtù di cui gli enti si rapportano tra di loro („esse
relationis fundatur in qualitate, quantitate aut huiusmodi"42); ma queste
proprietà non sono nient'altro che il segno concreto di una derivazione ab

39 ECKHARDUS: In Exod. n. 64, LW II, 68,4.
4° ECKHARDUS: In Exod. n. 64, LW II, 69,1.
41 THOMAS DE Aquino: Comp, theol. I c. 67: „Relationes enim reales oportet esse in rebus

relatis, quod quidem in creaturis manifestum est: sunt enim relationes reales in eis sicut
accidentia in subiectis"; De ver. q. 1 a. 4 ad s.c. 1: „Similitudo proprie invenitur in utroque simi-
lium". Si puo dire con Hermann Krings che „durch den fortlaufenden Strom der Rezeptivität
die Wesensordnung einer Aussenwelt in den Geist aufgenommen wird", cf. KRINGS, Hermann:
Ordo, Philosophisch-historische Grundlegung einer abendländischen Idee. Meiner: Hamburg
1982, 21.

42 ECKHARDUS: In Exod. n. 64, LW II, 68,7.



La dottrina della relazione di Meister Eckhart 467

altero: solo in conseguenza della trasmissione essenziale da parte del Primo

Principio che è Dio, „albus" indica in obliquo 1 'albedo come accidente
concreto del soggetto della predicazione; ma in recto, „albus" è un riferi-
mento alla propriété astratta dell 'albedo, di cui il soggetto è solo il porta-
tore.« Se pure, pertanto, Eckhart corne Tommaso fonda la relazione nelle
propriété degli enti, per Eckhart quelle propriété non si fondano più, in
ultima analisi, nell'unità dell'ente, ma nell'unité della sostanza divina;44 e

non competono agli enti creati, se non nella misura in cui vengono ricevuti
direttamente da Dio. La ratio predicamentale della relazione svela questa
Veritas praedicationis, nella misura in cui per modum significandi riferisce
ad alterum quelle propriété in cui si fonda, indicandone la loro vera
origine:

„Veritas praedicationis respondet primo et per se non tarn rebus quai rerum
conceptionibus et modis significandi. Relatio autem quamvis sit accidens,
non tarnen significat per modum accidentis, quia non per modum inhaerentis
subiecto sive substantiae, sicut est videre de albedine et albo. Albedo enim
quamvis sit in subiecto et accidens sive inhaerens subiecto, non tarnen significat

albedinem per modum inhaerentis, sicut hoc nomen albus solam qui-
dem qualitatem significat, sicut albedo et subiectum consignificat sive con-
notat, et propter hoc significat ipsam per modum accidentis et inhaerentis
[...]. In relatione sunt duo: respectus scilicet relationis quo refertur ad alte-

43 ECKHARDUS: In Exod. n. 63, LW II, 67,11; In Gen. II n. 147, LW I, 616,4: „iustitia enim
omnia, quae iustitia sunt, per se ipsam et se ipsam totam et se ipsa sine medio manifestât,
pandit et expandit et transfundit in ipsum iustum"; ibidem n. 149, 619,1: „iustus enim solam
iustitiam significat, sicut album solam albedinem".

44 ECKHARDUS: In Exod. n. 54, LW II, 58,6. Sull'idea che gli enti creati si costituiscano corne
una sorta di accidenti della sostanza divina: a partire da GRABMANN, Martin: Neuaufgefundene
Pariser Quaestionen Meister Eckharts und ihre Stellung in seinem geistigen Entwicklungsgange.
Sulla dipendenza diretta del „soggetto" da Dio cf.: BRUNNER, Fernand: Prolog général à l'œuvre

tripartite, in: MAÎTRE ECKHART: Le Commentaire de la Genèse, précédé des Prologues. Texte latin,
introduction, traduction et notes par Brunner, Fernand/de Libera, Alain/Weber, Édouard/Zum
Brunn, Émilie OLME 1). Paris: éd. du Cerf 1984; SCHWAETZER, Harald/VANNIER, Marie Anne
(Hgg.): Zum Subjektbegriff bei Meister Eckhart und Nikolaus von Kues, Bd. 2 Texte und
Studien zur Europäischen Geistesgeschichte. Reihe B). Münster: Aschendorff 2011. Per Io stesso
motivo ciascun accidente concreto di ciascun ente determinato non è un'entità numericamente
distinta da quella di un altro ente, ma è la stessa identica entità, un'unica propriété astratta
proveniente da un'unica origine, che si comunica e si manifesta ad un tempo in un ente e

nell'altro, cf. ECKHARDUS: In Eccli. n. 52, LW II, 280,9: „sanitas una eademque, quae est in ani-
mali, ipsa est, non alia, in diaeta et urina, ita quod sanitas, ut sanitas, nihil prorsus est in diaeta
et urina, non plus quam in lapide, sed hoc solo dicitur urina sana, quia significat illam sanita-
tem eandem numéro quae est in animali [...]. Ens autem et omnis perfectio [...] dicuntur de deo
et creaturis analogice. Ex quo sequitur quod bonitas et iustitia et similia bonitatem suam
habent totaliter ab aliquo extra, ad quo analogantur, deus scilicet". Sull'analogia in Eckhart cf.:
KOCH, Josef: Zur Analogielehre Meister Eckharts-, SCHIFFHAUER, Angela: „Nosfilii dei sumus
analogice". Die Analogielehre Meister Eckharts in der Verteidigungsschrift, in: Meister Eckhart in

Erfurt Miscellanea Medievalia 32). Berlin: De Gruyter 2005, 356-389.



468 Chiara Paladini

rum [...] est etiam considerare ipsum esse relationis secundum quod fundatur
in aliquo rei, puta qualitate quantitate et huiusmodi".45

La relazione funge insomma, per cosi dire, da „indicatore" del Principio:
„relatio, quamvis dicatur minime ens, tarnen nomen primi indicat";46 f
bianco è il puro riferimento alla bianchezza, il giusto alla giustizia, il Figlio
al Padre.

L'opposizione categoriale dei generi alla sostanza, su cui Eckhart insiste
in questa sezione del commento, non è funzionale alla tradizionale classifi-
cazione del reale in catégorie, ma viene a significare qui la non-derivazione
delle propriété predicamentali dal soggetto di riferimento: la conoscenza
non è dall'uomo, e per questo non s'identifica con la sua sostanza, ma è

piuttosto una qualité: „scientia in divinis est substantia, sicut scientia in
nobis est qualitas".47 E solo in virtù di questa e di tutte le propriété che si

trovano in lui, l'uomo è sapiente ed è tale quale egli è: „eodem in nobis su-
mus scientes et hoc ipso, non alio, sumus similes et quales":48 nell'uomo la
scienza è una qualité e non la sua stessa sostanza perché, a differenza di
Dio, che è tutto tramite la sua sostanza („omnipotens et huiusmodi
substantia sua"49), l'uomo non puô essere buono, sapiente o saggio da se

stesso, giacchè non ne possiede le capacité; lo è invece in virtù di un'altra
sostanza che giace a suo fondamento e gli conferisce quelle propriété, le

quali si manifestano, in lui, distinte nei generi, che altro non sono se non il
segno di difetto e imperfezione.5° Per questo la relazione d'origine che lega
la creatura a Dio non solo è reale, ma è, ancor di più, una tensione interna,
giacchè si origina in quelle propriété (i generi predicamentali) che sono in
lui, pur essendogli, di fatto, originariamente estranei („omnis dispositio est

praeter substantiam illius, cui attribuitur"?1).
Ma questo significa, di fatto, che l'unico predicamento che si fonda

realmente nella singolarité degli enti resta proprio la relazione: il predicamento

che tra tutti possiede il minor grado di entité, il puro riferimento ad

alterum, rimane nella dottrina di Eckhart l'unico che spetti loro di di-
ritto;52 il quale, perè, non si riferisce alla propriété di cui il soggetto è por-

45 ECKHARDUS: In Exod. n. 63, LW II, 67,8.
46 ECKHARDUS: In Exod. n. 54, LW II, 59,12.
47 ECKHARDUS: In Exod. n. 68, LW II, 72,12.
48 ECKHARDUS: In Exod. n. 68, LW II, 72,13.
49 ECKHARDUS: In Exod. n. 64, LW II, 69,3.
5° ECKHARDUS: In Exod. n. 51, LW II, 54,14: „supplements imperfectionis et defectus alicuius

esse".

51 ECKHARDUS: In Exod. n. 48, LW II, 51,17; 52,3.
52 Una tale posizione non rispecchiava l'intenzione di Tommaso; sembra invece awicinarsi

di più alla teoria di Teodorico, che aveva fondato tanto il respectus degli enti tra di loro quanto
la dipendenza dalla loro origine nella stessa sostanza degli enti, nella misura in cui questi per
natura possiedono la stessa „essentia eiusdem principii secundum aliud esse", cf. DIETRICH VON



La dottrina della relazione di Meister Eckhart 469

tatore (albus), ma rimanda, in ultimo, all'essenza da cui esso è costituito
(albedo), e cosi alla sua origine divina.

In questo modo Eckhart infrange defmitivamente il principio della cen-
tralità dell'ente stabilito da Aristotele e Tommaso, di cui pure ha utilizzato
gli strumenti per tutta la lunghezza del trattato; e stabilisée che non esis-
tono sostanze autonome all'infuori di quella divina, perché l'unico essere

proprio degli enti è quello della relazione, un esse ab altero e ad alterum:

„D'altronde, [afferma Eckhart al condizionale] diversamente, Martino sarebbe
sapiente e bianco attraverso la sua stessa sostanza, che sarebbe capace di pro-
durre da se stessa tutte le propriété che lo costituiscono; e non sarebbe, inve-
ce, attraverso la sua sostanza relato, né sarebbe attraverso la sua sostanza in

riferimento a qualcos'altro".53

Le cose stanno in Dio in modo esattamente opposto: Dio non ha nei con-
fronti degli enti creati alcuna relazione reale, perché la relazione, che si
fonda nei generi, non ha in Dio alcun fondamento in cui originarsi, dal
momento che in Dio i generi non ci sono;54 Dio, infatti, è sussistente, opera
tutto per mezzo di se stesso, senza che sopraggiunga questo o quel genere a

conferirgli le sue propriété: è buono senza l'intervento della bontà, sapiente
senza l'intervento della sapienza, „omnipotens et huiusmodi substantia sua";55

tutte le specie ricadono in quell'unico contenuto categoriale che include
tutti gli altri, la sostanza: „substantia est ipsis loco omnium illorum gene-
rum".56 La relazione, al contrario, „non passa" („non transit"57) nella sostanza
divina: Dio è buono e sapiente per mezzo della sua sostanza, ma non è per
mezzo della sua sostanza relato a qualcos'altro („non substantia sua est relatus
ad alterum quippiam"58).

Si tratta di tesi largamente influenzate dal pensiero di Tommaso d'Aqui-
no. Dal De potentia di Tommaso Eckhart attinge anche l'argomento chiave

per definire la relazione tra Dio e la creatura: la relazione tra scienza e

FREIBERG: De cognitione entium separatorum, 79. Ed. Steffan, Hartmut CPTMA II, 2). Hamburg:

Meiner 1980, 241-242.
53 ECKHARDUS: In Exod. n. 72, LW II, 75,4: „Martinus sciens, albus est quidem qualis. Et si in

ipso qualitas transiret in substantiam vel si ipsa eius substantia sufficeret ad faciendum ipsum
scientem, album et universaliter qualem, procul dubio scientia et albedo et universaliter
qualitas esset ipsa substantia Martini, et scientia et albedo et similia essent species substantiae
et nequaquam pertineret ad praedicamentum qualitatis nec essent species qualitatis. Secus de

relatione, quae utique non transiret in substantiam Martini nec in modum praedicamenti
substantiae. Unde Martinus esset quidem sciens et albus per substantiam, et scientia et albedo
in ipso essent substantia, non autem esset Martinus relatus nec referretur ad aliquid per
substantiam, sed potius per relationem". Il corsivo è mio.

54 Cf. ECKHARDUS: In Joh. n. 647, LW III, 562,4: „omnis relatio inter creaturam et creatorem
est in deo secundum dici, in creaturis autem secundum esse".

55 ECKHARDUS: In Exod. n. 64, LW II, 69,3.
56 ECKHARDUS: In Exod. n. 68, LW II, 72,10.
57 ECKHARDUS: In Exod. n. 66, LW II, 70,3.
5® ECKHARDUS: In Exod. n. 64, LW II, 69,4.



470 Chiara Paladini

oggetto conosciuto. Si tratta del terzo dei modelli di relazione annoverati
da Aristotele nel V libro della Metafisica, in cui solo uno dei due termini si

présenta realmente relazionato all'altro: la conoscenza dipende realmente
dall'oggetto conosciuto, proprio come l'uomo dipende realmente da Dio; il
conosciuto invece si dice relativo solo nella misura in cui rappresenta l'origine

e il fine della conoscenza, ma non è, in sé, relativo.59 Cosi Eckhart: in
questo senso Aristotele affermava nella Metafisica che „scientia, in quantum

relatio, non est scientis, sed scibilis",60 owero: la conoscenza conside-
rata in quanto relazione è un'operazione diretta unilateralmente al
conosciuto, un rapporto irreciproco che ben rappresenta la tensione unilaterale
della creatura verso Dio, come origine e fine. E tuttavia, ancora una volta,
la posizione di Eckhart tradisce l'intenzione di Tommaso, perché l'irreci-
procità della relazione tra Dio e le creature non si pone tra due termini
distinti, di cui uno sia, solo in proporzione, simile all'altro; dal punto di
vista di Eckhart, un confronto di questo tipo non è pensabile: ogni para-
gone si pone tra due termini distinti, ,,ut duo et ut distincta", ma conside-
rata a prescindere dal suo fondamento divino, la creatura non è affatto un
termine di relazione né un ente, ma è nulla - „non est ens, sed est nihil".61

L'irreciprocità della relazione indica quindi piuttosto il fatto che Dio è -
con il linguaggio eckhartiano - in ogni cosa „super ens", unità „extra nu-
merum",62 quel principio indeterminato che non entra in composizione
con nulla, pur restando in ogni cosa l'unico fondamento.

Riassumendo: la derivazione ab altero, che caratterizza la relazione, espri-
me la derivazione da un principio assolutamente trascendente, che non si

relaziona a sua volta con nulla; il quale nondimeno costituisce l'unico
fondamento degli enti e, cosi, l'unico fondamento reale di relazione. Secondo

questo schema, che si potrebbe definire „dell'inclusione", Eckhart definisce
le modalità della relazione fra Dio e la creatura e quelle della relazione
conoscitiva.

59 Cf. THOMAS DE Aquino: De pot. q. 7 a. 11 CO.: „Quandoque vero accipit aliquid cum ordi-
ne ad aliud, in quantum est terminus ordinis alterius ad ipsum, licet ipsum non ordinetur ad
aliud: sicut accipiendo scibile ut terminum ordinis scientiae ad ipsum; et sic cum quodam
ordine ad scientiam, nomen scibilis relative significat; et est relatio rationis tantum. Et similiter
aliqua nomina relativa Deo attribuit intellectus noster, in quantum accipit Deum ut terminum
relationum creaturarum ad ipsum; unde huiusmodi relationes sunt rationis tantum"; ad 1:

„huismodi relationibus aliquid respondet ex parte rei, scilicet relatio creaturae ad Deum. Sicut
enim scibile dicitur relative, non quia ipsum referatur ad scientiam, sed quia scientia referatur
ad ipsum, ut habetur V Metaph., ita Deus dicitur relative, quia creaturae referuntur ad ipsum".
Su questo cf.: Krempel, Anton: La doctrine de la relation chez Saint Thomas. Paris: Vrin 1952,
478; Krings, Hermann: Ordo, 14; 75-76.

60 ECKHARDUS: In Exod. n. 65, LW II, 70,5.
61 ECKHARDUS: In Exod. n. 40, LW II, 45,7.
62 ECKHARDUS: In Exod. n. 58, LW II, 64,10.



La dottrina della relazione di Meister Eckhart 471

3. La relazione di filiazione

La compenetrazione della nozione neoplatonico-agostiniana di relazione
come processione con gli elementi della logica aristotelica, awiata nel VI
secolo dall'opera boeziana, faceva parte di quel patrimonio scolastico
comune cui i teologi attingevano per rendere ragione del mistero di un Dio
uno e trino: Agostino, Boezio e „Santi, dottori e Padri della Chiesa" erano
le autorità chiamate tradizionalmente a confermare la coesistenza in Dio
di due soli predicamenti, sostanza e relazione. Eckhart non è da meno: la
tradizionale formula teologica ricorre in almeno quattro diversi luoghi
della sua opera;63 e tuttavia per Eckhart non si tratta di un problema solo
teologico, perché la relazione di filiazione diventa spesso esplicativa di
quella fra Dio e la creatura. A questo proposito, infatti, Eckhart afferma
nella predica tedesca n. 9 (Q) che in Dio ci sono due predicamenti, sostanza

e relazione; il primo, da cui procédé l'essere, e l'ultimo, che non ne
possiede uno proprio, hanno un'unica immagine.6^

Sulla complessa struttura argomentativa della predica si sono concen-
trati gli studi di Christa Ortmann,65 Susanne Köbele66 e più recentemente
Kurt Flasch.67 La predica si compone di tre parti, che corrispondono in
senso inverso ai tre termini del versetto di cui tratta il sermone, Eccli. 50,
6: „Quasi Stella matutina in medio nebulae et quasi luna plena in diebus

63 ECKHARDUS: Sermo I in Eccli. n. 10, 239,9: „Et sic manent in divinis tantum duo praedica-
menta, scilicet substantia et relatio"; Pred. 9 (Q), DW I, p. 147,5; I" Exod. n. 62, LW II, 67,5:
„Augustinus, Boethius, saneti et doctores concorditer dicunt in divinis esse duo praedicamenta,
substantiae scilicet et relationis"; In loh. n. 198, LW III, 167,10: „duo praedicamenta, substantia
scilicet et relatio, sola in divinis admittuntur".

64 II riferimento ad un tema scolastico in un'opera omiletica, scritta peraltro in alto tedesco
medio, non deve stupire: sempre più chiaramente si rivela che le prediche eckhartiane tedesche

non erano pensate solo per un pubblico di ascoltatori più o meno colti, ma anche per un
pubblico di lettori, conoscitori dei problemi filosofici; lo rivelano la complessa struttura dei
testi tanto quanto i diversi riferimenti impliciti a fonti fdosofiche autorevoli, fattori non imme-
diatamente riconoscibili al solo ascolto, su questo cf. GOTTSCHALL, Dagmar: La natura nel

corpus omiletico di Eckhart, in: ClPOLLA, Adele/NlCOLI, Mosè (a cura di): Testi agiograßei ed

omiletici del medioevo germanico (Atti del XXXII Convegno dell'Associazione Italiana di Filo-
logia Germanica, Verona, 8-10 giugno 2005). Verona: Edizioni Fiorini 2006, 41-64; PALAZZO,

Alessandro: Predigt 54A 'Unser herre underhuop und huop von unden ûf sîniu ougen', in:
STURLESE, Loris/STEER, Georg (Hgg.): Lectura Eckhardi IV. Predigten Meister Eckharts von
Fachgelehrten gelesen und gedeutet. Kohlhammer: Stuttgart 2016, forthcoming.

65 Cf. ORTMANN, Christa: Eckharts Lehre für die Ungelehrten. Zum Verhältnis von Deutsch
und Latein in der deutschen Predigt, in: GRUBMÜLLER, Klaus/HELLGARDT, Ernst/jELLISSEN, Hein-
rich/REIS, Marga (Hgg.): Befund und Deutung. Zum Verhältnis von Empirie und Interpretation in
Sprach- und Literaturwissenschaft (Fs. Hans Frommh). Tübingen: Niemeyer 1979, 342-391.

66 KÖBELE, Susanne: blwort sin. "Absolute" Grammatik bei Meister Eckhart, in: Zeitschrift
für deutsche Philologie (ZfdPh), Sonderheft 113 (1994), 189-206.

67 Cf. FLASCH, Kurt: Predigt 9 .Quasi Stella matutina', in: STURLESE, Loris/STEER, Georg
(Hgg.): Lectura Eckhardi IV. Predigten Meister Eckharts von Fachgelehrten gelesen und gedeutet.
Stuttgart: Kohlhammer 2016, forthcoming.



472 Chiara Paladini

suis lucet et quasi sol refulgens, sic iste refulsit in templo dei": la prima
ruota intorno alia domanda „Waz ist got?" - l'ultimo termine del versetto;
Ortmann individua il tema portante dell'intera predica in questa prima
parte, in cui Eckhart argomenta nei termini della teologia negativa l'indici-
bilità della sostanza divina e la sua supériorité rispetto all'essere categoriale.
La seconda conduce alia definizione di cid che è il tempio di Dio - „tempel
gotes" La terza è l'esegesi dell'awerbio „quasi", il primo termine del
versetto; successivamente Köbele ha messo in luce che l'oggetto della predica si
rivela in realtà solo in quest'ultima parte del sermone, in cui, nei termini
della relazione di filiazione, si tematizza il rapporto tra Dio e l'uomo.68

Nondimeno questa sezione rappresenta a mio parère il complemento
della prima: l'artificio retorico dell'inversione dei termini rispetto alla loro
disposizione nel versetto riflette infatti l'intenzione di procedere secondo
l'ordine espresso nella formula teologica:

„Diu êrste, diu des wesens allermeist hât, dâ alliu dinc wesen inné nement,
daz ist substancie, und daz leste, daz des wesens aller minnest treit, daz heizet
relatio, daz ist glich in gote dem aller grœsten, daz des wesens allermeist hât".69

Eckhart procédé infatti a definire in primo luogo „il primo predicamento,
la sostanza, da cui procédé tutto bessere"; in secondo luogo „l'ultimo
predicamento, la relazione" (espressa nell'awerbio „quasi"70), che è il segno
della dipendenza di tutte le cose dal primo Principio; tutto il sermone ruota

intorno alla coincidenza del primo con l'ultimo.
Ma cosa vuol dire che sostanza e relazione hanno un'unica immagine?

Lungi dal costituirsi corne un binomio di termini distinti, sostanza e

relazione sono gli elementi di quella dinamica „inclusiva" che caratterizza la

generazione divina: la categoria della sostanza contiene l'essenza di Dio; la
relazione, il segno della distinzione, articola le manifestazioni di quell'unica
essenza nel Padre come generante e nel Figlio come generata.

La sostanza di Dio è indicibile e non rientra nei modi dell'essere categoriale,

che si addicono solo aile creature („alliu wesen sîn geteilet in zehen
wise, und die selben sprechent sie gote zemâle abe. Dirre wisen enberüeret
got keiniu"71); e tuttavia, si trova indivisa in ciascuna di esse: poiché Dio è

l'unico che si origini da se stesso, nella sua propria essenza, è anche l'unico
che possa comunicarsi („got gemeinet daz sine, wan er von im selber ist,

68 KÖBELE, Susanne: biwort sîn, 196.
69 ECKHARDUS: Pred. 9 (Q), DW 1,147,5.
7° Cf. ECKHARDUS: In Eccli. n. 4, LW II, 233,1 „Li quasi relationem similitudinis significat";

ugualmente nella Pred. 16b (Q), DW I, 263,8 „Quasi vas auri solidum ornatum omni lapide
pretioso" Eckhart tratta della relazione del Figlio e della sua teoria dell'immagine. Sarebbe

dunque auspicabile un'analisi delle occorrenze dell'awerbio quasi nell'opera eckhartiana. Cf.
PRISCIANUS CAESARIENSIS: Institutiones grammaticae, 1. 15, c. 9 n. 36. Ed. Krehl, Augustus.
Leipzig: Weidmann 1819, vol. I, 633.

71 ECKHARDUS: Pred. 9 (Q), DW 1,147,3.



La dottrina della relazione di Meister Eckhart 473

daz er ist"72); le creature non hanno niente da se Stesse („von in selber niht
ensint'<73), e tutto cio che sono lo ricevono da un altro („daz hânt sie von
einem andern"74). La dipendenza ontologica delle creature da Dio è

marcata al punto che non è possibile riconoscere loro alcun principio di
autonomia d'essere: la distinzione fra Dio e le creature segna non tanto
un'opposizione tra due realtà autonome, quanto piuttosto la dipendenza
incondizionata da un'origine che permane a fondamento dell'essere creato,
pur senza identificarsi con esso; la trascendenza di Dio e la sua differenza
rispetto a tutto bessere, tematizzata nella prima sezione nei termini della
teologia negativa, è la condizione di questa dinamica inclusiva: cio che è

uno in tutte le cose deve necessariamente essere al di sopra di esse („Got
ist in allen crêatûren, als sie wesen hânt, und ist doch dar über; [...] waz dâ
in vil dingen ein ist, daz muoz von nôt über diu dinc sin"75). Kurt Flasch si
è soffermato sul significato di questa affermazione nel suo commento alla
predica: Dio è in tutte le cose, nella misura in cui queste hanno bessere;

non è che le creature non siano nulla, ma il loro essere è bessere di Dio,
alio stesso modo in cui bessere degli accidenti è quello della sostanza. Dio
è indivisibile, e pertanto si trova nelle creature completamente; ma poiché
Egli è il principio fondativo di tutto, si trova aldilà di tutte le creature par-
ticolari76.

Ora, la relazione è l'unica categoria adatta ad affiancare la sostanza
nella definizione del divino proprio in ragione della sua insufficienza
ontologica: la relatio è l'ultimo predicamento, quello che fra tutti possiede il minor

grado di essere („daz leste, daz des wesens aller minnest treit") e a

differenza degli altri accidenti non aggiunge nulla, non si predica della
sostanza e pertanto non costituisce alcuna determinazione77; né tantome-
no segna l'opposizione di un termine rispetto ad un altro. Segna, piuttosto,
la tensione del generato verso un Principio „interno": la dinamica in cui si
articolano sostanza e relazione si svolge „nel fondo" delbanima umana,
dove awiene la generazione del Figlio: c'è un Verbo pronunciato „fuori", e

questo è l'uomo e tutte le creature („ein vürbräht wort, daz ist der engel
und der mensche und alle crêatûren"78); c'è ancora un altro Verbo, che non
è mai pronunciato, permane in sé stesso e non esce („daz dâ ist unvürbräht
und unbedâht"79), e questo è la sostanza in cui si originano costantemente

72 ECKHARDUS: Pred. 9 (Q), DW 1,149,9.
73 ECKHARDUS: Pred. 9 (Q), DW 1,149,6.
74 ECKHARDUS: Pred. 9 (Q), DW I, 149,7.
75 ECKHARDUS: Pred. 9 (Q), DW I, 143,1.
76 Cf. FLASCH, Kurt: Predigt 9 ,Quasi Stella matutina', 12-13 f., forthcoming.
77 Cf. ECKHARDUS: In Exod. n. 64, LW II, 68,10: „relatio non dicit aliquod esse nec inesse,

sed id quod est ex altero et ad alterum"; In Eccli. n. 4, LW II, 233,1: „Relationi autem suum esse
est non suum esse; sibi esse est non sibi, sed alterius, ad alterum et alteri esse".

78 ECKHARDUS: Pred. 9 (Q), DW 1,157,1.

79 ECKHARDUS: Pred. 9 (Q), DW I, 157,5.



474 Chiara Paladini

il Padre, che pronuncia il Figlio, e il Figlio pronunciato („ez ist iemermê in
einem enpfâhenne in dem vater, der ez sprichet"). La sostanza di Dio
(l'Intelletto) opera infatti all'interno („Vernünfticheit ist allez inwert wür-
kende"8°), ed è Ii che l'uomo deve volgersi per essere come („quasi") un av-
verbio accanto al Verbo e operare una sola opera con Dio, in quella stessa
beatitudine in cui Dio è beato (,,Dâ sol diu sêle sin ein biwort und mit gote
würken ein werk, in dem inswebenden bekantnisse ze nemenne ir
saelicheit in dem selben, dâ got saelic ist"81).

Questa relazione di filiazione da un Principio altro che tuttavia resta
come fondamento ontologico nella creatura viene rappresentata nella pre-
dica attraverso la metafora dell'immagine82 „in cui coincidono sostanza e

relazione" („substancie [...] und relatio [...] sie hânt ein glich bilde in gote"):
l'immagine è a tutti gli effetti nell'uomo („Daz bilde ist in mir, von mir, zu
mir"8?); non solo: essa è più propriamente nell'uomo che nello specchio,84
perché lo specchio è come l'Intelletto (la sostanza divina), „weder diz noch
daz";8? sostanza e relazione sono coevi come esemplare e immagine nello
specchio, owero senza alcuna precedenza temporale dell'uno rispetto
all'altro; ma se lo specchio cadesse, l'immagine sparirebbe nel nulla, „so ver-
gienge daz bilde".86

In secondo luogo Eckhart si serve della metafora del pianeta Venere:
questo ha diversi nomi: quando, all'alba, precede il sole, è la Stella del mat-
tino; quando lo segue, dopo il tramonto, è la Stella della sera; ma, indipen-
dentemente dalla sua collocazione nello spazio (sopra o sotto il sole) e nel

tempo (all'alba o alla sera), il punto cui si riferisce resta sempre il sole. La
relazione della Stella al sole è esplicativa della relazione dell'uomo a Dio:
egli è come („quasi") una Stella, soggetto aile condizioni spazio-temporali
dell'essere, e tuttavia in costante relazione di essenziale dipendenza da Dio.

Entrambe le metafore intendono chiarire la dialettica dell'inclusione
sostanza-relazione, che non resta una formula teologica, ma diventa
piuttosto esplicativa della generazione del Figlio nell'anima umana; e dà

luogo, cosi, ad una sovrapposizione dei piani creato-increato che si rivela,
in ultimo, interna alla creatura. La dimensione atemporale e increata è in-

80 ECKHARDUS: Pred. 9 (Q), DW 1,157,8.
81 ECKHARDUS: Pred. 9 (Q), DW I, 158,5.
82 Sulla dottrina dell'immagine cf. FLASCH, Kurt: Procedere ut imago. Das Hervorgehen des

Intellekts aus seinem göttlichen Grund bei Meister Dietrich, Meister Eckhart und Berthold von
Moosburg, in: RUH, Kurt (Hg.): Abendländische Mystik im Mittelalter. Symposion Kloster Engelberg

1984 Germanistische Symposien 8). Stuttgart: Metzler 1986; STURLESE, Loris: Eckhart,
Tauler, Suso. Firenze: Le lettere 2010, 52.

83 ECKHARDUS: Pred. 9 (Q), DW I, 154,3.
84 ECKHARDUS: Pred. 9 (Q), DW I, 154,1: „Man vrâget, wâ daz wesen des bildes aller eigen-

lîchest si: in dem Spiegel oder in dem, von dem ez ûzgât? Ez ist eigenlîcher in dem, von dem ez

ûzgât".
85 Né questo né quello; ECKHARDUS: Pred. 9 (Q), DW 1,146,2.
86 ECKHARDUS: Pred. 9 (Q), DW 1,154,5.



La dottrina della relazione di Meister Eckhart 475

fatti costantemente présente all'essere creato nel tempo, nella misura in
cui ne giace a fondamento: la generazione del Verbo nell'uomo non è un
evento a partire da cui il Figlio è stato generato, perché il Padre si genera
costantemente nel Figlio e dimora con lui: „ez ist iemermê in einem en-
pfâhnenne in dem vater, der ez sprichet, und inneblîbende".87 Questa
generazione si svolge su un piano che non è quello creaturale, perché il tempo

e lo spazio, le coordinate che identificano le condizioni mutevoli degli
enti, non giocano in questa dinamica alcun ruolo: la sostanza di Dio sussis-
te eternamente corne un istante („nû"88), separata dal tempo e ugualmente
vicino al giorno di oggi corne a quello di ieri („ist als nâhe disem nû als der
tac, der gester was"89); ma questa natura divina si trova come una scintilla
(„vünkelin"90) anche nell'uomo, e precisamente nella sua „parte più alta",
l'intelletto: attraverso questo nesso di congiunzione mai interrotto ma di
cui l'uomo, immerso nella transitorietà del suo essere creaturale, non è più
consapevole, l'anima opera anch'essa al di sopra del tempo e dell'essere e

segue Dio („mit dirre kraft würket diu sêle in unwesene und volget gote"91).
Questa considerazione dell'uomo e della sua immediata dipendenza da

Dio è carica d'implicazioni sulla teoria della conoscenza; che si trova es-
pressa, anche questa, nei termini della relazione di filiazione e della dottrina

dell'immagine.

4. LE MODALITÀ DEL PROCESSO DI CONOSCENZA

L'esposizione del versetto „Quem misit deus, verba dei loquitur; non enim
ad mensuram dat deus spiritum" nel commento al vangelo di Giovanni ci
consente di rilevare da vicino le caratteristiche del processo di conoscenza:
1) essa „procédé" dall'oggetto (vedremo a breve in che senso si tratti di una
processione); 2) si conclude in un'unità assoluta tra il soggetto conoscente e

l'oggetto conosciuto nell'essenza intellettuale. Qui Eckhart propone l'esem-
pio della vista di una mêla rossa:

„pomum dulce et rubicondum gignit, mittit et immittit speciem suam in visu,
in quantum rubeum est et se toto quidquid sui rubeum est; et in illo, utpote
filio et prole, loquitur, prodit et docet omne quod sui est et nihil aliud, et
species ilia missa a colorato loquitur verba colorati et haec omnia et nulla alia
et nullius alterius, secundum illud infra decimo quinto: 'omnia quaecumque
audivi a pâtre meo, nota feci vobis' [...]. Sic ergo species missa a rubeo ipsi ocu-
lo sive visui docet et in se repraesentat omnia quae sunt rubei se parientis et
non aliud in natura a rubeo; si enim esset aliud in natura a rubeo, non con-

87 ECKHARDUS: Pred. 9 (Q), DW 1,157,7.
88 ECKHARDUS: Pred. 9 (Q), DW 1,143,8.
89 ECKHARDUS: Pred. 9 (Q), DW 1,144,2.
90 ECKHARDUS: Pred. 9 (Q), DW I, 151,2.
91 ECKHARDUS: Pred. 9 (Q), DW I, 151,11.



476 Chiara Paladini

duceret ad cognitionem rubei, sed potius abduceret ab eius cognitione. Est

ergo idem in natura, differens in modo essendi: hinc genita, illinc gignens".92

Una mêla rossa genera la sua specie nella vista di chi la osservi e vi s'imprime

con tutte le sue propriété. QueH'immagine riflessa, che è filius et prole,
manifesta le propriété dell'oggetto (l'esemplare) che essa rappresenta,
owero rende noto ciö in virtù di cui la mêla è rossa, e cioè il colore rosso.
Per questo l'immagine délia mêla e il suo esemplare sono identici nell'essen-
za e diversi solo quanto al modo di essere: li generante, qui generata.

E questo è vero tanto quanto è vero che il Figlio è identico al Padre:
l'unité di Padre, Figlio e Spirito Santo in una sola essenza è rappresentativa
dell'unité in cui si realizza il circolo délia conoscenza umana, in cui: il
Padre corrisponde all'ente, da cui si costituisce la conoscenza; il Figlio al

vero, ch'è l'immagine generata di conoscenza; e lo Spirito Santo corrisponde
al buono, la propriété unitiva del fine, che muove la volonté alla

conoscenza.93

Ma ad Eckhart non intéressa riproporre la tradizionale analogia tra la

Trinité e le funzioni dell'anima, che la Scolastica aveva ereditato da Agosti-
no; e ancor meno intende con „unum", „verum" e „bonum" quelle propriété
trascendentali dell'ente, che appartengono per essenza aH'ipsum esse sub-
sistens e competono poi, per partecipazione, anche agli enti. Per questo
sceglie di staccarsi dall'interpretazione corrente e di assegnare all'unum94
quella posizione che tradizionalmente era assegnata all'ens, owero la posi-
zione corrispettiva dell'essenza divina; e all'ens quella corrispettiva del
Padre, tradizionalmente assegnata all'unum,95 ottenendo cosi questo risultato:
unum, verum, bonum non sono più propriété dell'ente; piuttosto, ens,
verum, bonum sono modalité délia stessa essenza, che si manifesta ad un

92 ECKHARDUS: In Ioh. n. 367, LW III, 311,8.

93 ECKHARDUS: In Ioh. n. 360, LW III, 304,14: „indivisa sunt opera horum trium in creaturis,
quarum sunt unum principium. Propter quod in creaturis ens respondens patri, verum respon-
dens filio, bonum reapondens appropriate spiritui sancto convertuntur et unum sunt, distincta
sola ratione, sicut pater et filius et Spiritus sanctus sunt unum, distincta sola relatione".

94 Sul concetto di unum in Eckhart cf.: BEIERWALTES, Werner: Proclo. 1 fondamenti délia sua
metafisica Metafisica del platonismo nel suo sviluppo storico e nella filosofia patristica 5).
Milano: Vita e pensiero 1988, 426-428; DE Libera, Alain: Uno, unione e unità in Meister Eckhart:
dall'uno trascendentale all'Uno trascendente, in: MELCHIORRE, Virgilio (a cura di): L'Uno e i

molti Metafisica e storia délia metafisica 8). Milano: Vita e Pensiero 1990, 249-282; GORIS,

Wouter: Einheit als Prinzip und Ziel. Versuch über die Einheitsmetaphysik des Opus Tripartitum
Meister Eckharts Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 59). Brill: Leiden

1997.
95 In modo diverso si esprimeva Tommaso, il quale stabil! la corrispondenza di ens con

l'essenza comune alle tre Persone e dell'unum con la persona del Padre, cf.: THOMAS DE

Aquino: De ver., 1, 1 arg. 5: „Sed in Deo ista quatuor, ens, unum, verum et bonum, hoc modo
appropriantur: ut ens ad essentiam pertineat, unum ad personam patris, verum ad personam
filii, bonum ad personam spiritus sancti". L'essenza divina è infatti per Tommaso Tessere

conchiuso di Dio, cui spettano per conseguenza le proprietà di unità, verità e bontà. Non cosi

per Eckhart.



La dottrina della relazione di Meister Eckhart 477

tempo nell'ente e nell'immagine di conoscenza. In questo modo Eckhart
stabilisce che l'unità non è affatto una propriété dell'ente extra animam,
ma del processo conoscitivo; il quale si costituisce, si, dall'ente, ma si rea-
lizza solo nella „generazione" della specie nell'intelletto, il verum, che si

personifica nel Figlio:

„indivisa sunt opera horum trium in creaturis, quarum sunt unum princi-
pium. Propter quod in creaturis ens respondens patri, verum respondens fi-
lio, bonum respondens spiritui sancto convertuntur et unum sunt, distincta
sola ratione, sicut pater et filius et spiritus sanctus sunt unum, distincta sola
relatione. Et hoc fortassis est ratio quod li unum, quod similiter cum ente, vero
et bono convertitur, non sic ad personam aliquam appropriate respicit, sed

continet unitatem [...]. Nec obstat quod ab Augustino unitas patri appropriate
ratione quidem prioritatis sive fontalis diffusionis et originis, quia has

rationes positivas, scilicet prioritatis et huiusmodi, non significat li unum".'6

„Unum" traduce l'unità d'essenza delle tre Persone, non l'unità di un unico
termine; e racchiude, cosi, l'unità che caratterizza il processo intellettivo,
quello trinitario che coinvolge Padre, Figlio e Spirito Santo non meno di
quello delle creature, che procédé dall'ens per realizzarsi nell'identità
d'essenza di ogni immagine o specie di conoscenza con il suo esemplare. Corne
le tre Persone si distinguono per mezzo della relazione ma s'identificano
perfettamente nell'essenza, cosi ens, verum e bonum sono distinti solo logi-
camente, secundum rationem, e non al modo in cui si distinguono le cose,
secundum rem; il carattere di convertibilità di unum con gli altri trascen-
dentali esprime dunque la riducibilità dell'immagine di conoscenza e del
suo esemplare ad un'unica essenza, che si trova solo diversamente espressa
in ens, verum e bonum, ma rimane sempre una, sia che riposi celata
nell'oggetto di conoscenza sia che si generi nell'intelletto del conoscente.97

Si tratta di un processo riflessivo, in cui si realizza il „rispecchiamento"
di quelle idee originarie che stanno a fondamento degli enti. Nell'esposi-
zione del versetto „Deum nemo vidit unquam; unigenitus, qui est in sinu
patris, ipse enarravit" Eckhart afferma infatti che i principi dell'essere e del
conoscere sono gli stessi („eadem sunt principia essendi et cognoscen-

96 ECKHARDUS: In loh. n. 360, LW III, 305,1.
97 ECKHARDUS: In Ioh. n. 360, LW III, 305,7: „Aut propter hoc li unum personam dicitur non

respicere, quia nuliam rationem positive addit super ens, quomodo verum et bonum addunt
super ens rationes positivas". Questa tesi eckhartiana ricorda un'idea di Alberto Magno, cf.
ALBERTUS Magnus: Super Dionysium De divinis nominibus, c. 4 n. 5, 7. Ed. Simon, Paulus
Alberti Magni Opera Omnia XXXVII, 1). Aschendorff: Monasterii Westfalorum 1972, 116,7:

„Bonum non addit rem aliquam supra ens, unde bonitas rei est essentia sua, et huiusmodi sunt
Veritas et unitas, sed addunt tantum modum significandi, unde bonitas est essentia sub alia
ratione significata. Est autem duplex modus: unus qui fundatur super negationem, et hic non
ponit aliquid in re, sed tantum in ratione; est enim negatio rationis [...] et hunc modum addit
unum supra ens [...] Quidam autem modus est fundatus super affirmationem [...] Et modum
fundatum super tales relationes addit verum et bonum supra ens".



478 Chiara Paladini

di"98). Le rationes" di tutte le cose sono precontenute nel Principio, che è

puro Intelletto; ora, quelle Stesse rationes sono l'origine della conoscenza
dell'uomo:100 „in patre, utpote principio quod est intellectus, sunt rerum
rationes, quae cognitionem respiciunt ex sui proprietate";101 per questa ragione
ogni cosa è conosciuta esattamente nei suoi principi originari („omnis res in
suis principiis originalibus cognoscitur"102).

Cosi, mentre la generazione naturale procédé dall'uno nei molti („ab uno
in plura et ad extra"I03), dispiegando la sua unità nella varietà dell'essere, ed
è tanto più perfetta quanto più si diffonde e si estende nel molteplice, la
generazione di conoscenza che si origina nell'uomo segue il moto inverso,
e procédé dall'esterno verso l'interno („ab extra ad intus"), dalle cose verso
l'anima („est enim motus ad animam"); ed è tanto più perfetta quanto più
la ratio appresa è indivisa e povera di determinazioni particolari, quanto
più si awicina all'unità („tanto plus universales habet species et pauciores,
minus scilicet divisas").

L'immagine di conoscenza non è diversa dalla ratio che si trova
nell'oggetto che rappresenta: se lo fosse, mai lo si potrebbe conoscere
attraverso di lei; e tuttavia nemmeno l'immagine è indivisa dall'ente di cui
è immagine: se questi fossero la stessa cosa, l'immagine non sarebbe d'alcun
aiuto per la conoscenza; è necessario allora che esemplare e immagine sia-
no unum, e non unus esse:

„si species sive imago, qua res videtur et cognoscitur, esset aliud a re ipsa,
nunquam per ipsam nec in ipsa res ilia nosceretur. Rursus si species vel imago

esset omnino indistincta a re, frustra esset imago ad cognitionem. Oportet
ergo et unum esse et non unus esse: unum, ut per ipsam cognoscatur, non
unus, ne frustra et inutilis ad cognitionem". 104

La declinazione neutra significa che l'unità non ha qui alcuna accezione
cosale e che, pertanto, se pure esemplare e immagine non sono la stessa

cosa, neppure si oppongono al modo in cui si oppongono gli enti tra di lo-
ro; essi piuttosto si includono vicendevolmente, nella misura in cui
l'immagine di conoscenza dice fuori tutto bessere „nascosto dentro" l'esem-
plare, proprio come il Figlio dice la parola del Padre: in sé, il Figlio (l'im-

98 ECKHARDUS: In loh. n. 189, LW III, 158,11.

99 Sulle rationes increatae cf. LOSSKY, Vladimir: Théologie négative et connaissance de Dieu
chez Maître Eckhart, 120-249.

100 Cf. ECKHARDUS: In Joh. n. 540, LW III, 471,6: „tota plenitudo entis dividitur in ens reale
extra animam, quod pertinet ad factionem et creationem, item in ens in anima sive ab anima,
quod pertinet ad doctrina et cognitionem. Causa autem prima et principium omnium esse

ipsum: ab ipso utique descendit et procedit tarn esse reale extra animam, quod respicit creationem

et creaturam, quam ens cognitivum in anima, quod respicit creatorem et dominum".
101 ECKHARDUS: In Ioh. n. 192, LW III, 161,7.

102 ECKHARDUS: In Ioh. n. 189, LW III, 158,12.

103 ECKHARDUS: In Ioh. n. 193, LW III, 161,12.

104 ECKHARDUS: In Ioh. n. 194, LW III, 162,8.



La dottrina della relazione di Meister Eckhart 479

magine) non possiede niente di diverso e niente di proprio ed è interamen-
te precontenuto nel suo esemplare; egli non manifesta altri che suo Padre
ed anche suo Padre, pertanto, è totalmente contenuto in Lui, come l'esem-
plare si trova totalmente nella sua immagine riflessa.105

La relazione di conoscenza è pertanto una relazione univoca: il Figlio,
l'immagine di conoscenza, è unigenito, distinto dal suo esemplare corne il
generato dal generante, ma portatore della stessa essenza di suo Padre; per
questo il Padre (l'esemplare) è conosciuto attraverso di lui: in quanto simi-
litudo, il Figlio rende noto il Padre e non è nient'altro che il riferimento a

lui:

„Et hoc est quod hie dicitur: unigenitus, unum scilicet, sed genitus, et ideo non
unus, qui est in sinu patris, ipse enarravit. Hinc est quod simile simili cognosci-
tur; similitudo enim est unum in duobus".106

La dinamica della conoscenza si rivela essere, insomma, non tanto un pro-
cesso astrattivo, quanto una processione „ab extra ad intus";107 ü cui risul-
tato non è un ente intellettuale che sta di fronte ad uno di natura, ma una
riflessione diretta e immediata della prima intellezione fondativa, nella mi-
sura in cui la ratio che sta a fondamento dell'oggetto e la ratio appresa dal

soggetto coincidono essenzialmente, sono uno nell'essenza. La possibilité
di una tale unità risiede nella natura assolutamente indeterminata dell'In-
telletto, in grado per sua natura di ricevere immediatamente tutte le forme
che giacciono a fondamento delle cose e di conoscerle cosi nei loro princi-
pi originari.108 L'immagine, in cui l'oggetto è conosciuto, è infatti nient'altro

che il riferimento al suo esemplare, cioè al principio divino, che, se pure
immerso nella materia buia degli enti, resta immutato nella sua natura e mai
commisto con l'ente.

CONCLUSIONE. PATERNITÀ E FILIAZIONE: FORMULA GNOSEOLOGICA E TEOLOGI-
CA DELL'INCLUSIONE

Rupert J. Mayer ha ragione quando afferma che la differenza tra la dottrina
della relazione di Eckhart e quella di Teodorico consiste nel fatto che „Dietrich

konstituiert das Wesen der Beziehungen vom Subiectum Relationis

105 Cf. ECKHARDUS: In loh. n. 24, LW III, 19,13: „ex dictis patet quod imago est in suo
exemplari. Nam ibi aeeipit totum suum esse. Et e converso exemplar, in quantum exemplar est,
in sua imagine est, eo quod imago in se habeat totum esse illius, loh. 14: ego in pater, ,et pater
in me est'".

106 ECKHARDUS: In loh. n. 194, LW III, 163,2.
107 ECKHARDUS: In loh. n. 193, LW III, 162,1.
108 ECKHARDUS: In loh. n. 40, LW III, 34,1; n. 192, LW III, 161,6; n. 189, LW III, 158,10: "omnis

res in suis prineipiis originalibus cognoscitur. Sicut ergo filius et omne genitum per prius est in
suo principio, seic et cognoscit primo per prius se ipsum et omne quod noscit iustus in ipsa
iustitia".



480 Chiara Paladini

aus, Eckhart vom Terminus";109 e che, invece, Eckhart e Tommaso d'Aqui-
no concordano su un punto fondamentale, vale a dire sul fatto che „das
Fundamentum in Re sich dabei materialiter gegenüber der Beziehung
verhält".110 Qui risiede il punto di maggiore vicinanza di Eckhart nei confronti
della dottrina di Tommaso e delle correnti réaliste del XIII secolo: la rela-
zione conoscitiva si muove dall'oggetto verso il soggetto, e non viceversa.
Ma questo è anche l'unico: l'obiettività della conoscenza non è più garan-
tita dalla corrispondenza tra gli enti reali, extra animam, e la loro riprodu-
zione nella mente dell'uomo, ma piuttosto dalla coincidenza essenziale di
oggetto e soggetto in cui culmina il processo di conoscenza, a cui solo (e

non all'ente) spetta la propriété della realtà: essi costituiscono (proprio come

Padre e Figlio) un'unità nell'essenza, nella misura in cui il concetto ap-
preso è l'immagine di quella ratio originaria insita in ogni ente; percio ogni
cosa viene conosciuta non come una copia né attraverso un'operazione di
astrazione, ma immediatamente „per sua principia et in suis principiis".111

La provenienza della conoscenza ab altero è quindi esplicativa, più che
della riproduzione nel pensiero della realtà cosale, di una derivazione che si

configura ad un tempo come vera e propria processione e come dipendenza
incondizionata dall'origine: dell'intelletto, assolutamente indeterminato,
dall'esemplare di conoscenza e, in ultimo, dell'essere dell'uomo da Dio.

A differenza di Teodorico,112 che aveva enfatizzato l'autonomia
dell'intelletto (agente) al punto da renderlo capace di intervenire persino nella
determinazione delle realtà di prima intenzione, Eckhart ha insistito, effet -

tivamente, sulla sua immediata ricettività; questa era volta, perè, non tan-
to a prendere atto della realtà cosale e riprodurla nel pensiero, quanto a ri-
conoscere immediatamente quei principi intellettuali che stanno a fonda-
mento di tutte le cose, che sono, in ultimo, principi divini; qui, in questa
natura propria di ogni essere intellettuale, si fonda per Eckhart la possibilité

umana di pervenire alla verità della conoscenza, e non nella corrispondenza

tra un mondo reale ed uno pensato, in una adaequatio rei et intellec-
tus; per fare questo, l'uomo non ha bisogno del contributo della grazia
divina né di alcun lume sovrannaturale infuso. In questo quadro, i concetti
di intellectus possibilis e intellectus agens si rivelano per cosi dire superati;
al loro posto si trova quella dinamica relazionale „dell'inclusione", in cui

109 MAYER, Rupert J.: Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis oder: Wie kann Gottes
Vernehmen das fundamentum seines Seins sein?, 450.

110 MAYER, Rupert J.: Meister Eckharts erste Quaestio Parisiensis oder: Wie kann Gottes
Vernehmen das fundamentum seines Seins sein?, 447.

111 ECKHARDUS: In loh. n. 20, LW III, 17,4.
112 A proposito della teoria dell'intelletto di Teodorico di Freiberg cf. FLASCH, Kurt:

Einleitung, in: DIETRICH VON FREIBERG: Opera Omnia CPTMA II, 1). Veröff. unter der Leitung
von Kurt Flasch. Hamburg: Meiner 1977, IX-XXVI; MOJSISCH, Burkhard: Die Theorie des

Intellekts bei Dietrich von Freiberg, in: DIETRICH VON FREIBERG: Opera omnia CPTMA. Beiheft
I). Hamburg: Meiner 1977.



La dottrina della relazione di Meister Eckhart 481

l'immagine di conoscenza svela fuori l'esemplare che è contenuto dentro
(nell'oggetto di conoscenza), proprio come il Figlio è l'espressione del
Padre e dice nient'altro che la sua parola.

Si tratta, infatti, di una formula che descrive ad un tempo le modalità
della conoscenza e quelle della relazione di Dio con l'uomo, perché nel
„fondo" dell'anima umana, l'Intelletto, il Padre genera costantemente suo
Figlio in identité di essenza. È, questa, una generazione eccezionale, che si

differenzia dalla produzione degli enti naturalis perché si origina diretta-
mente nella sostanza divina „ex suis et in suis principiis"U4 e non awiene
nel tempo, ma in una dimensione divina; ma non conduce ad una Persona,

per cosi dire, „autonoma": l'essere del Figlio è l'essere della relazione, un
essere „alterius, ad alterum et alteri",115 un puro riferimento al Padre.

La distinzione tra Padre e Figlio, marcata dalla relazione, segna per
Eckhart non tanto un'opposizione tra due realtà relate e a sé stanti, quanto
piuttosto la loro origine comune, la sostanza divina, che permane a fonda-
mento del Figlio generato nell'uomo indipendentemente dalla sua colloca-
zione nello spazio e nel tempo: se pure immerso nelle condizioni transito-
rie dell'essere creaturale, la tensione d'origine che lega l'uomo a Dio resta
invariata.

Il risultato di questa dinamica generativa dell'inclusione è quindi una
sovrapposizione dei piani creato-increato: essa awiene al di fuori del tempo,

ma resta costantemente a fondamento dell'essere. Padre e Figlio, esem-
plare e immagine, si articolano in una dialettica interna alla creatura, in
cui l'estraneité e la differenza dell'uomo da Dio diventano, in ultimo, l'es-
traneità e differenza dell'uomo dal fondamento del suo proprio essere. Per

questo il teorema eckhartiano del distacco, la Abgeschiedenheit proposta
da Eckhart all'uomo che volesse pervenire alla conoscenza del suo vero
fondamento, non prevedeva solo un distacco dalle propriété esteriori, ma
da tutto il suo essere creaturale; per riconoscere che l'uomo, in ultimo, non
si appartiene: il suo essere è quello della relazione, non un essere suo proprio

(„suum esse est non suum esse") né un essere per se stesso („sibi esse

est non sibi"116), ma un essere ab altero; owero da Dio.

u3 Se quelli procedono in una ratio determinata, l'Intelletto è pura apertura; se quelli sono
in relazione di analogia, questa è una generazione di univocità. Su questo cf. MOJSISCH,

Burkhard: Analogie, Univozität und Einheit, 71.

"4 ECKHARDUS: In Eccli. n. 9, LW II, 237,9.
u5 ECKHARDUS: In Eccli. n. 4, LW II, 233,1.
116 ECKHARDUS: In Eccli. n. 4, LW II, 233,2.



482 Chiara Paladini

Riassunto
Obiettivo dello studio è l'indagine delta teoria della relazione di Meister
Eckhart. Si tratta di una dottrina che coinvolge tutti i piani della sua
filosofia: gnoseologico, teologico, ontologico. Le sue caratteristiche generali
(riguardanti lo status ontologico della relazione e dei relativi, la natura del
fundamentum relationis e l'origine ab altero, propria della relazione) sem-
brano delineare una posizione realista, in opposizione al Nominalismo.
Tuttavia, quando egli applica la teoria a problemi particolari, risulta evidente

che la sua posizione non puà essere definita semplicemente come realista.
Nella prospettiva di Eckhart, l'obiettività della conoscenza non è garantita
dalla corrispondenza tra le realtà extra-mentali e la loro riproduzione nella
mente, ma dalla coincidenza di soggetto e oggetto di conoscenza. Questa
stessa relazione dinamica (una sorta di inclusione) sussiste tra il Padre e il
Figlio e tra Dio e le creature: il Figlio è l'immagine del Padre, che resta
„all'interno" del Figlio, come la creatura è l'immagine di Dio, che resta ilfon-
damento ontologico „interno" alia creatura.

Abstract
The study is aimed at clarifying Meister Eckhart's theory of relations, which
involves all fields of his philosophy: epistemological, theological, ontologi-
cal. Its general features (concerning the ontological status of relations and
relatives, the nature of the fundamentum relationis, and the origin ab altero

proper to the relation) seem to denote a realist position, in opposition to
Nominalism. Yet, when he applies the theory to particular problems, it is

evident that his position cannot be simply qualified as a realist one. In
Eckhart's view, the objectivity of knowledge is not guaranteed by the correspondence

between extra-mental entities and their images in the mind, but by the
close relationship between the subject and the object of knowledge. This

same dynamic relationship (a sort of inclusion) holds between the Father
and the Son and between God and the creatures: the Son is the image of the
Father, who is inside him, as the creature is the image of God, who is the
inner ontological foundation of the creature.


	Esse alterius, ad alterum et alteri : la dottrina della relazione di Meister Eckhart

