Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 2

Artikel: Falsches Mitleid und Gottes "Grausamkeit"
Autor: Wolf, Jean-Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760718

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-CLAUDE WOLF

Falsches Mitleid und Gottes ,,Grausamkeit™

1. EINIGE BEISPIELE VON FALSCHEM MITLEID

Inwiefern kann Mitleid tberhaupt falsch sein? Hier zundachst einige
Beispielez, ohne Anspruch auf Vollstandigkeit.

1. Wahnhaftes Mitleid bezieht sich z.B. auf fiktive Personen. Ein Parade-
beispiel aus der Literatur ist Don Quijote, der sich einer ungerecht behan-
delten Marionettenfigur erbarmt und in einer Mischung von gerechtem
Zorn und Mitleid mit dem Opfer auf die Marionetten-Tater einschlagt.3
Don Quijotes Abenteuer entspringen dem Wahn eines an der Lektiire von
Ritterromanen tberhitzten Gehirns. Das gute Herz und der Gerechtig-
keitssinn von Don Quijote stehen aufder Frage, aber in Verbindung mit sei-
nem Wahn, als fahrender Ritter irgendwelche Menschen in Not retten zu
missen, die de facto nicht in Not sind, wird der Roman von Cervantes zu
einem Epos des wahnhaften und lacherlichen Mitleids.

2. Selbstmitleid ist kein typisches Mit-Leid, sondern selbstbezogene
Wehleidigkeit, Larmoyanz oder Bedauern. Das Selbstverhaltnis ist keine
auf andere oder auf Gemeinschaft ausgerichtete Beziehung. Tranen des
Selbstmitleids mogen ,reinigend” sein, gleichwohl sind sie ,egoistisch® und
fihren nicht zu moralischen Handlungen.

3. Unreines Mitleid ist gemischt mit Neugier, Egoismus u.a. Motiven,
z.B. dem ,Helfersyndrom®; in letzterem vermischen sich die Motive des
Mitgefiihls mit Gefithlen und Wiinschen, die Abhdngigkeit des anderen
zur Bestitigung eigener Uberlegenheit oder als ,Lebenssinn fiir mich“ zu
brauchen und zu verlangern.

4. Es gibt leeres Mitleid mit ,Dingen®, die keine Empfindungen, kein
eigenes Wohl und Wehe empfinden, denen es nichts ausmacht, was mit
ihnen geschieht. Wenn es Pflanzen ohne Empfindungen gibt, dann ware
Mitleid mit einer Pflanze (z.B. mit einer Gurke unter dem Kiichenmesser)
leer, unangemessen und in diesem Sinne falsch.

5. Projektives Mitleid mit vermeintlichen Leiden, z.B. Mitleid mit zu-
friedenen Junggesellen, gliicklichen Einzelkindern, frohlichen Narren, ge-

! Fiir Anregungen und Kritik danke ich Florian Hdubi, Mariette Schaeren und Thomas
Schindler.

2 Falsch’ wird hier offensichtlich nicht homonym verwendet. Es kann u.a. heissen: kog-
nitiv oder moralisch falsch, aber auch ,unrein‘ oder ,unverhaltnismassig'.

3 Die Szene findet sich in Teil II, Kapitel 26. CERVANTES SAAVEDRA, Miguel de: Der geist-
volle Hidalgo Don Quijote von der Mancha, hrsg. und neu ubersetzt von Susanne Lange.
Miinchen: Hanser 2008, Band II, 236f.



Falsches Mitleid und Gottes ,Grausamkeit” 423

niigsamen Armen und Hasslichen verfehlt ebenfalls die Realitat. Weil ich
selber nicht gerne allein oder unverheiratet bin, weil ich unter meiner Un-
wissenheit, Armut oder Hasslichkeit leide, glaube ich, dass auch andere
darunter leiden und habe mit ihnen Mitleid. Ein Christ kann projektives
Mitleid haben mit einem gliicklichen Heiden, ein Freiheitsfreund mit ei-
nem gliicklichen Sklaven.

6. Mitleid mit Scheinleiden ist verfiihrt durch unechte oder vorge-
tauschte Leiden. Ich kann falsches Mitleid haben mit einem verstiimmel-
ten Bettler; in Wahrheit sind seine Verstimmelungen nur vorgetduscht,
z.B. durch eine falsche Prothese, oder selber zugefiigt, z.B. um sich dem
Militardienst zu entziehen.

7. Zur Schau gestelltes Mitleid, man denke an ,Krokodilstranen“ oder
offizielle Bekundungen von Mitleid, wird von jenen, die es bekunden,
nicht empfunden. Politiker bekunden bei einem Flugzeugabsturz tiefste
Trauer oder Betroffenheit, aber empfinden sie dabei etwas? Oder benutzen
sie lediglich konventionelle Phrasen? Es ist unechtes Mitleid, eventuell
verbunden mit einer Tauschungsabsicht.

8. Mitleid mit freiwillig gewdhltem Leid, z.B. mit einem Martyrer, tragt
in sich den Keim des Missverstandnisses. Sofern ein Martyrer leidet, kann
ich ihn bemitleiden, aber es besteht die Gefahr einer Verkennung. Er leidet
nicht die Leiden des Schicksals, die alle Menschen leiden, sondern die Lei-
den am Wort Gottes4, die Leiden der ungliicklichen Liebe, wie Christus
selber, der verkannt, zurtickgewiesen, gepeinigt und verurteilt wird. Falsch
ist das Mitleid mit Martyrern, wenn es die spezifischen Leiden der Liebe
zum Ewigen mit anderen Leiden verwechselt. Er leidet an der freiwilligs
gewahlten Nachfolge Christi, also an einer ,Ehrensache®, von der er auch
ablassen konnte.

9. Problematisch ist Mitleid mit verdienten Leiden, z.B. mit jemandem,
der eine verdiente Strafe erleidet. Sofern es gerechte, weil verdiente Stra-
fen gibt (was hier nicht weiter untersucht, sondern nur vorausgesetzt
wird), ware Erbarmen oder Mitleid nicht oder nur teilweise angemessen.
Falsch oder ,blind“ wird solches Mitleid, wenn es unvermeidbare Leiden,

4 Vgl. KIERKEGAARD, Seren: Einiibung im Christentum und anderes. Unter Mitwirkung der
Kopenhagener Kierkegaard-Gesellschaft. Hrsg. und eingeleitet von Walter Rest, Kommentar
von Niels Thulstrup. Kéln: Jakob Hegner 1951, 169. Seitenangaben im Folgenden nach dieser
Ausgabe. Die iltere Ubersetzung von Emanuel Hirsch ist in Eugen Diederichs Verlag er-
schienen und wieder aufgelegt worden, im Rahmen der Gesammelten Werke, 26. Abteilung,
Diisseldorf 1962.

5 Die Freiwilligkeit (oder der Grad derselben) ist umstritten. Sie wird hier nur betont,
um ,gewohnliche Leiden von jenen Leiden abzugrenzen, die untrennbar mit einem be-
stimmten Projekt verbunden sind, wie etwa die Leiden und Entbehrungen von Bergsteigern.
Man konnte diese Leiden vermeiden, indem man das Bergsteigen ldsst. Wenn Luther alle
Freiwilligkeit bestreitet, dann vor allem deshalb, um die Leiden des Glaubens nicht in die
Ndhe eines Verdienstdenkens zu riicken, so als wiirden sich Martyrer mit ihren Leiden den
Himmel verdienen.



424 Jean-Claude Wolf

die das Leben mit sich bringt, mit solchen Leiden verwechselt, welche sich
der Tater durch seine vermeidbare strafbare Handlung selber zugezogen
hat. Falsch ist hier weniger das Gefiihl des Mitleids mit der Misere von Ge-
fangenen als vielmehr die aus Mitleid motivierte vorschnelle und unvor-
sichtige Befreiungshandlung. Das gilt auch fiir den nachfolgenden Fall.

10. Es gibt ein unkluges und gefdhrliches Mitleid. Don Quijote befreit
Galeerensklaven, von denen er danach verpriigelt wird.6 Das gefdhrliche
Mitleid mit Gewalttatern oder wilden Tieren vernachldssigt den Gesichts-
punkt der Pravention kiinftiger Leiden bzw. die ,stindhafte Bosheit®, wie
sie im Text von Cervantes vorausgesetzt wird. Das Mitleid mit dem grausa-
men Schicksal der Galeerensklaven ist berechtigt; der Anblick der Gale-
erensklaven von Toulon hat den Mitleidsethiker Arthur Schopenhauer?
nachhaltig erschiittert. Falsch oder gefahrlich ist weniger das empfundene
Mitgefiihl als vielmehr die ,Heldentat® Don Quijotes. Menschen werden
gefdhrdet durch die Entlassungen von Straftitern, deren Riickfalligkeit
unterschatzt wurde.

1. Herablassendes Mitleid impliziert eine Geringschatzung der Misere
und der misérables. Dieses Mitleid ist falsch, weil es die Forderung der
Achtung verdrangt. Der moralische Faktor des Mitleids wird verabsolutiert
(gegeniiber anderen moralischen Faktoren), oder das Mitleid wird zur
Krankung oder Schadigung der anderen Person pervertiert.

12. Paternalistisches Mitleid ignoriert die Freiheit, um dem Wohl zu
dienen. Dieses Mitleid ist falsch, sofern es das Recht auf die eigene Ent-
scheidung oder die Privatsphdre missachtet. Der moralische Faktor des Mit-
leids wird auf Kosten der moralischen Faktoren der Achtung vor Selbstbe-
stimmung und Privatsphare verabsolutiert.

13. Folgenlose, tatenlose Rithrung ist moralisch falsch, wenn sie mora-
lisch richtiges Handeln verhindert oder erschwert. ,Hinschmelzende Ge-
fiihle“, wie sie Kant nennt, sind moralisch wertlos, wenn sie nicht zur
praktischen Liebe fiithren.

14. Mitleid mit selbstgewirktem Leid (z.B. der Brandstifter bei der Feuer-
wehr) ist moralisch verkehrt. Hier besteht das Verschulden in der voran-
gehenden vermeidbaren Verursachung von Leiden. Dieses Vergehen lasst
sich nicht durch anschliefSende Akte der Hilfe und Barmherzigkeit adeln
oder rechtfertigen. Es ist moralisch verwerflich, Schaden zu stiften oder
zuzulassen, mit der Absicht, sich danach als Wohltdater oder Retter zu
profilieren.

6 Vgl. Teil 3, Kapitel 22ff. des Don Quijote, Anm. 4, Band I, 196ff.

7 ,Dann riickte das Bagno in Toulon mit seinen 6ooo Galeerensklaven ein Stiick Dante-
scher Holle auf Erden vor Augen.“ In: HUBSCHER, Arthur: Denker gegen den Strom. Schopen-
hauer: Gestern - heute — morgen, 2. Auflage. Bonn: Bouvier Verlag Herbert Grundmann 1982,
11.



Falsches Mitleid und Gottes ,Grausamkeit” 425

15. Mitleid ist auch unrein, wenn es ist mit Grausamkeit und morbider
Faszination (,Grausamkeitswollust“) gemischt. Neben der generellen Kri-
tik des gemischten Mitleids tritt hier hinzu, dass die Fokussierung auf Leid
und Leiden (im Unterschied zur Mitfreude) moralisch problematisch ist.
Mitfreude ist, auch wenn sie nicht zu konkreten Taten fiithrt, moralisch
wertvoll, sofern sie Abwesenheit oder Uberwindung von Neid einschlief3t.

16. Partikulares Mitleid mit Bekannten, verbunden mit Gleichgiiltigkeit
gegeniiber Unbekannten ist willkiirlich. Nach David Hume8 miissen wir
die natiirlichen Sympathien fir Freunde, Verwandte und Bekannte durch
die Anwendung von Verstand und Regeln und durch eine unparteiische Be-
trachtungsweise teilweise korrigieren. Unkorrigierte natiirliche Sympathie
ist falsch, weil parteiisch und exklusiv, ,z.B. nepotistisch® oder ,tribalis-
tisch®. Darunter fallt z.B. die Haltung: ,Kein Erbarmen mit Fliichtlingen,
wenn es Muslime sind.“

17. Es gibt Mitleid mit ,Scheinasylanten“ und , Wirtschaftsfliichtlingen®,
die eine echte Notlage nur vortiauschen. Es handelt sich dabei um den be-
reits unter Nummer 6 genannten Typus von falschem Mitleid. Es gibt Mig-
ranten, die eine Notlage vortauschen, um unrechtmaflig in den Genuss der
Privilegien von Asylanten zu gelangen. Sie gelangen durch Liigen und Ma-
nipulationen in den Genuss von (falschem) Mitleid. Dieses Mitleiden hat
man nur, solange man die Liigen und Manipulationen nicht durchschaut.
Auf einen zweiten Blick kann man immer noch Mitleid haben mit Men-
schen, die in einer sehr schwierigen Lage zu Liigen oder gar zu Selbstver-
stimmelung Zuflucht nehmen. Darin liegt ein gewisser Unterschied zum
Mitleid mit Menschen, die nicht leiden und lediglich Leiden vortauschen.

18. Mitleid mit , Arbeitsunwilligen® (,Bettlern, ,Zigeunern®) ist unange-
messen, wenn es zutrifft, dass es Menschen gibt, die nicht gerne arbeiten
und sogar lieber Nachteile in Kauf nehmen, statt zu arbeiten. Wer lieber
faul und , Parasit” als reich ist, verhalt sich ahnlich wie die unter Nummer
8 genannten Personen, die freiwillig auf Annehmlichkeiten verzichten.
Man wird sie jedoch kaum als ,Martyrer der Faulheit“ bezeichnen wollen.
Faulheit wird gewohnlich nicht als Tugend beurteilt. Nicht-arbeiten-
wollen wird als ,unsolidarisch®, ,unkooperativ® wahrgenommen, als Ver-
sto gegen das ,biirgerliche” Tauschprinzip: ,Ohne Arbeit (Anstrengung)
kein Lohn.“ ,Wer nicht arbeiten will, der soll auch nicht essen“ (nach 2
Thess 3,10). ,Arbeitsunwillige“ wollen sich ihren ,Lohn“ durch einen Appell
an Mitleid ,verdienen®. Dieses Verschulden verst6fdt auch gegen ein Ge-
fihl von Fairness, doch es lasst sich nicht immer leicht nachweisen und ist
in dringlichen Fallen fir die moralische Pflicht der Hilfeleistung irrelevant.
Handelt es sich etwa um falsches Mitleid, wenn einem Verhungernden aus

8 Vgl. HUME, David: Eine Untersuchung iiber die Prinzipien der Moral. Ubersetzt und
hrsg. von Gerhard Streminger. Stuttgart: Reclam 1984 (Original englisch 1751).



426 Jean-Claude Wolf

spontanem Mitleid geholfen wird, ohne weiter zu untersuchen, ob er seine
Not selber verschuldet hat?

Eine Gruppierung liefe sich wie folgt vornehmen: Falsche Identifika-
tion: der andere ist nicht ein leidensfahiges Wesen (Fille 1 und 4); einige
(moralische) Qualitdten bzw. Eigenschaften dessen, was Mitleid genannt
wird, sind nicht gegeben (Falle 2, 3, 7, 11, 12, [15], 16); nur vermeintliches,
falschlicherweise angenommenes Leiden (des Anderen) (Fille 5, 6, 8, 14, 15,
17, 18); Mitleid, das zu einem (moralisch) falschen Handeln fiihrt (Falle o,
10, [12], 13).9

2. KIERKEGAARDS KRITIK DES FALSCHEN MITLEIDS

Seren Kierkegaard (1813-1855) gehort eine Stimme in der langen Geschich-
te der Kritik des Mitleids. Er ist jedoch als Denker und Kritiker des Mit-
leids nicht bekannt genug.io Kritik heifst zundchst: Unterscheidung zwi-
schen richtigem und falschem Mitleid. Alles Mitleid kann nicht falsch sein
- das ware eine unzulassige Verallgemeinerung. Mitleid - als Sympathie
und Mitgefiihl, Einfithlungsvermdgen und Motivation zu tatiger Hilfe -
kann als Faktor oder sogar als Fundament der Ethik betrachtet werden.n
Kierkegaard benennt vor allem Formen des falschen Mitleids. Aber er zeich-
net auch eine vollkommene Gestalt des Mitleids aus, namlich das Mitleid,
das darin zum Ausdruck komme, wie Christus sich an unsere Stelle ver-
setzte. Kierkegaard:z behandelt zuerst das unreine Mitleid.

,O, menschliche Teilnahme, wie oft war es doch nur Neugierde und nicht
Teilnahme, wenn du dich in das Geheimnis eines Leidenden wagtest.“3

Hinter diesem Mitleid steckt nicht nur Distanzlosigkeit, sondern auch Riick-
zug: Man mochte sich auf die Leiden des anderen nicht einlassen. Christi
Leiden ist verbunden mit seiner Einladung an alle, in der Liebe zu Gott
nachzufolgen. Kierkegaard sieht das blofd menschliche und unreine Mit-

9 Fir diesen Vorschlag einer Gruppierung danke ich Florian Haubi.

10 Er wird in den folgenden Arbeiten iiberhaupt nicht erwdhnt: ORELLI, Karl von: Die phi-
losophische Auffassung des Mitleids. Eine historisch-kritische Studie. Bonn: A. Marcus & E.
Webers Verlag 1982 [sehr niitzlich, mit historischem und systematischem Teil]; HAMBURGER,
Kate: Das Mitleid. Stuttgart: Klett-Cotta 1985; Vom Nutzen und Nachteil des Mitleids. Eine
Anthologie. Hrsg. von Ulrich Kronauer. Frankfurt a.M.: Keip Verlag 1990; SONTAG, Susan:
Das Leiden anderer betrachten. Miinchen: Carl Hanser Verlag 2003, zum aktuellen Umgang
mit Schreckensbildern.

11 Vgl. HARTMANN, Eduard von: Phdnomenologie des sittlichen Bewusstseins (EA 1879), 4.
Auflage. Hrsg. von Jean-Claude Wolf. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht unipress 2009,
211-231. Als Zeitgenosse und Gegenspieler Nietzsches formuliert Hartmann eine subtile Kri-
tik des Mitleids.

12 Kierkegaard kritisiert das falsche Mitleid an folgenden Stellen: Einiibung im Christen-
tum und anderes, 69f., 116, 122, 176, 307. Er vertritt nicht die Auffassung, dass es kein ange-
messenes oder richtiges Mitleid gebe.

13 Einiibung im Christentum und anderes, 69f.



Falsches Mitleid und Gottes ,Grausamkeit® 427

leid unter dem Aspekt der verweigerten oder abgeschwachten Nachfolge.
Menschliches Mitleid steht unter dem Vorbehalt der ,Selbsterhaltung® und
des Willens, das Mitleid nach eigenen Standards zu begrenzen. Ein bis-
schen helfen, aber nicht zu viel, es darf ja nicht zu viel kosten.

,Denn die Menschen wollen zwar Mitleid und Selbstverleugnung iiben, zwar
nach Weisheit trachten usw.; aber sie mochten selbst den Mafdstab bestim-
men, dass es nur bis zu einem gewissen Grade geschehe. [...] Das wahre gott-
liche Mitleid ist daher unbedingt das Opfer, sobald es sich in der Welt zeigt.
[...] Es ist nun einmal so, dass der Welt viel daran liegt, den Schein des Mit-
leids zu wahren [...].“14

Falsches Mitleid bleibt ahnlich unverbindlich und tatenlos wie blof$e Riih-
rung oder Bewunderung. Es ist der Mensch, der Jesu Leiden und Tod be-
mitleidet, jenen Mitleidigen, fiir den es ergreifend und beklagenswert ist,
dass Jesus, der doch ein armer Kerl und Verlierer war, ,auf so jammerliche
Art aus dem Wege geschafft werden soll“. Man kann Christus zugleich be-
wundern und bedauern; beides scheint jedoch falsch, weil missverstand-
lich zu sein. Das Bedauern gleicht dem Mitleid, das jemand beim Anhoren
einer musikalischen Passion oder beim Anblick des Gemaldes eines Marty-
rers hat. Damit wird Jesus selber dichterisch umgeschaffen.:s Es ist aber
auch vermischt mit Verachtung und zusatzlicher Erniedrigung.

,Nicht einmal dem Aufersten entging er, bejammert zu werden, ein bejam-
mernswerter Gegenstand des Mitleids zu werden. Nein, an ihm war wahrlich
nicht das Geringste zu bewundern.“16

Falsches Mitleid kann aber auch aktiv werden, z.B. als Fluchtangebot, um
dem Leiden und Tod zu entgehen (vgl. 176). Es handelt sich dabei um die
spezifische Versuchung der Freundschaft: Petrus will Jesus vom Martyrium

14 Einiibung im Christentum und anderes, 115f.

15 Kierkegaard lehnt christliche Kunst ab. Vgl. Einiibung im Christentum und anderes,
324-327. Dieses pauschale Verdikt beruht auf einem einseitigen Konzept des Asthetischen,
das der typologischen Gegeniiberstellung von ,Stadien® gilt, zur Profilierung des Ernstes des
sittlichen und religiésen Stadiums; dieses Konzept ist zu schematisch, um das zu wiirdigen,
was Kierkegaard auch sonst tiber Kunst sagt und als Schriftsteller leistet. Das bloss asthe-
tische Verweilen des Kiinstlers bzw. des Betrachters beim Leiden Christi desavouiert er als
Grausamkeitswollust. Gleichwohl spielt die mitfithlende Vergegenwartigung der Leiden Christi
im Modus der Gleichzeitigkeit einen wichtigen Anstoss zur Entscheidung zwischen Argernis
und Glauben. Vgl. Eintibung im Christentum und anderes, 227, 245. Er unterscheidet zwi-
schen falscher Einbildung, die sich Leiden nicht addquat vorstellen kann, und echter Vor-
stellungskraft, die den Anstoss zur Nachfolge gibt. Der falsche Trost besagt, der Liebevolle
miisse nicht leiden. Vgl. Eintibung im Christentum und anderes, 257. Dagegen macht das
echte Mitleid der Liebe sehend: ,denn nur wer ihn liebt, begreift, dass er die Liebe war, und
nur der kann darauf aufmerksam werden, wie er litt [...].“ In: Einiibung im Christentum und
anderes, 237.

16 Einiibung im Christentum und anderes, 307.



428 Jean-Claude Wolf

abhalten, er ist in dieser Episode die liebenswiirdigste Ausgabe des men-
schlichen Mitleids. ,Schone dich. Petrus appelliert an ein falsches Selbst-
mitleid, untermischt mit Egoismus. Kierkegaard versaumt es an dieser
Stelle, auf die Parallele zu Kriton hinzuweisen, dem Freund Sokrates’, dessen
Angebot, dem zum Tode verurteilten Sokrates zur Flucht zu verhelfen, von
diesem zuriickgewiesen wird.®8 Es handelt sich um problematisches parti-
kulares Mitleid, das die Lage des freiwilligen oder akzeptierten Leidens
verkennt und an Selbstmitleid appelliert.

Erwdahnenswert ist auch die Problematik freundschaftlicher Ratschlage,
wie sie etwa im Buch Hiob angesprochen werden. Jene, die nicht in einer
Notlage sind, haben leicht schwatzen! Ihre Weisheit kommt von einer an-
deren Seite, sie vermeidet das reine Mitleid dessen, der sich die Klagen
Hiobs anhort, der ihm tiiberhaupt zuhort. ,Hort mir denn keiner zu?“ ,0
hatte ich einen, der mir zuhort“ (Hiob 31,35).

Falsches Mitleid kann partiell blind oder unverhdltnismafig sein. So
wird Christi Passion nur als Leiden eines Unschuldigen gesehen, aber ist es
auch in jeder Hinsicht unfreiwillig? Ist nicht ein anderer Aspekt viel wich-
tiger, namlich das Leiden aus Liebe, das Leiden der zuriickgewiesenen Lie-
be, sowie das Leiden als Echtheitsprobe und dartiber hinaus als Einladung
zur Nachfolge? ,Jeder nehme sein Kreuz auf sich” (Mk 8,34). Falsches Mit-
leid hat das gleiche Defizit wie blofde Bewunderung: sie mochte den Kreuz-
weg flr sich selber vermeiden oder nach eigenem Gutdiinken abkiirzen,
abmildern.ze Verstarkt wird diese Tendenz durch eine objektivistische und

17 Vgl. Mt 16,21ff. KIERKEGAARD: Einiibung im Christentum und anderes, 175f. Er polemi-
siert an dieser Stelle auch gegen das Weibliche bzw. die Ehe, genauer gesagt gegen die Ver-
biirgerlichung des Christentums zur Familienideologie.

18 Vgl. PLATONS Dialog Kriton.

19 Thomas Hobbes schreibt lakonisch: ,Griefe, for the Calamity of another, is Pitty, and
ariseth from the imagination that the like calamity may befall himself, and therefore is
called also compassion, and in the phrase of this present time a fellow-feeling.“ HOBBES, Tho-
mas: Leviathan (1651). Revised student edition, ed. by Richard Tuck. Cambridge: UP 1996,
First Part, chapter 6, 43. An manchen Stellen herrscht ein satirischer Unterton, der sich auf
gesellschaftlich-theatralisches oder zum Modethema gemachtes Mitleid beziehen mag. Doch
Hobbes vertritt eine psychologische Theorie, die besagt, dass alle Motive in letzter Analyse
egoistisch sind, so wie sich alle physikalischen Bewegungen in letzter Analyse durch das
Gesetz der Gravitation erklaren lassen. Eine solche monistische ,Tiefentheorie®, die streng
genommen auch keine gemischten Motive anerkennt, lasst sich auf der Ebene von Beispielen
nur illustrieren, aber nicht beweisen oder widerlegen. In der Immunitdt einer Hypothese
gegeniiber Gegeninstanzen (z.B. gut gepriiften Beispielen von reinem Mitgefiihl) liegt nach
Poppers Fallibilismus ein wissenschaftsstheoretischer Mangel; auch lassen sich Allsitze,
wenn sie nicht kognitiv nichtssagend sind, meist empirisch widerlegen. Der Egoismus hat
mehr Charme, wenn er als geistreiches Apercu, und nicht als vermeintlich wissenschaftliche
Theorie vorgetragen wird. Hobbes Theorie widerstrebt auch dem Anliegen, Motive nuancier-
ter zu beschreiben und solche Beschreibungen nicht nur als oberflachlich zu verwerfen.

20 Der Wunsch nach Leidensvermeidung ist menschlich, auch Christus drickt den
Waunsch aus: ,Lass diesen Kelch an mir voriibergehen” (nach Mt 26,39.). Niemand muss Lei-
den suchen oder lieben; jedermann muss den Willen Gottes tun. Besonders abwegig ware es,



Falsches Mitleid und Gottes ,,Grausamkeit" 429

sakrifizielle Deutung von Christi Kreuzestod, die besagt: ,Jesus ist fir un-
sere Siinden gestorben. Damit sind unsere Siinden getilgt. Damit wird uns
der Weg der Erniedrigung, des Argernisses und des moglichen Martyriums
erspart. Christi Leiden geniigt. Niemand muss mehr so leiden wie Chris-
tus.“ Diese Haltung der blofden Bewunderung und Nicht-Nachfolge, dieses
halbe und gebremste Mitleid wird kompensiert durch ein intensives Ge-
fiihl der Rithrung. Wir sagen: ,Der arme Jesus.“ Wir denken: , Gottseidank
bleibt uns das nun erspart.”

Kierkegaard bringt diese Halbheit dadurch auf den Punkt, dass die fal-
schen Christusverehrer nur den erhéhten Christus vor Augen haben und
den erniedrigten Christus vergessen oder verdrangen. Ihre Betrachtung ist
yasthetisierend”. Eine solche unverbindliche Bewunderung schldgt leicht in
Verachtung um. Verachtung scheint damit definitiv iiber Mitleid zu trium-
phieren. Was als falsches Mitleid oder falsche Bewunderung begann, endet
als Verrat oder Vergessen, wie bei Judas oder Nikodemus.2! Das ist die in
dem herablassenden Mitleid angelegte Gefahr, dass Mitleid zu Verachtung
und zum Wegschauen fiihrt. Es dominieren dsthetischer Schauer und kind-
liche Befangenheit gegeniiber dem ,hasslichen Bild“ des Gekreuzigten.22

3. GOTTES ,, GRAUSAMKEIT"

Falschem Mitleid entspringt auch die Anklage Gottes, warum er seinen
einzigen Sohn leiden und am Kreuz sterben lasst. Die auch fiir die Theodi-
zee typische Form der Anklage: ,Warum lasst Gott das zu?“ entspringt
einem tatenlosen Mitleid, aber auch einer Fassungslosigkeit gegeniiber
dem unbedingten Opfer aus Liebe. Dringender waren die Fragen: Warum
wird der Mensch zum Morder? Warum werden ausgerechnet charismati-
sche Lehrer der Gewaltlosigkeit haufig verfolgt und ermordet? Warum las-
sen passive Passanten das zu? Warum feuern Zuschauer die Verfolger der
Schwachen und Ohnmadchtigen an und stimmen ein in den Chor der erbar-
mungslosen Spotter?

Mit diesen Fragen wird deutlich, dass die Kritik am falschen Mitleid
nicht ein Generalangriff auf Mitleid und Barmherzigkeit bedeutet, sondern
ein Versuch, echtes Mitleid gegen seine defizienten Gestalten zu verteidi-
gen. Dies legt aber auch nahe, einen zweiten Blick auf die angeblich zu
recht oder selbstverschuldet Leidenden zu werfen. In den Fadllen g bis 12

einen Berg zu besteigen, um zu schwitzen, zu frieren und sich zu verletzen. Zu solchen Ver-
irrungen mag es kommen, wenn sich Kierkegaard obsessiv als Biisser sieht.

21Vgl. Einiibung im Christentum und anderes, 313, 316.

22 Vgl. Einiibung im Christentum und anderes, 232. Vgl. den religionspadagogischen Ex-
kurs zur Bildbetrachtung mit einem Kind in Einilibung im Christentum und anderes, 233-237.
Obwohl nach Kierkegaard Erziehung mit dem ,Leichten” und damit mit einem padagogi-
schen Betrug beginnt, wird niemandem im spdteren Leben das ,Schwere“ der eigenen Ent-
scheidung und der Busse erspart.



430 Jean-Claude Wolf

scheinen sich die Herzen rasch zu verharten, meist bevor genug geforscht
und nachgedacht wurde.23 So wie es schlecht informiertes und ungerechtes
Mitleid gibt, so gibt es auch schlecht informierte und ungerechte Harte
oder Konsequenz, die sich im Extremfall zur heroischen Mitleidsresistenz
entwickelt, mit dem z.B. Fanatiker ihre nattirlichen Regungen des Mitge-
fiihls unterdriicken, um der ,Sache” oder um des Ideals willen. Umgekehrt
kann ein weiches Herz eine starre Moral korrigieren, wie das Beispiel von
Huck Finn zeigt.24 Mitleid vermag die Grausamkeit von Barbaren zu mil-
dern, wie sogar einer der scharfsten Kritiker des Mitleids zugibt.2s

Dass Schwache und Nachgiebigkeit unter Umstanden besser sein kon-
nen als Harte in Verbindung mit einer starren oder unfairen Moral, wirft
einen Schatten tber die u.a. im Calvinistischen Milieu beliebte Mitleid-
schelte zur Verteidigung eines rigorosen Gottes und seiner ,grausamen” Pra-
destination. Auch Kierkegaards schroffe Gegeniiberstellung von Ewigkeit
und Zeitlichkeit vermittelt mitunter das Portrdt eines ,grausamen” Gottes,
auch wenn Kierkegaard diese Anschuldigung als blasphemisch zuriickweist.
Die problematische Botschaft fiir damals und heute bleibt der Verdacht,
dass in Gottes Liebe und seinem Erbarmen auch ein Element von ,Grausam-
keit“ steckt. ,Es gibt eine grofle Leiter der religiosen Grausamkeit |[...]".26

Es ist Bestandteil von Kierkegaards personlichem ,Martyrium der Refle-
xion“?7, dass er oft und hartnackig die Moglichkeit bedenkt, selber einem
biographisch und charakterlich bedingten masochistischem Wahn oder
einer depressiven Obsession zu erliegen. Er verweist instandig auf die Ge-
fahr einer Verwechslung von Liebe und Grausamkeit hin, die in der Un-
moglichkeit der direkten Mitteilung begriindet ist, welche das Geheimnis
der Leiden Christi ausmacht.28 Gott will sich direkt mitteilen, aber fiir die

23 In dieser Richtung konnte auch die Fortsetzung des Zitats von Hobbes verweisen.
,And therefore for Calamity arriving from great wickedness, the best men have the least
Pitty, and for the same Calamity, those have least Pitty, that think themselves least obno-
xious to the same.” In: HOBBES: Leviathan, 43.

24 Vgl. BENNETT, Jonathan: The Conscience of Huckleberry Finn, in: Philosophy 49 (1974),
123-134, zum Verhaltnis von Sympathie und ,bad morality®.

25 Vgl. SPINOZA, Baruch de: Ethica, 1V, Lehrsatz 50, Zusatz.

26 NIETZSCHE, Friedrich: Jenseits von Gut und Bose, Nr. 55. Eine iiberraschende Wendung
nimmt Nietzsches Text mit der Frage, ob nicht letztlich der Verzicht auf Gott selber im
Atheismus eine letzte Form der Grausambkeit sei.

27 ,Mein Martyrium ist das Reflexions-Martyrium [...].“ In: KIERKEGAARD: Journal NB6: 96
(1948), in: Deutsche S.K. Edition, 5. Band, Journale und Aufzeichnungen. Berlin: de Gruyter
2015, 77. Ein anderer Aspekt dieser Entsagung in der Reflexion besteht darin, auf jeden
falschen Anspruch (als Apostel oder Prophet) zu verzichten. Kierkegaard sieht seine Rolle
vor allem darin, an die ideale Forderung des Christentums zu erinnern und es von seiner
Nivellierung und Verbiirgerlichung zu bewahren. Die ideale Forderung kann an jeden Ein-
zelnen als unbedingte Forderung herantreten, mit dem Wissen, dass niemand eine For-
derung wie z.B. jene nach grenzenloser Hingabe ohne die Hilfe Gottes erfiillen konnte.

28 Dann ist es ein Leiden um des anderen willen; denn die Fiirsorge der Liebe, die Liebe,
die alles tun mochte, ja, das Leben fir den anderen opfern wiirde, findet hier in einer Weise



Falsches Mitleid und Gottes ,,Grausamkeit” 431

Menschen bleibt es, selbst wenn es der sprachlichen Form nach eine direk-
te Mitteilung ist (,Ich und der Vater sind eins“ Joh 10,30) eine indirekte
Mitteilung, die den Glauben an diese Mitteilung notig macht. Die deut-
lichste Kommunikation Gottes als inkarnierter, zu und mit den Zeitgenos-
sen sprechender Gott bleibt ohne Glauben so undeutlich wie der ,Schatten
des Galilders” oder ,das unsterbliche Geriicht®. Gott muss den Glauben ver-
langen, der ,absurd” ist, weil er weder aus der Vernunft noch aus der Ge-
schichte abgeleitet werden kann. Gottes schwierige Mitteilung ist aber
nicht ein grausames Versteckspiel, sondern entspringt einer Selbstbehinde-
rung.29 Kierkegaard geht so weit, Christi Leiden als ein inneres Leiden zu
diagnostizieren: in ihm leidet das Ewige daran, dass den Menschen das Ver-
stehen seiner Liebe misslingt. Der Gottessohn leidet daran, dass die Men-
schen an seiner Liebe zunichst und zumeist Argernis nehmen miissen.

Ein Vergleich mag dies illustrieren: Ein Hundehalter versucht seinem
Hund zu erkldren, dass er weg gehen muss, aber in einer Stunde wieder
zurlick sein wird. Der Hund kann diese Mitteilung nicht verstehen; alles
Zureden niitzt nichts: Sobald der Herr den Raum verlassen hat, beginnt
der junge Hund jammerlich zu jaulen. Nach zwei Jahren glaubt der Herr,
der Hund koénne ihn nun verstehen, das lange Zureden habe gefruchtet.
Doch inzwischen hat sich der Hund an einen gewissen Abwesenheitsrhy-
thmus gewohnt, er ist resigniert und lasst sich durch das Zureden seines
Herrn (das er immer noch nicht ,versteht) wenigstens beruhigen. Das
scheint der ,Trost“ zu sein, den das Wort Gottes seinen Glaubigen spendet.
Es geht um Vertrauen ohne Verstehen. Warum Gott sich den Menschen
immer wieder nahert, nachdem sie seine Ferne und vermeintliche Abwen-
dung erlitten haben, bleibt das Geheimnis von Gottes Liebe.

Ein weiterer Vergleich zeigt das Problem des Argernisses an der Liebe:
Adoleszente fiihlen sich durch die Zeichen von Liebe und Zartlichkeit ihrer
Eltern mehr und mehr bedrangt. Sie vermégen in der Zuwendung nichts
zu sehen als Versuche, sie ,klein“ und ,abhangig” zu halten, sie zu kontrol-
lieren und einzuschranken. Sie konnen mit dem , Geschenk der Liebe“ nichts
mehr anfangen. Sie verstricken sich in Trotz und Traurigkeit.

ihren Ausdruck, die eine erschreckende Ahnlichkeit mit der hochsten Art Grausamkeit
haben kann - ach, und dabei ist es doch Liebe.” Einiibung im Christentum und anderes, 195

29 ,Es ist eine Art Dialektik: dass er als der Allmachtige - sich selber bindet; und er tut
dies so allmachtig, dass er sich wirklich gebunden fiihlt und unter den Folgen leidet, dass er
liebevoll und frei beschloss, ein einzelner Mensch zu werden.” Eintibung im Christentum und
anderes, 189. Diese ,Unseligkeit Gottes" ist eine seltsame Heterodoxie, die sich in einem
postchristlichen Kontext auch bei Eduard von Hartmann findet. Kierkegaard wird sich selber
die methodische Frage stellen, warum er und gerade er so gut Bescheid zu wissen glaubt
iber Gottes Innenleben.



432 Jean-Claude Wolf

,Eine Traurigkeit iberfdllt meine Seele, weil ich das Gute im Guten nicht zu
erschauen vermag.“3°

Manche Menschen scheinen in der Trotzphase stecken zu bleiben, oder sie
haben eine angeborene Lust am Ungehorsam.3 Das Geschenk der Liebe
bedeutet ihnen ebenso wenig wie einem verwdhnten, stets quengelnden
Kind. Gibt man ihm, so mag es nicht, gibt man ihm nicht, so fiihlt es sich
ungerecht behandelt und iibergangen. Besonders heikel konnen Pubertie-
rende gegen religiose Zumutungen reagieren, etwa gegeniiber der Mutter,
die ihrem Kind beim Abschied mit Weihwasser ein Kreuz auf die Stirne
mitgeben mochte. Manche Jugendliche haben die religiose ,Sturheit” ihrer
Eltern gehasst und ihnen die ,padagogische Vergewaltigung® auch spater
noch tibelgenommen. Dies ist ein Beispiel fiir zuriickgewiesene Liebe.32

Ist Gott Masochist? Ist er Sadist? Der unfromme Verdacht ist der Nahr-
boden fiir die Frage, woher das Bose kommt, wenn nicht von Gott selber.
Dies konnte sich auch daran spiegeln, dass Christus das Argernis und das
Stindenbewusstsein schafft, um sich als Erloser unentbehrlich zu machen.
Er reisst die Wunde auf, die nur er selber heilen kann. Nach Nietzsche be-
ruht darauf die Strategie der Priester. Man konnte auch von kirchlicher Kun-
denbindung sprechen - eine Bestrebung, die Kierkegaard vollig zuwider
war. Eine freundlichere Deutung besagt, dass Gott Leiden zufiigt wie ein
Zahnarzt, um damit grossere Leiden oder Leiden anderer Art zu verhi-
ten.33 Noch angemessener ist der Vergleich mit dem Vater, der seine her-
anwachsenden Kinder allmdhlich in die Miindigkeit entldasst und darauf
verzichtet, ihre Freiheit permanent einzuschranken, um sie zu schiitzen.
Ist ein Vater, der nicht paternalistisch bleibt, grausam? Ware ein Grossin-
quisitor besser, der den Menschen die Qualen erleichtert, indem er ihnen
die Freiheit nimmt?34

30 GOGOL, Nikolai: Aus dem Notizbuch 1846, zitiert nach BERDIAJEW, Nikolai: Von der
Bestimmung des Menschen. Versuch einer paradoxalen Ethik. Deutsch von J. Schor. Bern:
Gotthelf-Verlag 1935, 31. Das Zitat ist auch dem ganzen Buch als Motto vorangestellt.

3t Kierkegaard konstatiert, dass ,leider jeder Mensch eine natiirliche und angeborene
Lust zum Ungehorsam in sich tragt; man geniert sich zu gehorchen.” Eintibung im Christen-
tum und anderes, 292. Jesu Leben als Mensch dagegen ist ein bestandenes ,Examen im Ge-
horsam®. Eintibung im Christentum und anderes, 240.

32 Beispiele hinken bekanntlich. So unvermeidbar und wichtig Trotz und Lust am Unge-
horsam als Durchgangsstadien der Entwicklung sein mogen, so wichtig Trotz und Empoérung
als Fermente politischer Bewegungen sei mogen, so stellt sich die Frage, ob sie sich als ver-
innerlichte und habitualisierte Formen von Krdnkung und Groll rechtfertigen lassen. Im
Kontext des Neuen Testaments und mancher spiritueller (besonders monastischer) Traditio-
nen wird dieser Gehorsam zur hochsten Tugend. Gegeniiber Gott ist die Annahme der Liebe
Gottes im Gotteslob und der Nachfolge heilsrelevant; Ungehorsam ohne Einsicht und Reue
dagegen fiihren in die Holle.

33 Den Hinweis verdanke ich Thomas Schindler.

34 Zur Diskussion des Problems, das die bekannte Legende vom Grossinquisitor von
Dostojewski aufwirft, vgl. BERDIAJEW, Nikolai: Die Weltanschauung Dostojewskis. Aus dem
Russischen tibertragen von Wolfgang E. Groeger. Miinchen: C.H. Becksche Verlagsbuch-



Falsches Mitleid und Gottes ,Grausamkeit® 433

Der Verdacht der Grausamkeit, wie auch der Verdacht, dass der Mensch
vielleicht selber im Wesen identisch mit Gott sei, wird von Kierkegaard
wiederholt als blasphemisch zuriickgewiesen. Unter ,Blasphemie’ ist weni-
ger Zweifel an Gottes Allmacht sondern Zweifel an seiner Liebe gemeint.
Ware Gott grausam, dann ware er lieblos. Dies erklart auch die gegensatz-
liche Beurteilung jenes Argernisses, das Christus in die Welt bringen muss,
und des Argernisses, das wir den ,Mitbriidern“ nicht zufiigen diirfen.35 Der
Streit um Wesensdahnlichkeit und Wesensidentitat, etwa im Streit der
Kirche mit der Mystik, verweist auch auf die ketzerische Moglichkeit, Gott
als ,Geschopf” oder ,Projektion” des Menschen zu sehen. Die Ambivalenz
von Liebe und Grausamkeit findet sich im Menschen, warum, so lautet die
ketzerische Schlussfolgerung, sollte sie sich nicht in Gott selber finden? Ist
die dogmatische Abschottung Gottes gegen den Verdacht von Ambiva-
lenz36 mehr als nur Wunschdenken? Ist der biblische Gott etwa nicht ein
zorniger, nachtragender und vernichtender Gott? Solche Spekulationen
werden vom Glauben eher zuriickgewiesen als widerlegt.

Hintergrund von Kierkegaards Mitleidskritik ist ein Pladoyer fiir Auto-
ritat, Strenge gegen sich selber und grenzenloses Vertrauen in einen Gott,
iiber dessen Anteile von menschlicher Projektion man sich streiten kann.
Trotz aller Kirchenkritik hat sich Kierkegaard, mit grandioser37 Zuriickwei-
sung der historischen Kritik der Evangelien, auf das kirchliche Dogma von
Christi Gott-Menschentum festgelegt. Ob dieses Dogma und das damit ein-
hergehende Anathema gegen Blasphemie das Denken férdern oder blo-
ckieren, mag dahingestellt bleiben. Konkret gesprochen geht es um die
existentielle Frage, welche Gedanken und Praktiken zu Gott erheben. Das
Anathema, so kdnnte man sagen, dient im Idealfall dazu, Hindernisse auf
dem Weg zu Gott auszuraumen. Wird die Warnung zur Sanktion, so ge-
fahrdet sie die freie Entscheidung. Dies widerspricht der Auffassung, dass
die Erhebung zu Gott freiwillig sein sollte. In der Realitdt kann das Ver-
hdangen von Bannspriichen und anderen Sanktionen zum blof3en Machtin-
strument von Institutionen verkiimmern.

handlung 1925, 50. Zum falschen Mitleid auch S. 92, 123f.,130, 171. Dieses Mitleid ist paterna-
listisch, d.h. zwar wohlwollend, aber nicht sensible fiir die Freiheit.

35 Vgl. Rom 14,13. Das Verbot, Argernis zu geben, lasst sich nur als Prinzip unter ,Brii-
dern® verallgemeinern. Als internes Gemeindeprinzip wird es in der Paranese von Paulus an-
geraten. Als Prinzip einer grosseren pluralistischen Gesellschaft lasst es sich weder durch-
setzen noch als liberales Prinzip rechtfertigen. ,,Offense to others“ kann kein hinreichender
giiltiger Strafgrund sein und unterscheidet sich dadurch von ,Harm to others®.

36 Vgl. TILLICH, Paul: Systematische Theologie. Berlin: de Gruyter 1987, drei Biande.

37 ,Grandios®, weil reflektiert. Kierkegaard hat die historische Kritik nicht ignoriert, aber
er sieht in ihr eine Ausdrucksform der bloss zersetzenden Reflexion, der eine neue Naivitit,
eine durch Reflexion gewappnete Naivitdt entgegengehalten werden miisse. Seine Denk-
weise, die sich gegen eine alle gottliche Autoritat untergrabende Reflexion richtet, charakte-
risiert Kierkegaard als ,mit der Reflexion gewappnete Einfalt“. Vgl. folgende Anmerkung.



434 Jean-Claude Wolf

Dass Kierkegaard trotz aller dogmatischen Fixierung die Nahe von Got-
tes Liebe zum Phanomen der Grausamkeit thematisiert, bleibt beachtens-
wert. Das hat damit zu tun, dass jemand, der den Glauben als Entschei-
dung und ,Sprung“ charakterisiert, stets mit bedenken sollte, wie es um
jene steht, welche diesen ,Sprung” nicht nachvollziehen. Wer Gott nicht
mit den Augen des Glaubens sieht und ihn nicht als Liebe erfahrt, wird
den Verdacht nicht los, dass dieser mit seinen besten Freunden grausam
verfahre. Der Glaube lasst sich nicht begreifen, sondern er beauftragt das
Denken, zu begreifen, dass man das Christentum nicht begreifen kann.38
Wer nicht im Glauben, nicht in der Wahrheit steht bzw. an der Wahrheit
teilhat, die Christus selber ist, wird dessen Tod als ,Ungliick” oder ,unno-
tige Grausamkeit” beurteilen und einen Gott, der das zulasst, der Grau-
samkeit bezichtigen.

4. GOTTES ABSTIEG UND ,OHNMACHT"

Das wahre Mitleid vollendet sich darin an, dass sich Gott als Christus zum
Menschen erniedrigt hat.

LEr war Gott und wurde Mensch, also er setzte sich an unsere Stelle. Und er
setzte sich in jeder Weise an jedes Leidenden Stelle. Ist es Armut und Not -
auch er war arm. Ist es Schande usw. - auch er war verachtet. Ist es Furcht vor
dem Tod - auch er erlitt den Tod. Ist es Trauer tiber einen Verstorbenen - auch
er weinte tiber Lazarus. Ist es Wehmut liber die Verwirrung und Verdorben-
heit der Welt - auch er weinte tiber Jerusalem.“39

Selbst die dufderste Steigerung des Leidens zur Hoffnungslosigkeit im un-
schuldigen Leiden, im Leiden aus Liebe, im Leiden dessen, der ohne Groll
ist und seinen Peinigern vergibt, die Steigerung zum Gefiihl, von Gott ver-
lassen zu sein, blieb ihm nicht erspart. Christus hatte deshalb wahres Mit-
leid, weil er sich an die Stelle des Leidenden versetzte, das weite Spektrum
der Leiden von innen kennen lernte und Leidende aus der Position des
Leidenden trostete — nicht als Auflenstehender, der von Leiden verschont
bleibt und sich dem Leidenden tiberlegen, ja aufgrund von Selbstgerech-

38 Die Aufgabe ist nicht, das Christentum zu begreifen, sondern zu begreifen, dass man
es nicht begreifen kann. Das ist die heilige Angelegenheit des Glaubens, und die Reflexion
daher durch einen entsprechenden Gebrauch geheiligt.“ KIERKEGAARD: Journal NB6: 93
(1948), in: Deutsche S.K. Edition, Band s, 75. In diesem Zusammenhang spricht Kierkegaard
von seiner ,mit der Reflexion gewappneten Einfalt‘. Man kann diese Auffassung als ,Miso-
logie" (Vernunfthass) bezeichnen, oder man kann sie als Einsicht in Gottes Liebe charakteri-
sieren, welche den menschlichen Verstand iibersteigt. Im letzteren Fall wird die Reflexion
fiir einen heiligen Zweck ,missbraucht”.

39 KIERKEGAARD: Journal NB7: 14 (1848), in: Deutsche S.K. Edition, Band 5, 93.



Falsches Mitleid und Gottes ,Grausamkeit” 435

tigkeit und Tugendwahn iiber alles Leiden erhaben fiihlt.4o Er hatte wahres
Mitleid, weil er nicht den Versuchungen des falschen Mitleids erlag.4

Das Gefidlle von Gott zum Menschen ist das groftmogliche - deshalb
kann Kierkegaard auch sagen, dass kein Mensch so gelitten hat und so ge-
priift wurde wie Christus. Er muss eine solche Aussage nicht auf eine Auf-
zahlung der extremsten Grauel und Schrecken auf Erden abstiitzen, Chris-
tus tritt nicht in eine quantitative Leidenskonkurrenz mit den Leiden der
Menschen, denn es ist a priori klar, dass niemand so viel hinter sich lassen
muss wie Christus, solange er die Ewigkeit verldsst und in die Zeitlichkeit
hinabsteigt, zu den Menschen herabsteigt. Niemand kann mit den Leiden
der Fallhohe Christi konkurrieren.42 Deshalb sind die spezifisch qualitati-
ven Leiden Christi, die allerdings in der Nachfolge Christi auch jeden Chris-
ten ereilen konnen, Leiden am Missverhaltnis von Zeitlichkeit und Ewig-
keit. Das wahre Mitleid Gottes richtet sich auf diese Leiden, die zugleich
das Heil ermdglichen als auch gefahrden kéonnen. Es bezieht sich nicht auf
beliebige Leiden, sondern auf die spezifischen Leiden der Siinde, den ei-
gentlichen Punkt der Erlosbarkeit des Menschen in seiner Schnittstelle
zwischen Zeit und Ewigkeit. Gottes Mitleid ist nicht allmédchtig. Die Ohn-
macht von Gottes Mitleid zeigt sich aber nicht, wie manche Anklager mei-
nen, in den Konzentrationslagern und Massakern, in den Leiden unschul-
diger Kinder und Tiere, sondern in seiner Machtlosigkeit gegeniiber dem
Argernis und der Weigerung, Gottes Liebe anzunehmen und Christus nach-
zufolgen.

Der Unterschied zwischen Gott und Mensch im Leid und im Mitleid be-
ruht nicht auf einem quantitativen Leidens- oder Unlustvergleich, einer
Art von hedonistischer Bilanz, sondern auf qualitativen Unterschieden.43
Gott hat sich erniedrigt und dabei unendlich viel - die Herrlichkeit des
thronenden Gottes - hinter sich gelassen. Wiirde ein Mensch jemals so viel

40 Dies scheint ein genereller Makel jener falschen Freunde zu sein, die Hiob Trost spen-
den. Es wird aber auch zu einem Makel des stoischen Ideals, sofern es Immunitdt gegen Lei-
den verspricht.

41 So deutet Kierkegaard in seiner Freitagspredigt vom 1. September 1848 die Stellen im
Hebrderbrief 4,15 und im Philipperbrief 2,6. In: Deutsche S.K. Edition, Band 5, 88.

42 [...] in einem solchen Wechsel wurde kein Mensch versucht wie in dem: Gott zu sein
und ein geringer Diener zu werden, vom Himmel auf die Erde herabzukommen.“ In: KIERKE-
GAARD: Journal NB 14 (1848), in: Deutsche S.K. Edition, Band 5, 93, Marginalie b.

43 Kierkegaard hat intensiv nachgedacht tiiber die Schwierigkeiten des Leidensvergleichs.
Vgl. Eintibung, 197 wo eine kleine Erkldarung folgt zur Frage: Woher weiff Du das alles iiber
das Innenleben Gottes? Die Hypothese von Jesu ganz exzeptionellen und spezifischen Lei-
den ist vielleicht nur plausibel als Folge aus der Konstellation eines Konflikts zwischen rei-
ner Liebe und Zuriickweisung, Zeit und Ewigkeit. Als das Ewige in der Zeit ist Jesus eine ab-
solute Heterogenitdt in der Welt. Vgl. Eintibung, 239. Dagegen Eintibung im Christentum und
anderes, 256 zur Schwierigkeit des Leidensvergleichs. Kierkegaard kann nur auf das Heilige
aufmerksam machen, hinweisen, ohne es zu begreifen. Das Leiden zuriickgewiesener ewiger
Liebe ldsst sich allenfalls erahnen, oder es lasst sich wie das Christliche generell nur begrei-
fen, dass wir es nicht begreifen kénnen.



436 Jean-Claude Wolf

aufgeben? ,Christ‘44 sollte jeder, der sich dazu entscheidet, als Versuchs-
wort, nicht als Erfolgswort verstehen; der Erfolg kann nur von Gottes Gna-
de beschieden werden. Ich kann mich nicht selber zum Christen machen,
indem ich mich zu Christus bekenne und seinen Namen anrufe. Ich kann
mir nicht selber den Titel eines Christen verleihen, sondern ich muss dazu
das Urteil anderer und schliesslich das Urteil des letzten Gerichts abwar-
ten. Ahnlich ist es auch mit anderen Titeln, um deren Erlangung ich mich
bemiihen, aber die ich mir nicht selber verleihen kann. Der Christ kann
sich in der Nachfolge und im wahren Mitleid erniedrigen, um das Ewige zu
suchen und damit unendlich viel zu gewinnen. Ob Gott dieses Opfer an-
nimmt, entscheiden nicht wir selber. Dies gilt z.B. fiir gute und verdienst-
liche Handlungen: Wer dient und hilft, macht sich nicht selber zum ,guten
Christen®. Der Christ ist in seinem Herzen erfiillt von der Sorge, den
Kontakt zum Ewigen nicht ganz abzubrechen, und er weifd nur, dass er
diesen Kontakt ohne die Liebe und das Mitleid Gottes mit den Stindern
langst abgebrochen und verloren hdtte. Im Unterschied zu Christus muss
er dazu nicht nur durch die Versuchung, sondern auch durch die Siinde
hindurch - insofern gibt es ein Leiden an Gewissensqualen und den daran
ankniipfenden ,mille regrets, das Christus erspart bleibt. Kierkegaard hat
auch an diese zusatzlichen menschlichen Leiden gedacht und sie person-
lich durchlitten.

»|...] dem einzelnen Christen sind Leiden vorbehalten, durch die nicht einmal
der Gott-Mensch versucht werden konnte.“45

Es ware aber falsch, alle Leiden der Menschen als spezifisch christliche
Leiden zu verstehen. Das ist die grundlegende Verwechslung, die dazu
fiithrt, die Grausamkeit der Welt (die grausam durch Siinde ist) fiir ,Grau-
samkeit“ Gottes zu halten. Gott bleibt, was auch immer man von seiner
Allmacht denken mag, nach den vulgdren Standards eines ,Alleskdnners”
ohnmaichtig, weil er den Menschen das Argernis, die Versuchung und die
Verirrungen ihrer Freiheit nicht ersparen konnte, ohne sie ihrer Freiheit
zu berauben. Er erscheint dem Unglauben als Gott ohne Mitleid, weil der
Unglaube diesen Aspekt von Gottes Ohnmacht nicht zugeben mag. Ohn-
macht ist Leiden, und Gott leidet daran, dass die Menschen Argernis an
ihm nehmen.

»»Selig, wer sich nicht an mir argert! O, wenn du ihn das selbst sagen hortest,
wenn du es seiner Innigkeit anhoren kdnntest, dass er auch hier fiir dich lei-
det, namlich den Widerspruch, dass er - trotz seiner Liebe - aus Liebe zu dir
es nicht unméglich machen kann, ob du dich nun an ihm argern willst oder

44 Ich versuche in diesem Beitrag die von Luther und Kierkegaard verdeutlichte Auffas-
sung der Liebe, des Mitleids und der Gnade Gottes in eigenen Worten zusammenzufassen.
Es geht dabei weniger um ein persdnliches Bekenntnis als vielmehr um ein moglichst ange-
messenes Verstandnis des ,Geistes” dieser Position.

45 Eintibung im Christentum und anderes, 256.



Falsches Mitleid und Gottes ,Grausamkeit® 437

nicht, dass er, der weit, weit herkam, aus der Herrlichkeit des Himmels, dass
er, der tief, tief herabstieg, um der geringe Mensch zu werden, und der nun da-
steht, um auch dich zu erlosen, er, der allmachtig alles vermag und aus Liebe
alles opfert — dass er trotzdem, ohnmachtig, es dir selbst anheimstellen muss, ob
du dich an ihm drgern willst oder nicht, ob du, durch ihn gerettet, die Selig-
keit erheben willst oder dich selbst unselig machen und ihn so betriiben
willst, wie nur Liebe betriibt werden kann. Und wie muss er unter dieser
Ohnmacht leiden, da er um dein Wohl mehr bekiimmert ist als du selbst.“46

5. SCHOPFERISCHE FREIHEIT

Dem Christentum geht es im Unterschied zur Christenheit nicht um die
Apologetik einer auf Erden triumphierenden Kirche, um machtvolle Be-
kehrung der Unglaubigen. ,Weshalb ist das Christentum in die Welt ge-
kommen? Das Gegenteil einer Apologetik.“47 Die Antwort lautet: Um das
wahre Mitleid Gottes anzunehmen und Christus nachzufolgen. Das kann
aber nicht in erzwungener, sondern nur in erloster Freiheit geschehen.48
Die Unglaubigen, unter ihnen das Heer der psychologisierenden Halbge-
bildeten, werden Gott bzw. die Zumutungen dieses Gottesbildes weiterhin
fiir grausam und die Appelle zur Umkehr fiir emotionale Erpressung hal-
ten. Was Gott selber nicht vermag, vermogen Prediger, Kirchen und ganze
Armeen nicht zu erzwingen. Diese Auffassung erfordert auch eine Revision
der Vorstellungen von Macht und Vorsehung Gottes.

,Das Verstandnis fiir das Wirken der Vorsehung Gottes in dieser Welt des
Bosen und des Leidens muss umgewertet werden. Viel richtiger denkt Kierke-
gaard: dass Gott inkognito in der Welt bleibt. In dieser Welt regiert nicht
Gott, sondern der Fiirst dieser Welt, nach seinen eigenen Gesetzen, den Ge-
setzen der Welt, und nicht nach den Gesetzen Gottes. Diese Welt ist mehr
dem Reiche des Caesar als dem Reiche des Geistes unterstellt.“49

Uber das von Kierkegaard Gesagte hinaus kann man wie Berdiajev auch die
Begriffe von Demut, Gehorsam und Autoritdt als problematisch verwerfen,
insbesondere wenn angenommen wird, die Erfiillung von Gottes Wille
liege ausschliefdlich im Gehorsam und in der Askese. Gegen diese Auffas-
sung spricht, dass es nicht hinreichend ist zu wissen, wovor wir erldst sind
(namlich vom Bésen), sondern auch, wozu wir erlost sind, namlich zum
freien Aufstieg zu Gott. Insofern geht es nicht nur um erloste Freiheit, son-
dern um schépferische Freiheit. Uber Gehorsam und Busse hinaus kann

46 Einiibung im Christentum und anderes, 129.

47 KIERKEGAARD: NB7: 2 (1848), in: Deutsche S.K. Edition, Band 5, 83.

48 Vgl. SCHOCKENHOFF, Eberhard: Erloste Freiheit. Worauf es im Christentum ankommt.
Freiburg i.Br.: Herder 2012.

49 BERDIAJEW, Nikolai: Das Reich des Geistes und das Reich des Caesar. Von der YMCA-
Press, Paris, autorisierte Ubersetzung aus dem Russischen von Alice Sesemann. Darmstadt:
Holle Verlag 1952, 45.



438 Jean-Claude Wolf

die schopferische Ekstase des Mystikers als Fortsetzung von Gottes Scho p-
fung verstanden werden.s° Fiir eine kreative Ethik hief3e das, dass auch das
Mitgefihl frei gestaltet werden kann, etwa durch den Entwurf von ima-
ginaren Szenarien und dem imagindren Rollentausch, mit dem sich Tater
in ihre Opfer und unbeteiligte Zuschauer in Notleidende versetzen.

Eine Ethik aus dem Geist schopferischer Freiheit ist prophetisch und
personlich; sie schopft aus Intuition, Ekstase und den Erfahrungen von
Gnade. Sie ist eine Ethik fiir das Leben, nicht fir die Schule.5! Es gibt keine
fixe Regel zur Unterscheidung von falschem und wahrem Mitleid, wenn es
darum geht, wie viel Mitleid mit wie vielen Wesen wir haben kénnen und
sollten. Im Unterschied zur irdischen Politik gibt es bei Christus keinen
Einwanderungsstop. Christus will alle retten — dies ist ein am Standard ir-
dischen Klugheit gemessen ,unverninftige” Gastfreundschaft, Ausdruck
eines grenzenlosen Mitgefiithls mit der ganzen Schopfung. Im Himmel, so
lautet ein Sprichwort, wird es immer weiter, je mehr ankommen; in der
Holle dagegen wird es immer enger.

50 Vgl. BERDIAJEW, Nikolai: Der Sinn des Schaffens. Deutsch von Reinhold Walter.
Tibingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1927, 100.

51 Vgl. BERDIAJEW, Nikolai: Von der Bestimmung des Menschen, 31. Die Realisierung der
schopferischen Freiheit fithrt in der gefallen Welt zu tragischen Widerspriichen und Para-
doxien.



Falsches Mitleid und Gottes ,,Grausamkeit* 439

Zusammenfassung

Mitleid ist ein Faktor des moralischen Denkens, doch es ist nicht unfehlbar.
Es gibt viele Weisen der Verirrung des Mitleids. Ist Gottes Mitleid durch
seine ,Grausamkeit begrenzt, mit der er Leiden zuldsst? Oder ist das
menschliche Mitleid, das den Mdrtyrern Leiden ersparen méchte, ungerecht?
Kierkegaard und Berdiajev sind Erneuerer des Christentums, die Gott als
Hiiter der menschlichen Freiheit verstehen. Gott beraubt die Menschen nicht
ihrer Freiheit, um ihnen Leiden zu ersparen. Das Paradox im Glauben an die
»selbstbegrenzte Allmacht® Gottes gegentiber Leiden und Siinden ldsst sich
teilweise verstehen, wenn man bereit ist, Christus als den erniedrigten und
erhohten Gottmenschen zu anerkennen.

Abstract

Compassion is a dimension of moral thinking, but it can be misleading. Is
God'’s pity restrained by His “cruelty” as a passive bystander of suffering? Or
is human pity wrong, if it aims at preventing the sufferings of martyrs?
Kierkegaard and Berdyaev search for a renaissance of Christianity which
takes God seriously as the loving guardian of human liberty. God does not
take away the burden of liberty to prevent suffering. The paradox of God’s
“self-restrained omnipotence” with regard to sin and evil can be partly
understood if we agree to recognize Christ as the humiliated and resurrected
God-man.






	Falsches Mitleid und Gottes "Grausamkeit"

