
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 2

Artikel: Vom Polis-Bürgertum über die Bürgerschaft Gottes zum
Weltbürgertum?

Autor: Langer, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760716

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Otto Langer

Vom Polis-Bürgertum über die Bürgerschaft
Gottes zum Weltbürgertum?

In seiner Politik definiert Aristoteles den Menschen als physei politikon
zoon (1253 a 3)1. Dieser Satz ist nicht in dem eher harmlosen Sinn zu
verstehen, den die lateinische Übersetzung mit „animal sociale" nahelegt,
dass der Mensch von Natur auf das Zusammenleben mit anderen in einer
Gemeinschaft angewiesen sei. Die Definition beinhaltet vielmehr die starke

These, dass der Mensch nur als Bürger einer Polis, im Bürgerstaat mit
entsprechenden Freiheitsrechten, sein Potential an Entwicklungsmöglich-
keiten entfalten und ein glückliches Leben führen könne.

In der etwa 2000 Jahre später, 1784, erschienenen Schrift ,Idee zu einer
allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht'2 vertritt Kant die These,

dass nur in einer weltbürgerlichen Rechtsordnung die Entwicklung aller
Anlagen des Menschen möglich sei (vgl. VI, 39f.). Diese globale Rechtsordnung

versteht er, wie aus anderen Schriften, insbesondere seiner Schrift
,Zum Ewigen Frieden', hervorgeht, im Wesentlichen als Föderalismus von
Staaten mit republikanischer Verfassung, in denen das Verhältnis der
Individuen innerhalb des Staates nach Prinzipien der Freiheit und Gleichheit

(im Staatsrecht), zwischen den Völkern unter dem Ziel der Erhaltung
und Sicherung der Freiheit jedes Staates (im Völkerrecht) und das
Verhältnis der Individuen zu fremden Staaten im Weltbürgerrecht geregelt ist
(vgl. VI, 203).

Beide Autoren sehen - bei allen inhaltlichen Unterschieden und zeitlicher

Distanz - in einer auf individuellen Freiheitsrechten gegründeten
Rechtsordnung die Voraussetzung dafür, dass der Mensch seine Möglichkeiten

als Mensch verwirklichen kann. Das ist in der Politie des Aristoteles
beschränkt auf den exklusiven Bereich der Polis-Bürger, in der weltbürgerlichen

Ordnung Kants ausgedehnt auf alle Menschen als Staatsbürger und
Weltbürger, denen überall in der Welt gesicherte Rechte zuerkannt
Werdens.

* Der Text ist die leicht veränderte Fassung eines Vortrags im Europahaus Eisenstadt
(Burgenland) im Mai 2014.

1 Die Politik zitiere ich nach der Ausgabe von ROSS, Walter David Scriptorum Classi-
corum Bibliotheca Oxoniensis). Oxonii: Clarendon Press 1956.

2 Die Werke Kants zitiere ich nach der Ausgabe von WEISCHEDEL, Wilhelm: Frankfurt/M.:
Insel-Verlag 1964.

3 Vgl. HÖFFE, Otfried: Demokratie im Zeitalter der Globalisierung. München: C.H. Beck

1999. 354-



382 Otto Langer

In der folgenden Untersuchung ist die Frage leitend, wie Augustins
Lehre von der Bürgerschaft Gottes in De civitate dei mit ihrem universalistischen

christlichen Potential, das sich in der Behauptung der Gleichheit
aller Menschen als Geschöpfe Gottes manifestiert, zu situieren sei, wenn
man sie auf der einen Seite zum attischen Bürgerstaat und zur aristotelischen

Politie mit ihren exklusiven Partizipations- und Freiheitsrechten in
Beziehung setzt und auf der anderen Seite perspektivisch auf die Leistung
der Moderne, die sukzessive Durchsetzung allgemeiner Menschenrechte,
bezieht.

Der attische Bürgerstaat und die „Politie" des Aristoteles

„Das republikanische Denken nimmt [...] seinen Ursprung weder in der
amerikanischen noch in der französischen Revolution, auch nicht erst im
republikanischen Rom, sondern schon in Athen; und hier ist dessen
wichtigster Theoretiker Aristoteles".4 Nach diesem Urteil Otfried Höffes hat
bereits die attische Polis als frühe Form eines „Bürgerstaats" trotz aller
Limitationen wichtige Elemente jenes modernen Rechts- und Verfassungsstaates

erfunden, der in der Aufklärung unter dem Begriff der Republik bzw.
der „republikanischen Verfassung" dem absolutistischen Feudalstaat
entgegengestellt wurde. Welches sind nun erstens die historischen Errungenschaften

dieses Bürgerstaats? Wie akzentuiert zweitens Aristoteles - in
Abgrenzung zur real existierenden athenischen Demokratie - seinen Begriff
des Bürgerstaats, der „Politie"? Was sind drittens die Grenzen dieser frühen

Ansätze?

1. Der attische Bürgerstaat

In der Weltgeschichte sind die Kulturen vielfach durch Monarchen oder
Adelsgeschlechter, oft in Verbindung mit religiösen Institutionen, geformt
worden. „Einmal jedoch lief es ganz anders. Da war es keine Monarchie
und kein herrschaftsgeübter Adel, sondern eine relativ breite, über
hunderte von selbstständigen Gemeinden sich verteilende Schicht von Freien,
von .Bürgern', die sich ihre Welt formte".5 Es war dies der epochale
Neuansatz der frühen Demokratie, wie sie sich in der attischen Polis Athen seit
dem Ende des 6. Jh. entwickelte und die mit ihren politischen und kulturellen

Hochleistungen zu einem Faszinosum für die Nachwelt wurde.
Grundlage dieser Entwicklung war die umfassende Neuordnung, die

4 HÖFFE, Otfried: Aristoteles becksche reihe denker). 3. überarbeitete Auflage. München:

C.H. Beck 2006, 272.
5 Meier, Christian: Kultur, um der Freiheit willen. Griechische Anfänge - Anfang Europas?

München: Siedler 2009, 18.



Vom Polis-Bürgertum über die Bürgerschaft Gottes zum Weltbürgertum? 383

Kleisthenes nach dem Sturz der Tyrannis (561-510 v.Chr.) einführte6 - in
einer Situation, in der wieder Machtkämpfe zwischen rivalisierenden Adels -

familien auszubrechen drohten und die Rechtssicherheit gefährdet war.
Zwei Grundgedanken kennzeichnen diese Neuordnung: Erstens, die

Aktivierung und Politisierung breiter Schichten der Bevölkerung durch
Einbeziehung in die politische Willensbildung und in Entscheidungen auf
der Grundlage gleicher Rechte, Isonomie. Den Bürgern wurden in großem
Umfang beratende und richterliche Aufgaben übertragen. Zweitens, die

Zusammenführung und Integration der Bürgerschaft aus den verschiedenen

Ständen und Regionen des Stadtstaats, um Kämpfe und blutige
Auseinandersetzungen zu vermeiden. Probleme und Konflikte sollten auf dem
Weg des Ausgleichs und der Kompromisse gelöst werden. Und es wurden
den beiden Grundgedanken entsprechende politische Institutionen - die
Volksversammlung, der Rat der Fünfhundert, die Geschworenengerichte -
und Verfahren zur Sicherung des demokratischen Gedankens geschaffenz.
Die Athener „erfanden" Regelungen zur Begrenzung von Macht durch den
institutionalisierten Wechsel von Regieren und Regiertwerden. Macht auf
Zeit ist bis heute ein wesentliches Merkmal des modernen Rechts- und
Verfassungsstaats. Dieser Wechsel galt ihnen als Garant gegen den
Missbrauch von Macht. So konnte man z.B. in das oberste Beratungsorgan, den
Rat der 500, nur zweimal im Leben und jeweils nur für ein Jahr gewählt
bzw. ausgelost werden. Für jeweils etwa einen Monat im Jahr fungierte jede

der jeweils 50 Mitglieder umfassenden 10 Phylen als eine Art geschäftsführender

Ausschuss des Rats, der die Beschlüsse für die Volksversammlung

vorbereitete. Damit auch alle Bürger Athens ohne wirtschaftlichen
Nachteil sich an der Volksversammlung, die etwa 4omal im Jahr
zusammentrat, beteiligen oder als Richter oder Ratsmitglied tätig sein konnten,
wurden später Diäten eingeführt.

Alkibiades hat einmal - nach dem Bericht des Thukydides - die athenische

Demokratie als „anerkannten Wahnsinn"8 bezeichnet, ein politisches
System, das „nahezu die gesamte Staatsverwaltung Beamten anvertraute,
die jedes Jahr neu durch das Los ausgewählt wurden, und das alle politischen

Entscheidungen Massenversammlungen überließ, an denen jeder
Bürger teilnehmen - oder auch nicht teilnehmen - konnte"9. Aber dieses

System, in dem Macht systematisch geteilt, kontrolliert und zeitlich
begrenzt wurde, funktionierte nach antiken Maßstäben außerordentlich gut.

6 Vgl. Meier, Christian: Die Entstehung des Politischen bei den Griechen. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1983, 103-106.

7 Vgl. BLEICKEN, Jochen: Die athenische Demokratie. 4., völlig überarbeitete und wesentlich

erweiterte Auflage. Paderborn: Schöningh 1995, 190-337.
8 Zitiert nach JONES, Arnold Hugh Martin: Wie funktionierte die athenische Demokratie?,

in: GSCHNITZER, Fritz (Hg.): Zur griechischen Staatskunde Wege der Forschung 96). Darmstadt:

WBG 1969, 219.
9 JONES: Wie funktionierte die athenische Demokratie, 219.



384 Otto Langer

Die Athener machten aber auch die Erfahrung, dass Institutionen und
Verfahrensformen allein nicht ausreichten, um die Stabilität der demokratischen

Ordnung zu sichern. Nach der Entmachtung des Areopags (463),
in dem der Adel noch eine Machtbasis hatte - einem weiterem Schritt in
Richtung Demokratie -, flammten wieder Fraktionskämpfe auf. Um die
Ordnung zu stabilisieren, kam alles auf eine Versöhnung der Stände an. In
dieser kritischen Situation wird in Athen die Forderung erhoben, die Bürger

der Polis sollten untereinander Freunde sein10. Dieses „Postulat der
Bürgerfreundschaft" formuliert Aischylos in einer seiner großen Tragödien,

den jEumeniden'11, für Christian Meier ein Zeugnis frühen politischen
Denkens. Die Athener verstanden, worum es ging: „Freunde sollt ihr sein,
nicht euch gegenseitig morden". Denn die Sicherung der demokratischen
Ordnung hängt von der „Eintracht", Homonoia, der Bürger ab,
„Bürgerfreundschaft" stärkt den Zusammenhalt. Sie ist eine wesentliche Voraussetzung

für die Stabilität der Demokratie, die vom freundschaftlichen
Umgang der Bürger miteinander auf der Basis der wechselseitigen Anerkennung

ihrer Rechte lebt, bei allen Unterschieden der Interessen, Herkunft,
sozialer und ökonomischer Stellung.

Maßgeblich für das Selbstverständnis des attischen Bürgerstaats - das

kommt auch in der Gefallenenrede des Perikles bei Thukydides programmatisch

zum Ausdruck - ist der Begriff der Freiheit, verbunden mit dem
der Isonomie, der Gleichheit.12

Der Begriff der Freiheit wurde dabei in mehrfachem Sinn gebraucht. Er
bedeutete erstens die Möglichkeit zu politischer Partizipation und das
hieß auch zu politischer Initiative jedes Einzelnenn, beginnend mit dem
Recht der freien Rede und der Antragstellung in der Volksversammlung
bis zu den Möglichkeiten selbstständigen Handelns in der Wahrnehmung
von Ämtern und richterlichen Tätigkeiten. Allerdings galten dafür feste

gesetzliche Regelungen, um Willkür zu vermeiden. Wesentliche Instrumente

waren die Überprüfung vor Amtsantritt, die Rechenschaftsablage
der Amtsträger nach Ablauf ihres Amtsjahres und der Ostrakismos.

Bei Thukydides umschreibt Perikles dieses gleiche politische Freiheitsrecht

programmatisch so: Wir sind als freie Bürger im Dienste des
Gemeinwohls politisch aktiv und erlauben uns „im Staat [...] keine Rechtsverletzung,

im Gehorsam gegen die jährlichen Beamten und gegen die
Gesetze" (112). Dieses Recht gilt in der Demokratie, das betont Perikles,
unabhängig vom gesellschaftlichen Status. Nicht die Zugehörigkeit zu ei-

10 Vgl. MEIER: Die Entstehung des Politischen, 208-214.
11 Vgl. MEIER: Die Entstehung des Politischen, 144-154
12 Vgl. THUKYDIDES: Der Peloponnesische Krieg. Hg. und übers, von Georg Peter

Landmann. 3. Auflage. Düsseldorf: Artemis/Winkler 2010, inf.; 116.

'3 Vgl. SCHÄFER, Hans: Politische Ordnung und individuelle Freiheit im Griechentum, in:
GSCHNITZER: Zur griechischen Staatskunde, 154 und ßLEICKEN: Die athenische Demokratie,
344-351-



Vom Polis-Bürgertum über die Bürgerschaft Gottes zum Weltbürgertum? 385

nem bestimmten Volksteil, sondern allein die persönliche Tüchtigkeit
verleiht im öffentlichen Leben einen Vorzug. „Ebenso wird keiner aus Armut,
wenn er für die Stadt etwas leisten könnte, durch die Unscheinbarkeit seines

Namens verhindert" (112). Hier deutet sich ein bürgerliches Leistungsprinzip

an, das gegen das adlige Standesprinzip in Stellung gebracht wird.
Das politische Freiheitsrecht ist ein Aufstiegsrecht.h

Der Begriff .Freiheit' meint zweitens die persönliche Freiheit. Aristoteles

formuliert sie als die Freiheit, „zu leben, wie man will" (1317 b tif.), und
Perikles sagt über sie: „frei leben wir miteinander im Staat [...], ohne dem
heben Nachbarn zu grollen, wenn er einmal seiner Laune lebt" (112). Diese

persönliche Freiheit ist geschützt durch die Gleichheit vor dem Gesetz
(112).

Der zur Demokratie entwickelte attische Bürgerstaat ist also auf dem
Prinzip der gleichen Freiheit der Bürger aufgebaut. Grundlage der
demokratischen Verfassung ist die Freiheit und zwar in der Form, dass die

Bürger abwechselnd regieren und regiert werden und jeder leben kann,
wie er will. Das waren politische Erfindungen, die in der Dichtung früh
reflektiert wurden, was wiederum zur Identitätsbildung der Polisbürger
beitrug. So lässt z.B. Aischylos in der Tragödie Die Perser15, die acht Jahre nach
dem Sieg bei Salamis den Freiheitswillen der Polisbürger feiert, in einer
ingeniösen „Außenbewertung" - das Stück spielt ausschließlich am Perserhof

- die Königinmutter Atossa sich über diesen rätselhaften Staat wundern,

der „fern im Westen" (V. 232) hegt, wie der Chor ihr sagt. Die Athener

sind keinem Herren (Despotes) Untertan (V. 241). „Keines Menschen
Sklaven sind sie" (V. 242). Sie lassen sich unter kein Joch beugen. Sie sind
frei und wollen es bleiben.

2. Aristoteles' „Politie"

2.1 Oikos und Polis - Vom Herrschen im Haus und dem Regieren und
Regiertwerden im Bürgerstaat

Das eingangs (2) angeführte Zitat von Otfried Höffe verweist, was die
Anfänge republikanischen Denkens anbetrifft, nicht nur auf den Stadtstaat
Athen, sondern auch auf dessen wichtigsten Theoretiker, Aristoteles. Er

bringt die Entwicklung von Solon bis Ephialtes auf den Begriff, analysiert
kritisch Tendenzen der radikalen Demokratie und entwickelt schließlich
das Konzept eines Bürgerstaats, der „Politie", in dessen herrschaftslimitie-

4 Vgl. SCHÄFER: Politische Ordnung und individuelle Freiheit, 154.
'5 AISCHYLOS: Tragödien. Übers, von Oskar Werner, hg. von Bernhard Zimmermann. 6.

Auflage. Düsseldorf: Artemis/Winkler 2005; vgl. DEICHGRÄBER, Karl: Die Perser des Aischylos,
in: Nachrichten von der Akademie der Wissenschaften in Göttingen. Philologisch-Historische

Klasse 8 (1941), 155-202; WilamOWITZ-MoellendORFF, Ulrich von: Aischylos. Interpretationen.

2. Auflage. Dublin: Weidmann 1966, 42-55.



386 Otto Langer

renden Elementen man Ansätze einer liberalen Demokratie sehen kann16.

Als ähnlich innovativ beurteilt auch Dolf Sternberger das aristotelische
Konzept der Politie. Ihm zufolge hat Aristoteles - und hierin liege sein
großes Verdienst im Vergleich zu Piaton - den für den modernen Rechtsund

Verfassungsstaat grundlegenden Gegensatz zwischen Herrschaft und
Verfassung vorbereitet.1?

Wie lässt sich dieses positive Urteil begründen? Wo liegen die Grenzen
des aristotelischen Ansatzes? Aristoteles' Pionierarbeit besteht zunächst in
der grundsätzlichen Unterscheidung von despotike arche und politike arche

(vgl. 1252 a 7-16), von Herrschen und Regieren bzw. Leiten, wie man diese

Begriffe übersetzen kann18, die er gleich im ersten Kapitel seiner Politik
einführt. Er ordnet sie unterschiedlichen Bereichen zu: dem des Hauses
und dem der Polis. Dieser Gegensatz bestimmt nicht nur die Grund züge
seiner Politie, sondern ist für ihn auch Basis der Beurteilung der verschiedenen

empirischen Staatsformen und ihrer Verfallsformen.
Nach Aristoteles macht es nämlich einen wichtigen Unterschied, ob man

als Staatsmann (politikos) an der Spitze einer Polis steht oder als Hausherr
(oikonomikos und despotes) an der Spitze eines Hauses. Während der
Hausherr über das Haus herrscht, dessen Mitglieder, Ehefrau, Kinder, Sklaven,

sich auf verschiedenen Stufen der Abhängigkeit von ihm befinden,
regiert der Politikos in der Polis über gleich Freie und freie Gleiche. Gleich
frei sind sie in dem bekannt doppelten Sinn, dass sie leben dürfen, wie sie

wollen (1317 b nf.), und dass sie im Wechsel regieren und regiert werden
(1277 b 13-16; 1283 b 42-1284 a 1).

Daher ist, nach Aristoteles, die Polis auch nicht zu führen wie ein
großes Haus, in dem einer herrscht und andere gehorchen, sondern als

eine Gemeinschaft, in der das Zusammenleben von gleich Freien über
Vereinbarungen und Kompromisse geregelt werden muss. Zu meinen,
zwischen den beiden Gemeinschaftsformen des Hauses und der Polis sei nur
ein quantitativer Unterschied und der Staat sei wie ein großes Haus zu
führen, wie das in der Monarchie unter einem Basileus geschieht, verkennt
diesen grundsätzlichen Unterschied. Damit setzt sich Aristoteles von Pla-
ton ab, bei dem auch im Staat alles auf Herrschaft und nicht auf Vereinbarung

hinausläuft^. Aristoteles dagegen unterscheidet, wie Sternberger
betont, streng „zwischen politischer Gemeinschaft und despotischer Herr-

16 Vgl. HÖFFE, Otfried (Hg.): Aristoteles, Politik Klassiker Auslegen). 2., bearbeitete
Auflage. Berlin: Akademie Verlag 2011, 166.

*7 Vgl. STERNBERGER, Dolf: Der Staat des Aristoteles und der moderne Verfassungsstaat,
in: Thyssen-Vorträge: Auseinandersetzungen mit der Antike I. Bamberg: C.C. Buchners Verlag
*985, 7-26.

18 Vgl. KAMP, Andreas: Die politische Philosophie des Aristoteles und ihre metaphysischen
Grundlagen: Wesenstheorie und Polisordnung Praktische Philosophie 22). Freiburg i.Br.:
Alber 1985,141; 1476

Vgl. STERNBERGER : Der Staat des Aristoteles, 9.



Vom Polis-Bürgertum über die Bürgerschaft Gottes zum Weltbürgertum? 387

schaft" (9). Und „dieser Gegensatz [...] steht am geistigen Beginn des
modernen Verfassungsstaates" (13).

Die politische Gemeinschaft und damit der Bereich gleicher Freiheit ist
allerdings von zwei Seiten gefährdet: einerseits durch Leute, die sich nicht
regieren lassen wollen, d.h. die nur in despotischer Weise zu herrschen
verstehen, und andererseits durch diejenigen, die zu unterwürfig sind, um
selbst zu regieren - dann wird dieser Bereich des Politischen „despotisiert"
(1295 b 13-25). Der gute Bürger muss beides verstehen und beides können:
das Regieren (Ämter wahrnehmen, Rechenschaft ablegen, beraten, an
Mehrheitsentscheidungen mitwirken, Kompromisse aushandeln) und das

Regiertwerden (Entscheidungen respektieren, sich an die Gesetze halten).
In der Politie sind der Bereich des Hauses und der Bereich der Polis

deutlich getrennt, in ihr findet politike arche in ihrer vollkommenen Form
statt. Aristoteles nutzt die Dichotomie von arche despotike und arche politike

für eine Abstufung und für eine Unterscheidung von drei Positivformen

von Verfassungen: basileia, aristokratia, politeia, und drei Verfallsformen:

tyrannis, oligarchia, demokratia.20 Diese Formen unterscheiden sich
weniger dadurch, wer herrscht, als vielmehr dadurch, wie regiert wird: ob
und in welchem Maße die genannten Kriterien der Freiheit realisiert werden.

Die Politie muss für Aristoteles insbesondere folgende Kriterien
erfüllen: die Gesetzlichkeit der Regierung und ihre Orientierung am Gemeinwohl.

Der aristotelische Bürgerstaat gleicht damit zwar in seinen Grundprinzipien

der attischen Demokratie. So sagt Aristoteles, dass, „was wir heute
als Politie bezeichnen, früher Demokratie hieß" (1297 b 24h). Gleichwohl
hat seine kritische Reflexion von Entwicklungen der attischen Demokratie
auch dazu geführt, dass er ein wichtiges Merkmal ihres Selbstverständnisses,

wie es noch Perikles formuliert, nämlich die Bindung an das Gesetz,
besonders urgiert. Dieser Gesichtspunkt ist für ihn ein wesentlicher Grund,
die Demokratie in ihrer radikalen Form abzulehnen.

Die aristotelische Politie ist gekennzeichnet durch die Herrschaft guter
Gesetze; das bedeutet erstens gleiche Regelanwendung, strenges Befolgen
der Gesetze, und beinhaltet zweitens gewisse Qualitätskriterien: Gute
Gesetze sind das Ergebnis von rationalen Beratungs- und Abwägungsprozessen,

in denen ein Interessenausgleich stattfindet, und sie sind drittens am
Gemeinwohl orientiert und nicht daran, das Wohl der Herrschenden zu
befördern (1279 a 17-21). Aristoteles stimmt Pindar zu, der das Gesetz als

König der Sterblichen und Unsterblichen bezeichnet hat. Und auch in
diesem Punkt ergibt sich wieder ein Unterschied zu Piaton: „Während Piaton

20 Vgl. die Bücher III und IV der Politik und SCHÜTRUMPF, Eckart: Verfassungen und
politische Institutionen (IV1-16), in: HÖFFE: Aristoteles Politik, 105-118.



388 Otto Langer

im Philosophenkönigssatz für den guten Herrscher plädiert, setzt sich
Aristoteles für das (gute) Gesetz ein."21

In der mangelnden Bindung an das Gesetz sieht Aristoteles einen
Schwachpunkt der Demokratie in ihrer radikalen Form. Das Volk, angeführt

von Demagogen, kann sich in Abstimmungen - eben weil die Mehrheit

und nicht das Gesetz herrscht - letztlich über alle Regeln hinwegsetzen

und sich Rechtsbrüche erlauben, wie z.B. im Arginusenprozess (406
v.Chr.).

2.2 Vom Glück des Bürgers in der Polis

Gleiche Freiheit im Sinne gleicher Partizipationsrechte, Pluralismus der
Lebensformen, Gesetzlichkeit von Regierung und Verwaltung - das sind
für Aristoteles die Bedingungen dafür, dass der Mensch in diesem politischen

Raum seine eudaimonia, sein Glück, finden kann. Denn eudaimonia
versteht er als energeia, als Tätigkeit gemäß unseren besten Fähigkeiten,
d.h. insbesondere als theoria, aber auch als Praxis, als aktive Lebensgestaltung

und Problemlösen, indem die Vernunft im Verhältnis des
Menschen zu sich selbst wie zu anderen als Steuerungsinstrument dient und
immer wieder ein Ausgleich zwischen gegensätzlichen Strebungen und
Interessen gesucht wird. Und für die Ausübung dieser Tätigkeiten bedarf
es bestimmter Rahmenbedingungen, die in einer Tyrannis nicht gegeben
sind. Die Symmetrie der Beziehungen in der Polis ist für Aristoteles auch
eine wichtige Voraussetzung für Freundschaft, die das gute Leben noch
potenziert. Gut leben heißt in Freundschaft zusammenleben und in Freundschaft

zusammenleben heißt zusammen tätig sein.
Es ist dieser Zusammenhang, der auch erklärt, warum das eingangs

zitierte Diktum vom Menschen als zoon politikon nicht so zu verstehen ist,
dass hier eine allgemeine Aussage über den Menschen als soziales
Lebewesen gemacht wird, sondern in dem starken Sinn, dass er in dem besonderen

politischen Raum der Polis erst all die Fähigkeiten zur Vollendung
bringen und das Potential entfalten kann, das ihn als Menschen auszeichnet.

Dazu gehört auch die Entwicklung von Kunst und Wissenschaft: Was
Menschen in den Zentren verdichteten politischen Lebens der griechischen

Stadtstaaten an kulturellen, gesellschaftlichen und technischen
Leistungen hervorbringen konnten: in Nautik und Schiffsbau, in der Medizin,
in der Bildhauerei, in Handwerk, Kunst, Wissenschaft und Politik, das

hatte Aristoteles Mitte des 4. Jahrhunderts anschaulich vor Augen.

3. Limitationen des Bürgerstaats

Die Grenzen und dunklen Seiten dieses Ansatzes sind unübersehbar. Der
politische Raum der Bürgerschaft ist in der Realität der griechischen Stadt-

21 HÖFFE: Aristoteles, 263.



Vom Polis-Bürgertum über die Bürgerschaft Gottes zum Weltbürgertum? 389

Staaten und mehr noch im aristotelischen Ideal der Politie, in dem
Handwerker, Kaufleute, Tagelöhner als Vollbürger ausgeschlossen sind, ein
ausgesprochen exklusiver Raum: Die Bürgerrechte sind „Bürgervorrechte"
(Sternberger), Privilegien, weit entfernt von Menschenrechten. Das

Bürgerrecht haben im Stadtstaat Athen in der Mitte des 5. Jh. etwa 35'ooo
männliche Personen; ihnen stehen etwa 8o'ooo-no'ooo Sklaven und io'ooo-
i5'ooo Metöken gegenüber.22

Der exklusive Bereich bürgerlicher Freiheitsrechte basiert, wie bereits
gezeigt (5f.), außerdem auf dem herrschaftlichen Bereich des oikos (vgl. 5).
Derselbe Polisbürger, der gegenüber seinen Mitbürgern Freiheit und
Gleichheit reklamiert, übt gegenüber den Insassen seines Hauses, Ehefrau,
Kinder, Sklaven, in abgestufter Form hausherrschaftliche Gewalt aus. Den
Sklaven gegenüber, die das letzte Glied in dieser Kette bilden, ist er
despotes. Sie sind lebender Besitz, haben den Status von Werkzeugen, von
Sachen, und sind „nur Mittel". Aristoteles gebührt der zweifelhafte Ruhm,
die überall in der Antike verbreitete Praxis der Sklavenwirtschaft auch
noch theoretisch überhöht und ihr mit seiner Unterscheidung des Freien
und des „Sklaven von Natur", physei doulos (1254 a 15), eine bis in die Neuzeit

sich durchhaltende Legitimationsbasis verschafft zu haben. Sklaven
seien schon durch ihren starken Körperbau und ihre schwächer entwickelten

geistigen Kräfte darauf angewiesen und dafür geschaffen, von anderen
geführt und gelenkt zu werden. Auch den für die Antike augenfälligen
Sachverhalt, dass Freie durch Kriege und Raub in die Sklaverei geraten
können, lässt er nicht als Gegenargument gegen seine Theorie gelten.

Festzuhalten ist jedoch, dass es seit der griechischen Aufklärung
vereinzelt und verstärkt in der Stoa auch andere Stimmen gegeben hat.
Vertreter der griechischen Aufklärung, wie z.B. der Sophist Antiphon, nach
Diels ein Zeitgenosse des Sokrates, haben jeden bestehenden Nomos der
griechischen Stadtstaaten als „etwas Willkürliches" kritisierte und
Forderungen nach einem übergeordneten Naturrecht gestellt: „Die von vornehmen

Vätern abstammen, achten und verehren wir, die dagegen nicht aus
vornehmem Hause sind, achten und verehren wir nicht. Hierbei verhalten
wir uns zueinander wie Barbaren, denn von Natur sind wir alle in allen
Beziehungen gleich geschaffen, Barbaren wie Hellenen"2-». Alkidamas forderte
sogar die Abschaffung der Sklaverei, er wandte sich „rechtspolitisch" zum
ersten Mal gegen die Geltung der Sklaverei „als ,altes, gutes Herkommen'

22 Vgl. BLEICKEN: Die athenische Demokratie, 99L
23 Vgl. MEWALDT, Johannes: Das Weltbürgertum in der Antike, in: Die Antike 2 (1926),

177-189, hier 179.
24 DlELS, Hermann/KRANZ, Walther (Hgg.): Die Fragmente der Vorsokratiker Rowohlts

Klassiker der Literatur und der Wissenschaft). 8. Auflage. Hamburg: Rowohlt 1963, 135.



39° Otto Langer

und gegen jede Verknechtung von Menschen als angeblich notwendiger'
Folge eines ,Gesetzes der Natur'"25.

Die Stoa stellt den bestehenden Gesetzen die Gesetze der Tugend und
der bestehenden rechtlichen Ordnung eine sittliche Ordnung gegenüber.
Zenon aus Kition (336-264 v.Chr.) bindet die Qualität als freier Bürger an
moralische Qualität: „Frei sind nur die sittlich Guten, alle Schlechten sind
Sklaven."26 Diese neue Sicht ändert aber nichts an der realen Institution
der Sklaverei. „Es entsteht ein auf die persönliche höchste Sittlichkeit
gegründeter Kosmopolitismus"27. Nichts geändert hat auch der Gleichheitssatz,

den es schon im späten römischen Recht gegeben hat: „Quod ad ius
naturale attinet, omnes homines aequales sunt"28. Es bleibt nach Stern-
berger „ein Geheimnis der Geistesgeschichte des Okzidents, wie es kam,
dass diese alten Wahrheiten so lange gebraucht haben, die Welt zu verändern,

dass sie dann aber, mit einem Male von beiden Seiten, der
philosophischen und der religiösen, zugleich ins Leben traten"29.

Die Auflösung des Herrschaftsbereichs des oikos auf Grund der
Durchsetzung allgemeiner Menschenrechte - und damit die Schaffung der Grundlagen

einer weltbürgerlichen Ordnung - ist die große Leistung der Moderne.

Im Zuge mehrerer, bis in die jüngste Zeit andauernder Emanzipationsschübe

wurden „alle die typischen Insassen des antiken Haushalts freigesetzt

und den Bürgern gleichgestellt [...], die Sklaven vor allem, die Frauen,
[...] die Kinder "3°. Diese Emanzipationsschübe erfolgten im Zuge von
Revolutionen und langfristig angelegten Reformen. Vor diesem Hintergrund
stellt sich insbesondere die Frage nach der Position Augustins gegenüber
dem Herrschaftsbereich des oikos, wie er sie in seiner Schrift De civitate
dei31 entwickelt.

Die Bürgerschaft Gottes in Augustins De civitate dei

Das umfangreiche Werk ist als Antwort auf die heidnischen Angriffe gegen
die Christen nach der Katastrophe von 410 entstanden. Am 24. August dieses

Jahres hatten die Westgoten unter Alarich Rom gestürmt und drei Tage
lang geplündert. Die Ewige Stadt, Roma aeterna, war in die Hände der

25 WOLF, Erik: Griechisches Rechtsdenken, Bd. 2: Rechtsphilosophie und Rechtsdichtung
im Zeitalter der Sophistik. Frankfurt/M.: Klostermann 1952, 139.

26 Zitiert nach MEWALDT: Das Weltbürgertum in der Antike, 186.

27 MEWALDT: Das Weltbürgertum in der Antike, 186.
28 Zitiert nach STERNBERGER: Der Staat des Aristoteles, 18.

29 STERNBERGER: Der Staat des Aristoteles, 18.

3° STERNBERGER: Der Staat des Aristoteles, 18

31 Augustins Schrift zitiere ich mit Band- und Seitenzahl nach der deutschen
Übersetzung von Wilhelm Thimme, AURELIUS AUGUSTINUS: Vom Gottesstaat. Aus dem Lateinischen

übertragen von Wilhelm Thimme, eingel. und kommentiert von Carl Andresen.
München: dtv 1977 (I), 1978 (II). Die Patrologia Latina zitiere ich unter der Abkürzung PL.



Vom Polis-Bürgertum über die Bürgerschaft Gottes zum Weltbürgertum? 391

Barbaren gefallen. Und schuld an dieser verheerenden Niederlage waren
nach Meinung der Heiden die Christen. Pagane Kreise nahmen den Fall
Roms zum Anlass, gegen sie und ihren Gott zum Angriff überzugehen.
Jetzt hatte sich gezeigt, dass der von den Christen verehrte allmächtige
Schöpfergott im politischen Bereich gänzlich machtlos war. Eine Restitution

der alten politischen Religion Roms schien ihnen dringend notwendig.

Für die Christen wuchs sich das Unheil zur Anfechtung aus. Sie sahen
sich mit der Frage konfrontiert, wie es möglich gewesen war, dass die
Heilige Stadt, in der sich die Gräber der Apostelfürsten, Petrus und Paulus,
und vieler Märtyrer befanden, in die Gewalt der Barbaren fallen konnte.
Die alten Götter hatten doch die Stadt jahrhundertelang unversehrt als
Zentrum eines weltumspannenden Reiches erhalten. Auch die Botschaft der
christlichen Reichstheologie eines Eusebius von Caesarea, dass die Preisgabe

der heidnischen Götter und die Annahme der christlichen Religion zu
einer Erneuerung und Stärkung des Reiches führen würden, hatte sich als
falsch erwiesen.32

Gegen die Anschuldigungen der Heiden und die Verunsicherung der
Christen schrieb Augustinus seine große Apologie „adversus paganos". Seine

eigentliche Antwort auf die römische Katastrophe lag dabei in der „escha-
tologischen Konzeption zweier [...] konträrer [...] Reiche"33, einer civitas dei
und einer civitas terrena bzw. diaboli.

1. Zur Bedeutung von ,civitas' und zu den Kriterien der Zugehörigkeit zu den

beiden civitates

Augustinus verwendet ,civitas' in mehreren Bedeutungen. Er folgt
römischem Sprachgebrauch, wenn er mit ,civitas' erstens ,urbs', ,oppidum',
.Stadt', aber auch .Staat' meint. In Rom war es zu einer „Vermischung der
Bedeutungen ,Stadt' und .Staat' im Wortsinn von ,civitas'"34 gekommen.
Die .Stadt' Rom war immer zugleich der ,Staat' Rom im Sinne des
römischen Reiches. Für Augustinus gilt noch diese Gleichsetzung ,civitas' -
,urbs' (vgl. II, 540E) und ,civitas - ,respublica (vgl. I, 90-95). Zweitens
bezeichnet ,civitas' die ,universitas civium' im Sinne von .Bürgerschaft', .Bür¬

gergemeinde' und drittens tropologisch das .himmlische Jerusalem' oder
das .dämonenbeherrschte Babylon'.

32 Vgl. DUCHROW, Ulrich: Christenheit und Weltverantwortung. Traditionsgeschichte und
systematische Struktur der Zweireichelehre Forschungen und Berichte der Evangelischen
Studiengemeinschaft 25). Stuttgart: Klett 1970, 248.

33 KOSELLECK, Reinhart: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten.
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1979, 236.

34 RATZINGER, Joseph: Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der Kirche
Münchener theologische Studien 7). München: Zink 1954, 263.



392 Otto Langer

Wer gehört zur civitas dei und wer zur civitas diabolil Schon mit dem
ersten Schöpfungstag entstehen die beiden civitates, als Gott zwischen
Licht und Finsternis schied (II, 3of.); denn mit .Licht' und .Finsternis' sind
in Augustins Interpretation zwei Gemeinschaften gemeint, die Engel, die
im Lichte der Wahrheit blieben, und auf der Gegenseite die Engel, die in
der Wahrheit nicht standhielten. Die guten Engel sind Gott stets
zugewandt, die bösen Engel ganz auf sich bezogen und durch ihre falsche
Willensrichtung, ihre superbia (II, 58L), von Gott abgefallen.

Dieser Gegensatz der beiden civitates in der Engelwelt setzt sich in der
Menschenwelt und ihrer Geschichte fort (II, i83f.). Sie zerfällt in zwei
Gemeinschaften, je nachdem welcher amor ihre Mitglieder beseelt. Die Bürger

der civitas terrena sind durch Selbstliebe, amor sui, bestimmt, der sich
bis zur Verachtung Gottes steigert, die Bürger der civitas dei durch Gottesliebe,

die sich bis zur Selbstverachtung erhebt (II, 2iof.); jene suchen
irdischen Ruhm, diese höchsten Ruhm in Gott. In der civitas dei dominieren
Fürsorge und Gehorsam, in der civitas terrena Herrschsucht und Angst.

Da es also eine zweifache Liebe gibt, gibt es zwei civitates, die entweder
nach dem Prinzip der Selbstliebe, nach dem Fleisch und der Lüge, oder
nach dem Prinzip der Gottesliebe, nach dem Geist und der Wahrheit,
leben. Durch die beiden Prinzipien bilden sich jeweils Vereinigungen
vernünftiger Wesen, die gemeinsam erstreben und besitzen, was sie lieben35.
Das Volk einer civitas wird an seiner Liebe erkannt. „Um festzustellen, was
für ein Volk man jedesmal vor sich hat", muss man „ darauf achten, was für
Dinge es sind, die geliebt werden" (II, 578).

Als Zwischenergebnis ergibt sich daraus erstens: Die Zugehörigkeit zu
einer der beiden civitates bindet Augustinus an innere Kriterien; denn
nicht äußere Bedingungen, Besitzverhältnisse, Herkunft, Stand, Nationalität

sind entscheidend, sondern die Qualität des Willens. Zweitens: Diese

Konstituierung der civitates durch die zwei Formen des amor impliziert
eine universale, spirituelle Gleichheit aller Menschen: Dies ist die conditio
humana, dass jeder Mensch vor die Entscheidung gestellt ist, zwischen
zwei Lebensausrichtungen, amor dei - amor sui, wählen zu müssen.

Diese Gleichheit in der conditio humana - sie ist von der universalen
Gleichheit aller Menschen als gottebenbildliche Geschöpfe Gottes zu
unterscheiden - hat bei Augustinus eine genealogische Begründung, mit der
er an die biblische Überlieferung anknüpft. Adam ist, nach dem alttesta-
mentlichen Schöpfungsbericht, der einzige Stammvater der Menschen. Neu-
testamentliche Schriften nehmen diese monogenistische Vorstellung von
der Einheit des Menschengeschlechts auf, relativieren und spiritualisieren
sie aber: Entscheidend ist nicht die blutsmäßige Abstammung, sondern

35 Vgl. GlLSON, Stefan: Der Heilige Augustin. Eine Einführung in seine Lehre. Hellerau:
Jakob Hegner 1930, 303.



Vom Polis-Bürgertum über die Bürgerschaft Gottes zum Weltbürgertum? 393

der Glaube. Die „Jüngergemeinde ersetzt die natürlichen verwandtschaftlichen

Bindungen durch glaubensmäßige'bC
Paulus verstärkt diese Argumentation und baut sie in eine Adam-

Christus-Typologie ein. Durch einen einzigen Menschen, nämlich Adam,
kam die Sünde in die Welt und alle seine Nachkommen sündigten. Durch
einen Einzigen, Christus, kommt es aber für alle Menschen zur „Gerecht-
sprechung". Am Anfang steht „Adam für alle" und auf dieses „für alle" folgt
die Erlösung „für alle" durch Christus37. Denn der Getaufte lässt alle
Unterschiede zwischen den Menschen hinter sich. „Da gilt nicht mehr Jude oder
Grieche, nicht mehr Sklave oder Freier, nicht mehr Mann oder Frau; denn
ihr alle seid einer in Christus Jesus" (Gal 3,28; vgl. 1 Kor 12,13). Nicht die
Abstammung dem Fleische nach, sondern die Zeugung kraft des Geistes durch
den Glauben vereinigt also die Menschen zu einer Gemeinde, in der alle
Unterschiede in einer übergentilen Einheit der Gläubigen, verschwinden.

Augustinus nimmt in De civitate dei die Vorgaben der Schrift auf: Das

Menschengeschlecht hat sich von einem einzigen Menschen her ausgebreitet

(II, 98). Gott wollte damit den Menschen einprägen, „wie lieb ihm auch
in der Vielheit die Einheit ist" (II, 100), und wollte sie „nicht nur durch
Gleichheit der Natur, sondern auch durch Zuneigung der Verwandtschaft"
(II, 99) mit dem Band des Friedens in Einheit und Eintracht zusammenschließen.

Es gibt also nur eine einzige „origo gentium".
An dieser genealogischen Begründung bleibt festzuhalten: Adam ist der

„Repräsentant der Menschheit", aber zugleich der „Repräsentant dieser
sündigen Menschheit'^8. Die Adamtradition bildet nicht nur die Grundlage
für die Annahme der Einheit und Gleichheit aller Menschen, sondern auch
für deren Sündhaftigkeit: „Gott, der Urheber der Naturen, nicht der Gebrechen,

hat den Menschen wohl gut erschaffen, doch der, durch eigene Schuld
verderbt und dafür von Gott gerecht verdammt, hat verderbte und
verdammte Nachkommen erzeugt" (II, 124). Die eine Tat Adams betrifft die

ganze Menschheit.
Es gibt somit ein universales Unheilsgeschehen in Adam und ein

universales Heilsgeschehen in Christus. Die gemeinsame Verwicklung aller
Menschen in Heil und Unheil hebt die Unterschiede zwischen ihnen auf
und begründet ihre Gleichheit in der conditio humana, die bis zum jüngsten

Gericht dauert. Die endgültige Zugehörigkeit zu einer der beiden civi-
tates wird erst am Ende aller Zeiten entschieden. Augustinus hat in seinem
eschatologischen Konzept die beiden civitates zwar entterritorialisiert,
aber nicht enthistorisiert.

36 DASSMANN, Ernst: Haus, in: RAC Bd. 13 (1986), 878.
37 Vgl. ANGENENDT, Arnold: Der eine Adam und die vielen Stammväter. Idee und Wirklichkeit

der Origo gentis im Mittelalter, in: WUNDERLI, Peter (Hg.): Herkunft und Ursprung.
Historische und mythische Formen der Legitimation. Sigmaringen: Jan Thorbecke 1994, 27-52,
hier 33.

38 Mildenberger, Friedrich: Adam, in: TRE Bd. 1 (1977), 432.



394 Otto Langer

2. Status und innere Verfassung der civitas dei

Welchen Status hat nun die civitas dei und wie sieht ihre innere Verfassung

aus?
Für die Beantwortung dieser Fragen ist eine doppelte Gleichsetzung

Augustins ausschlaggebend: erstens die von civitas dei mit ecclesia, der
Kirche, und zweitens die von civitas dei mit domus. Die civitas dei ist das
Flaus Gottes.

Die erste Gleichsetzung (II, 126 und 271) verstand man lange als
Gleichsetzung von civitas dei und „empirischer katholischer Kirche" (Reuter,
Harnack, Holl). Sie führte zur These von Augustins doppeltem Kirchenbegriff,

einer sichtbaren und einer unsichtbaren Kirche. In der wegweisenden
Deutung Kamlahs dagegen ist die ecclesia die „eschatologisch verstandene!?]

geschichtliche].] Gemeinde"39. Sie ist eine historische Größe und
versteht sich selbst als „die Vielheit derer [...], die von Gott als Erwählte aus
der Geschichte herausgerufen sind'V. Sie lebt in der Hoffnung auf die
verheißene jenseitige Vollendung. Zu unterscheiden ist demnach mit Augustinus

eine Gemeinde-jetzt und eine Gemeinde-dereinst, „qualis nunc -
qualis tunc, die wandernde und die vollendete Gemeinde'V Jene ist noch
durchsetzt mit Scheinchristen, sie stehen „in communione sacramento-
rum", bleiben ihr aber äußerlich. Sie sind Teil des „corpus Christi permix-
tum" und werden am Ende der Zeiten von der Gemeinde der Erwählten
getrennt.

Die eschatologisch ausgerichtete reale Gemeinde lebt in der civitas ter-
rena, ihre Mitglieder nutzen deren Segnungen, insbesondere die pax
terrena, den zeitlichen Frieden des Weltstaates - „solange die beiden Staaten

miteinander vermischt sind, bedienen auch wir uns des Friedens Babylons"

(II, 580) -, nehmen aber innerlich Abstand von deren Prinzipien, der
Selbstliebe und Herrschsucht, cupiditas dominandi. Sie leben mit den
anderen, aber nicht wie die anderen^. Der civitas terrena, dem irdischen
Staat, spricht Augustinus Gerechtigkeit und Gesetzlichkeit, wesentliche
Merkmale der Polisordnung, ab - er kritisiert in diesem Punkt Ciceros
Definition des Staates, respublica, als Sache des Volkes, res populi, und
Scipios Definition des Volkes als „Gemeinschaft vieler Menschen, die
durch Rechtsgleichheit und Interessengemeinschaft verbunden ist" (II, 566).
Recht und Gerechtigkeit fehlen, nach Augustinus, wo man Gott nicht das

39 KAMLAH, Wilhelm: Christentum und Geschichtlichkeit. Untersuchungen zur Entstehung

des Christentums und zu Augustins ,Bürgerschaft Gottes'. 2., neu bearb. und erg. Auflage.
Stuttgart: Kohlhammer 1951, 141.

4° RATZINGER, Joseph: Herkunft und Sinn der Civitas-Lehre Augustins, in: Lammers,
Walther (Hg.): Geschichtsdenken und Geschichtsbild im Mittelalter Wege der Forschung
21). Darmstadt: WBG 1965, 55-75, hier 70.

41 Vgl. DUCHROW: Christenheit und Weltverantwortung, 258.
42 Vgl. GlLSON: Der Heilige Augustin, 310.



Vom Polis-Bürgertum über die Bürgerschaft Gottes zum Weltbürgertum? 395

Seine gibt.43 Die Ordnung der civitas terrena zielt nur auf den irdischen
Frieden, der sich als ,,geordnete[] Eintracht der Bürger im Befehlen und
Gehorchen" (II, 552) manifestiert. Am Ende der Zeiten wird die civitas
terrena diesen Frieden aber verlieren. Beide civitates sind damit nicht eindeutig

voneinander zu trennen, solange sie in dieser Welt existieren; sie sind
durchmischt. In beiden leben Mitglieder der jeweils anderen civitas (11, 4).

Augustinus enthistorisiert also die beiden civitates nicht. Er hebt ihre
Geschichte nicht auf und statuiert die Unumkehrbarkeit der historischen
Entwicklung, die sich in Richtung auf das Jüngste Gericht bewegt. An diesem

Endpunkt der Geschichte kommt es zur unwiderruflichen
Entmischung der civitates. Ihre Trennung in die civitas dei und die civitas diaboli
und die Trennung der Menschen in Selige und Verdammte, in beati und
damnati, bleibt dann für alle Ewigkeit bestehen. In dieser herrschen ewiger
Friede und Glückseligkeit, in jener ewiger Krieg und Schmerz (vgl. II, 583).

In diesem weltgeschichtlichen Prozess der Auseinandersetzung der beiden

civitates zerschmilzt nun „jeglicher Universalismus".44 An die Stelle
der ursprünglichen Gleichheit aller Menschen tritt die absolute Ungleichheit

im Heilsstatus von Erwählten und Verstoßenen. Nicht alle Menschen
haben an der ewigen Glückseligkeit teil. Ein Teil der Menschheit wird für
immer ins Höllendepot verbannt, der andere ist für immer und ewig
glückseliger Bürger des Gottesstaates.

Dieser in einem eschatologischen Horizont angesiedelte asymmetrische
Gegensatz zweier civitates und ihrer Bürger ist fundamentaler und entfaltet

in der Folge eine größere Dynamik als sie etwa in den antiken
Gegenbegriffen Griechen und Barbaren angelegt war.45 Für Ungläubige bzw.
nicht Rechtgläubige ist kein Platz - weder im Himmel, noch auf Erden -,
dafür sorgt auch Augustinus selbst, wenn er den Einzug des Vermögens
der Donatisten und die Zerstörung heidnischer Kultstätten durch den
christlichen Kaiser befürwortet bzw. fordert.

Die zweite Gleichsetzung - ecclesia domus46 - führt noch einmal zur
Frage nach der inneren Verfassung der civitas dei. Mit dieser
Gleichsetzung wird die ecclesia und damit die civitas dei nach dem Muster der
Hausherrschaft verstanden. Von dem auf Aristoteles zurückgehenden Modell

aus betrachtet, wird also der Bereich der civitas patriarchalisiert. Die
Gottesbürger unterstehen der alleinigen, allmächtigen Herrschaft Gottes.
Dabei sind in der civitas!ecclesia, verstanden als Haus Gottes, alle unter
einem Herrn gleich. Es gibt unter ihm keine abgestuften Abhängigkeitsverhältnisse

mehr wie im aristotelischen oikos.

43 Vgl. DUCHROW: Christenheit und Weltverantwortung, 286t.
44 KOSELLECK: Vergangene Zukunft, 237.
45 Vgl. KOSELLECK: Vergangene Zukunft, 239.
46 Vgl. RATZINGER: Volk und Haus Gottes, 181.



396 Otto Langer

Auch das formale Merkmal einer civitas, die Gesetzlichkeit, bestimmt
Augustinus neu. Das Gesetz ist die Liebe, Caritas, und die Liebe ist Gott
(PL 35, Sp. 1462; 43, Sp. 351). Wer in der Liebe bleibt, bleibt in Gott und hat
in ihr das Gesetz seines Handelns gefunden: „Liebe, und dann tue, was du
willst" (PL 35, Sp. 2033). Das von der Liebe bestimmte und geleitete Haus
ist ein Haus der Eintracht und des Friedens, da alle in der gleichen Liebe

geeint sind.

3. Der Gottesbürger als weltlicher Hausherr und die Sklavenfrage

Wie steht Augustinus zur Herrschaftsform des Hauses als Teils der weltlichen

Rechtsordnung und zur Hausherrschaft des Christen? Der ordo naturalis

kennt, nach Augustinus, nur einen einzigen legitimen Herrscher über
alle Kreaturen: Gott. Von diesem Allherrscher haben die vernünftigen Wesen

den Auftrag erhalten, die unter ihnen stehenden Geschöpfe zu beherrschen.

So wurde der Mensch über das Vieh, nicht aber über Menschen
gesetzt. Die Herrschaft von Menschen über Menschen im Staat wie im Haus
hat ihre Ursache darin, dass der Mensch, verleitet durch seinen Stolz, der
eine Folge der Schwächung seiner Natur durch die Erbsünde ist, in einer

„perversen Nachahmung des allmächtigen Gottes" (PL 34, Sp. 160) allein
herrschen will wie Gott. Dadurch erhebt er sich über seine Mitmenschen.
In seiner libido dominandi verletzt er die natürliche menschliche Gleichheit

und maßt sich göttliche Machtfülle an. Die Herrschsucht des
Menschen stellt die von Gott gewollte Herrschaftsordnung auf den Kopf und
führt zu fortwährendem Unfrieden, zur Zerstörung der „tranquillitas ordi-
nis" und zu despotischer Herrschaft im Haus und im Staat.47 Es ist die
permanente Verkehrung des ordo naturalis, der nur den einen Gott-Herrscher
kennt und die vollkommene Unterordnung verlangt.

Der christliche Hausherr allerdings wahrt dieses, nach Augustinus,
göttliche Gesetz. In seinem Haus herrscht die Gottesliebe. Alle seine
Mitglieder sind in der Liebe zu Gott geeint und bilden eine Gemeinschaft von
Gleichen und leben daher in Frieden miteinander. Die Caritas durchwirkt
alle Personenbeziehungen, die des Hausherren zu seinen Sklaven, des

Mannes zur Ehefrau und die des Vaters zu seinen Kindern. Der „Friede des

Hauses", der daraus entsteht, ist die „geordnete [] Eintracht der Hausbewohner

im Befehlen und Gehorchen" (II, 552). Die Hausherrschaft wird
nicht mehr despotisch ausgeübt, vielmehr ist der Herr Diener seiner
Untergebenen und ihnen fürsorglich zugetan, er lebt mit ihnen in Frieden
zusammen und ist bestrebt, ihnen nicht zu schaden, sondern sie in allen
Belangen zu fördern. Hausherr und Untergebene sind einander in Fürsorge

47 Vgl. FUCHS, Harald: Augustin und der antike Friedensgedanke. Untersuchungen zum
neunzehnten Buch der Civitas Dei Neue philologische Untersuchungen 3). Berlin: Weidmann

1926, 58; LAUFS, Joachim: Der Friedensgedanke bei Augustinus. Untersuchungen zum
XIX. Buch De Civitate Dei Hermes 27). Wiesbaden: Steiner 1973, 104.



Vom Polis-Bürgertum über die Bürgerschaft Gottes zum Weltbürgertum? 397

und Gehorsam zugetan (vgl. II, 557). Die „geordnete Eintracht" des in
christlichem Geist geführten Hauses schließt jede Form von Machtgier aus. „Nicht
die Lust zu herrschen, sondern die Pflicht zu helfen heißt sie [die
Hausherren] befehlen, nicht ehrgeiziger Hochmut, sondern fürsorgliches Erbarmen"

(II, 557).
Aus diesen Prämissen ergibt sich für Augustinus die Pflicht des Einzelnen

als Gottesbürgers die Herrschaft im Haus über Sklaven in christlichem
Geist abzumildern. Allerdings enthält dieser Ansatz auch eine Rechtfertigung

der Sklaverei als rechtliche Institution (II, 557-560), die eine tiefe
Ambivalenz seines Herrschaftsbegriffs manifestiert. Dabei nimmt Augus-
tins Argumentation eine überraschende Wendung, indem er die Ausübung
der Herrschaft von Menschen über Menschen als Teil der göttlichen
Heilsordnung versteht.

Gott habe zwar den Menschen als sein Ebenbild gleich erschaffen und
nur zur Herrschaft über die unvernünftige Kreatur ermächtigt, aber als
Strafe für die Sünde auch die Ungleichheit und die Herrschaft von
Menschen über Menschen zugelassen. „Also ist erste Ursache der Sklaverei die
Sünde, die dahin führt, dass ein Mensch dem anderen durch den Zwang
seiner Lage dienstbar wird. Dazu kommt es aber nur durch das Gericht
Gottes, bei dem keine Ungerechtigkeit ist und der den Schuldigen
mancherlei Strafen nach Verdienst zumisst" (II, 558). Der erste Sklave, der in
der Bibel genannt wird, ist Harn, den Noah, sein Vater, verfluchte; seither
werden in jedem Krieg Menschen versklavt. Nachdem nun also durch die
Sünde die Sklaverei in die menschliche Gesellschaft gekommen ist, muss
sie als notwendiges Übel und gerechte Strafe hingenommen werden. Sie ist
Teil des ordo naturalis. Wer schuldlos Sklave eines anderen ist, solle auf
die Gerechtigkeit Gottes hoffen und außerdem bedenken, dass seine Lage
als gerechter Sklave vorteilhafter ist als die seines ungerechten, sündigen
Herrn, der ein Sklave seiner Sünden ist. Besser sei es, Sklave eines
Menschen als Sklave seiner Begierden zu sein, besser zu dienen als dem Hochmut

und der Herrschsucht unterworfen zu sein. Im Übrigen fordere auch
Paulus die Sklaven auf, sich ihren Herren dienstwillig unterzuordnen (Eph
6,5). Der christliche Hausherr darf ruhigen Gewissens Sklaven besitzen
und verstößt nicht gegen den ordo naturalis.

Augustinus setzt also den verchristlichten und verinnerlichten
„Patriarchalismus des Paulus"48 fort. Die Sklaverei bleibt weiterhin „ein Stück des

allgemeinen Besitzrechtes und der staatlichen Ordnung, die das Christentum

hinnimmt und nicht antastet, ja im Gegenteil mit seinen moralischen
Garantien festigt" (133). Der christlichen Position lag, nach Franz Overbeck,

nichts ferner als „die Emancipationsideen, mit welchen alte und

48 TROELTSCH, Ernst: Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen Gesammelte

Schriften 1). 3. Neudruck der Ausgabe Tübingen 1922. Aalen: Scientia Verlag 1977, 132.



398 Otto Langer

neue Zeit die Aufhebung der Sclaverei begründet haben"49. Ohne die
Vorstellung von einem Recht des Sklaven auf Freiheit sei die Kirche unfähig
gewesen, „Einfluss auf die Staatsgesetzgebung auszuüben" (20t). Die
Aufhebung der Sklaverei ist eine Verheißung und wird auf das Ende der Zeit
verschoben.

Fazit

Die eingangs gestellte Frage nach der Situierung von Augustins Lehre von
der Bürgerschaft Gottes, die von Erfindungen und Limitationen der antiken

Polisbürgerschaft ausging und sich perspektivisch auf Emanzipationsideen

einer modernen Weltbürgerschaft bezog, soll noch einmal resümierend

aufgenommen werden.
Erstens: Augustinus beschreitet nicht - was ein christlicher Universalismus

nahelegen könnte - den Weg einer Ausweitung der exklusiven
Freiheitsrechte des Polisbürgers auf alle Menschen. Das Gottesbürgertum mit
seiner weitgehenden Entwertung der innerweltlichen Ordnung ist keine
Weiterentwicklung, sondern ein Gegenmodell zum antiken Polisbürger-
tum, das in Aristoteles' Verständnis zugleich Ort des Rechts und des
Glücks ist. Dem Bürger der civitas dei sind konstitutive Merkmale des

Polisbürgers abhanden gekommen.
Zweitens: Augustinus gilt als „der erste große Friedenstheoretiker" und

De civitate dei als das für Jahrhunderte „wichtigste [.] friedenstheore-
tische[.] Werk des Abendlandes'^0. Aber der wahre Friede ist für Augustinus

in dieser Welt nicht erreichbar und erst am Ende der Zeiten von Gott
ins Werk zu setzen. Seine eschatologische Ausrichtung entwertet jegliche
friedensstiftende weltbürgerliche Ordnung, da er den Eigenwert der
weltlichen Sphäre, die Eigentätigkeit des Menschen und seine Fähigkeit zur
Selbstvollendung in Frage stellt?1, von der die Antike ausgeht und die die
Aufklärung wieder annimmt. Der weltliche Bereich mit seinen Ordnungen
und Ordnungsstrukturen bleibt für ihn ein grundsätzlich nicht pazifizier-
barer Bereich. „Auf eine sekurierte Menschheit innerhalb dieser Welt zu
setzen, bleibt [...] ein Produkt der Sünde, die sich selbst reproduziert".?2

Drittens: Augustins Gottesbürgerschaft enthält mit ihren Vorstellungen
von der Gleichheit der Menschen Elemente, die über die Limitationen der
antiken Polisbürgerschaft hinausweisen. Alle Menschen - unabhängig von
gesellschaftlichem Stand und Geschlecht - sind darin gleich, dass sie frei

49 OVERBECK, Franz: Studien zur Geschichte der alten Kirche, darin III: Ueher das Verhältnis

der alten Kirche zur Sclaverei im römischen Reiche. Schloss-Chemnitz: Ernst Schmeitzner
1875, 201.

5° HÖFFE: Demokratie im Zeitalter der Globalisierung, 247.
51 Vgl. HÖFFE: Demokratie im Zeitalter der Globalisierung, 251

52 KOSELLECK: Vergangene Zukunft, 237.



Vom Polis-Bürgertum über die Bürgerschaft Gottes zum Weltbürgertum? 399

wählen und entscheiden können, ob sie dem amor sui oder dem amor dei

folgen wollen. Es hängt von der Qualität ihres Willens und nicht von
äusseren Bedingungen ab, ob sie Bürger der civitas dei sind oder nicht. Die
gleiche innere Freiheit ist allerdings mit realer äußerer Ungleichheit der
Menschen kompatibel. Diese Einschränkung gilt auch für Augustins
biblisch fundierte Vorstellung von der Gleichheit aller Menschen als gott-
ebenbildliche Geschöpfe. Für Augustinus bleibt die Aufhebung der
Ungleichheit, die in der Welt als Folge des Sündenfalls durch Formen der
Herrschaft von Menschen über Menschen entsteht, eine Verheißung. Den
weltlichen oi/cos-Bereich, den Bereich der Hausherrschaft als Ort realer
Unfreiheit, lässt er unangetastet. Er wird als Teil des ordo naturalis akzeptiert

und sogar heilsgeschichtlich legitimiert.
Gleichwohl sind Wirkungen seiner Gleichheitsvorstellungen und des

christlichen Liebesgebots in seinen Anweisungen zur Ausübung der
Hausherrschaft unübersehbar. Der Hausherr soll den Sklaven im christlichen
Sinn fürsorglich als Mitmenschen behandeln, das hebt sich von der antiken

Auffassung des Sklaven als Sache ab. Trotz seiner defensiven Einstellung

gegenüber der Institution der Hausherrschaft zeigt sich hier die
Appellqualität der christlichen Sicht auf den Menschen, von der seit den
Anfängen des Christentums immer wieder Handlungsimpulse zu Veränderungen

in der realen Welt ausgegangen sind.
Viertens: Eine ultimative Limitation des Ansatzes besteht allerdings

darin, dass die Verheißung einer endzeitlichen gottesbürgerlichen
Ordnung, die ewigen Frieden garantiert und in der alle Gottesbürger gleich
sind, eben nicht für alle Menschen, sondern nur für die bead, die Seligen,
gilt. Die Verdammten bleiben ausgeschlossen. Die Gottesbürgerschaft ist
in einem neuen, verschärften Sinn exklusiv. Der christliche Universalismus
wird eschatologisch wieder aufgezehrt.

Augustinus' Konzept der Gottesbürgerschaft ist nicht auf eine Sicherung

von Freiheitsrechten aller Menschen in der Welt angelegt. Trotz aller
Brechungen seines christlichen Universalismus enthält sein Ansatz aber
menschenrechtliches Potential: Es besteht in einer Sicht auf den
Menschen, die seinen Wert nicht abhängig macht von seinem gesellschaftlichen

Status, seiner Nationalität oder seinem Geschlecht, sondern ihm als

Wesen, das frei entscheiden kann und als Ebenbild Gottes geschaffen
wurde, eine hohe Dignität zuerkennt.

Diese Sicht auf den Menschen hat später die Mystik auf ihre Weise
verstärkt. Meister Eckhart z.B. rekurriert nicht wie Augustinus auf das Theo-
logumenon von der universalen Unheils- bzw. Heilsgleichheit aller
Menschen, sondern betont die aus der Inkarnation sich ergebende Sakralität



400 Otto Langer

der menschlichen Natur53 in jedem Menschen. Die zweite göttliche Person

vereinigt in der Inkarnation göttliche und menschliche Natur in sich. Aus
dem Dogma zieht Eckhart die tiefgreifende Folgerung, dass die „men-
scheit"54, die allen Menschen gemeinsame Natur, und die menschliche Natur

Christi keinen Unterschied aufweise (vgl. DW 2, 379,5-382,10). „Deine
menschliche Natur und die seine haben keinen Unterschied: es ist eine
und dieselbe; denn was sie in Christus ist, das ist sie in dir" (DW 1, 420,
iof.). Die „menscheit" ist also nicht nur allen Menschen gemeinsam und
am Ärmsten und Verschmähtesten ebenso vollkommen wie an Kaiser und
Papst, sondern sie hat „sippeschaft mit der gotheit" (DW 2, i3,i2f.). Sie ist
auch die „menscheit" Gottes und hat dadurch unendliche Dignität.

Die christliche Tradition ist, unter der Perspektive der Entwicklung
allgemeiner Menschenrechte betrachtet, zwar nicht ohne Widersprüche. 55

Die Ideen spiritueller Freiheit und Würde jedes Menschen enthalten aber
ein Potential, das in verschiedenen religiösen Bewegungen immer wieder
punktuell aufbrach und im 18. Jahrhundert zur Dynamik der Institutionalisierung

von grundlegenden Menschen- und Bürgerrechten beitrug.

53 Die deutschen Werke Meister Eckharts (DW) zitiere ich nach der kritischen Ausgabe
von QUINT, Josef/STEER, Georg (Hgg.): Meister Eckhart: Die deutschen Werke. Stuttgart:
Kohlhammer 1957ft.

54 Vgl. LANGER, Otto: Christliche Mystik im Mittelalter. Mystik und Rationalisierung -
Stationen eines Konflikts. Darmstadt: WBG 2004, 344-351.

55 Vgl. JOAS, Hans: Die Sakralität der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte. 3.

Auflage. Berlin: Suhrkamp 2012, 204-210.



Vom Polis-Bürgertum über die Bürgerschaft Gottes zum Weltbürgertum? 401

Zusammenfassung
Die Untersuchung gliedert sich in zwei Teile. Im ersten werden politische
Erfindungen und konstitutive Elemente des attischen Bürgerstaates und des

aristotelischen Konzepts der Politie, im zweiten Grundzüge der augusti-
nischen Lehre von der civitas dei in dem doppelten Sinn von Staat und
Bürgerschaft Gottes dargestellt. Leitfrage ist, wie die Lehre Augustins mit ihrem
universalistischen christlichen Potential zu situieren sei, wenn man sie auf
der einen Seite zum griechischen Bürgerstaat mit seinen exklusiven
Freiheitsrechten in Beziehung setzt und auf der anderen Seite perspektivisch auf
Emanzipationsideen und die Leistung der Moderne, die sukzessive
Durchsetzung allgemeiner Menschenrechte als Basis einer weltbürgerlichen
Ordnung, bezieht.

Abstract
The study is divided into two parts: The first part describes the political
inventions and constitutive elements of the Attic city-state as well as the

concept of the Aristotelian Politeia. The second part discusses the main
features of the Augustinian civitas dei in its dual sense of the city-state and the
citizenship of God. The main issue is the positioning of the Augustinian
theory with its universalistic Christian potential. In the analysis, this concept

is related to the Greek city-state with its exclusive liberties. Both are
considered from the perspective of ideas of emancipation and the successive

implementation of universal human rights as a basis for a cosmopolitan
political order in the modern age.


	Vom Polis-Bürgertum über die Bürgerschaft Gottes zum Weltbürgertum?

