Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 2

Artikel: Vom Polis-Burgertum Uber die Birgerschaft Gottes zum
Weltbirgertum?

Autor: Langer, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760716

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OTTO LANGER

Vom Polis-Biirgertum uber die Biirgerschaft
Gottes zum Weltblirgertum?

In seiner Politik definiert Aristoteles den Menschen als physei politikon
zoon (1253 a 3)'. Dieser Satz ist nicht in dem eher harmlosen Sinn zu ver-
stehen, den die lateinische Ubersetzung mit ,animal sociale“ nahelegt,
dass der Mensch von Natur auf das Zusammenleben mit anderen in einer
Gemeinschaft angewiesen sei. Die Definition beinhaltet vielmehr die star-
ke These, dass der Mensch nur als Biirger einer Polis, im Biirgerstaat mit
entsprechenden Freiheitsrechten, sein Potential an Entwicklungsmoglich-
keiten entfalten und ein gliickliches Leben fiihren konne.

In der etwa 2000 Jahre spater, 1784, erschienenen Schrift ,Idee zu einer
allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht‘ vertritt Kant die The-
se, dass nur in einer weltbiirgerlichen Rechtsordnung die Entwicklung aller
Anlagen des Menschen moglich sei (vgl. VI, 39f.). Diese globale Rechtsord-
nung versteht er, wie aus anderen Schriften, insbesondere seiner Schrift
,Zum Ewigen Frieden’, hervorgeht, im Wesentlichen als Féderalismus von
Staaten mit republikanischer Verfassung, in denen das Verhdltnis der
Individuen innerhalb des Staates nach Prinzipien der Freiheit und Gleich-
heit (im Staatsrecht), zwischen den Vélkern unter dem Ziel der Erhaltung
und Sicherung der Freiheit jedes Staates (im Volkerrecht) und das Ver-
haltnis der Individuen zu fremden Staaten im Weltbiirgerrecht geregelt ist
(vgl. VI, 203).

Beide Autoren sehen - bei allen inhaltlichen Unterschieden und zeitli-
cher Distanz - in einer auf individuellen Freiheitsrechten gegriindeten
Rechtsordnung die Voraussetzung dafiir, dass der Mensch seine Moglich-
keiten als Mensch verwirklichen kann. Das ist in der Politie des Aristoteles
beschrankt auf den exklusiven Bereich der Polis-Biirger, in der weltbiirger-
lichen Ordnung Kants ausgedehnt auf alle Menschen als Staatsbiirger und
Weltbiirger, denen tuberall in der Welt gesicherte Rechte zuerkannt wer-
dens.

* Der Text ist die leicht verdnderte Fassung eines Vortrags im Europahaus Eisenstadt
(Burgenland) im Mai 2014.

1 Die Politik zitiere ich nach der Ausgabe von ROsS, Walter David (= Scriptorum Classi-
corum Bibliotheca Oxoniensis). Oxonii: Clarendon Press 1956.

2 Die Werke Kants zitiere ich nach der Ausgabe von WEISCHEDEL, Wilhelm: Frankfurt/M.:
Insel-Verlag 1964.

3 Vgl. HOFFE, Otfried: Demokratie im Zeitalter der Globalisierung. Miunchen: C.H. Beck
1999, 354.



382 Otto Langer

In der folgenden Untersuchung ist die Frage leitend, wie Augustins
Lehre von der Burgerschaft Gottes in De civitate dei mit ihrem universalis-
tischen christlichen Potential, das sich in der Behauptung der Gleichheit
aller Menschen als Geschopfe Gottes manifestiert, zu situieren sei, wenn
man sie auf der einen Seite zum attischen Biirgerstaat und zur aristoteli-
schen Politie mit ihren exklusiven Partizipations- und Freiheitsrechten in
Beziehung setzt und auf der anderen Seite perspektivisch auf die Leistung
der Moderne, die sukzessive Durchsetzung allgemeiner Menschenrechte,
bezieht.

DER ATTISCHE BURGERSTAAT UND DIE ,,POLITIE“ DES ARISTOTELES

,Das republikanische Denken nimmt [...] seinen Ursprung weder in der
amerikanischen noch in der franzosischen Revolution, auch nicht erst im
republikanischen Rom, sondern schon in Athen; und hier ist dessen wich-
tigster Theoretiker Aristoteles“.4 Nach diesem Urteil Otfried Hoffes hat be-
reits die attische Polis als frithe Form eines ,Blirgerstaats” trotz aller Limi-
tationen wichtige Elemente jenes modernen Rechts- und Verfassungsstaa-
tes erfunden, der in der Aufklarung unter dem Begriff der Republik bzw.
der ,republikanischen Verfassung“ dem absolutistischen Feudalstaat ent-
gegengestellt wurde. Welches sind nun erstens die historischen Errungen-
schaften dieses Biirgerstaats? Wie akzentuiert zweitens Aristoteles — in Ab-
grenzung zur real existierenden athenischen Demokratie - seinen Begriff
des Biirgerstaats, der ,Politie“? Was sind drittens die Grenzen dieser frii-
hen Ansatze?

1. Der attische Biirgerstaat

In der Weltgeschichte sind die Kulturen vielfach durch Monarchen oder
Adelsgeschlechter, oft in Verbindung mit religiosen Institutionen, geformt
worden. ,Einmal jedoch lief es ganz anders. Da war es keine Monarchie
und kein herrschaftsgeiibter Adel, sondern eine relativ breite, tiber hun-
derte von selbststandigen Gemeinden sich verteilende Schicht von Freien,
von ,Birgern’, die sich ihre Welt formte“.s Es war dies der epochale Neu-
ansatz der frihen Demokratie, wie sie sich in der attischen Polis Athen seit
dem Ende des 6. Jh. entwickelte und die mit ihren politischen und kultu-
rellen Hochleistungen zu einem Faszinosum fiir die Nachwelt wurde.
Grundlage dieser Entwicklung war die umfassende Neuordnung, die

4 HOFFE, Otfried: Aristoteles (= becksche reihe denker). 3. iiberarbeitete Auflage. Miin-
chen: C.H. Beck 2006, 272.

5 MEIER, Christian: Kultur, um der Freiheit willen. Griechische Anfdnge — Anfang Europas?
Miinchen: Siedler 2009, 18.



Vom Polis-Biirgertum tiber die Biirgerschaft Gottes zum Weltbtirgertum? 383

Kleisthenes nach dem Sturz der Tyrannis (561-510 v.Chr.) einfiihrte¢ - in
einer Situation, in der wieder Machtkampfe zwischen rivalisierenden Adels-
familien auszubrechen drohten und die Rechtssicherheit gefihrdet war.

Zwei Grundgedanken kennzeichnen diese Neuordnung: Erstens, die
Aktivierung und Politisierung breiter Schichten der Bevolkerung durch
Einbeziehung in die politische Willensbildung und in Entscheidungen auf
der Grundlage gleicher Rechte, Isonomie. Den Biirgern wurden in grofdem
Umfang beratende und richterliche Aufgaben tbertragen. Zweitens, die
Zusammenfiihrung und Integration der Biirgerschaft aus den verschie-
denen Standen und Regionen des Stadtstaats, um Kampfe und blutige Aus-
einandersetzungen zu vermeiden. Probleme und Konflikte sollten auf dem
Weg des Ausgleichs und der Kompromisse gelost werden. Und es wurden
den beiden Grundgedanken entsprechende politische Institutionen - die
Volksversammlung, der Rat der Fiinfhundert, die Geschworenengerichte -
und Verfahren zur Sicherung des demokratischen Gedankens geschaffen.
Die Athener ,erfanden“ Regelungen zur Begrenzung von Macht durch den
institutionalisierten Wechsel von Regieren und Regiertwerden. Macht auf
Zeit ist bis heute ein wesentliches Merkmal des modernen Rechts- und
Verfassungsstaats. Dieser Wechsel galt ihnen als Garant gegen den Miss-
brauch von Macht. So konnte man z.B. in das oberste Beratungsorgan, den
Rat der 500, nur zweimal im Leben und jeweils nur fir ein Jahr gewahlt
bzw. ausgelost werden. Fiir jeweils etwa einen Monat im Jahr fungierte je-
de der jeweils 50 Mitglieder umfassenden 10 Phylen als eine Art geschafts-
fiihrender Ausschuss des Rats, der die Beschliisse fiir die Volksversamm-
lung vorbereitete. Damit auch alle Biirger Athens ohne wirtschaftlichen
Nachteil sich an der Volksversammlung, die etwa gomal im Jahr zusam-
mentrat, beteiligen oder als Richter oder Ratsmitglied tatig sein konnten,
wurden spater Didten eingefihrt.

Alkibiades hat einmal - nach dem Bericht des Thukydides - die atheni-
sche Demokratie als ,anerkannten Wahnsinn“8 bezeichnet, ein politisches
System, das ,nahezu die gesamte Staatsverwaltung Beamten anvertraute,
die jedes Jahr neu durch das Los ausgewdhlt wurden, und das alle politi-
schen Entscheidungen Massenversammlungen tberlief, an denen jeder
Biirger teilnehmen - oder auch nicht teilnehmen - konnte“s. Aber dieses
System, in dem Macht systematisch geteilt, kontrolliert und zeitlich be-
grenzt wurde, funktionierte nach antiken Mafdstaben auflerordentlich gut.

6 Vgl. MEIER, Christian: Die Entstehung des Politischen bei den Griechen. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1983, 103-106.

7 Vgl. BLEICKEN, Jochen: Die athenische Demokratie. 4., vollig tiberarbeitete und wesent-
lich erweiterte Auflage. Paderborn: Schéningh 1995, 190-337.

8 Zitiert nach JONES, Arnold Hugh Martin: Wie funktionierte die athenische Demokratie?,
in: GSCHNITZER, Fritz (Hg.): Zur griechischen Staatskunde (= Wege der Forschung 96). Darm-
stadt: WBG 1969, 219.

9 JONES: Wie funktionierte die athenische Demokratie, 219.



384 Otto Langer

Die Athener machten aber auch die Erfahrung, dass Institutionen und
Verfahrensformen allein nicht ausreichten, um die Stabilitat der demokra-
tischen Ordnung zu sichern. Nach der Entmachtung des Areopags (463),
in dem der Adel noch eine Machtbasis hatte - einem weiterem Schritt in
Richtung Demokratie -, flammten wieder Fraktionskimpfe auf. Um die
Ordnung zu stabilisieren, kam alles auf eine Versohnung der Stande an. In
dieser kritischen Situation wird in Athen die Forderung erhoben, die Biir-
ger der Polis sollten untereinander Freunde seinw©. Dieses ,Postulat der
Birgerfreundschaft® formuliert Aischylos in einer seiner grofen Trago-
dien, den ,Eumeniden‘s, fiir Christian Meier ein Zeugnis frithen politischen
Denkens. Die Athener verstanden, worum es ging: ,Freunde sollt ihr sein,
nicht euch gegenseitig morden“. Denn die Sicherung der demokratischen
Ordnung hangt von der ,Eintracht®, Homonoia, der Birger ab, ,Biirger-
freundschaft® starkt den Zusammenhalt. Sie ist eine wesentliche Voraus-
setzung fir die Stabilitat der Demokratie, die vom freundschaftlichen Um-
gang der Biirger miteinander auf der Basis der wechselseitigen Anerken-
nung ihrer Rechte lebt, bei allen Unterschieden der Interessen, Herkunft,
sozialer und 6konomischer Stellung.

Mafdgeblich fiir das Selbstverstandnis des attischen Blirgerstaats - das
kommt auch in der Gefallenenrede des Perikles bei Thukydides program-
matisch zum Ausdruck - ist der Begriff der Freiheit, verbunden mit dem
der Isonomie, der Gleichheit.:2

Der Begriff der Freiheit wurde dabei in mehrfachem Sinn gebraucht. Er
bedeutete erstens die Mdoglichkeit zu politischer Partizipation und das
hiefd auch zu politischer Initiative jedes Einzelnens, beginnend mit dem
Recht der freien Rede und der Antragstellung in der Volksversammlung
bis zu den Moglichkeiten selbststandigen Handelns in der Wahrnehmung
von Amtern und richterlichen Titigkeiten. Allerdings galten dafiir feste
gesetzliche Regelungen, um Willkir zu vermeiden. Wesentliche Instru-
mente waren die Uberpriifung vor Amtsantritt, die Rechenschaftsablage
der Amtstrager nach Ablauf ihres Amtsjahres und der Ostrakismos.

Bei Thukydides umschreibt Perikles dieses gleiche politische Freiheits-
recht programmatisch so: Wir sind als freie Biirger im Dienste des Ge-
meinwohls politisch aktiv und erlauben uns ,im Staat [...] keine Rechtsver-
letzung, im Gehorsam gegen die jdhrlichen Beamten und gegen die
Gesetze" (112). Dieses Recht gilt in der Demokratie, das betont Perikles,
unabhangig vom gesellschaftlichen Status. Nicht die Zugehorigkeit zu ei-

10 Vgl. MEIER: Die Entstehung des Politischen, 208-214.

1 Vgl. MEIER: Die Entstehung des Politischen, 144-154

12 Vgl. THUKYDIDES: Der Peloponnesische Krieg. Hg. und tibers. von Georg Peter Land-
mann. 3. Auflage. Diisseldorf: Artemis/Winkler 2010, 11f.; 116.

13 Vgl. SCHAFER, Hans: Politische Ordnung und individuelle Freiheit im Griechentum, in:
GSCHNITZER: Zur griechischen Staatskunde, 154 und BLEICKEN: Die athenische Demokratie,

344-351.



Vom Polis-Biirgertum tiber die Biirgerschaft Gottes zum Weltbiirgertum? 385

nem bestimmten Volksteil, sondern allein die personliche Tiichtigkeit ver-
leiht im offentlichen Leben einen Vorzug. ,Ebenso wird keiner aus Armut,
wenn er fiur die Stadt etwas leisten konnte, durch die Unscheinbarkeit sei-
nes Namens verhindert“ (112). Hier deutet sich ein biirgerliches Leistungs-
prinzip an, das gegen das adlige Standesprinzip in Stellung gebracht wird.
Das politische Freiheitsrecht ist ein Aufstiegsrecht.u

Der Begriff ,Freiheit’ meint zweitens die personliche Freiheit. Aristote-
les formuliert sie als die Freiheit, ,zu leben, wie man will“ (1317 b uf.), und
Perikles sagt liber sie: ,frei leben wir miteinander im Staat [...], ohne dem
lieben Nachbarn zu grollen, wenn er einmal seiner Laune lebt” (112). Diese
personliche Freiheit ist geschiitzt durch die Gleichheit vor dem Gesetz
(112).

Der zur Demokratie entwickelte attische Biirgerstaat ist also auf dem
Prinzip der gleichen Freiheit der Biirger aufgebaut. Grundlage der demo-
kratischen Verfassung ist die Freiheit und zwar in der Form, dass die
Biirger abwechselnd regieren und regiert werden und jeder leben kann,
wie er will. Das waren politische Erfindungen, die in der Dichtung friih re-
flektiert wurden, was wiederum zur Identitatsbildung der Polisbiirger bei-
trug. So lasst z.B. Aischylos in der Tragddie Die Perser's, die acht Jahre nach
dem Sieg bei Salamis den Freiheitswillen der Polisbiirger feiert, in einer
ingeniosen ,Auflenbewertung” - das Stiick spielt ausschliefflich am Perser-
hof - die Koniginmutter Atossa sich iiber diesen ratselhaften Staat wun-
dern, der ,fern im Westen® (V. 232) liegt, wie der Chor ihr sagt. Die Athe-
ner sind keinem Herren (Despotes) untertan (V. 241). ,Keines Menschen
Sklaven sind sie” (V. 242). Sie lassen sich unter kein Joch beugen. Sie sind
frei und wollen es bleiben.

2. Aristoteles’ , Politie“

2.1 Oikos und Polis - Vom Herrschen im Haus und dem Regieren und Re-
giertwerden im Biirgerstaat

Das eingangs (2) angefiihrte Zitat von Otfried Hoffe verweist, was die An-
fange republikanischen Denkens anbetrifft, nicht nur auf den Stadtstaat
Athen, sondern auch auf dessen wichtigsten Theoretiker, Aristoteles. Er
bringt die Entwicklung von Solon bis Ephialtes auf den Begriff, analysiert
kritisch Tendenzen der radikalen Demokratie und entwickelt schlief8lich
das Konzept eines Biirgerstaats, der ,Politie“, in dessen herrschaftslimitie-

14 Vgl. SCHAFER: Politische Ordnung und individuelle Freiheit, 154.

15 AISCHYLOS: Tragédien. Ubers. von Oskar Werner, hg. von Bernhard Zimmermann. 6.
Auflage. Diisseldorf: Artemis/Winkler 2005; vgl. DEICHGRABER, Karl: Die Perser des Aischylos,
in: Nachrichten von der Akademie der Wissenschaften in Goéttingen. Philologisch-Histori-
sche Klasse 8 (1941), 155-202; WILAMOWITZ-MOELLENDOREF, Ulrich von: Aischylos. Interpreta-
tionen. 2. Auflage. Dublin: Weidmann 1966, 42-55.



386 Otto Langer

renden Elementen man Ansatze einer liberalen Demokratie sehen kann®.
Als dhnlich innovativ beurteilt auch Dolf Sternberger das aristotelische
Konzept der Politie. Ihm zufolge hat Aristoteles - und hierin liege sein
grofdes Verdienst im Vergleich zu Platon - den fiir den modernen Rechts-
und Verfassungsstaat grundlegenden Gegensatz zwischen Herrschaft und
Verfassung vorbereitet.17

Wie lasst sich dieses positive Urteil begriinden? Wo liegen die Grenzen
des aristotelischen Ansatzes? Aristoteles’ Pionierarbeit besteht zunachst in
der grundsatzlichen Unterscheidung von despotike arche und politike arche
(vgl. 1252 a 7-16), von Herrschen und Regieren bzw. Leiten, wie man diese
Begriffe tibersetzen kanni8, die er gleich im ersten Kapitel seiner Politik
einfiithrt. Er ordnet sie unterschiedlichen Bereichen zu: dem des Hauses
und dem der Polis. Dieser Gegensatz bestimmt nicht nur die Grundziige
seiner Politie, sondern ist fiir ihn auch Basis der Beurteilung der verschie-
denen empirischen Staatsformen und ihrer Verfallsformen.

Nach Aristoteles macht es namlich einen wichtigen Unterschied, ob man
als Staatsmann (politikos) an der Spitze einer Polis steht oder als Hausherr
(oikonomikos und despotes) an der Spitze eines Hauses. Wahrend der
Hausherr tiber das Haus herrscht, dessen Mitglieder, Ehefrau, Kinder, Skla-
ven, sich auf verschiedenen Stufen der Abhangigkeit von ihm befinden,
regiert der Politikos in der Polis iiber gleich Freie und freie Gleiche. Gleich
frei sind sie in dem bekannt doppelten Sinn, dass sie leben diirfen, wie sie
wollen (1317 b uf.), und dass sie im Wechsel regieren und regiert werden
(1277 b 13-16; 1283 b 42-1284 a1).

Daher ist, nach Aristoteles, die Polis auch nicht zu fiihren wie ein
grofles Haus, in dem einer herrscht und andere gehorchen, sondern als
eine Gemeinschaft, in der das Zusammenleben von gleich Freien iiber Ver-
einbarungen und Kompromisse geregelt werden muss. Zu meinen, zwi-
schen den beiden Gemeinschaftsformen des Hauses und der Polis sei nur
ein quantitativer Unterschied und der Staat sei wie ein grofles Haus zu
fithren, wie das in der Monarchie unter einem Basileus geschieht, verkennt
diesen grundsadtzlichen Unterschied. Damit setzt sich Aristoteles von Pla-
ton ab, bei dem auch im Staat alles auf Herrschaft und nicht auf Vereinba-
rung hinauslauftw. Aristoteles dagegen unterscheidet, wie Sternberger be-
tont, streng ,zwischen politischer Gemeinschaft und despotischer Herr-

16 Vgl HOFFE, Otfried (Hg.): Aristoteles, Politik (= Klassiker Auslegen). 2., bearbeitete
Auflage. Berlin: Akademie Verlag 2011, 166.

17 Vgl. STERNBERGER, Dolf: Der Staat des Aristoteles und der moderne Verfassungsstaat,
in: Thyssen-Vortrdage: Auseinandersetzungen mit der Antike I. Bamberg: C.C. Buchners Verlag
1985, 7-26.

18 Vgl. KAMP, Andreas: Die politische Philosophie des Aristoteles und ihre metaphysischen
Grundlagen: Wesenstheorie und Polisordnung (= Praktische Philosophie 22). Freiburg i.Br.:
Alber 1985, 141; 147f.

19 Vgl. STERNBERGER : Der Staat des Aristoteles, 9.



Vom Polis-Biirgertum tiber die Biirgerschaft Gottes zum Weltbiirgertum? 387

schaft“ (9). Und ,dieser Gegensatz [...] steht am geistigen Beginn des mo-
dernen Verfassungsstaates“ (13).

Die politische Gemeinschaft und damit der Bereich gleicher Freiheit ist
allerdings von zwei Seiten gefahrdet: einerseits durch Leute, die sich nicht
regieren lassen wollen, d.h. die nur in despotischer Weise zu herrschen
verstehen, und andererseits durch diejenigen, die zu unterwiirfig sind, um
selbst zu regieren - dann wird dieser Bereich des Politischen ,despotisiert”
(1295 b 13-25). Der gute Blirger muss beides verstehen und beides konnen:
das Regieren (Amter wahrnehmen, Rechenschaft ablegen, beraten, an Mehr-
heitsentscheidungen mitwirken, Kompromisse aushandeln) und das Re-
giertwerden (Entscheidungen respektieren, sich an die Gesetze halten).

In der Politie sind der Bereich des Hauses und der Bereich der Polis
deutlich getrennt, in ihr findet politike arche in ihrer vollkommenen Form
statt. Aristoteles nutzt die Dichotomie von arche despotike und arche poli-
tike fur eine Abstufung und fir eine Unterscheidung von drei Positivfor-
men von Verfassungen: basileia, aristokratia, politeia, und drei Verfallsfor-
men: tyrannis, oligarchia, demokratia.2° Diese Formen unterscheiden sich
weniger dadurch, wer herrscht, als vielmehr dadurch, wie regiert wird: ob
und in welchem Mafe die genannten Kriterien der Freiheit realisiert wer-
den. Die Politie muss fiir Aristoteles insbesondere folgende Kriterien er-
fillen: die Gesetzlichkeit der Regierung und ihre Orientierung am Gemein-
wohl.

Der aristotelische Biirgerstaat gleicht damit zwar in seinen Grundprin-
zipien der attischen Demokratie. So sagt Aristoteles, dass, ,was wir heute
als Politie bezeichnen, frither Demokratie hieR“ (1297 b 24f.). Gleichwohl
hat seine kritische Reflexion von Entwicklungen der attischen Demokratie
auch dazu gefiihrt, dass er ein wichtiges Merkmal ihres Selbstverstandnis-
ses, wie es noch Perikles formuliert, ndmlich die Bindung an das Gesetz, be-
sonders urgiert. Dieser Gesichtspunkt ist fiir ihn ein wesentlicher Grund,
die Demokratie in ihrer radikalen Form abzulehnen.

Die aristotelische Politie ist gekennzeichnet durch die Herrschaft guter
Gesetze; das bedeutet erstens gleiche Regelanwendung, strenges Befolgen
der Gesetze, und beinhaltet zweitens gewisse Qualitatskriterien: Gute Ge-
setze sind das Ergebnis von rationalen Beratungs- und Abwdgungsprozes-
sen, in denen ein Interessenausgleich stattfindet, und sie sind drittens am
Gemeinwohl orientiert und nicht daran, das Wohl der Herrschenden zu
beférdern (1279 a 17-21). Aristoteles stimmt Pindar zu, der das Gesetz als
Konig der Sterblichen und Unsterblichen bezeichnet hat. Und auch in die-
sem Punkt ergibt sich wieder ein Unterschied zu Platon: ,Wahrend Platon

20 Vgl. die Biicher 111 und IV der Politik und SCHUTRUMPF, Eckart: Verfassungen und poli-
tische Institutionen (IV 1-16), in: HOFFE: Aristoteles Politik, 105-118.



388 Otto Langer

im Philosophenkoénigssatz fiir den guten Herrscher pladiert, setzt sich Aris-
toteles fiir das (gute) Gesetz ein.“»

In der mangelnden Bindung an das Gesetz sieht Aristoteles einen
Schwachpunkt der Demokratie in ihrer radikalen Form. Das Volk, ange-
fithrt von Demagogen, kann sich in Abstimmungen - eben weil die Mehr-
heit und nicht das Gesetz herrscht - letztlich iiber alle Regeln hinweg-

setzen und sich Rechtsbriiche erlauben, wie z.B. im Arginusenprozess (406
v.Chr.).

2.2 Vom Gliick des Biirgers in der Polis

Gleiche Freiheit im Sinne gleicher Partizipationsrechte, Pluralismus der
Lebensformen, Gesetzlichkeit von Regierung und Verwaltung - das sind
fir Aristoteles die Bedingungen dafiir, dass der Mensch in diesem politi-
schen Raum seine eudaimonia, sein Gliick, finden kann. Denn eudaimonia
versteht er als energeia, als Tatigkeit gemadfd unseren besten Fahigkeiten,
d.h. insbesondere als theoria, aber auch als Praxis, als aktive Lebensge-
staltung und Problemlésen, indem die Vernunft im Verhdltnis des Men-
schen zu sich selbst wie zu anderen als Steuerungsinstrument dient und
immer wieder ein Ausgleich zwischen gegensatzlichen Strebungen und
Interessen gesucht wird. Und fiir die Ausiibung dieser Tatigkeiten bedarf
es bestimmter Rahmenbedingungen, die in einer Tyrannis nicht gegeben
sind. Die Symmetrie der Beziehungen in der Polis ist fiir Aristoteles auch
eine wichtige Voraussetzung fiir Freundschaft, die das gute Leben noch po-
tenziert. Gut leben heifdt in Freundschaft zusammenleben und in Freund-
schaft zusammenleben heifdt zusammen tatig sein.

Es ist dieser Zusammenhang, der auch erklart, warum das eingangs zi-
tierte Diktum vom Menschen als zoon politikon nicht so zu verstehen ist,
dass hier eine allgemeine Aussage iiber den Menschen als soziales Lebe-
wesen gemacht wird, sondern in dem starken Sinn, dass er in dem beson-
deren politischen Raum der Polis erst all die Fahigkeiten zur Vollendung
bringen und das Potential entfalten kann, das ihn als Menschen auszeich-
net. Dazu gehort auch die Entwicklung von Kunst und Wissenschaft: Was
Menschen in den Zentren verdichteten politischen Lebens der griechi-
schen Stadtstaaten an kulturellen, gesellschaftlichen und technischen Leis-
tungen hervorbringen konnten: in Nautik und Schiffsbau, in der Medizin,
in der Bildhauerei, in Handwerk, Kunst, Wissenschaft und Politik, das
hatte Aristoteles Mitte des 4. Jahrhunderts anschaulich vor Augen.

3. Limitationen des Biirgerstaats

Die Grenzen und dunklen Seiten dieses Ansatzes sind uniibersehbar. Der
politische Raum der Biirgerschaft ist in der Realitat der griechischen Stadt-

21 HOFFE: Aristoteles, 263.



Vom Polis-Biirgertum tiber die Biirgerschaft Gottes zum Weltbiirgertum? 389

staaten und mehr noch im aristotelischen Ideal der Politie, in dem Hand-
werker, Kaufleute, Tagelohner als Vollbiirger ausgeschlossen sind, ein aus-
gesprochen exklusiver Raum: Die Biirgerrechte sind ,Biirgervorrechte”
(Sternberger), Privilegien, weit entfernt von Menschenrechten. Das Biir-
gerrecht haben im Stadtstaat Athen in der Mitte des 5. Jh. etwa 35000
mannliche Personen; ihnen stehen etwa 8o’000-110'000 Sklaven und 10’'000-
15'000 Metoken gegeniiber.22

Der exklusive Bereich biirgerlicher Freiheitsrechte basiert, wie bereits
gezeigt (5f.), aullerdem auf dem herrschaftlichen Bereich des oikos (vgl. 5).
Derselbe Polisbiirger, der gegeniiber seinen Mitbiirgern Freiheit und
Gleichheit reklamiert, ibt gegeniiber den Insassen seines Hauses, Ehefrau,
Kinder, Sklaven, in abgestufter Form hausherrschaftliche Gewalt aus. Den
Sklaven gegeniiber, die das letzte Glied in dieser Kette bilden, ist er des-
potes. Sie sind lebender Besitz, haben den Status von Werkzeugen, von
Sachen, und sind ,nur Mittel“. Aristoteles gebiihrt der zweifelhafte Ruhm,
die iiberall in der Antike verbreitete Praxis der Sklavenwirtschaft auch
noch theoretisch iiberhéht und ihr mit seiner Unterscheidung des Freien
und des ,Sklaven von Natur®, physei doulos (1254 a 15), eine bis in die Neu-
zeit sich durchhaltende Legitimationsbasis verschafft zu haben. Sklaven
seien schon durch ihren starken Korperbau und ihre schwacher entwickel-
ten geistigen Krafte darauf angewiesen und dafiir geschaffen, von anderen
gefiihrt und gelenkt zu werden. Auch den fiir die Antike augenfailligen
Sachverhalt, dass Freie durch Kriege und Raub in die Sklaverei geraten
konnen, lasst er nicht als Gegenargument gegen seine Theorie gelten.

Festzuhalten ist jedoch, dass es seit der griechischen Aufklirung ver-
einzelt und verstarkt in der Stoa auch andere Stimmen gegeben hat. Ver-
treter der griechischen Aufklarung, wie z.B. der Sophist Antiphon, nach
Diels ein Zeitgenosse des Sokrates, haben jeden bestehenden Nomos der
griechischen Stadtstaaten als ,etwas Willkirliches® kritisiert2s und Forde-
rungen nach einem iibergeordneten Naturrecht gestellt: ,Die von vorneh-
men Vdtern abstammen, achten und verehren wir, die dagegen nicht aus
vornehmem Hause sind, achten und verehren wir nicht. Hierbei verhalten
wir uns zueinander wie Barbaren, denn von Natur sind wir alle in allen Be-
ziehungen gleich geschaffen, Barbaren wie Hellenen“24. Alkidamas forderte
sogar die Abschaffung der Sklaverei, er wandte sich ,rechtspolitisch zum
ersten Mal gegen die Geltung der Sklaverei ,als ,altes, gutes Herkommen'

22 Vgl. BLEICKEN: Die athenische Demokratie, 9of.

23 Vgl. MEWALDT, Johannes: Das Weltbiirgertum in der Antike, in: Die Antike 2 (1926),
177-189, hier 179.

24 DIELS, Hermann/KRANZ, Walther (Hgg.): Die Fragmente der Vorsokratiker (= Rowohlts
Klassiker der Literatur und der Wissenschaft). 8. Auflage. Hamburg: Rowohlt 1963, 135.



390 Otto Langer

und gegen jede Verknechtung von Menschen als angeblich ,notwendiger
Folge eines ,Gesetzes der Natur 2.

Die Stoa stellt den bestehenden Gesetzen die Gesetze der Tugend und
der bestehenden rechtlichen Ordnung eine sittliche Ordnung gegeniiber.
Zenon aus Kition (336-264 v.Chr.) bindet die Qualitat als freier Blirger an
moralische Qualitat: ,Frei sind nur die sittlich Guten, alle Schlechten sind
Sklaven.“26 Diese neue Sicht andert aber nichts an der realen Institution
der Sklaverei. ,Es entsteht ein auf die personliche hochste Sittlichkeit ge-
grindeter Kosmopolitismus“27. Nichts geindert hat auch der Gleichheits-
satz, den es schon im spdten romischen Recht gegeben hat: ,Quod ad ius
naturale attinet, omnes homines aequales sunt“8. Es bleibt nach Stern-
berger ,ein Geheimnis der Geistesgeschichte des Okzidents, wie es kam,
dass diese alten Wahrheiten so lange gebraucht haben, die Welt zu veran-
dern, dass sie dann aber, mit einem Male von beiden Seiten, der philoso-
phischen und der religiosen, zugleich ins Leben traten“29.

Die Auflésung des Herrschaftsbereichs des oikos auf Grund der Durch-
setzung allgemeiner Menschenrechte — und damit die Schaffung der Grund-
lagen einer weltbiirgerlichen Ordnung - ist die grofée Leistung der Moder-
ne. Im Zuge mehrerer, bis in die jiingste Zeit andauernder Emanzipations-
schiibe wurden ,alle die typischen Insassen des antiken Haushalts freige-
setzt und den Biirgern gleichgestellt [...], die Sklaven vor allem, die Frauen,
[...] die Kinder “30, Diese Emanzipationsschiibe erfolgten im Zuge von Re-
volutionen und langfristig angelegten Reformen. Vor diesem Hintergrund
stellt sich insbesondere die Frage nach der Position Augustins gegeniiber
dem Herrschaftsbereich des oikos, wie er sie in seiner Schrift De civitate
dei3 entwickelt.

DIE BURGERSCHAFT GOTTES IN AUGUSTINS DE CIVITATE DEI

Das umfangreiche Werk ist als Antwort auf die heidnischen Angriffe gegen
die Christen nach der Katastrophe von 410 entstanden. Am 24. August die-
ses Jahres hatten die Westgoten unter Alarich Rom gestiirmt und drei Tage
lang gepliindert. Die Ewige Stadt, Roma aeterna, war in die Hande der

25 WOLF, Erik: Griechisches Rechtsdenken, Bd. 2: Rechtsphilosophie und Rechtsdichtung
im Zeitalter der Sophistik. Frankfurt/M.: Klostermann 1952, 139.

26 Zitiert nach MEWALDT: Das Weltbtirgertum in der Antike, 186.
27 MEWALDT: Das Weltbiirgertum in der Antike, 186.

28 Zitiert nach STERNBERGER: Der Staat des Aristoteles, 18.

29 STERNBERGER: Der Staat des Aristoteles, 18.

30 STERNBERGER: Der Staat des Aristoteles, 18

31 Augustins Schrift zitiere ich mit Band- und Seitenzahl nach der deutschen Uber-
setzung von Wilhelm Thimme, AURELIUS AUGUSTINUS: Vom Gottesstaat. Aus dem Lateini-
schen bertragen von Wilhelm Thimme, eingel. und kommentiert von Carl Andresen. Miin-
chen: dtv 1977 (I), 1978 (1I). Die Patrologia Latina zitiere ich unter der Abktirzung PL.



Vom Polis-Blirgertum tiber die Biirgerschaft Gottes zum Weltbtirgertum? 391

Barbaren gefallen. Und schuld an dieser verheerenden Niederlage waren
nach Meinung der Heiden die Christen. Pagane Kreise nahmen den Fall
Roms zum Anlass, gegen sie und ihren Gott zum Angriff {iberzugehen.
Jetzt hatte sich gezeigt, dass der von den Christen verehrte allmachtige
Schopfergott im politischen Bereich ganzlich machtlos war. Eine Restitu-
tion der alten politischen Religion Roms schien ihnen dringend notwen-
dig.

Fiir die Christen wuchs sich das Unheil zur Anfechtung aus. Sie sahen
sich mit der Frage konfrontiert, wie es moglich gewesen war, dass die
Heilige Stadt, in der sich die Graber der Apostelfiirsten, Petrus und Paulus,
und vieler Mdrtyrer befanden, in die Gewalt der Barbaren fallen konnte.
Die alten Gotter hatten doch die Stadt jahrhundertelang unversehrt als Zen-
trum eines weltumspannenden Reiches erhalten. Auch die Botschaft der
christlichen Reichstheologie eines Eusebius von Caesarea, dass die Preisga-
be der heidnischen Gétter und die Annahme der christlichen Religion zu
einer Erneuerung und Starkung des Reiches fiihren wiirden, hatte sich als
falsch erwiesen.32

Gegen die Anschuldigungen der Heiden und die Verunsicherung der
Christen schrieb Augustinus seine grof3e Apologie ,adversus paganos”. Seine
eigentliche Antwort auf die romische Katastrophe lag dabei in der ,escha-
tologischen Konzeption zweier [...] kontrdrer [...] Reiche®33, einer civitas dei
und einer civitas terrena bzw. diaboli.

1. Zur Bedeutung von ,civitas‘ und zu den Kriterien der Zugehorigkeit zu den
beiden civitates

Augustinus verwendet ,civitas’ in mehreren Bedeutungen. Er folgt romi-
schem Sprachgebrauch, wenn er mit ,civitas‘ erstens ,urbs‘, ,oppidum’,
,Stadt’, aber auch ,Staat’ meint. In Rom war es zu einer ,Vermischung der
Bedeutungen ,Stadt’ und ,Staat’ im Wortsinn von ,civitas*“34 gekommen.
Die ,Stadt’ Rom war immer zugleich der ,Staat” Rom im Sinne des romi-
schen Reiches. Fiir Augustinus gilt noch diese Gleichsetzung ,civitas’ -
,urbs® (vgl. 11, 540f.) und ,civitas - ,respublica‘ (vgl. I, 9go—95). Zweitens be-
zeichnet ,civitas’ die ,universitas civium’ im Sinne von ,Biirgerschaft’, ,Biir-
gergemeinde’ und drittens tropologisch das ,himmlische Jerusalem’ oder
das ,ddmonenbeherrschte Babylon'.

32 Vgl. DUCHROW, Ulrich: Christenheit und Weltverantwortung. Traditionsgeschichte und
systematische Struktur der Zweireichelehre (= Forschungen und Berichte der Evangelischen
Studiengemeinschaft 25). Stuttgart: Klett 1970, 248.

33 KOSELLECK, Reinhart: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 1979, 236.

34 RATZINGER, Joseph: Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der Kirche (= Miin-
chener theologische Studien 7). Miinchen: Zink 1954, 263.



392 Otto Langer

Wer gehort zur civitas dei und wer zur civitas diaboli? Schon mit dem
ersten Schopfungstag entstehen die beiden civitates, als Gott zwischen
Licht und Finsternis schied (II, 30f.); denn mit ,Licht‘ und ,Finsternis‘ sind
in Augustins Interpretation zwei Gemeinschaften gemeint, die Engel, die
im Lichte der Wahrheit blieben, und auf der Gegenseite die Engel, die in
der Wahrheit nicht standhielten. Die guten Engel sind Gott stets zuge-
wandt, die bosen Engel ganz auf sich bezogen und durch ihre falsche Wil-
lensrichtung, ihre superbia (11, 58f.), von Gott abgefallen.

Dieser Gegensatz der beiden civitates in der Engelwelt setzt sich in der
Menschenwelt und ihrer Geschichte fort (II, 183f.). Sie zerfallt in zwei Ge-
meinschaften, je nachdem welcher amor ihre Mitglieder beseelt. Die Biir-
ger der civitas terrena sind durch Selbstliebe, amor sui, bestimmt, der sich
bis zur Verachtung Gottes steigert, die Biirger der civitas dei durch Gottes-
liebe, die sich bis zur Selbstverachtung erhebt (II, 210f.); jene suchen irdi-
schen Ruhm, diese hochsten Ruhm in Gott. In der civitas dei dominieren
Fursorge und Gehorsam, in der civitas terrena Herrschsucht und Angst.

Da es also eine zweifache Liebe gibt, gibt es zwei civitates, die entweder
nach dem Prinzip der Selbstliebe, nach dem Fleisch und der Liige, oder
nach dem Prinzip der Gottesliebe, nach dem Geist und der Wahrheit,
leben. Durch die beiden Prinzipien bilden sich jeweils Vereinigungen ver-
nunftiger Wesen, die gemeinsam erstreben und besitzen, was sie liebens3s.
Das Volk einer civitas wird an seiner Liebe erkannt. ,Um festzustellen, was
fiir ein Volk man jedesmal vor sich hat“, muss man ,, darauf achten, was fiir
Dinge es sind, die geliebt werden® (11, 578).

Als Zwischenergebnis ergibt sich daraus erstens: Die Zugehorigkeit zu
einer der beiden civitates bindet Augustinus an innere Kriterien; denn
nicht duflere Bedingungen, Besitzverhadltnisse, Herkunft, Stand, Nationali-
tat sind entscheidend, sondern die Qualitit des Willens. Zweitens: Diese
Konstituierung der civitates durch die zwei Formen des amor impliziert
eine universale, spirituelle Gleichheit aller Menschen: Dies ist die conditio
humana, dass jeder Mensch vor die Entscheidung gestellt ist, zwischen
zwei Lebensausrichtungen, amor dei - amor sui, wahlen zu miissen.

Diese Gleichheit in der conditio humana - sie ist von der universalen
Gleichheit aller Menschen als gottebenbildliche Geschépfe Gottes zu un-
terscheiden - hat bei Augustinus eine genealogische Begriindung, mit der
er an die biblische Uberlieferung ankniipft. Adam ist, nach dem alttesta-
mentlichen Schopfungsbericht, der einzige Stammvater der Menschen. Neu-
testamentliche Schriften nehmen diese monogenistische Vorstellung von
der Einheit des Menschengeschlechts auf, relativieren und spiritualisieren
sie aber: Entscheidend ist nicht die blutsmaflige Abstammung, sondern

35 Vgl. GILSON, Stefan: Der Heilige Augustin. Eine Einfiithrung in seine Lehre. Hellerau: Ja-
kob Hegner 1930, 303.



Vom Polis-Biirgertum tiber die Biirgerschaft Gottes zum Weltbtirgertum? 393

der Glaube. Die ,Jlingergemeinde ersetzt die nattirlichen verwandtschaft-
lichen Bindungen durch glaubensmaf3ige*“36.

Paulus verstarkt diese Argumentation und baut sie in eine Adam-
Christus-Typologie ein. Durch einen einzigen Menschen, namlich Adam,
kam die Siinde in die Welt und alle seine Nachkommen siindigten. Durch
einen Einzigen, Christus, kommt es aber fiir alle Menschen zur ,Gerecht-
sprechung”. Am Anfang steht ,Adam fiir alle” und auf dieses , fiir alle“ folgt
die Erlosung ,fiir alle“ durch Christus37. Denn der Getaufte ldsst alle Unter-
schiede zwischen den Menschen hinter sich. ,Da gilt nicht mehr Jude oder
Grieche, nicht mehr Sklave oder Freier, nicht mehr Mann oder Frau; denn
ihr alle seid einer in Christus Jesus“ (Gal 3,28; vgl. 1 Kor 12,13). Nicht die Ab-
stammung dem Fleische nach, sondern die Zeugung kraft des Geistes durch
den Glauben vereinigt also die Menschen zu einer Gemeinde, in der alle
Unterschiede in einer ibergentilen Einheit der Glaubigen, verschwinden.

Augustinus nimmt in De civitate dei die Vorgaben der Schrift auf: Das
Menschengeschlecht hat sich von einem einzigen Menschen her ausgebrei-
tet (II, 98). Gott wollte damit den Menschen einpragen, ,wie lieb ihm auch
in der Vielheit die Einheit ist“ (II, 100), und wollte sie ,nicht nur durch
Gleichheit der Natur, sondern auch durch Zuneigung der Verwandtschaft®
(IT, 99) mit dem Band des Friedens in Einheit und Eintracht zusammen-
schlieffen. Es gibt also nur eine einzige ,origo gentium®.

An dieser genealogischen Begriindung bleibt festzuhalten: Adam ist der
,Reprasentant der Menschheit”, aber zugleich der ,Reprdsentant dieser
siindigen Menschheit“s8. Die Adamtradition bildet nicht nur die Grundlage
fir die Annahme der Einheit und Gleichheit aller Menschen, sondern auch
flir deren Stindhaftigkeit: ,Gott, der Urheber der Naturen, nicht der Gebre-
chen, hat den Menschen wohl gut erschaffen, doch der, durch eigene Schuld
verderbt und dafiir von Gott gerecht verdammt, hat verderbte und ver-
dammte Nachkommen erzeugt (II, 124). Die eine Tat Adams betrifft die
ganze Menschheit.

Es gibt somit ein universales Unheilsgeschehen in Adam und ein uni-
versales Heilsgeschehen in Christus. Die gemeinsame Verwicklung aller
Menschen in Heil und Unheil hebt die Unterschiede zwischen ihnen auf
und begriindet ihre Gleichheit in der conditio humana, die bis zum jlngs-
ten Gericht dauert. Die endgiiltige Zugehorigkeit zu einer der beiden civi-
tates wird erst am Ende aller Zeiten entschieden. Augustinus hat in seinem
eschatologischen Konzept die beiden civitates zwar entterritorialisiert,
aber nicht enthistorisiert.

36 DASSMANN, Ernst: Haus, in: RAC Bd. 13 (1986), 878.

37 Vgl. ANGENENDT, Arnold: Der eine Adam und die vielen Stammvdter. Idee und Wirklich-
keit der Origo gentis im Mittelalter, in: WUNDERLI, Peter (Hg.): Herkunft und Ursprung. His-
torische und mythische Formen der Legitimation. Sigmaringen: Jan Thorbecke 1994, 27-52,
hier 33.

38 MILDENBERGER, Friedrich: Adam, in: TRE Bd. 1 (1977), 432.



394 Otto Langer

2. Status und innere Verfassung der civitas dei

Welchen Status hat nun die civitas dei und wie sieht ihre innere Verfas-
sung aus?

Fir die Beantwortung dieser Fragen ist eine doppelte Gleichsetzung
Augustins ausschlaggebend: erstens die von civitas dei mit ecclesia, der
Kirche, und zweitens die von civitas dei mit domus. Die civitas dei ist das
Haus Gottes.

Die erste Gleichsetzung (I, 126 und 271) verstand man lange als Gleich-
setzung von civitas dei und ,empirischer katholischer Kirche“ (Reuter,
Harnack, Holl). Sie fihrte zur These von Augustins doppeltem Kirchenbe-
griff, einer sichtbaren und einer unsichtbaren Kirche. In der wegweisenden
Deutung Kamlahs dagegen ist die ecclesia die ,eschatologisch verstande-
ne[.] geschichtliche[.] Gemeinde“3. Sie ist eine historische Gréfle und ver-
steht sich selbst als ,die Vielheit derer [...], die von Gott als Erwahlte aus
der Geschichte herausgerufen sind“4o. Sie lebt in der Hoffnung auf die ver-
heifene jenseitige Vollendung. Zu unterscheiden ist demnach mit Augusti-
nus eine Gemeinde-jetzt und eine Gemeinde-dereinst, ,qualis nunc -
qualis tunc, die wandernde und die vollendete Gemeinde“4. Jene ist noch
durchsetzt mit Scheinchristen, sie stehen ,in communione sacramento-
rum", bleiben ihr aber dufderlich. Sie sind Teil des ,corpus Christi permix-
tum” und werden am Ende der Zeiten von der Gemeinde der Erwdhlten ge-
trennt.

Die eschatologisch ausgerichtete reale Gemeinde lebt in der civitas ter-
rena, ihre Mitglieder nutzen deren Segnungen, insbesondere die pax
terrena, den zeitlichen Frieden des Weltstaates - ,solange die beiden Staa-
ten miteinander vermischt sind, bedienen auch wir uns des Friedens Baby-
lons“ (II, 580) —, nehmen aber innerlich Abstand von deren Prinzipien, der
Selbstliebe und Herrschsucht, cupiditas dominandi. Sie leben mit den an-
deren, aber nicht wie die anderen42. Der civitas terrena, dem irdischen
Staat, spricht Augustinus Gerechtigkeit und Gesetzlichkeit, wesentliche
Merkmale der Polisordnung, ab - er kritisiert in diesem Punkt Ciceros De-
finition des Staates, respublica, als Sache des Volkes, res populi, und
Scipios Definition des Volkes als ,Gemeinschaft vieler Menschen, die
durch Rechtsgleichheit und Interessengemeinschaft verbunden ist” (11, 566).
Recht und Gerechtigkeit fehlen, nach Augustinus, wo man Gott nicht das

39 KAMLAH, Wilhelm: Christentum und Geschichtlichkeit. Untersuchungen zur Entsteh-
ung des Christentums und zu Augustins ,Blirgerschaft Gottes'. 2., neu bearb. und erg. Auflage.
Stuttgart: Kohlhammer 1951, 141.

40 RATZINGER, Joseph: Herkunft und Sinn der Civitas-Lehre Augustins, in: LAMMERS,
Walther (Hg.): Geschichtsdenken und Geschichtsbild im Mittelalter (= Wege der Forschung
21). Darmstadt: WBG 1965, 55-75, hier 7o0.

41 Vgl. DUCHROW: Christenheit und Weltverantwortung, 258.
42 Vgl. GILSON: Der Heilige Augustin, 310.



Vom Polis-Biirgertum tiber die Biirgerschaft Gottes zum Weltbiirgertum? 395

Seine gibt.43 Die Ordnung der civitas terrena zielt nur auf den irdischen
Frieden, der sich als ,geordnete[] Eintracht der Biirger im Befehlen und
Gehorchen® (I, 552) manifestiert. Am Ende der Zeiten wird die civitas ter-
rena diesen Frieden aber verlieren. Beide civitates sind damit nicht eindeu-
tig voneinander zu trennen, solange sie in dieser Welt existieren; sie sind
durchmischt. In beiden leben Mitglieder der jeweils anderen civitas (11, 4).

Augustinus enthistorisiert also die beiden civitates nicht. Er hebt ihre
Geschichte nicht auf und statuiert die Unumkehrbarkeit der historischen
Entwicklung, die sich in Richtung auf das Jingste Gericht bewegt. An die-
sem Endpunkt der Geschichte kommt es zur unwiderruflichen Entmi-
schung der civitates. Thre Trennung in die civitas dei und die civitas diaboli
und die Trennung der Menschen in Selige und Verdammte, in beati und
damnati, bleibt dann fiir alle Ewigkeit bestehen. In dieser herrschen ewiger
Friede und Glickseligkeit, in jener ewiger Krieg und Schmerz (vgl. 11, 583).

In diesem weltgeschichtlichen Prozess der Auseinandersetzung der bei-
den civitates zerschmilzt nun ,jeglicher Universalismus“.44 An die Stelle
der urspriinglichen Gleichheit aller Menschen tritt die absolute Ungleich-
heit im Heilsstatus von Erwdhlten und Verstofdenen. Nicht alle Menschen
haben an der ewigen Gliickseligkeit teil. Ein Teil der Menschheit wird fiir
immer ins Hollendepot verbannt, der andere ist fiir immer und ewig gliick-
seliger Blirger des Gottesstaates.

Dieser in einem eschatologischen Horizont angesiedelte asymmetrische
Gegensatz zweier civitates und ihrer Birger ist fundamentaler und entfal-
tet in der Folge eine grofdere Dynamik als sie etwa in den antiken Gegen-
begriffen Griechen und Barbaren angelegt war.4s Fiir Ungldaubige bzw.
nicht Rechtglaubige ist kein Platz - weder im Himmel, noch auf Erden -,
dafiir sorgt auch Augustinus selbst, wenn er den Einzug des Vermogens
der Donatisten und die Zerstorung heidnischer Kultstatten durch den
christlichen Kaiser befiirwortet bzw. fordert.

Die zweite Gleichsetzung - ecclesia = domus46 — fiihrt noch einmal zur
Frage nach der inneren Verfassung der civitas dei. Mit dieser Gleich-
setzung wird die ecclesia und damit die civitas dei nach dem Muster der
Hausherrschaft verstanden. Von dem auf Aristoteles zuriickgehenden Mo-
dell aus betrachtet, wird also der Bereich der civitas patriarchalisiert. Die
Gottesbiirger unterstehen der alleinigen, allmachtigen Herrschaft Gottes.
Dabei sind in der civitas/ecclesia, verstanden als Haus Gottes, alle unter
einem Herrn gleich. Es gibt unter ihm keine abgestuften Abhangigkeits-
verhdltnisse mehr wie im aristotelischen oikos.

43 Vgl. DUCHROW: Christenheit und Weltverantwortung, 286f.
44 KOSELLECK: Vergangene Zukunft, 237.

45 Vgl. KOSELLECK: Vergangene Zukunft, 239.

46 Vgl. RATZINGER: Volk und Haus Gottes, 181.



396 Otto Langer

Auch das formale Merkmal einer civitas, die Gesetzlichkeit, bestimmt
Augustinus neu. Das Gesetz ist die Liebe, caritas, und die Liebe ist Gott
(PL 35, Sp. 1462; 43, Sp. 351). Wer in der Liebe bleibt, bleibt in Gott und hat
in ihr das Gesetz seines Handelns gefunden: ,Liebe, und dann tue, was du
willst* (PL 35, Sp. 2033). Das von der Liebe bestimmte und geleitete Haus
ist ein Haus der Eintracht und des Friedens, da alle in der gleichen Liebe
geeint sind.

3. Der Gottesbiirger als weltlicher Hausherr und die Sklavenfrage

Wie steht Augustinus zur Herrschaftsform des Hauses als Teils der weltli-
chen Rechtsordnung und zur Hausherrschaft des Christen? Der ordo natu-
ralis kennt, nach Augustinus, nur einen einzigen legitimen Herrscher tiber
alle Kreaturen: Gott. Von diesem Allherrscher haben die verniinftigen We-
sen den Auftrag erhalten, die unter ihnen stehenden Geschopfe zu beherr-
schen. So wurde der Mensch tiber das Vieh, nicht aber tiber Menschen ge-
setzt. Die Herrschaft von Menschen tiber Menschen im Staat wie im Haus
hat ihre Ursache darin, dass der Mensch, verleitet durch seinen Stolz, der
eine Folge der Schwachung seiner Natur durch die Erbsiinde ist, in einer
,perversen Nachahmung des allmachtigen Gottes“ (PL 34, Sp. 160) allein
herrschen will wie Gott. Dadurch erhebt er sich iiber seine Mitmenschen.
In seiner libido dominandi verletzt er die natiirliche menschliche Gleich-
heit und mafdt sich gottliche Machtfiille an. Die Herrschsucht des Men-
schen stellt die von Gott gewollte Herrschaftsordnung auf den Kopf und
fiihrt zu fortwdhrendem Unfrieden, zur Zerstérung der ,tranquillitas ordi-
nis“ und zu despotischer Herrschaft im Haus und im Staat.47 Es ist die per-
manente Verkehrung des ordo naturalis, der nur den einen Gott-Herrscher
kennt und die vollkommene Unterordnung verlangt.

Der christliche Hausherr allerdings wahrt dieses, nach Augustinus,
gottliche Gesetz. In seinem Haus herrscht die Gottesliebe. Alle seine Mit-
glieder sind in der Liebe zu Gott geeint und bilden eine Gemeinschaft von
Gleichen und leben daher in Frieden miteinander. Die caritas durchwirkt
alle Personenbeziehungen, die des Hausherren zu seinen Sklaven, des
Mannes zur Ehefrau und die des Vaters zu seinen Kindern. Der ,Friede des
Hauses“, der daraus entsteht, ist die ,geordnete[] Eintracht der Hausbe-
wohner im Befehlen und Gehorchen® (II, 552). Die Hausherrschaft wird
nicht mehr despotisch ausgeiibt, vielmehr ist der Herr Diener seiner
Untergebenen und ihnen firsorglich zugetan, er lebt mit ihnen in Frieden
zusammen und ist bestrebt, ihnen nicht zu schaden, sondern sie in allen
Belangen zu férdern. Hausherr und Untergebene sind einander in Fiirsorge

47 Vgl. FucHS, Harald: Augustin und der antike Friedensgedanke. Untersuchungen zum
neunzehnten Buch der Civitas Dei (= Neue philologische Untersuchungen 3). Berlin: Weid-
mann 1926, 58; LAUFS, Joachim: Der Friedensgedanke bei Augustinus. Untersuchungen zum
XIX. Buch De Civitate Dei (= Hermes 27). Wiesbaden: Steiner 1973, 104.



Vom Polis-Biirgertum tiber die Biirgerschaft Gottes zum Weltbtirgertum? 397

und Gehorsam zugetan (vgl. II, 557). Die ,geordnete Eintracht” des in christ-
lichem Geist gefiihrten Hauses schliefdt jede Form von Machtgier aus. ,Nicht
die Lust zu herrschen, sondern die Pflicht zu helfen heifdt sie [die Haus-
herren]| befehlen, nicht ehrgeiziger Hochmut, sondern fursorgliches Erbar-
men* (I, 557).

Aus diesen Pramissen ergibt sich fir Augustinus die Pflicht des Einzel-
nen als Gottesbtirgers die Herrschaft im Haus tiber Sklaven in christlichem
Geist abzumildern. Allerdings enthalt dieser Ansatz auch eine Rechtferti-
gung der Sklaverei als rechtliche Institution (II, 557-560), die eine tiefe
Ambivalenz seines Herrschaftsbegriffs manifestiert. Dabei nimmt Augus-
tins Argumentation eine iberraschende Wendung, indem er die Ausiibung
der Herrschaft von Menschen tiber Menschen als Teil der gottlichen Heils-
ordnung versteht.

Gott habe zwar den Menschen als sein Ebenbild gleich erschaffen und
nur zur Herrschaft tiber die unverniinftige Kreatur ermachtigt, aber als
Strafe fiir die Siinde auch die Ungleichheit und die Herrschaft von Men-
schen tiber Menschen zugelassen. , Also ist erste Ursache der Sklaverei die
Siinde, die dahin fiihrt, dass ein Mensch dem anderen durch den Zwang
seiner Lage dienstbar wird. Dazu kommt es aber nur durch das Gericht
Gottes, bei dem keine Ungerechtigkeit ist und der den Schuldigen man-
cherlei Strafen nach Verdienst zumisst® (II, 558). Der erste Sklave, der in
der Bibel genannt wird, ist Ham, den Noah, sein Vater, verfluchte; seither
werden in jedem Krieg Menschen versklavt. Nachdem nun also durch die
Stiinde die Sklaverei in die menschliche Gesellschaft gekommen ist, muss
sie als notwendiges Ubel und gerechte Strafe hingenommen werden. Sie ist
Teil des ordo naturalis. Wer schuldlos Sklave eines anderen ist, solle auf
die Gerechtigkeit Gottes hoffen und auflerdem bedenken, dass seine Lage
als gerechter Sklave vorteilhafter ist als die seines ungerechten, stindigen
Herrn, der ein Sklave seiner Sunden ist. Besser sei es, Sklave eines Men-
schen als Sklave seiner Begierden zu sein, besser zu dienen als dem Hoch-
mut und der Herrschsucht unterworfen zu sein. Im Ubrigen fordere auch
Paulus die Sklaven auf, sich ihren Herren dienstwillig unterzuordnen (Eph
6,5). Der christliche Hausherr darf ruhigen Gewissens Sklaven besitzen
und verstofdt nicht gegen den ordo naturalis.

Augustinus setzt also den verchristlichten und verinnerlichten , Patriar-
chalismus des Paulus“48 fort. Die Sklaverei bleibt weiterhin ,ein Stiick des
allgemeinen Besitzrechtes und der staatlichen Ordnung, die das Christen-
tum hinnimmt und nicht antastet, ja im Gegenteil mit seinen moralischen
Garantien festigt“ (133). Der christlichen Position lag, nach Franz Over-
beck, nichts ferner als ,die Emancipationsideen, mit welchen alte und

48 TROELTSCH, Ernst: Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen (= Gesam-
melte Schriften 1). 3. Neudruck der Ausgabe Tiibingen 1922. Aalen: Scientia Verlag 1977, 132.



398 Otto Langer

neue Zeit die Authebung der Sclaverei begriindet haben“49. Ohne die Vor-
stellung von einem Recht des Sklaven auf Freiheit sei die Kirche unfahig
gewesen, ,Einfluss auf die Staatsgesetzgebung auszuiiben® (201). Die Auf-
hebung der Sklaverei ist eine Verheifung und wird auf das Ende der Zeit
verschoben.

FAZIT

Die eingangs gestellte Frage nach der Situierung von Augustins Lehre von
der Burgerschaft Gottes, die von Erfindungen und Limitationen der anti-
ken Polisbiirgerschaft ausging und sich perspektivisch auf Emanzipations-
ideen einer modernen Weltbiirgerschaft bezog, soll noch einmal resumie-
rend aufgenommen werden.

Erstens: Augustinus beschreitet nicht — was ein christlicher Universalis-
mus nahelegen konnte - den Weg einer Ausweitung der exklusiven Frei-
heitsrechte des Polisbiirgers auf alle Menschen. Das Gottesbiirgertum mit
seiner weitgehenden Entwertung der innerweltlichen Ordnung ist keine
Weiterentwicklung, sondern ein Gegenmodell zum antiken Polisbirger-
tum, das in Aristoteles’ Verstandnis zugleich Ort des Rechts und des
Gliicks ist. Dem Biirger der civitas dei sind konstitutive Merkmale des Po-
lisblirgers abhanden gekommen.

Zweitens: Augustinus gilt als ,der erste grofde Friedenstheoretiker” und
De civitate dei als das fir Jahrhunderte ,wichtigste[.] friedenstheore-
tische[.] Werk des Abendlandes“so. Aber der wahre Friede ist fiir Augus-
tinus in dieser Welt nicht erreichbar und erst am Ende der Zeiten von Gott
ins Werk zu setzen. Seine eschatologische Ausrichtung entwertet jegliche
friedensstiftende weltbiirgerliche Ordnung, da er den Eigenwert der welt-
lichen Sphare, die Eigentdtigkeit des Menschen und seine Fahigkeit zur
Selbstvollendung in Frage stellts;, von der die Antike ausgeht und die die
Aufklarung wieder annimmt. Der weltliche Bereich mit seinen Ordnungen
und Ordnungsstrukturen bleibt fiir ihn ein grundsdtzlich nicht pazifizier-
barer Bereich. ,Auf eine sekurierte Menschheit innerhalb dieser Welt zu
setzen, bleibt [...] ein Produkt der Siinde, die sich selbst reproduziert".s2

Drittens: Augustins Gottesbiirgerschaft enthalt mit ihren Vorstellungen
von der Gleichheit der Menschen Elemente, die tiber die Limitationen der
antiken Polisbiirgerschaft hinausweisen. Alle Menschen — unabhangig von
gesellschaftlichem Stand und Geschlecht - sind darin gleich, dass sie frei

49 OVERBECK, Franz: Studien zur Geschichte der alten Kirche, darin III: Ueber das Verhdlt-
nis der alten Kirche zur Sclaverei im romischen Reiche. Schloss-Chemnitz: Ernst Schmeitzner
1875, 201.

50 HOFFE: Demokratie im Zeitalter der Globalisierung, 247.

51 Vgl. HOFFE: Demokratie im Zeitalter der Globalisierung, 251

52 KOSELLECK: Vergangene Zukunft, 237.



Vom Polis-Biirgertum tiber die Biirgerschaft Gottes zum Weltbiirgertum? 399

wahlen und entscheiden kénnen, ob sie dem amor sui oder dem amor dei
folgen wollen. Es hangt von der Qualitat ihres Willens und nicht von aus-
seren Bedingungen ab, ob sie Biirger der civitas dei sind oder nicht. Die
gleiche innere Freiheit ist allerdings mit realer aufderer Ungleichheit der
Menschen kompatibel. Diese Einschrankung gilt auch fiir Augustins bib-
lisch fundierte Vorstellung von der Gleichheit aller Menschen als gott-
ebenbildliche Geschopfe. Fiir Augustinus bleibt die Aufhebung der Un-
gleichheit, die in der Welt als Folge des Siindenfalls durch Formen der
Herrschaft von Menschen iiber Menschen entsteht, eine Verheiffung. Den
weltlichen oikos-Bereich, den Bereich der Hausherrschaft als Ort realer
Unfreiheit, lasst er unangetastet. Er wird als Teil des ordo naturalis akzep-
tiert und sogar heilsgeschichtlich legitimiert.

Gleichwohl sind Wirkungen seiner Gleichheitsvorstellungen und des
christlichen Liebesgebots in seinen Anweisungen zur Ausiibung der Haus-
herrschaft untibersehbar. Der Hausherr soll den Sklaven im christlichen
Sinn fiirsorglich als Mitmenschen behandeln, das hebt sich von der anti-
ken Auffassung des Sklaven als Sache ab. Trotz seiner defensiven Einstel-
lung gegeniiber der Institution der Hausherrschaft zeigt sich hier die
Appellqualitat der christlichen Sicht auf den Menschen, von der seit den
Anfangen des Christentums immer wieder Handlungsimpulse zu Verande-
rungen in der realen Welt ausgegangen sind.

Viertens: Eine ultimative Limitation des Ansatzes besteht allerdings
darin, dass die Verheiflung einer endzeitlichen gottesbiirgerlichen Ord-
nung, die ewigen Frieden garantiert und in der alle Gottesbiirger gleich
sind, eben nicht fiir alle Menschen, sondern nur fiir die beati, die Seligen,
gilt. Die Verdammten bleiben ausgeschlossen. Die Gottesbiirgerschaft ist
in einem neuen, verschdrften Sinn exklusiv. Der christliche Universalismus
wird eschatologisch wieder aufgezehrt.

Augustinus’ Konzept der Gottesbiirgerschaft ist nicht auf eine Siche-
rung von Freiheitsrechten aller Menschen in der Welt angelegt. Trotz aller
Brechungen seines christlichen Universalismus enthdlt sein Ansatz aber
menschenrechtliches Potential: Es besteht in einer Sicht auf den Men-
schen, die seinen Wert nicht abhangig macht von seinem gesellschaftli-
chen Status, seiner Nationalitat oder seinem Geschlecht, sondern ihm als
Wesen, das frei entscheiden kann und als Ebenbild Gottes geschaffen
wurde, eine hohe Dignitat zuerkennt.

Diese Sicht auf den Menschen hat spater die Mystik auf ihre Weise ver-
starkt. Meister Eckhart z.B. rekurriert nicht wie Augustinus auf das Theo-
logumenon von der universalen Unheils- bzw. Heilsgleichheit aller Men-
schen, sondern betont die aus der Inkarnation sich ergebende Sakralitat



400 Otto Langer

der menschlichen Naturs3 in jedem Menschen. Die zweite gottliche Person
vereinigt in der Inkarnation gottliche und menschliche Natur in sich. Aus
dem Dogma zieht Eckhart die tiefgreifende Folgerung, dass die ,men-
scheit“s4, die allen Menschen gemeinsame Natur, und die menschliche Na-
tur Christi keinen Unterschied aufweise (vgl. DW 2, 379,5-382,10). ,Deine
menschliche Natur und die seine haben keinen Unterschied: es ist eine
und dieselbe; denn was sie in Christus ist, das ist sie in dir“ (DW 1, 420,
10f.). Die ,menscheit” ist also nicht nur allen Menschen gemeinsam und
am Armsten und Verschmihtesten ebenso vollkommen wie an Kaiser und
Papst, sondern sie hat ,sippeschaft mit der gotheit* (DW 2, 13,12f.). Sie ist
auch die ,menscheit Gottes und hat dadurch unendliche Dignitat.

Die christliche Tradition ist, unter der Perspektive der Entwicklung
allgemeiner Menschenrechte betrachtet, zwar nicht ohne Widerspriiche. 55
Die Ideen spiritueller Freiheit und Wiirde jedes Menschen enthalten aber
ein Potential, das in verschiedenen religiosen Bewegungen immer wieder
punktuell aufbrach und im 18. Jahrhundert zur Dynamik der Institutionali-
sierung von grundlegenden Menschen- und Biirgerrechten beitrug.

53 Die deutschen Werke Meister Eckharts (DW) zitiere ich nach der kritischen Ausgabe
von QUINT, Josef/STEER, Georg (Hgg.): Meister Eckhart: Die deutschen Werke. Stuttgart: Kohl-
hammer 1957ff.

54 Vgl. LANGER, Otto: Christliche Mystik im Mittelalter. Mystik und Rationalisierung -
Stationen eines Konflikts. Darmstadt: WBG 2004, 344-351.

55 Vgl. JOAS, Hans: Die Sakralitdt der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte. 3.
Auflage. Berlin: Suhrkamp 2012, 204-210.



Vom Polis-Biirgertum tiber die Biirgerschaft Gottes zum Weltbiirgertum? 4o1

Zusammenfassung

Die Untersuchung gliedert sich in zwei Teile. Im ersten werden politische Er-
findungen und konstitutive Elemente des attischen Biirgerstaates und des
aristotelischen Konzepts der Politie, im zweiten Grundziige der augusti-
nischen Lehre von der civitas dei in dem doppelten Sinn von Staat und Btir-
gerschaft Gottes dargestellt. Leitfrage ist, wie die Lehre Augustins mit ihrem
universalistischen christlichen Potential zu situieren sei, wenn man sie auf
der einen Seite zum griechischen Biirgerstaat mit seinen exklusiven Frei-
heitsrechten in Beziehung setzt und auf der anderen Seite perspektivisch auf
Emanzipationsideen und die Leistung der Moderne, die sukzessive Durch-
setzung allgemeiner Menschenrechte als Basis einer weltbiirgerlichen Ord-
nung, bezieht.

Abstract

The study is divided into two parts: The first part describes the political in-
ventions and constitutive elements of the Attic city-state as well as the
concept of the Aristotelian Politeia. The second part discusses the main fea-
tures of the Augustinian civitas dei in its dual sense of the city-state and the
citizenship of God. The main issue is the positioning of the Augustinian
theory with its universalistic Christian potential. In the analysis, this con-
cept is related to the Greek city-state with its exclusive liberties. Both are
considered from the perspective of ideas of emancipation and the successive
implementation of universal human rights as a basis for a cosmopolitan
political order in the modern age.



	Vom Polis-Bürgertum über die Bürgerschaft Gottes zum Weltbürgertum?

