
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 2

Artikel: Rex illiteratus est quasi asinus coronatus : i laici e la filosofia nel secolo
XII

Autor: Caiazzo, Irene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760715

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760715
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Irene Caiazzo

Rex illiteratus est quasi asinus coronatus:
I laici e la filosofia nel secolo XII

Il primo storico della filosofia ad aver affrontato direttamente la questione
dei laici e della filosofia nel Medioevo è stato Ruedi Imbach pubblicando,
nel 1989 e nel 1996, due saggi che hanno aperto e orientato il successivo
dibattito storiografico: Laien in der Philosophie des Mittelalters e Dante, la

philosophie et les laïcs1. Invero, la questione era stata già discussa inciden-
talmente dagli storici della letteratura e della cultura che, all'inizio del XX
secolo, si erano posti il problema dell'educazione dei laici nel Medioevo2.
Fondandosi su un cospicuo numéro di attestazioni, Thompson aveva mo-
strato che la conoscenza del latino da parte dei laici, sia uomini che donne,
non era del tutto svanita durante i cosidetti secoli bui e che essa si accre-
sceva a partire del secolo XII. I lavori di Grundmann, sui quali ritornerô,
analizzavano le diverse accezioni dei termini litteratus/illiteratus e l'uso
fattone in relazione ai laici. Ma il fenomeno più ragguardevole è senza al-
cun dubbio la connessione tra lingua volgare e pubblico laico, espressa-
mente evocata da Langlois sin dal titolo del suo studio pionieristico, che si

intensifica nel corso del secolo XII, spaziando dalla letteratura epica e

cortese alla storiografia, alla Bibbia. Difatti, i laici suscitano una nuova pro-
duzione culturale scritta nella lingua materna da loro parlata quotidiana-
mente, di cui sono spesso e volentieri fonte di ispirazione. Intorno alla me-
tà del XX secolo, in concomitanza con il Concilio Vaticano II, che induce a

una vasta riflessione sui rapporti tra Chiesa e Stato, la problematica dei
laici torna alla ribalta tra gli storici. Dionisotti osserva che la tradizione

* Per ragioni di spazio, le note contengono soltanto una selezione della bibliografia sui
diversi terni trattati. Desidero ringraziare Luca Bianchi (Università degli Studi di Milano),
Ruedi Imbach (Université Paris IV-Sorbonne), Barbara Obrist (CNRS, Paris) e Patricia Stir-
nemann (IRHT/CNRS, Paris) per le osservazioni acute e le correzioni pertinenti.

1 IMBACH, Ruedi: Laien in der Philosophie des Mittelalters. Hinweise und Anregungen zu
einem vernachlässigten Thema. Amsterdam 1989; ID.: Dante, la philosophie et les laïcs. Initiations

à la philosophie médiévale 1. Fribourg 1996. Sulla portata novatrice dell'approccio di
Ruedi Imbach, si veda KÖN1G-PRALONG, Catherine: Les laïcs dans l'histoire de la philosophie
médiévale. Note historiographique, in: Doctor virtualis 9 (2009), 169-197. Si veda inoltre
IMBACH, Ruedi/KÖNIG-PRALONG, Catherine: Le défi laïque. Paris 2013, che riprende alcuni capi-
toli del volume del 1989 aggiornati e tradotti in francese, alcuni contributi più recenti, e due
articoli della König-Pralong.

2 Cfr. LANGLOIS, Charles V.: La connaissance de la nature et du monde au Moyen Age
d'après quelques écrits français à l'usage des laïcs. Paris 1911; THOMPSON, James W.: The Literacy
of the Laity in the Middle Ages. Berkeley 1939; RICHE, Pierre: Recherches sur l'instruction des

laïcs du IXe au XIT siècle, in: Cahiers de civilisation médiévale 5 (1962), 175-182.



348 Irene Caiazzo

storiografica italiana si era mostrata incurante "delle condizioni reali, di
spazio e di tempo, in cui gli uomini da che mondo è mondo vissero e vivo-
no"3. Si propone allora di recensire la situazione pubblica e lo stato degli
uomini di lettere del primo Cinquecento; l'approccio quantitative gli
permette di concludere che la metà di essi sono laici, "senza, a quanto pare,
alcuna dipendenza dalla Chiesa'b. Dionisotti effettua qualche incursione
nei secoli precedenti, dal Duecento al Quattrocento: Cavalcanti e Dante
sono laici, Petrarca chierico, la posizione di Boccaccio è meno chiara ma in
ogni caso egli è chierico nel 1360, infine numerosi sono i laici giuristi e al

tempo stesso poetis. Alia fine degli anni i960 si è tenuto un convegno di
ampio respiro sui laici nei secoli XI e XII con contributi di notevole
spessore6. In particolare, si segnala quello di Prosdocimi sui diritto cano-
nico, che sottolinea come, dopo la riforma gregoriana, il matrimonio sia
ciô che caratterizza e distingue i laici dai chierici e dai monaci, I'ordo co-
niugatorum è contrapposto agli ordini dei continentes; il diritto canonico
sancisce a più riprese l'estromissione dei laici dagli affari ecclesiastic^.
Fondamentali inoltre i lavori di Congar, citati in modo puntuale più avanti,
sulla storia della chiesa nel Medioevo e sui ruolo svolto dai laici, che mi
pare abbiano direttamente influenzato Ruedi Imbach8.

Questo rapidissimo schizzo, senza pretese, del quadro storiografico ha

il mero scopo di delineare i contorni in cui si inserisce la riflessione di
Imbach sui laici e la filosofia nel Medioevo. L'opposizione dei laici ai chierici

è esplicitamente menzionata a partire dal XII secolo, ragion per cui:

« II est improbable que la division de la société médiévale en clerici et laici
n'ait exercé aucune influence sur les contenus et les œuvres qui intéressent
l'histoire de la philosophie. Certains débats et certaines discussions ne se

comprennent que sur fond d'une opposition qui détermine profondément la vie
politique et intellectuelle du Moyen Age. [...] Existe-t-il une philosophie de

laïcs, pour laïcs Quel rapport existe-t-il entre l'état laïc du destinataire ou de

l'auteur et la philosophie enseignée par les laïcs ou pour eux »9

Per svolgere taie indagine, Imbach ha ritenuto opportuno elencare sia gli
autori che i destinatari laici di opere filosofiche (« qui a écrit un texte et

3 DIONISOTTI, Carlo: Chierici e laici, con una lettera di Delio Cantimori. Novara 1995, 24.
Il testo è pubblicato per la prima volta nel volume: Geografîa e storia della letteretura italiana.

Torino 1967.
4 Ibid.: 41-42.
5 Ibid.: 27-31.
6 I laici nella societas Christiana dei secoli XI e XII, Atti della terza Settimana interna-

zionale di studio (Mendola, 21-27 agosto 1965). Milano 1968.
7 PROSDOCIMI, Luigi: Lo stato di vita laicale nel diritto canonico dei secoli XI e XII, in:

ibid.: 56-77.
8 CONGAR, Yves M.-J.: Jalons pour une théologie du laïcat. Paris 1954, 19-45, chapitre

premier: « Qu'est-ce qu'un Laïc? ».
9 IMBACH: Dante, la philosophie et les laïcs, 16-17, 84-86.



Rex illiteratus est quasi asinus coronatus 349

pour qui il a été écrit »)10, concentrandosi sui secoli XIII e XIV. È un ap-
proccio storico basato su una metodologia solida che consente di ottenere
risultati affidabili e difficilmente contestabili, sicché ho deciso di seguirla
anch'io e di applicarla relativamente al secolo XII, quasi completamente
assente, eccezion fatta per qualche timido accenno, dallo studio di Imbach.
Si tratta del laico inteso alla maniera medievale, le cui due accezioni
principali sono non-religioso e non-letterato, ma il termine, svariatamente
impiegato proprio a partire dal secolo XII, è polisemico, come si evince
dall'esemplificazione offerta nelle pagine che seguono. Inoltre - Imbach lo
ha sottolineato a più riprese - il destinatario è importante almeno quanto
l'autore. Numerosi sono, infatti, i chierici che scrivono opere filosofiche
destinate a laici, adattando debitamente contenuti, forma e stile al
destinatario. Basti pensare, per il secolo XIII, al Liber introductorius scritto da
Michèle Scoto per l'imperatore Federico II, o finanche ad alcuni scritti di
Tommaso d'Aquino, quali il De motu cordis e il De mixtione elementorum
dedicati al medico Philippus de Castro Celi o ancora il De regno ad regem
Cypri".

L'altro indicatore di cui si è servito Ruedi Imbach è l'utilizzazione del
volgare, la lingua dei laici e dei non-letterati per eccellenza. Si consideri
che già verso la fine del secolo XII, sermo laicus vuol dire anche lingua vol-
gare: Adamo di Perseigne scrive una lettera, in latino, a una contessa di
Chartres "che capisce senza difficoltà il sermo latinus" contrapposto al sermo

laicus12. Pertanto l'uso del volgare è soltanto un indicatore; è poi op-
portuno verificare che si tratti effettivamente di un'opera destinata a laici.
La storiografia filosofica ha in anni recenti messo in rilievo la tecnicità e la

complessità di opere in volgare redatte tra il XIII e il XV secolo: mi riferi-
sco, per esempio, all'ampia produzione storiografica sull'Alighieri oppure
all'interesse crescente per Christine di Pizan o ancora per Nicola Oresmeo.
Nell'alto Medioevo vi sono casi, sebbene rari, di filosofia in volgare: nel
secolo X, Noktero, monaco di San Gallo, traduce in tedesco le Catégorie di
Aristotele e la Consolazione di Filosofia di Boezio per i suoi confratelli. Al
di là delle generalizzazioni o delle tendenze di massima, è d'uopo interro-

10 Ibid.: 6.
11 Sulle opere dedicate a personaggi laici, cfr. IMBACH: Laien in der Philosophie des Mittelalters,

32-43.
12 ADAMO DI PERSEIGNE: Epistola, PL 211, 686: "Laico sermone tibi scripsisse debueram,

nisi quia te comperi Latini sermonis aliquantulam intelligentiam percepisse". Adamo (1145—

1221) si rivolge a una non bene identificata contessa di Chartres.
U CAROTI, Stefano: Nicole Oresme: dalla "Questio" alla "Glose". La presenza del dibattito

universitario nelle glosse di Le livre du ciel et du monde, in: BRAY, Nadia/STURLESE, Loris
(ed.): Filosofia in volgare nel Medioevo. Atti del Convegno délia Società Italiana per lo Studio
del Pensiero Medievale (SISPM), Lecce, 27-29 settembre 2002. Louvain-la-Neuve 2003, 155-
190. Cfr. nello stesso volume STURLESE, Loris: Filosofia in volgare, 1-14, e le conclusioni di
BlANCHI, Luca: "Il core di filosofare volgarmente": qualche considerazione conclusiva, 483-502.



350 Irene Caiazzo

garsi sul progetto e il significato reale di ogni singola opera filosofica in
volgare, che sia una traduzione o uno scritto originale.

Dal secolo XIII in poi, secondo Imbach, si puö parlare di un'altra acce-
zione della filosofia per i laici, nella misura in cui il laico è colui che non
appartiene all'istituzione universitarian. Cio si desume chiaramente dal de-
creto della fondazione dell'università di Parigi emesso nel 1200 da Filippo
Augusto, in cui gli scolares sono protetti in caso di litigio con un laico
attaccabrighe e sono per giunta sottoposti alia giurisdizione ecclesiastica,
godendo cosi di una sorta di immunité (il cosidetto Privilegium fori)15.
Questa è la situazione specifica dell'università di Parigi. Esiste un laico
fuori del sistema, che non è un intellettuale organico, fruitore di opere
filosofiche. Di professione non fa il fïlosofo, ma aspira anche lui alla
conoscenza fdosofica e alla félicita intellettuale, compatibilmente con i
suoi impegni familiari, sociali e politici - sono per esempio i commensali
che Dante invita al suo Convivio. Vi è poi l'outsider corne Raimondo Lullo
che, pur non appartenendo all'istituzione, dialoga o perlomeno tenta di
dialogare con i teologi di professione della Facoltà di teologia di Parigi16. In
ogni caso, codesta accezione non è perfettamente trasponibile all'epoca
che precede la nascita dell'università, vista la documentazione limitata sulle
"scuole" e il loro funzionamento istituzionale cosi corne le scarse testimo-
nianze affidabili relative agli studenti e ai maestri, persino dei più rinomati
disponiamo di biografie dai contorni poco netti. Abbiamo solo rari esempi
di filosofia in volgare sul finire del secolo XII, molto probabilmente perché
i laici, quelli potenti e altolocati al punto da essere destinatari o fruitori di
opere filosofiche, il latino lo conoscono ancora (specialmente gli uomini).
Il volgare si afferma invece incontestabilmente nella letteratura: si pensi al
famosissimo Chrétien de Troyes e ai "romans d'antiquité" Roman
d'Alexandre, Roman d'Eneas, Roman de Thèbes, Roman de Troie, dove si ritrova
peraltro una sorta di vulgata filosofica1?, sopratutto Macrobio e Boezio. Si

H IMBACH: Laien in der Philosophie des Mittelalters, 23.
*5 Cfr. DENIFLE, Heinrich/CHÂTELAIN, Emile: Chartularium Universitatis Parisiensis, t. I.

Paris 1889, 59, n° 1: "...si alicui Scolari ab aliquo laico iniuriam fieri aliquis viderit..."; ibid.: 60:
"Ad hec in capitale Parisiensium scolarium pro nullo forifacto justicia nostra manum mittet;
sed si visum fuerit illud esse arrestandum, per justiciam ecclesiasticam arrestabitur et arres-
tatum custodietur, ut de illo capitali fiat quod per ecclesiam fuerit legitime judicatum." Si

veda in proposito almeno BALDWIN, John W.: Masters at Paris from nyg to 1215. A Social
Perspective, in: BENSON, Robert L./CONSTABLE, Giles (ed.): Renaissance and Renewal in the Twelfth
Century. Cambridge (MA) 1982,19912, 138-172.

16 Cfr. IMBACH: Laien in der Philosophie des Mittelalters, 102-131.
Cfr. MORA-LEBRUN, Francine: 'Metre en romanz'. Les romans d'antiquité du XIIe siècle et

leur postérité (XIIf-XIVe siècle). Paris 2008, 53: « Ecrits en français pour 'cil qui n'entendent
la letre' (Roman de Troie, v. 38), c'est-à-dire pour ceux qui ne comprennent pas le latin, les

romans d'antiquité ont certainement été composés pour des laïcs, et sans doute au premier
chef pour les chevaliers qui fréquentaient les cours princières. » Una nuova edizione del
Roman de Thèbes è adesso disponibile: Roman de Thèbes, ed. e trad. Aimé Petit. Paris 2008.



Rex illiteratus est quasi asinus coronatus 351

tenga présente che il Roman d'Alexandre diffonde e volgarizza (mi si

perdoni il gioco di parole) l'ideale del régnante magnanimo, l'imperatore
Alessandro Magno per l'appunto, educato dal precettore filosofo, Aristo-
tele, ideale sul quale ritornerô più avanti18.

Infine, un altro elemento caratteristico délia fdosofia per i laici è, se-
condo Imbach, hinteresse pronunciato per la fdosofia pratica, etica e poli-
tica, cosi come per la retorica, quest'ultima considerata nel Medioevo, sulla
scorta dell'insegnamento ciceroniano, corne parte délia scientia civilis. Tale
propensione per la fdosofia pratica trova riscontro anche nel secolo XII.
Ma pure la cosmologia, la meteorologia e le questioni naturali in generale
costituiscono i principali interessi filosofici dei laici nel secolo XII, che
trascurano invece la metafisica e la logica.

Partendo da queste tre piste, o direttive, di ricerca - stato del destinata-
rio/autore, lingua volgare, fdosofia pratica - ho voluto stendere un primo
censimento dei laici "filosofanti" e dei filosofi laici nel secolo XII, con lo

scopo di proporre una lettura diversa, alla ricerca di una prospettiva sto-
riografica alternativa, che interpreti la fdosofia del secolo XII attraverso il
prisma délia condizione sociale, laica, di coloro che l'hanno praticata in
maniera attiva, in qualità di autori, o passiva, in qualité di destinatari,
lettori, mecenati. La documentazione, oltre a essere disparata, concerne
aree geografiche a volte distanti: siamo abbastanza informati sulle corti in
Francia, in Inghilterra, in Sicilia ma non in eguale misura su tutti gli
aspetti délia produzione culturale, e specificamente filosofica. Ciô nono-
stante, non mi è sembrato proficuo circoscrivere la ricerca a una sola corte
o a una sola area geografica, temendo di cadere nella trappola di una storia
délia fdosofia locale. La somma, o se si preferisce la giustapposizione, di
più 'realtà' laiche consente di prendere coscienza dell'importanza del feno-
meno - senza dimenticare che questi gruppi sociali erano spesso e volen-
tieri in contatto tra di loro, finanche legati da vincoli matrimoniali o di
parentela. Anticipando le conclusioni del présente studio, mi pare si possa
affermare che i laici siano stati all'origine di produzioni letterarie e nuovi
generi specifici sin dal secolo XII, ponendosi quindi come dei veri e propri
fattori di trasformazione sociale e culturale.

r. Clericus e laicus

Limitiamoci aile occorrenze più pregnanti dei termini clericus e laicus nel
secolo XII, cominciando da quella che ha destato maggiormente l'attenzio-
ne degli studiosi. Nel Decretum Gratiani (c. 7, Causa XII, q. r), la cui reda-

Cfr. KELLY, Douglas: The conspiracy of allusion. Description, rewriting, and autorship from
Macrobius to Medieval Romance. Leiden 1999.

18 Si veda in proposito GAULLIER-BOUGASSAS, Catherine (ed.): La fascination pour
Alexandre le Grand dans les littératures européennes (Xe-XVf siècle). Réinventions d'un mythe.
Turnhout 2014.



352 Irene Caiazzo

zione si è snodata in un ampio arco temporale, anche se pare oramai asso-
dato che l'ultima versione risalga al ii40'9, vengono menzionati con un rin-
vio all'autorità di San Girolamo (che non trova alcun riscontro) due tipi di
cristiani (Duo sunt genera): i clerici e i laici. Tale distinzione, assente nella

prima versione del Decretum e introdotta nella seconda (quella édita da

Friedberg)20, non è reperibile, secondo quanto scriveva già Prosdocimi, in
nessun'altra collezione canonica medievale conosciuta21; essa è inserita nella
Causa XII che affronta la questione spinosa délia propriété di beni mate-
riali da parte dei clerici. I chierici si dedicano alla contemplazione e alia

preghiera, lontano dalle vicissitudini temporali, e sono consacrati a Dio22.

L'etimologia fornita nel Decretum del termine clericus si trova già in San

Girolamo e in Isidoro di Siviglia: essi sono eletti da Dio e sono stati scelti
dalla sorte; kleros in greco si dice sors in latino23. La tonsura è il simbolo
dell'appartenenza al regno di Dio e dénota che essi hanno abbandonato i

'9 Per una messa a punto recente su Graziano, cfr. MURANO, Giovanna: Dalle scuole agli
Studia: il Decretum Gratiani tra XII e XIII secolo, in: Scriptoria e biblioteche nel basso me-
dioevo (secoli XII-XV). Atti del LI Convegno storico internazionale (Todi, 12-15 ottobre 2014).

Spoleto 2015, 71-107.
20 WlNROTH, Anders: The Making of Gratian's Decretum. Cambridge 2000, Appendix,

212. Sulle due versioni del Decretum, si veda ivi 122-145.
21 PROSDOCIMI: Lo stato di vita laicale nel diritto canonico, 69; ID.: Chierici e laici nella

società occidentale del secolo XII: a proposito di Deer. Grat. C. 12, q. 1, c. 7: 'Duo sunt genera
Christianorum', in: Proceedings of the Second International Congress ofMedieval Canon Law,
vol. 1. Città del Vaticano 1965, 105-122, qui 105. Per le occorrenze medievali del termine
laicus, anche al di là del secolo XII, si veda IMBACH: Laien in der Philosophie des Mittelalters,
16-26; ID.: Dante, la philosophie et les laïcs, 8-20; Id.: Le défi laïque, 36-45. Cfr. anche GRAND-

JEAN, Michel: Laïcs dans l'Eglise. Regards de Pierre Damien, Anselme de Cantorbéry, Yves de

Chartres. Paris 1994.
22 Decretum magistri Gratiani, Causa XII, quest. I, c. 7, in: Corpus Iuris Canonici, Pars

prima, ed. Emil Friedberg. Leipzig 1879, 678: "Clericis et Deo deuotis nec causas agere, nec
aliquid proprium habere licet. Item leronimus ad quendam suum Leuitam, de duobus
generibus hominum. Duo sunt genera Christianorum. Est autem genus unum, quod mancipa-
tum diuino offitio, et deditum contemplationi et orationi, ab omni strepitu temporalium
cessare conuenit, ut sunt clerici, et Deo deuoti, uidelicet conuersi. Kleros enim grece latine
sors. Inde huiusmodi homines uoeantur clerici, id est sorte electi. Omnes enim De us in suos
elegit. Hi namque sunt reges, id est se et alios regentes in uirtutibus, et ita in Deo regnum
habent. Et hoc désignât corona in capite. Hanc coronam habent ab institutione Romanae
ecclesiae in signo regni, quod in Christo expectatur. Rasio uero capitis est temporalium
omnium depositio. Illi enim uictu et uestitu contenti nullam inter se proprietatem habentes,
debent habere omnia communia. 1. Aliud uero est genus Christianorum, ut sunt laici. Laos
enim est populus. His licet temporalia possidere, sed non nisi ad usum. Nichil enim miserius
est quam propter nummum Deum contempnere. His concessum est uxorem ducere, terram
colere, inter uirum et uirum iudicare, causas agere, oblationes super altaria ponere, décimas
reddere, et ita saluari poterunt, si uicia tarnen bene faciendo euitauerint".

23 Nell'Elementarium di Papias, vocabolario scritto molto probabilmente alia fine del
secolo XI, leggiamo: "Clericus dictus quod de sorte domini est; vel quia dominus sors et pars
clericorum est"; e: "Laicus: popularis. Laos (Aaoa) enim populus graece". Le citazioni pro-
vengono dall'edizione senza paginazione: Papias VOCABULISTA: Elementarium doctrinae eru-
dimentum. Venezia 1496.



Rex illiteratus est quasi asinus coronatus 353

beni materiali e non posseggono alcun bene personale ma che hanno tutto
in comune. II significato della tonsura era stato esposto da Isidoro nel De
ecclesiasticis officiisz4. L'altro tipo sono i laici (laos vuol dire populus) che
hanno la possibilité di possedere beni materiali, sposarsi, lavorare, fare
offerte alla Chiesa, raccogliere tasse, e che possono salvarsi eludendo i vizi e

comportandosi bene. Come ha osservato Congar, la nozione canonica stabi-
lisce la funzione e la competenza25: « si la structure de l'Eglise comporte à

titre essentiel la distinction entre clercs et laïcs, sa vie, mieux encore: son
type permanent, comporte une distinction entre trois états ou conditions:
ceux de laïc, de clerc et de moine »2Ö. Per chiarire come questa tripartizio-
ne si risolva in una bipartizione, leggiamo ancora Congar: « le moine n'est

pas, de soi, un clerc, bien qu'il puisse le devenir par l'ordination. Sa

condition ne se définit pas par un office, une fonction, mais comme un
état ou une forme de vie »27, e poi: « On est clerc par les ordinations au
ministère sacré, moine par la renonciation personnelle au monde. Les deux
choses, cependant, ne sont pas sans rapports, et ces rapports ont été compris

de telle manière, tout au moins en Occident, qu'il s'opéra, entre les
deux conditions des interférences »28. Per esempio, la tonsura è, a partire
dal IV secolo, un segno distintivo comune ai chierici e ai monaci29; in
Occidente i monaci sono prevalentemente cenobiti e seguono una regola
di vita liturgica, alcuni di essi assumendo delle funzioni liturgiche e essen-
do, di fatto, equiparati ai chierici. Nel Decretum Gratiani, il laico viene
dunque definito per difetto rispetto al chierico (e al monaco) ed è assimi-
lato al coniugato, secondo una tendenza sorta nel solco della riforma gre-
goriana e riscontrabile in altri testi posteriori.

Esiste una traduzione del Decretum Gratiani in francese oïl realizzata,
secondo l'editrice del testo Leena Löfstedt, da Tommaso Becket, o da

un'équipe di traduttori da lui capeggiata, durante l'esilio in Francia, quan-
do si trovava a Pontigny in Champagne (1161-1164). La traduzione sarebbe
stata destinata a dei "signori laici dell'impero dei Plantageneti", per citare
la Löfstedt3°. In realtà, non vi sono prove materiali che convalidino questa
ipotesi, e Patricia Stirnemann ha attirato la mia attenzione sul fatto che
Becket non possedesse manoscritti del Decretum Gratiani e tantomeno di

24 PROSDOCIMI: Chierici e laici, 109.
25 CONGAR: Jalons pour une théologie du laïcat, 27.
26 Ibid. : 22.

27 Ibid. : 23.
28 Ibid. : 24.
29 Ibid. : 25.
3° LÖFSTEDT, Leena: Gratiani Decretum, vol. V: Observations et explications. Helsinki

2001, 41.



354 Irene Caiazzo

opere in vernacolare3L La traduzione, che andrebbe collocata di preferenza
negli anni 1260-1280, è fedele al testo latino e laicus viene reso con lai: « II
a une autre maniéré de crestiens, si comme Ii lai »32. L'impatto di questa
traduzione, per quanto ne sappia, non è mai stato studiato.

Un altro testo capitale è il De sacramentis christianae fidei di Ugo di
San Vittore scritto verso il 1140 (e incompiuto perché Ugo muore nel 1141).

Prosdocimi aveva messo in evidenza le molteplici analogie con il Decretum,

senza perô stabilire rapporti di filiazione e giungendo alla conclu-
sione che i due testi sono indipendenti33. Ugo è, fino a prova contraria, il
primo a concepire la Chiesa corne il corpo di Cristo, di cui chierici e laici
costituiscono le membra: a destra, i chierici che conducono una vita spiri-
tuale e, a sinistra, i laici che conducono una vita terrena34. La potestas

31 Sui manoscritti del Decretum, si veda STIRNEMANN, Patricia: En quête de Sens, in: HOF-
MANN, Mara/ZÖHL, Caroline: Quand la peinture était dans les livres. Mélanges en l'honneur de

François Avril. Turnhout 2007, 303-311.
32 Gratiani Decretum. La traduction en ancien français du Décret de Gratien, vol. II:

Causae 1-14. Edition critique par Leena Löfstedt. Helsinki 1993, 229: « (Causa 12, Q. 1, cap. 7)
Clers ne doivent estre pledeeur ne avoir rien propre. Deus maniérés de crestiens sont. Li un
sont baillié au servise Dameldieu; qui doivent estre en contemplacion et atenir soi de toutes
besoingnes temporiex, si comme sont li clerc et li convers. Il sont apelé clerc, ce est a dire
'esleu en la partie Dammeldieu', quar Diex les a esleuz a suens. Il sont roi, quar il gouvernent
par vertuz soi et autres, et einssi ont il roiaume en Dameldieu, et ce senefie la coronne que il
ont el chief. Ceste coronne ont il par l'establissement de l'eglise de Rome en singne del
roiaume que il atendent a avoir de Ihesucrist. La rasture del chief est en lui renoiemenz des
choses temporiex. Il se doivent tenir apaiez de leur vivre et de leur vesteure ne ne doivent
avoir nule propriété, ainz doivent toutes leur choses estre communes. Il a une autre maniéré
de crestiens, si comme li lai. A cez loist il a porseoir les choses temporels, mes que ce [ne]
soit fet a leur usage. Il n'est nule plus chaitive chose que despire Dieu por deniers. A cez est
il otroié que il praingnent fames et que il coutivent la terre et que il jugient entre les homes
et que il maintiengnent les causes et metent osfrendes sus les autiex et paient les dismes. Et
einssi porront il estre sauvé, se il se gardent de pechié ».

33 PROSDOCIMI: Lo stato di vita laicale nel diritto canonico, 71; ID.: Chierici e laici, 119-121.
Si veda adesso l'articolo di MlRAMON, Charles de: Hugues de Saint-Victor et les Spiritualia:
Autour de la division entre clercs et laïcs dans le De sacramentis, in: POIREL, Dominique (ed.):
L'école de Saint-Victor de Paris. Influence et rayonnement du Moyen Age à l'époque moderne.
Turnhout 2010, 299-332.

34 De Sacramentis Christianae fidei, II, Pars 2, Cap. 3-4, PL 176, 417-418: "Universitas au-
tem haec duos ordines complectitur, laicos et clericos, quasi duo latera corporis unius. Quasi
enim ad sinistram sunt laici qui vitae praesentis necessitati inserviunt. Non ita dico ad sini-
stram quemadmodum illi ad sinistram statuentur, quibus dicetur: lté, maledicti, in ignem
aeternum (Matth. XXV). Absit a me ut bonos laicos ibi statuere praesumam Nam qui boni
erunt sive laici sive clerici ibi non erunt; et qui mali erunt sive laici sive clerici ibi erunt [...].
Quod enim ad sinistram in corpore est de corpore est et bonum est quamvis optimum non
sit. Laici ergo Christiani qui terrena et terrenae vitae necessaria tractant, pars corporis Christi
sinistra sunt. Clerici vero quoniam ea quae ad spiritualem vitam pertinent dispensant, quasi
dextera pars sunt corporis Christi. Sed constat his duabus partibus totum corpus Christi
quod est universa Ecclesia. Laicus interpretatur popularis; Graece enim laos Latine dicitur
populus. Unde et basileus rex dictus putatur; quasi basis laoy, id est sustentamentum populi.
Clericus dicitur a cleros Graece, quod Latine interpretatum sortem sonat, sive quod ipse sorte

sit electus a Deo ad servitium Dei, sive quod ipse Deus sors illius sit; et quod portionem



Rex illiteratus est quasi asinus coronatus 355

terrena sive secularis è una prerogativa dei laid e viene distinta dalla pote-
stas spiritualis sive divina. Nel prologo della Summa super Decretum Gra-
tiani, redatta verso il 1160, Stefano di Tournai sintetizza il capitolo che ci
intéressa accentuando le differenze tra i chierici e i laici: sono due popoli
che vivono nella stessa comunità (civitas) e sotto lo stesso re, Cristo, ma
che sono nettamente separati finanche nella giurisdizione, perché esiste il
divinum ius e 1 'humanum ius. I punti di contatto con Ugo di San Vittore
sono numerosi35.

Nel Liber contra multiplices et varios errores (circa 1185) il maestro Va-
cario, iuris peritus, présenta e confuta le tesi propugnate da Ugo Speroni,
altrettanto magister e iuris peritus, in un trattato che questi gli aveva fatto

aliam in terra habere non debeat; clericus nisi Deum et ea quae ad partem Dei spectant, cui
statutum est decimis et oblationibus quae Deo offeruntur sustentari. Laicis ergo Christianis
fidelibus terrena possidere conceditur, Clericis vero spiritualia tantum committuntur, quem-
admodum olim in illo populo priore caeterae tribus quae typum laicorum praeferebant; por-
tiones in haereditate acceperunt. Sola tribus Levi quae ecclesiasticos figurabat, decimis et
oblationibus et sacrificiorum victimis pascebatur. Duae quippe vitae sunt: una terrena, altera
coelestis; altera corporea, altera spiritualis. Una qua corpus vivit ex anima, altera qua anima
vivit ex Deo. Utraque bonum suum habet quo vegetatur et nutritur ut possit subsistere. Vita
terrena bonis terrenis alitur; vita spiritualis bonis spiritualibus nutritur. Ad vitam terrenam
pertinent omnia quae terrena sunt. Ad vitam spiritualem quae spiritualia sunt bona omnia
[...]. Propterea in utroque populo secundum utramque vitam distributo; potestates sunt con-
stitutae. In laicis quippe ad quorum Studium et providentiam ea quae terrenae vitae ne-
cessaria sunt, pertinent, potestas est terrena. In clericis autem ad quorum officium spectant
ea quae spiritualis vitae sunt bona, potestas est divina. Ilia igitur potestas saecularis dicitur,
ista spiritualis nominatur [...]. Terrena potestas caput habet regem. Spiritualis potestas habet

summum pontificem. Ad potestatem regis pertinent quae terrena sunt, et ad terrenam
vitam facta omnia. Ad potestatem summi pontificis pertinent quae spiritualia sunt, et vitae
spirituali attributa universa. Quanto autem vita spiritualis dignior est quam terrena, et
Spiritus quam corpus, tanto spiritualis potestas terrenam sive saecularem potestatem honore ac

dignitate praecedit. Nam spiritualis potestas terrenam potestatem et instituere habet, ut sit,
et iudicare habet si bona non fuerit. Ipsa vero a Deo primum instituta est, et cum deviat, a
solo Deo iudicari potest, sicut scriptum est: Spiritualis diiudicat omnia, et ipse a nemine
iudicatur (I Cor. II). Quod autem spiritualis potestas (quantum ad divinam institutionem
spectat) et prior sit tempore; et maior dignitate; in illo antiquo Veteris Instrumenti populo
manifeste declaratur, ubi primum a Deo sacerdotium institutum est; postea vero per sacer-
dotium (iubente Deo) regalis potestas ordinata".

35 Summa Stephani super Decretum Gratiani, Prologus, in: Die Summa des Stephanus
Tornacensis über das Decretum Gratiani, ed. Johann F. von Schulte. Giessen 1891, 1-2: "In ea-
dem civitate sub eodem rege duo populi sunt, et secundum duos populos duae vitae, secundum

duas vitas duo principatus, secundum duos principatus duplex iurisdictionis ordo pro-
cedit. Civitas ecclesia; civitatis rex Christus; duo populi; duo in ecclesia ordines: clericorum
et laicorum; duae vitae: spiritualis et carnalis; duo principatus: sacerdotium et regnum;
duplex iurisdictio: divinum ius et humanum", e la traduzione in CONGAR: Jalons, 32: « Dans la
même cité et sous un roi unique, il y a deux peuples à la distinction desquels répondent deux
vies, auxquelles correspondent deux principats, un double ordre de juridiction. La cité est
l'Eglise, son roi est le Christ, les deux peuples sont les deux ordres des clercs et des laïcs, les
deux vies sont la spirituelle et la charnelle, les deux principats sont le sacerdoce et la
royauté, les deux juridictions la divine et l'humaine ». Cfr. PROSDOCIMI, Luigi: Unità e dualità
del popolo cristiano in Stefano di Tournai e in Ugo di S. Vittore, 'Duo populi' e 'Duae vitae', in:
Etudes d'Histoire du droit canonique dédiées à Gabriel Le Bras, t. I. Paris 1965, 673-680.



356 Irene Caiazzo

pervenire (e che purtroppo è andato perduto). Speroni, molto probabil-
mente console délia città di Piacenza, è l'iniziatore del movimento ereti-
cale, detto per l'appunto degli speronisti, ostentatamente anti-clericale.
Speroni accusava l'autorità ecclesiastica di aver spezzato l'unità della
Chiesa e dei fedeli, separando i chierici dai laici e, peggio ancora, valoriz-
zando i primi e denigrando i secondi: si clericus est, profecto et sanctus e,
di contro, si laicus, procul dubio et immundusi6. La frattura dei cristiani era
percepita da Speroni come una vera minaccia per l'unità della comunità
dei credenti. Vacario ribadisce che chierici e laici sono un tutt'uno attra-
verso il battesimo che Ii unisce in Cristo: multo magis et clerici unum sunt
cum laicis in Christo per baptismum37. Un'altra tesi di Speroni è che la ton-
sura, segno di superiorità e dell'appartenenza al regno di Dio, nella pratica
veniva portata anche da ecclesiastici che non ne erano affatto degni e che
si contraddistinguevano per vizi e difetti di ogni sorta. Speroni e i suoi se-
guaci furono considerati eretici; la questione più generale, e di grande im-
portanza, della relazione tra stato laicale e eresia esula dallo scopo del
présente studio.

La distinzione/contrapposizione tra chierico e laico si ritrova in docu-
menti di tutt'altro genere. In una lettera indirizzata a Filippo, conte di
Fiandra, scritta poco dopo il 1168, Filippo di Harvengt spiega che se il principe

è colto - dal momento che lo studio delle 'lettere' non è appannaggio
dei soli chierici e che molti laici vi si consacrano -, lontano dal trambusto
e dagli affari militari, costui deve poter prendere un libro nel quale guar-
darsi come in uno specchio:

"Qui si forte litteras didicit, quorum scientia non est tantummodo clerico-
rum, multi enim noverunt litteras in gradu sive ordine laicorum: nonnunquam
feriatus a tumultu vel negotio militari, assumpto sibi codice debet tanquam in
speculo se mirari"38.

Le letture preconizzate per il principe sono quelle che incitano al compor-
tamento virtuoso39. Nel secolo XII emerge il tipo sociale e la figura lettera-

36 Ibid.: 676. Cfr. MlLANO, Ilarino da: L'eresia di Ugo Speroni nella confutazione de! Maestro

Vacario. Testo inedito del secolo XII con studio storico e dottrinale. Città del Vaticano
3945> 559- Per 'a c'at:a de' trattato di Vacario, si veda l'articolo di TALIADOROS, Jason: Master
Vacarius, Speroni, and Heresy: Law and Theology as Didactic Literature in the Twelfth
Century, in: FEROS RuyS, Juanita (ed.): What Nature Does Not Teach: Didactic Literature in
the Medieval and Early-Modern Periods. Turnhout 2008, 345-375.

37 MlLANO: L'eresia di Ugo Speroni, 558.
38 Filippo di Harvengt: Epistola XVI, PL 203,148-149.
39 Ibid.: "Sunt quidem tarn aethnicorum quam orthodoxorum tractatus expoliti vel epi-

stolae vel commenta, quae viris nobilibus non parvae utilitatis offerunt documenta: dignitatem

ornant, militiam ordinant, roborant iuventutem; mores aedificant, animos acuunt, pro-
movent ad virtutem; torporem arguunt, zelum suscitant, describunt aequitatem, iram
tempérant, commendant clementiam, suggerunt lenitatem. Haec et horum similia legere vel au-
dire princeps mente nobilis non fastidit, eorumque memoriam ad curas temporalium penitus
non allidit: indignum ducens aurem fabulis, aleis revocantibus manum dare, et non magis



Rex illiteratus est quasi asinus coronatus 357

ria del cavalière (laico) istruito, il miles literatus4°, che Filippo di Harvengt,
nel De institutione clericorum, contrappone al chierico ignorante. Egli
afferma che si è soliti chiamare clericus il letterato, cioè colui che sa il latino,

che conosce la litteratio e non commette solecismi; pertanto il cavalière

litteratus è miglior clericus di un prete illiteratus^1. Il termine clericus è

polisemico; Filippo non puô essere più esplicito:

"Interrogamus eum utrum clericus sit, non quaerentes scire utrum sit ad

agendum altaris officium ordinatus, sed tantummodo, utrum sit litteratus. At
ille ad interrogata consequenter respondens, dicit se clericum esse, si litteratus

est; conversum vero laicum, si illiteratus est"42.

Colui che è istruito mérita parimenti il titolo di chierico, anche se non ha
ricevuto l'ordinazione: del resto, i termini clerc, in francese, e clerk, in
inglese, conservano ancora oggi questa accezione, che non trova invece
riscontro nella lingua italiana. Enrico I, re d'Inghilterra (morto nel 1435),

era per l'appunto soprannominato "beauclerc" a causa délia sua vasta cul-
tura43. Vi erano quindi, sin dal secolo XII, dei laici degni di essere chiamati
chierici. Grundmann e Congar avevano già riunito diverse testimonianze al

riguardo e, di contro, avevano evidenziato che il laico era spesso equipa-
rato ail 'illiteratus oppure all'/diota44. Litteratus era colui che conosceva il

codicellum, saltem furtim hora sibi congrua praesentare. Vidi, ut recolo, cum comes Carolus
divinis altaribus assistebat, reverenter et decenter legendis psalmulis insistebat, et ut lima-
tus mucro cum sumendae tempus aderat ultionis, sic decebat devotum principem libellus
tempore lectionis". Gli specula per i re sono un genere letterario distinto dagli specula per
l'educazione dei laici, cfr. in proposito STONE, Rachel: Kings are different: Carolingian
mirrors for princes and lay morality, in: LACHAUD, Frédérique/SCORDIA, Lydwine (ed.): Le

prince au miroir de la littérature politique de l'Antiquité aux Lumières. Rouen 2007, 69-86.
4° TURNER, Ralph V.: The Miles Literatus in 12th and ljth-Century England. How Rare a

Phenomenon?, in: American Historical Review 83 (1978), 928-945.
41 FILIPPO DI Harvengt: De institutione clericorum, IV, 110, PL 203, 816: "Loquendi usus

obtinuit ut quem viderimus litteratum statim clericum nominemus [...]. Si quis igitur litte -

ratum militem idiotae presbytero conférât [...], affirmabit eumdem militem meliorem pres-
bytero clericum esse, quia scilicet miles legit, intelligit, dictât, versificatur et inter clericos
linguam latinam proferens soloecismi nescius approbatur, presbyter vero non solum nescit
orationem grammaticam irreprehensibiliter informare sed forte nec completorium solus
regulariter cantitare". Su questo passo del De institutione clericorum, cfr. RICHE: Recherches

sur l'instruction des laïcs du IXe au XIIe siècle, 181; ID.: Laïcs lettrés et illetrés au XIIe siècle, in:
DEMOUY, Patrick (ed.): Les laïcs dans les villes de la France du Nord au XIIe siècle. Turnhout
2008, 59-60. Altre testimonianze sono citate da Congar relativamente al fatto che il laico
colto, letterato, venisse chiamato chierico. Si veda anche l'articolo di CLASSEN, Peter: Die Hohen

Schulen und die Gesellschaft im 12. Jahrhundert, in: Archiv für Kulturgeschichte 48
(1966), 155-180.

42 FILIPPO DI Harvengt: De institutione clericorum, IV, 110, PL 203, 816.

43 Su Enrico I, si veda sotto, p. 365.
44 GRUNDMANN, Herbert: Litteratus - illiteratus. Der Wandel einer Bildungsnorm vom

Altertum zum Mittelalter, in: Archiv für Kulturgeschichte 40 (1958), 1-65; CONGAR, Yves: Clercs
et laïcs au point de vue de la culture au Moyen Age: laicus sans lettres, in: Studia mediaeva-



35» Irene Caiazzo

latino, illiteratus colui che non lo conosceva oppure che poteva capirlo
all'orale ma che non era in grado di leggerlo: in ogni modo, il significato
esatto di entrambi i termini cambia da un autore all'altro e da un secolo
all'altro. Laicus è impiegato anche nel senso di inesperto o debuttante
nella Memoria saeculorum di Goffredo di Viterbo: "[...] non summis ma-
gistris et philosophis didascalis set tibi layco moderate philosophanti et
aliis quasi pueris tibi coetaneis'bs. Goffredo si rivolge al figlio dell'impe-
ratore Federico Barbarossa, il principe Enrico, che all'epoca ha diciannove
anni, qualificandolo come laico filosofante, cioè molto probabilmente
debuttante in filosofia. O ancora Wibaldo di Stavelot che in una lettera a

papa Eugenio III, dopo aver raccontato I'elezione di Federico Barbarossa ad

Aquisgrana, spiega che vi è una certa reticenza da parte dei principi laici a

mettere in atto la spedizione italica sollecitata dagli ecclesiastic^. L'oppo-
sizione, anche politica, tra i laici e gli ecclesiastici è in questo caso aperta-
mente formulata.

Nel secolo XII il laico diventa dunque una categoria sociale, politica,
giuridica e culturale contrapposta al chierico. Ma laicus ingloba a sua volta
molteplici catégorie sociali: il contadino, il mercante, il nobile, il giurista,
il cavalière, il re, il servo.

È indispensabile studiare il contesto sociale, politico, culturale e geo-
grafico in cui le opere dei laici e per i laici sono state redatte. Le circo stanze

materiali della produzione delle opere fdosofiche non possono essere
accantonate. Marc Bloch, Dominique Barthélémy, Jacques Verger avevano
indicato tre fenomeni maggiori del secolo XII: l'espansione delle città, i

contatti con l'Oriente (sopratutto a causa delle Crociate), l'ascensione dei
laici (specialmente le corti nobiliari). In ambito italiano, aggiungo che il
fatto che città come Pisa e Venezia avessero dei fondachi, consolati, chiese,
in Oriente ha senz'altro awantaggiato i traduttori (Stefano di Pisa o di An-
tiochia, Burgundione da Pisa, Giacomo Veneto) nel procurarsi i testi da
tradurre in latino. È molto probabile che, trascurando le circostanze materiali,

gli storici della filosofia abbiano occultato le condizioni politiche,
economiche e sociali in cui i filosofi vivevano e filosofavano, senza interro-
garsi sufficientemente sul ruolo svolto e l'impulso fornito dai laici alio studio

e alla pratica della filosofia. Per quanto riguarda i laici filosofanti - per

lia et marialogica. Mélanges P.C. Balic. Roma 1971, 309-332. Cfr. IMBACH: Laien in der
Philosophie des Mittelalters, 21-26; ID.: Le défi laique, 41-45.

45 Cito dalla trascrizione di STURLESE, Loris: Storia della filosofia tedesca nel Medioevo
dagli inizi alla fine del XII secolo. Firenze 1990, 187. Sui philosophantes, si veda l'articolo di
PEGORETTI, Anna: Filosofanti, in: Le tre corone. Rivista internazionale di studi su Dante,
Petrarca e Boccaccio 2 (2015), 11-70; la testimonianza di Goffredo di Viterbo non è ivi menzio-
nata.

46 WlBALDO DI STAVELOT: Epistola 375, ed. Philip Jaffé. Berlin 1864, 504: "Set laici
principes, simplici fortasse animo studiose suggerebant; non oportere in hac rerum novitate tarn
gravi sponsione principem devinciri, ne improbitas rebellantium, de ipsius celeri egressu
certa, in extremam dementie audatiam prorumperet".



Rex illiteratus est quasi asinus coronatus 359

riprendere il bel sintagma di Goffredo di Viterbo -, essi si trovano princi-
palmente nelle corti reali e nobiliari, tra i membri della piccola aristocrazia
e della borghesia, che in alcuni casi sono anche traduttori dal greco e

dall'arabo di opere filosofiche. Non dimentico poi le donne laiche che
hanno sostenuto l'attività di scrittori, praticato la fdosofia o che sono state
le destinatarie di opere filosofiche, tra le quali: Eloisa, Eleonora d'Aquita-
nia, Matilde l'imperatrice, Maria di Champagne, Anna Comnena, Lauretta
d'Alsazia. Le donne nobili non erano totalmente escluse dall'accesso alla
filosofia nel secolo XII - negli ultimi anni la storiografia 'femminista' ha

avuto il merito di farle uscire dall'ombra47. Pietro Abelardo è uno dei ra-
rissimi autori medievali a riconoscere le qualità intellettuali delle donne;
in un passo della Theologia christiana distingue le donne filosofe o letterate

dalle donne mondäne o incolte: "Quod si etiam post philosophas aut
litteratas feminas, ad saeculares vel laicas venire delectat'N8.

2. La filosofia nelle corti

Un primo sondaggio ha rivelato che le corti signorili e reali svolgono opera
di mecenatismo nei confronti di intellettuali e filosofi. I singoli dati sono
certo già noti agli storici ma mettendo insieme la non esigua documenta-
zione, la prospettiva generale cambia permettendo di affermare che i si-
gnori e i sovrani laici contribuiscono alio sviluppo e alla diffusione della
filosofia sin dal secolo XII. L'inventario che segue non è esaustivo, perse-
guendo il solo scopo di far prendere coscienza dell'ampiezza del fenome-
no.

Cominciamo dalla corte di Normandia, dove Guglielmo di Conches si

stabilisée "dopo aver insegnato per più di vent'anni", come egli stesso ci
dice nel Dragmaticon philosophiaei9, un'opera dedicata a Goffredo il Bello,
duca di Normandia, scritta negli anni 1147-1149 sotto forma di dialogo tra il
Filosofo (Guglielmo) e il Duca (Goffredo). Si tratta probabilmente della

47 MEWS, Constant: The Lost Love Letters ofHeloise and Abelard: Perceptions ofDialogue
in Twelfth-Century France. New York 2001; cfr. JOHNS, Susan M.: Noblewomen, Aristocracy
and Power in the Twelfth-Century Anglo-Norman Realm. Manchester 2003; MEALE, Carol M.
(ed.): Women and Literature in Britain, 2150-1500. Cambridge 1993. E di recente pubblica-
zione uno studio sulla biografia delle figlie di Eleonora d'Aquitania e Enrico II Plantageneto:
BOWIE, Colette: The Daughters ofHenri II and Eleanor ofAquitaine. Turnhout 2014.

48 PiETRO Abelardo: Theologia Christiana, II, 105, ed. Eligius M. Buytaert. Turnhout 1969
(CCM 12), 178. CONGAR (Clercs et laïcs au Moyen Age, 317) citando questo passo sulla base

della Patrologia latina (Theologia christiana, II, PL 178, 1201) ne travisa il senso perché ritiene
che Abelardo contrapponga i filosofi o le donne letterate ai laici ("Quod si etiam post philo-
sophos aut litteratas feminas, ad saeculares vel laicos venire delectat"). Cfr. anche Maren-
BON, John: Philosopha, in: ATUCHA, Inigo/CALMA, Dragos/KÖNIG-PRALONG, Catherine/ZAVAT-
TERO, Irene (ed.): Mots médiévaux offerts à Ruedi Imbach. Turnhout 2011, 547-552.

49 GUGLIELMO DI Conches: Dragmaticon philosophiae, VI, 1, 1, ed. Italo Ronca. Turnhout
1997 (CCM 152), 179: "per viginti annos et eo amplius alios docui".



360 Irene Caiazzo

prima opera filosofica esplicitamente scritta per un signore laico in cui, per
di più, il destinatario figura come protagonista; il Dragmaticon avrà un'am-
pia diffusione manoscritta e sarà anche tradotto in catalano nel secolo XV.
Ai fini délia nostra indagine è senz'altro un documento prezioso che
permette di definire quali fossero, nel secolo XII, gli interessi filosofici di un
laico "optime litteratus, inter clericos et laicos facundissimus"5°. Il Duca

pone la prima domanda: vuole sapere cosa sia la sostanza e il Filosofo ri-
sponde che la sostanza è una cosa esistente per sé (si veda la miniatura del
codice Bodmer, fig. 1). A parte qualche definizione basica, la logica e la

teologia sono poco presenti; le questioni naturali concernenti la meteoro-
logia, la fisiologia e la medicina teorica sono invece preponderanti. Un al-
tro elemento rilevante è la presenza di numerose figure esplicative, che

Guglielmo di Conches ha previsto e inserito corne parte intégrante dell'opera
a fini didattici, e a cui rinvia il lettore per una migliore comprensiones1. È

una tendenza questa che si ritrova e si radicalizza nella produzione filosofica

per i laici nel secolo XIII (sebbene le retrospezioni nella storia délia
filosofia non siano auspicabili) e che diventa un tratto distintivo del
généré. Guglielmo di Conches è il precettore dei figli di Goffredo il Bello; il
primogenito diventa re d'Inghilterra nel 1154 con il nome di Enrico II. Ma-
tilde, sposa del duca di Normandia e madré di Enrico, è verosimilmente la
"dama" a cui Clarembaldo di Arras indirizza il Tractatus de sex dierum ope-
ribus di Teodorico di Chartress2. Delia vita di Guglielmo di Conches non si

sa quasi nulla53, eccetto che fosse grammaticus (corne si legge nel Metalo-
gicon di Giovanni di Salisbury54) e che abbia insegnato non lontano da una
chiesa dedicata alla Vergine Maria, presumibilmente a Parigi o a Chartres,
commentando perlomeno Prisciano, il Timeo, Macrobio e la Consolazione
délia Filosofia, senza mai cimentarsi nel commento dei testi sacri e dei
trattati teologici di Boezio.

5° Chronica de gestis consulum Andegavorum, in: Chroniques des comtes d'Anjou et des

seigneurs d'Amboise, ed. Louis Halphen/René Poupardin. Paris 1913, 71.

51 Per esempio, GUGLIELMO DI CONCHES: Dragmaticon philosophiae, III, 5, 4, ed. Ronca,

71: "Unam tamen visibilem figuram super hoc oculis subiciemus"; ibid.: IV, 4, 3, 88: "Quod ut
melius pateat, quasdam figuras componemus"; ibid.: IV, 4, 6, 89: "Ad huius rei intellectum
quandam visibilem figuram faciemus".

52 CLAREMBALDO DI Arras: Epistola ad Dominam, 3, ed. Nikolaus M. Häring: Life and
Works ofClarembald ofArras. Toronto 1965, 226.

53 Per la biografia, si veda GUGLIELMO DI CONCHES: Glosae super Platonem, Introduzione,
ed. Edouard Jeauneau. Turnhout 2006 (CCM 203), XIX-XXVI.

54 GIOVANNI DI Salisbury: Metalogicon, I, 10, ed. John B. Hall/Katharine S.B. Keats-Ro-
han. Turnhout 1991 (CCM 98), 71, 1. 43-44.



Rex illiteratus est quasi asinus coronatus 361

Fig. 1. Cologny, Fondation Martin Bodmer, Cod. Bodmer 188, f. tov [ca. 1230]:
Guglielmo di Conches e il duca di Normandia

D'altronde, anche Giovanni di Salisbury dice di aver insegnato a figli di no-
bili per guadagnarsi da vivere durante gli anni di studio in Francia, pur-
troppo senza fornire dettagli55. Per le scuole di Francia è passato anche
Adelardo di Bath, di cui abbiamo pochissime informazioni biografiche. Fla

avuto come allievo un certo Ocreatus, probabilmente appartenente a una

55 Ibid. : 72, 1. 54-58.



362 Irene Caiazzo

famiglia nobiliare di Bathsô. Adelardo è conosciuto anzitutto per le fortu-
natissime Quaestiones naturales, scritte per il giovane nipote sotto forma
di dialogo. Fonte di ispirazione e molto spesso imitate, esse vengono utiliz-
zate, all'inizio del secolo XIV, per la stesura delle Questioni filosofiche in
volgare, composte su richiesta di un mecenate non identificato della re-
gione del Lazio57. Adelardo di Bath è l'autore del De avibus tractatus, un
trattato sulla falconeria, che si présenta come un dialogo tra un giovane
principiante e lo zio che lo istruisce. Possedere falchi è un segno esteriore
di ricchezza e di distinzione sociale, e la falconeria è una componente
importante della cultura dell'aristocrazia nel Medio Evo, e ben oltres8. Si

assiste in effetti, proprio a partire dal secolo XII, a una proliferazione di
trattati su questo argomento, in concomitanza con l'affermarsi dell'aristocrazia

in quanto gruppo laico che detiene il potere temporale. Del De avibus

tractatus si conserva anche una versione in anglo-normanno risalente
al secolo XIII59. Il tanto celebrato De arte venandi cum avibus dell'impe-
ratore Federico II si innesta pertanto in una tradizione già ben consolidata
nel secolo XIII. Adelardo di Bath fa parte degli intellettuali gravitanti in-
torno alla corte di Normandia; negli anni 1149-1150 dedica al giovane Enrico

il De opere astrolapsus, una delle prime opere latine a esporre il sistema
tolemaico degli epicicli e delle eccentriche. Enrico ha ricevuto un'educa-
zione raffmata dispensata da maestri di grande spessore. Durante la prima
infanzia, aveva avuto come maestri Pietro di Saintes e Matteo, quest'ul-
timo diventerà poi suo cancelliere alla corte d'Inghilterra60.

La corte dei Normanni in Sicilia è un brillante centro di studi in cui

vengono realizzate traduzioni dall'arabo e dal greco di opere scientifiche61.
Ed è un laico, l'ammiraglio Eugenio, che negli anni 1150 traduce dall'arabo
YOttica di Tolomeo. Enrico Aristippo, nella lettera dedicatoria della sua
traduzione del Fedone platonico all'arcidiacono Roboratus, parla della cor-

56 BURNETT, Charles: Algorismi vel helcep decentior est diligentia: The Arithmetic ofAdelard

of Bath and his Circle, in: FOLKERTS, Menso (ed.): Mathematische Probleme im Mittelalter.

Der lateinische und arabische Sprachbereich. Wiesbaden 1996, 221-331.
57 GEYMONAT, Francesca: Correzioni ad Adelardo di Bath nelle Questioni filosofiche (sec.

XIV in.), in: Bray/Sturlese: Filosofia in volgare nel Medioevo, 387-406.
58 ABEELE, Baudouin van den: La fauconnerie au Moyen Age: Connaissance, affaitage et

médecine des oiseaux de chasse d'après les traités latins. Paris 1994.
59 Id.: La fauconnerie dans les lettres françaises du XIIe au XIVe siècle. Leuven 1990, XVIII, 1.

60 Anonymus Chronicon, ed. Martin Bouquet: Recueil des historiens des Gaules et de la

France, t. XII. Paris 1877, 120: "Hic [sc. Gaufridus] filium suum Enricum natu majorem ad

erudiendum tradidit cuidam [Petro] scilicet Xantonensi, qui in metris instructus est super
omnes coaetaneos suos". È l'unica fonte a menzionare Pietro di Saintes; la storia potrebbe
essere un po' romanzata, cfr. GlLLINGHAM, John: The Cultivation of History, Legend, and

Courtesy at the Court of Henry II, in: KENNEDY, Ruth/MEECHAM-JONES, Simon (ed.): Writers
of the Reign ofHenry II. Twelve Essays. New York 2006, 25-52, qui 33.

61 Mi limito a citare il saggio di HASKINS, Charles H.: Studies in the History of Medieval
Science. Cambridge (MA) 19272.



Rex illiteratus est quasi asinus coronatus 363

te di Guglielmo I d'Altavilla (1154-1166) come di una scuola, e dice che "le
parole del sovrano risuonano come delle massime filosofiche"62. Nella
prefazione alia traduzione del Menone, Aristippo spiega che, per poter tra-
durre il dialogo platonico, ha messo da parte la traduzione di Gregorio di
Nazanzio richiesta da Guglielmo I e quella delle Vite deifilosofi di Diogene
Laerzio voluta dal grande ammiraglio Maione e dall'arcivescovo di Palermo
Ugo63. Maione da Bari, dapprima notaio presso la curia regia di Palermo
sotto Ruggero II, succédé poi a Roberto di Selby come cancelliere regio (un
incarico di solito riservato agli ecclesiastici) e ottiene anche da Guglielmo I

la carica di grande ammiraglio (magnus admiratus admiratorum), diven-
tando di fatto il braccio destro del re. Nel Liber de regno Sicilie, lo pseudo-
Ugo Falcando lo dipinge, senza dissimulare l'opinione negativa che ha su
di lui, corne un intrigante e un adulatore, anche se gli riconosce grande in-
gegno e ottime capacità oratorie. Maione proviene da una famiglia dell'élite
cittadina di Bari (suo padre era un giudice regio); per un laico che non fa

parte délia aristocrazia (humili ortum genere, per lo pseudo-Falcando), la

sua è una carriera folgorante. Viene assassinato nel 1160, vittima di una
congiura in cui è implicato persino l'arcivescovo Ugo. Il canonico capuano
Laborante64, che ha studiato teologia con Gilberto di Poitiers in Francia e

diritto a Bologna e che diventa poi cardinale nel 1173, scrive su richiesta di
Maione un trattato teologico-filosofico sulla giustizia, De iustitia et iusto65.
Ma Maione è anche e sopratutto l'autore dell'Expositio orationis domi-
nice66, un commento al Pater noster dedicato al figlio Stefano, ammiraglio
anche lui, la cui redazione va situata tra il 1154 e il 1160. E un testo molto
lungo che affronta numerose questioni teologiche complesse Iasciando tra-

62 PLATO: Phaedo, interprète Henrico Aristippo, Epistula Henrici Aristippi ad Roboratum,
ed. Lorenzo Minio-Palueilo/Hendrik J. Drossaart Lulofs. London i960 (Plato latinus 2), 90:
"Cuius curia scola, comitatus cuius gignasium, cuius singula verba philosophica apofthegma-
ta, cuius questiones inextricablies, cuius solutiones nihil indiscussum, cuius Studium nil re-
linquit intemptatum".

63 Cfr. PLATO: Mena, interprète Henrico Aristippo, Prologus, ed. Victor Kordeuter/
Carlotta Labowsky. London 1940 (Plato latinus 1), 6: "Iussu namque domini mei, gloriosissi-
mi Siculorum regis Guilelmi, Gregorii Nazanzeni opuscula translaturus eram, qui eodem
numéro quo et Atheniensis Plato dictavit sermones. Rogatus item a Maione magno Sicilie ad-
mirabili atque ab Hugone Epanormitane sedis archipontifice Laertium Diogenem De vita et
conversatione dogmateque philosophorum in Ytalicas transvertere sillabas parabam. Quibus
ad tempus postpositis tuo potius acquievi consilio". La traduzione di Diogene Laerzio non ci
è giunta, ma ve ne sono tracce, cfr. DORANDI, Tiziano: Laertiana. Capitoli sulla tradizione
manoscritta e sulla storia del testo delle Vite dei filosofi di Diogene Laerzio, Berlin 2009, 201-
222.

û4 De iustitia et iusto: trattato del cardinale Laborante, ed. Giovanni B. Siragusa. Palermo
1886.

65 Pio, Berardo: Maione da Bari, in: Dizionario Biografîco degli Italiani, vol. 67. Roma
2006, 632-635.

66 MAIONE DA BARI: Expositio orationis dominice, ed. Valeria De Fraja. Roma 2015, e Ead.:
Le don d'un laïc à son fils: le commentaire au Pater de Maione de Bari, in: Si RI, Francesco
(ed.): Le Pater noster au XIIe siècle. Lectures et usages. Turnhout 2015, 93-111.



364 Irene Caiazzo

pelare delle competenze confacenti, in cui si legge un interessante e inu-
suale, per un commento al Pater noster, elogio della perfezione della vita
attiva. Maione non è l'unico notaio o giurista a possedere, nell'Italia del
secolo XII, conoscenze teologiche notevoli: si pensi ai già menzionati Ugo
Speroni e Vacario, a Burgundione da Pisa, sul quale ritornerô.

In Francia, nell'Ile-de-France, Luigi VI (1108-1137) e Luigi VII (1137-1180)
dimostrano poco intéressé per le lettere, la cultura e le arti. Filippo Au-
gusto (1180-1224), nonostante promuova la realizzazione di tante opere ar-
chitettoniche maggiori, non persegue una vera politica culturale a corte,
anche se a partire dal 1190 comincia a riformare I'amministrazione. La do-
cumentazione relativa all'esistenza di una "burocrazia" colta è limitata e in
ogni caso non disponiamo di studi sulla questione. È inoltre lecito chieder-
si se la mancanza di una politica culturale mirata da parte dei sovrani
franchi non abbia lasciato un vuoto da colmare e tale congiuntura non ab-
bia favorito lo sviluppo dapprima delle scuole e poi dell'università a Parigi.
Quando nel 1200 Filippo Augusto emette il decreto regio della fondazione
dell'università non fa che riconoscere uno stato di fatto, legittimare una
situazione già esistente; non è il sovrano all'origine dell'università (corne
nel caso per esempio di Federico II che fonda l'università di Napoli).

Un'élite "burocratica" è invece présente nelle corti inglesi (e siciliane,
come abbiamo visto) sin dal secolo XII. Quasi un secolo fa, Charles Has-
kins, in un articolo pionieristico sulla produzione letteraria alla corte di
Enrico II e Eleonora di Aquitania, osservava che, nel secolo XII, i legami tra
produzione letteraria e cultura intesa in senso largo e la corte reale sono
sicuramente più stretti negli stati più evoluti dal punto di vista dell'orga-
nizzazione dell'amministrazione, cioè l'Inghilterra e la Sicilia6y. Fondando-
si sui lavori di John Baldwin, Martin Aurell scrive:

« Les écoles cathédrales du continent fournissent alors un contingent, aussi
nombreux que bien formé, de légistes et artiens qui travaillent dans l'administration

d'Henri II (1154-1189). Aussi paradoxal que cela puisse paraître, il y a

deux fois plus de titulaires d'une licentia docendi auprès du roi d'Angleterre
que de Philippe Auguste (1180-1223), alors que les meilleures écoles se trouvent
dans le royaume de France. Cette prépondérance des lettrés dans la bureau-

67 HASKINS, Charles H.: Henry II as a patron of Literature, in: LITTLE, Andrew G./
POWICKE, Frederick M. (ed.): Essays in Medieval History presented to Thomas Frederick Tout.
Manchester 1925, 71-77, qui 71-72. Tra i contributi più recenti si veda KENNEDY/MEECHAM-
JONES: Writers of the Reign of Henry II. Twelve Essays; SHORT, Ian: Literary Culture at the
Court of Henry II, in: HARPER-BILL, Christopher/VlNCENT, Nicholas (ed.): Henry II: New
Interpretations. Woodbridge 2007, 335-361; e l'articolo più generale di ORME, Nicholas: Lay
Literacy in England, 1100-1300, in: HAVERKAMP, Alfred/VOLLRATH, Hanna (ed.): England and

Germany in the High Middle Ages. Oxford 1996, 35-56.



Rex illiteratus est quasi asinus coronatus 365

cratie donne au moins un siècle d'avance à la monarchie anglaise dans la
genèse d'un État de type moderne »6S.

I "Pipe Rolls" sono un valido supporto per individuare gli intellettuali e

schizzare un quadro délia cultura filosofica alla corte di Enrico II. Daniele
di Morley, l'autore délia Philosophia, che ha seguito le lezioni di Gerardo
da Cremona a Toledo, è menzionato in un documento del 1184-1187. Sia

Gualtiero Map che l'astronomo e astrologo Ruggero di Hereford sono
"itinerant justices" (ufficiali régi inviati per risolvere questioni giudiziarie e

economiche) nel 1185. Giraldo di Barri e Pietro di Blois furono clerici regis,
una figura amministrativa appositamente creata da Enrico II: il chierico al
servizio del re69. Pietro di Blois fu precettore del futuro re Guglielmo II alla
corte dei Normanni di Sicilia prima di giungere alla corte di Inghilterra; in
una lettera, elogia Enrico II per la sua vasta cultura e l'amore per lo studio,
a cui si dedicava appena libero dagli affari di stato70. Gualtiero Map, nel De
Nugis curialium, scritto su richiesta del re, afferma che questi era molto
istruito, "conosceva tutte le lingue parlate dall'Atlantico al fiume Giordano,

ma che si esprimeva soltanto in latino e in francese"/1. L'ideale del
principe colto si diffonde nel secolo XII e particolarmente in area inglese:
Guglielmo di Malmesbury è, alio stato attuale delle ricerche, il primo a

utilizzare, nelle Gesta regum Anglorum, l'adagio rex illiteratus, asinus coro-
natusi2, inserito durante la narrazione del regno di Enrico I d'Inghilterra,
di cui loda la grande cultura (philosophia ergo non adeo exiliter informa-
tus). Ritroviamo l'adagio nel Policraticus di Giovanni di Salisbury (il quale
aggiunge che se il principe è incolto, deve awalersi dei consigli dei
litteratPjTi, nel Liber de principis instructione di Giraldo di Barri74, e in tanti

68 AURELL, Martin: La matière de Bretagne vers le continent au XIIe siècle, in: GENET, Jean-
Philippe/RUGGIU, François-Joseph (ed.): Les idées passent-elles la Manche? Savoirs, représentations,

pratiques, France-Angleterre Xe-XXe siècles. Paris 2007, 288. Cfr. BALDWIN, John W.:
Studium et Regnum. The penetration of University Personnel into French and English Administration

at the Turn of the 12th and 13th Centuries, in: Revue islamique 44 (1976), 199-211.
69 HARF-LANCNER, Laurence: Les malheurs des intellectuels à la cour: les clercs curiaux

d'Henri II Plantagenêt, in: HUBER, Christoph/LÄHNEMANN, Hendrike (ed.): Courtly Literature
and Clerical Culture. Tübingen 2002, 3-18.

70 Pietro DI Blois: Epistula 66, PL 207, 198: "Quoties enim potest a curis et sollicitudini-
bus respirare, sécréta se occupât lectione, aut in cuneo clericorum aliquem nodum quae-
stionis laborat evolvere [...] Verumtamen apud dominum regem Anglorum quotidiana eius
schola est litteratissimorum conversatio iugis et discussio quaestionum".

71 GUALTIERO Map: De Nugis curialium, V, 4, ed. Montague R. James. Oxford 1914, 237:
"[...] litteratus ad omnem decenciam et utilitatem, linguarum omnium que sunt a mari Galli-
co usque ad Jordanem habens scienciam, Latina tantum utens et Gallica".

72 GUGLIELMO DI Malmesbury: Gesta Regum Anglorum, V, 390, ed. Roger A.B. Mynors/
Rodney M. Thomson/Michael Winterbottom. Oxford 1998, 710.

73 GIOVANNI di Salisbury: Policraticus, IV, 6, ed. Katharine S.B. Keats-Rohan. Turnhout
1993 (CCM 118), 251: "Princeps uero cotidie legit, et <leget cunctis> diebus uitae; quia qua die
non legerit legem, ei non dies uitae sed mortis est. Hoc utique sine difficultate illiteratus
non faciet. Vnde et in litteris quas regem Romanorum ad Francorum regem transmisisse re-



366 Irene Caiazzo

altri autori posteriores. L'educazione del principe è l'argomento del Liber
de principis instructione dedicato a Enrico II, scritto da Giraldo di Barri in
un ampio arco di tempo e più volte rimaneggiato; esso appartiene al
généré degli specula principum e una delle sue fonti principali è il Moralium
dogma philosophorum76. Roberto di Cricklade scrive per Enrico II una
Defloratio Plinii, un compendio della Storia naturale di Plinio77. Nel pro-
logo, che Haskins ritiene anteriore al 1172, Roberto stabilisée un rapporto
esplicito tra conoscenza geografica e dominio politico: egli ha volutamente
omesso parecchi luoghi che al tempo di Plinio facevano parte dell'impero
romano, visto che in ogni caso non è più possibile sottoporli a tassazione.
Ha inoltre diviso i libri della Storia naturale in capitoli numerati, in modo
che il sovrano possa reperire più facilmente gli argomenti che gli stanno a

cuore. Secondo Patricia Stirnemann, l'esemplare di dedica e di presenta-
zione offerto a Enrico II è conservato attualmente nella biblioteca dell'Eton
College?8. La geografia è importanteper un sovrano che ha mire espansio-
nistiche; non a caso Giraldo di Barri compléta nel 1188 la Topographia
Hibernica79. Enrico II e Eleonora d'Aquitania hanno promosso opere lette-
rarie e storiche in vernacolare, come la Chronique des ducs de Normandie

colo, quibus hortabatur ut liberos suos liberalibus disciplinis institui procuraret, hoc inter
cetera eleganter adiecit quia rex illiteratus est quasi asinus coronatus. Si tamen ex dispensa-
tione ob egregiae uirtutis meritum principem contingat esse illiteratum, eundem agi littera-
torum consiliis ut ei res recte procedat necesse est".

74 GIRALDO DI BARRI: De Principis Instructione Liber, Praefatio, ed. George F. Warner.
Londra 1895, 5: "Proinde et in veterum scriptis principes illiterati tanquam asini censentur
coronati".

75 Cfr. Thesaurus proverbiorum Medii Aevi. Lexikon der Sprichwörter des romanisch-germanischen

Mittelalters. Begründet von Samuel Singer. Herausgegeben vom Kuratorium Singer
der Schweizerischen Akademie der Geistes- und Sozialwissenschaften, Band 7. Berlin 1998,
126-127, non viene ivi menzionato Giraldo di Barri e il riferimento al Policraticus è inesatto.
È interessante quel che Abelardo scrive nel Carmen ad Astrolabium : "Insipiens rex est asinus
diademate pollens" (ed. Barthélémy Hauréau: Notices et extraits de quelques manuscrits
latins de la Bibliothèque nationale 34/2 [1895], 159). Si veda anche Proverbia sententiaeque
latinitatis Medii Aevi. Lateinische Sprichwörter und Sentenzen des Mittelalters in
alphabetischer Anordnung, Teil 4: Q-Sil, ed. Hans Walther. Göttingen 1966, 611, n° 26852; cfr.
GRUNDMANN; Litteratus - illiteratus, 50-51.

76 BEJCZY, Istvân P.: Gerald of Wales on the Cardinal Virtues: A Reappraisal of De principis

instructione, in: Medium Aevum 70 (2006), 191-201.
77 Roberti Crikeladensis Defloratio Naturalis Historiae Plinii Secundi, ed. Bodo Näf. Bern

2002.
78 STIRNEMANN, Patricia: Quelques bibliothèques princières et la production hors scriptorium

au XIIe siècle, in: Bulletin archéologique du Comité des travaux historiques et scientifiques

NS fasc. i7"i8A (1984), 7-38, qui 10-11.

79 Si veda almeno BOULOUX, Nathalie: Les usages de la géographie à la cour des Plantage-
nêts dans la seconde moitié du XIIe siècle, in: Médiévales 24 (1993), 131-148, e BORREGO

SARGENT, Amelia: Gerald of Wales's Topographia Hibernica: dates, versions, readers, in: Viator 43
(2012) 1, 241-262.



Rex iUiteratus est quasi asinus coronatus 367

di Benedetto di Sainte-Maure e il Roman de Rou di Wace8°. AI circolo dei
Plantageneti bisogna ascrivere il Roman de Philosophie del chierico
Simund di Freine, una traduzione, o meglio un adattamento, in anglo-
normanno della Consolazione di Filosofia, l'opéra filosofica forse piü
diffusa tra i laici nel Medioevo e svariate volte tradotta in vernacolare81.
Boezio affronta temi che interessano un laico dedito alia vita attiva: il
carattere effimero e transitorio dei beni materiali, degli onori e della gloria,

quindi la ricerca del vero bene supremo; la prowidenza e la prescienza
divine, il determinismo e la liberté dell'uomo. Il planctus, la consolatio, la

poesia e il dialogo sono generi e forme letterari consoni a un laico che di
professione non fa il filosofo, più di quanto possano esserlo il commento
filosofico o la quaestio disputata utilizzati dai fdosofi di mestiere. Ad ogni
modo, sia l'autore che il titolo sono taciuti da Simund di Freine: il Roman de

Philosophie, "un escrit est de confort", si présenta come un dialogo tra un
chierico (che sostituisce Boezio) vittima della malasorte ("un clerc ki fet sa

pleinte / de Fortune fausse et feinte") e la Filosofia che lo consola. Come
nella tradizione antica, la filosofia è dunque concepita corne medicina
dell'anima.

Trasferiamoci alla corte degli Staufer. Nel 1157, Ottone di Frisinga invia
al nipote Federico Barbarossa la seconda edizione della sua Chronica sive
Historia duabus civitatibus, convinto che la conoscenza della storia universale

sia di grande utilité per il sovrano; l'imperatore lo ringrazieré con una
lettera molto personale82. Nel 1165, il giudice Burgundione da Pisa traduce
il De natura hominis di Nemesio di Emesa per Federico Barbarossa83. La

precedente traduzione di Alfano di Salerno ometteva i capitoli 34-37 sul
destino e 41-42 sulla prowidenza, quella di Burgundione è compléta e di
migliore qualité. Nella dedica si ripromette di tradurre anche un testo di
meteorologia84 (fino a prova contraria mai identificato) e chiede all'impe-

80 Eley, Penny: History and Romance in the Chronique des ducs de Normandie, in:
Medium Aevum 68 (1999), 81-95; BROADHURST, Karen M.: Henry II of England and Eleanor of
Aquitaine: Patrons ofLiterature in French?, in: Viator 27 (1996), 53-84.

81 SIMUND DI Freine: Le Roman de Philosophie, ed. John E. Matzke. Paris 1909. Cfr. Mora,
Francine: Une lecture de la Consolatio Philosophiae de Boèce à la fin du XIIe siècle. Le Roman
de Philosophie de Simund de Freine, in: COLLET, Olivier/FOEHR-jANSSENS, Yasmina/MESSERLI,
Sylviane (ed.): Ce est li fruis selonc la letre. Mélanges offerts à Charles Mêla. Paris 2002, 465-
476; BRUNETTI, Giuseppina: Pour l'édition et la traduction d'un roman anglo-normand du XIIe
siècle. Le Roman de Philosophie de Simund de Freine, in: FÜG-PlERREVILLE, Corinne (ed.): Éditer,

traduire ou adapter les textes médiévaux. Lyon 2009, 105-119.
82 Epistola Friderici imperatoris augusti ad Ottonem Frisingensem episcopum, ed. Georg

H. Pertz. Hannover 1868 (MGH, Scriptores 20), 347-349.
83 NEMESIO DI Emesa: De natura hominis, traduction de Burgundio de Pise. Edition critique

avec une introduction sur l'anthropologie de Némésius, ed. Gérard Verbeke, José R. Moncho.
Leiden 1975, LXXXVIII.

84 Ibid.: 2: "Si in his Vos exercitari persensero, et altiora Vobis transferre curabo: de cor-
pore caeli, de forma et motu eius et de omnibus passionibus quae sunt a caelo deorsum, ut
de lacteo circulo et cometis et ventis et coruscationibus et tonitruis et iride et pluviis et



368 Irene Caiazzo

ratore di patrocinare altre traduzioni latine85. Non esiste un riscontro del
fatto che un tale progetto scientifico sia mai stato attuato, pertanto Bur-
gundione traduce e dedica al "re Enrico" (plausibilmente Enrico VI, il figlio
di Federico Barbarossa) il De sectis di Galeno86. Goffredo di Viterbo, cap-
pellano imperiale, scrive diverse opere per il futuro Enrico VI (nonché padre

dell'imperatore Federico II): nel 1183, lo Speculum regum, una sorta di
guida per la lettura privata e l'educazione del principe8?. Goffredo evoca
nella prefazione l'ideale del re filosofo che, se non coltiva la filosofia, finirà
con l'errare invece di regnare88. Due anni dopo, nel 1185, Goffredo rima-
neggia il testo e lo intitola Memoria saeculorum; nella prefazione précisa
che lo ha scritto a cavallo e sui campi di battaglia e non nella pace del
chiostro. Sono temi questi che abbiamo già incontrato nelle opere scritte
nel circolo di Enrico II e in Filippo di Harvengt: il re deve essere istruito, il
fervore délia vita attiva è in netto contrasto con la calma délia vita con-
templativa. Altre versioni rimaneggiate seguiranno fino ad arrivare al
Pantheon, ancora inedito (conservato in tre diverse redazioni) in cui gli inte-
ressi naturalistici e scientifici occupano maggiore spazio89. Rimanendo

sempre in area tedesca, bisogna menzionare il Lucidarius, la prima somma
teologica e filosofica in medioaltotedesco, scritta negli anni 1190-1195 per
un pubblico laico. Un prologo tardivo, sulla cui autenticità si è molto di-
battuto, spiega che è stato scritto alla domanda del duca Enrico il Leone,
guelfo, nemico giurato di Federico Barbarossa^. Tra le fonti del Lucidarius
figurano per l'appunto l'Elucidarium e l'Imago mundi di Onorio Augusto-
dunensis, la Philosophia di Guglielmo di Conches9i.

Un'altra corte in cui la filosofia e le lettere vengono degnamente
celebrate è quella del conte di Champagne, Enrico il Liberale (1127-1181), e di

grandine et pruina, et cur mare salsum est et cur tot fluminibus influentibus nec augetur nec
dulcoratur, et de terrae motu qualiter fiat".

85 Ibid.: 2: "Quae omnia si Vestro interventu Vestris temporibus in lucem Latinis redacta
fuerint, immensam gloriam et aeternum nomen Vestra Maiestas consequetur et Vestra res
publica utilitatem maximam adipiscetur".

86 PALMIERI DARLON, Nicoletta: Burgundio Pisano e Pietro d'Abano traduttori del De
sectis di Galeno: notepreliminariper un'edizione, in: Medicina nei secoli 25 (2013) 3, 815-854.

87 STURLESE: Storia della fdosofia tedesca nel Medioevo dagli inizi alia fine del XII secolo,
184. Su Goffredo, si veda almeno il recente volume collettivo: FOERSTER, Thomas (ed.): Godfrey

of Viterbo and his Readers. Imperial Tradition and Universal History in Late Medieval
Europe. Oxford 2015.

88 STURLESE: Storia della filosofia tedesca nel Medioevo dagli inizi alia fine del XII secolo,
185.

89 Ibid. : 183-211.

9° Cfr. HAUG, Walter: Vernacular Literary Theory in the Middle Age. The German Tradition,

800-1300. Cambridge 2006, 241-258 (sul Lucidarius e il prologo A).
91 Cfr. Der deutsche Lucidarius, ed. Dagmar Gottschall, Georg Steer. Berlin 1994. Per

ulteriori approfondimenti si vedano i lavori di Loris Sturlese e Dagmar Gottschall. Ai testi fi-
losofici in lingua tedesca, compreso il Lucidarius, dovrà essere consacrato un contributo spe-
cifico.



Rex illiteratus est quasi asinus coronatus 369

sua moglie Maria (1138-1198), figlia di primo letto di Eleonora di Aquitania
e del re di Francia Luigi VII92. Verso il 1160, il conte di Champagne co-
mincia a costituire la sua biblioteca privata e, secondo Patricia Stirne-
mann, il suo consigliere e responsabile scientifico fu Nicola di Montié-
ramey, l'ex-segretario di Bernardo di Clairvaux. Dopo esser stato cacciato

per aver falsifïcato delle lettere utilizzando indebitamente il sigillo di
Bernardo, Nicola si era stabilito a Montiéramey, dove si lega d'amicizia con
il conte Enrico, al quale evoca in una lettera l'ideale del principe filosofo (o
del filosofo principe): "[...] ut te efferam, cui datum est in philosopho
principem, in principe philosophum retinere"93. Patricia Stirnemann ha

ritrovato il catalogo délia biblioteca di Enrico, che enumera quarantanove
volumi, di cui trentuno si trovano nell'attuale biblioteca di Troyes; ma i
manoscritti posseduti dal conte di Champagne erano ancora più numerosi
e la lista aumenta a poco a poco94. Buona parte dei manoscritti sono stati
vergati da copisti laici in ateliers specializzati, non negli scriptoria. È

un'altra novità "rivoluzionaria" del secolo XII: fioriscono centri di
produzione libraria per i laici delle classi superiori, segno questo di una
progressiva individualizzazione e indipendenza dei laici95. Tra i libri di
fdosofia posseduti dal conte, troviamo YElementarium di Papias
(l'esemplare è attualmente conservato alla biblioteca di Montpellier) e il
Commento al Sogno di Scipione di Macrobio, un'opera molto diffusa tra i

laici (alla stregua délia Consolatio boeziana) e abbondantemente impiegata
come fonte nella letteratura in volgare. Il conte Enrico è litteratus,
secondo quanto scrive Filippo di Harvengt in una lettera a lui indirizzata96.

92 Si veda l'articolo di BENTON, John F.: The Court ofChampagne as a Literary Center, in:
Speculum 36 (1961), 551-591.

93 NICOLA DI Montiéramey: Epistola 56 ("Ad Henricum Campaniae comitem"), PL 196,
16516. Cfr. STIRNEMANN, Patricia/POIREL, Dominique: Nicolas de Montiéramey, Jean de Salisbury

et deux florilèges d'auteurs antiques, in: Revue d'histoire des textes n.s. 1 (2006), 173-188.
94 II catalogo è edito in LALORE, Charles: Inventaire des principales églises de Troyes.

Collection de documents inédits relatifs à la ville de Troyes et à la Champagne méridionale, t.
II. Troyes 1893, 270-271. Si tratta délia sezione intitolata: "In veteri thesauro altissimo dicte
ecclesie". Cfr. STIRNEMANN, Patricia: Reconstitution des bibliothèques en langue latine des

comtes de Champagne, in: Le Moyen Age à livres ouverts. Actes du colloque (Lyon, 24-25
septembre 2002). Lyon 2003, 37-45.

95 STIRNEMANN: Quelques bibliothèques princières et la production hors scriptorium au
XIIe siècle; Ead.: Some Champenois Vernacular Manuscripts and the Manerius Style of
Illumination, in: BUSBY, Keith/NlXON, Terry/STONES, Alison/WALTERS, Lori (ed.): The Manuscripts
ofChrétien de Troyes, vol. I. Amsterdam 1993,195-226.

96 FlLIPPO DI Harvengt: Epistola XVII, PL 203, 154B-C: "Recte ergo viro nobili litterarum
placet nobilis officina, cujus exercitio cuditur salutaris morum, scientiae, fidei disciplina, ita
ut si cuilibet vulgares linguae praesto sint caeterae, non Latina, ipsius pace dixerim, hebetu-
do eum teneat asinina. Quod tu recte considerans, Latinam linguam litteralemque scientiam
non ignoras, et eos quos percipis apprime litteratos, diligis et honoras: majores quosque re-
verentia, minores plerosque munerans donativis, eosque indigentes de necessitatibus eruens
oppressivis". Pierre Riché (Laïcs lettrés et Métrés au XIIe siècle, citato sopra alla nota 41) con-



370 Irene Caiazzo

Nel 1166, tramite Alberico di Reims che funge da intermediario, Enrico
pone cinque domande di argomento teologico a Giovanni di Salisbury, che
a quell'epoca si trovava in esilio a Reims, mostrando capacité speculative e

un interesse reale per cio che leggeva nei libri. Giovanni risponde soltanto
a tre domande, a suo dire per mancanza di tempo97; la quinta, elusa, è

abbastanza complessa e, come ha sottolineato Edouard Jeauneau, implica
una conoscenza degli scritti dionisiani e erigeniani: "Dov'è scritto e cosa
significa la frase seguente, ripetuta da molti, che le cose che non sono sono
più simili a Dio delle cose che sono (quia deiformiora sunt ea quae non sunt
quam ea quae sunt)?"98. La consorte Maria di Champagne non è da meno.
Negli anni 1170 è la protettrice di Chrétien di Troyes. È inoltre una delle tre
protagoniste del De amore di Andrea Cappellano, il bestseller medievale
sull'amore cortese. Evrat, canonico secolare di Troyes, realizza per lei una
traduzione francese in versi della Genesi, cominciata nel 1192 e terminata
intorno al 1200, dopo la morte di Maria occorsa nel 119899. Tale traduzione
deve essere inserita nel contesto più vasto del movimento di traduzioni di
testi sacri e religiosi in lingua volgare destinate ai laici, un fenomeno che

non pub essere esaminato in questa sede. Vorrei solo ricordare il com-
mento in francese sui Salmi (1-50) scritto per Lauretta d'Alsazia, figlia di

fonde VEpistola XVII con la XVI (quella indirizzata invece a Filippo di Fiandra e già citata so-
pra aile note 38 e 39).

97 GIOVANNI DI Salisbury: Epistula 209, PL 199, 123-131, in particolare 124: "Mihi itaque
pro vobis complacuit, ut propositas exciperem quaestiones, et eis, habita ratione temporis et
inevitabilium necessitatum, responderem, etsi non pro voto, certe pro tempore. Quaesitum
vero est quem credam numerum esse librorum Veteris et Novi Testamenti, et quos auctores
eorum, quid Hieronymus in epistola ad Paulinum presbyterum de omnibus libris divinae pa-
gellae ascripta dicat mensam solis a philosopho Apollonio litteras persequente visam in sa-
bulo: quid item Virgilii centonas, et Homeri centonas in eadem dicat epistola: postremo ubi
scriptum sit, et quo tendat, quod legitur, et usurpatur, a plurimis, quia deiformiora sunt ea

quae non sunt, quam ea quae sunt". Una nuova edizione e traduzione dell 'Epistula 209, in:
The Letters of John of Salisbury, vol. II: The Later Letters (1163-1180). ed. W.J. Millor,
Christopher N.L. Brooke. Oxford 1979, 138. In un lavoro ancora inedito, Patricia Stirnemann
segnala che la copia più antica della lettera 209 di Giovanni di Salisbury "est inscrite par un
des deux copistes du manuscrit à la fin d'un volume des livres d'histoire de Fréculphe provenant

de Saint-Etienne de Troyes et conservé aujourd'hui à Montpellier, ms. 41".
98 Sulla Epistula 209, si veda JEAUNEAU, Edouard: Jean de Salisbury et la lecture des

philosophes, in: WlLKS, Michael (ed.): The World of John of Salisbury. Oxford 1984, 100-101;
BENTON: The Court ofChampagne as a Literary Center, 573-575.

99 II più antico manoscritto è il Paris, BnF, fr. 900, del 1200 circa; secondo Patricia
Stirnemann, si tratta dell'esemplare di presentazione per Maria, vergato nello "stile di Mane-
rius": STIRNEMANN: Quelques bibliothèques princières et la production hors scriptorium au
XIT siècle, 32-33. Cfr. CARERI, Maria/RUBY, Christine/SHORT, Ian (ed.): Livres et écritures en

français et en occitan au XIIe siècle. Catalogue illustré, avec la collaboration de Terry Nixon,
Patricia Stirnemann. Roma 2012, 162. Cfr. BOERS, Wil: La Genèse d'Evrat. Edition critique.
Suivi d'un essai sur la spiritualité du clerc et du laïque au tournant du christianisme médiéval.
Tesi di dottorato. Leiden 2002; ID.: La Genèse d'Evrat, in: Scriptorium 61 (2007), 74-149;
Raugei, Anna M.: La Genesi di Evrat: un problema di doppia redazione, in: Studi mediolatini e

volgari 54 (2008), 179-210.



Rex illiteratus est quasi asinus coronatus 371

Teodorico di Alsazia, conte di Fiandra (morto in 1168), nonché sorella di
Filippo (che succédé al padre), il destinatario délia lettera di Filippo di
Harvengt menzionata sopra100. Lauretta muore nel 1175 e il manoscritto del
commento ai Salmi passa alla nuora Eleonora di Vermandois (1152-1213)101.

Spostiamoci in Oriente dove, negli anni 1120-1130, Anna Comnena, figlia
dell'imperatore Alexis I, è all'origine délia rinascita degli studi aristotelici a

Bisanzio102. È inoltre comunemente ammesso dagli storici che durante uno
dei suoi numerosi viaggi a Bisanzio, Giacomo Veneto abbia incontrato e ri-
cevuto dei manoscritti di Aristotele da Michèle Efeso103, che per l'appunto
faceva parte del circolo di intellettuali gravitanti intorno ad Anna Comnena.

Questa avrebbe personalmente concepito il progetto di commenti
aile opere zoologiche di Aristotele, nonché alla Politico e alla Retorica, che
Michèle Efeso effettivamente realizzo. Eustrazio dice di aver scritto il
commento aW'Etica Nicomachea su richiesta di una principessa, plausibilmente
la nostra Anna Comnena. Una donna, laica, ha quindi grandemente contri-
buito alla riscoperta di Aristotele a Bisanzio e, di riflesso, in Occidente.
Anna parla dei suoi studi nell'A/exiac/e, una sorta di epopea autobiografica
sulla sua famiglia, completata verso il 1138.

3. I LAICI E LA FILOSOFIA PRATICA

Cary Nederman ha studiato la rinascita délia scienza politica nel secolo
XII, evidenziando l'aristotelismo sotterraneo (underground) in autori corne
Ugo di San Vittore, Guglielmo di Conches, Gundissalino, Giovanni di
Salisbury; l'assimilazione délia Politica di Aristotele, tradotta da Guglielmo di
Moerbeke soltanto negli anni 1260, sarebbe stata favorita e preparata
dall'aristotelismo sotterraneo104. Affronto la questione délia politica da un
altro punto di vista, cominciando dalla rinascita délia retorica che si attua

i°° STIRNEMANN, Patricia: Women and Books in France: 1170-1220, in: WHEELER, Bonnie
(ed.): Feminea Medievalia. Representations of the Feminine in the Middle Ages. Dallas 1994,
247-252.

101 Ms. New York, Pierpont Morgan Library, M. 338; cfr. Careri/Ruby/Short: Livres et
écritures en français et en occitan au XIIe siècle, 118-121 (con riproduzioni del manoscritto).

102 BROWNING, Robert: An Unpublished Funeral Oration on Anna Comnena, in: SORABJI,

Richard (ed.): Aristotle Transformed. The Ancient Commentators and Their Influence. London
1990, 393-406.

103 BLOCH, David: John ofSalisbury, 'John' the Translator, and the Posterior Analytics, in:
Classica et Mediaevalia 61 (2010), 277-278; EBBESEN, Sten: Commentators and commentaries
on Aristotle's Sophistici Elenchi. A Study of Post-Aristotelian Ancient and Medieval Writings
on Fallacies, Vol. 1: The Greek tradition. Leiden 1981; VuiLLEMlN-DlEM, Gudrun: Zum Aristoteles

Latinus in denfragmenten der Quaternuli des David von Dinant, in: AHDLMA 70 (2003),
63-65, 132-133.

104 NEDERMAN, Cary J.: Aristotelianism and the Origins of'Political Science' in the Twelfth
Century, in: Journal of the History of Ideas 52 (1991), 179-194.



372 Irene Caiazzo

nel corso del secolo XI105. Mario Vittorino, nel commento al De inventione
ciceroniano, aveva affermato che la scientia civilis comprende la sapientia
e l'eloquenza: "Nam ciuilis scientia et ex sapientia constat, qua cuncta sen-
timus, et ex eloquentia, qua id quod sentire possumus explicamus"106. La

nozione della scientia civilis viene ripresa e riattualizzata nel secolo XII.
Guglielmo di Champeaux, commentando il lemma "ciuilis ratio" (De inv. I.
6), scrive che ogni scienza utile alla patria deve essere chiamata civile, cioè
utile alla comunità107. Teodorico di Chartres, nel commento al De inventione,

afferma che la retorica è parte della scientia civilis108. Nel De divisione
philosophiae, Gundissalino, emulo del maestro chartriano, fa della retorica
la parte principale della scientia civilis109; questi aveva tradotto precedente-
mente il Catalogo delle scienze di al-Färäbl e aveva conoscenza, se pur
attraverso la mediazione del filosofo arabo, della Politica di Aristotele. II
quinto capitolo del Catalogo delle scienze è da lui intitolato: De scientia
civili et partibus eius et scientia iudicandi et de scientia eloquendi110; un tito-
lo pressoché identico si legge nella versione di Gerardo da Cremona del
trattato farabiano: De scientia civili et scientia legis et scientia elocutionism.
Impregnati dalla tradizione latina antica e medievale, entrambi i traduttori
designano la politica con il sintagma scientia civilis. Ma vi sono in realtà
parecchie differenze tra le due traduzioni: quella di Gerardo è molto più
vicina all'originale arabo mentre quella di Gundissalino è un adattamento
alquanto libero. Per il nostro proposito si segnala che kaläm viene reso con
scientia eloquendi da Gundissalino (corne si è visto per il titolo) ma che

questi élimina ogni allusione al kaläm e alla teologia musulmana, ta-
gliando tutta la relativa sezione dell'originale arabo (a meno che non abbia

105 Cfr. Ward, John O.: The catena commentaries on the Rhetoric ofCicero and their
implications for development of a teaching tradition in rhetoric, in: Studies in Medieval and
Renaissance Teaching 6 (1998) 2, 79-95, 90. Cfr. anche ROBINSON, Ian S.: The colores rheto-
rici in the Investiture Contest, in: Traditio 32 (1976), 209-238.

i°6 MARIO VITTORINO: Explanationes in Ciceronis Rhetoricam, I, 5, ed. Antonella Ippolito.
Turnhout 2006 (CCSL 132), 35.

107 Guglielmo di Champeaux: In primis: "Ciuilis ratio (De inv. I. 6). A genere incipit,
sicut in proposito premiserat, quod uocatur ciuilis scientia. Omnis scientia que ad utilitatem
patrie tendit 'ciuilis' uocatur, id est utilis ciuitati". Cito il commento di Guglielmo di Champeaux

al De inventione dalla trascrizione di John O. Ward che ringrazio sinceramente.
108 TEODORICO DI Chartres: Commentarius super Libros De inventione, 1, 5, 6, in: The

Latin Rhetorical Commentaries by Thierry of Chartres, ed. Karin M. Fredborg. Toronto 1988,
71, 1. 22-24.

109 DOMENICO GundisalvI: De divisione philosophiae, ed. Ludwig Baur. Münster 1903, 64:
"Item ciuilis racio dicitur sciencia dicendi aliquid racionabiliter et faciendi, quod hec qui-
dem racio sciencia ciuilis dicitur, cuius pars integralis et maior rethorica est. [...] maior uero
pars ciuilis sciencie dicitur rethorica".

110 Al-FäRäbI: De scientiis secundum versionem Dominici Gundisalvi, ed. Jakob H. Schneider.

Freiberg i.Br. 2006, 186.
111 Al-FäRäbI: Über die Wissenschaften "De scientiis". Nach der lateinischen Übersetzung

Gerhards von Cremona, ed. Franz Schupp. Hamburg 2005, 112.



Rex illiteratus est quasi asinus coronatus 373

avuto a sua disposizione un manoscritto incompleto)112. La retorica, che lui
concepisce alla maniera ciceroniana, si trova ad essere di fatto parte (e il
punto culminante) della politica (scientia civilis). La definizione della
politica è la seguente:

"Civilis autem scientia inquirit de speciebus actionum et consuetudinum vo-
luntariarum; et de habitibus et moribus et gestibus, a quibus procedunt illae
actiones et consuetudines; et de finibus propter quos fiunt. Et docet qualiter
ilia debeant esse in homine; et quomodo comprehendantur et disponantur in
eo secundum quod convenit ea haberi et conservari ab eo"u3.

Tale definizione è poi ripetuta alla lettera nel capitolo sulla filosofia pra-
tica del De divisione philosophiae11*, capitolo che include anche altro mate-
riale proveniente da al-Färäbi (ma non la discussione sul kaläm e la

teologia) e da altre fonti. Gundissalino utilizza la tripartizione aristotelica
della filosofia pratica in politica (politica sive civilis ratio), etica e econo-
mica, che aveva circolato nel Medioevo latino anche anteriormente alle
traduzioni di Aristoteles. Infine, nel De divisione philosophiae è inserito,
sulla scia di al-Fârâbî, il paragone tra, da un lato, la virtus regia basata sulla
conoscenza delle regole universali cosi come sulla consuetudine di vedere
e ascoltare e sull'assiduità dell'agire, e, dall'altro, il medico che per essere
perfetto guaritore deve conoscere le regole universali (cioè la theorica) e

avere l'esperienza e la pratica dei malati (cioè la practica)116. La distinzione
in theorica e practica non trova nessun riscontro in al-Färäbi: è una pre-
cisazione aggiunta da Gundissalino.

L'interesse crescente per la politica nel secolo XII meriterebbe appro-
fondimenti e uno studio d'insieme. II Policraticus di Giovanni di Salisbury,
terminato nel 1159, è considerato dagli storici il primo trattato di filosofia
politica medievaleu7. Indirizzato a Tommaso Becket - all'epoca della stesu-
ra ancora cancelliere di Enrico II - esso critica le maniéré e i vizi della gen-
te di corte, présenta una concezione organicistica dello stato, di cui il principe

è la testa, per poi descrivere il principe ideale, cominciando dall'edu-

112 MandOSIO, Jean-Marc: La place de la logique et ses subdivisions dans /'Enumeration
des sciences d'Al-Farabî et chez Dominicus Gundissalinus, in: BRUMBERG-CHAUMONT, Julie
(ed.): Ad notitiam ignoti: /'Organon dans la translatio studiorum à l'époque d'Albert le Grand.
Turnhout 2013, 285-310.

n3 Al-FäRäbI: De scientiis secundum versionem Dominici Gundisalvi, ed. Schneider, 186-
188.

"4 DOMENICO GUNDISALVI: De divisione philosophiae, ed. Baur, 134.

u5 Cfr. Fidora, Alexander: Domingo Gundisalvo y la teorla de la ciencia arâbigo-aristolé-
lica. Pamplona 2009, 210-226; si veda l'articolo di Cary Nederman citato sopra alla nota 104.

116 DOMENICO Gundisalvi: De divisione philosophiae, ed. Baur, 135; AL-FÄRÄBI: De scientiis

secundum versionem Dominici Gundisalvi, ed. Schneider, 192.
n7 Si veda almeno il recente contributo di NEDERMAN, Cary: John of Salisbury's Political

Thought, in: GRELLARD, Christophe/LACHAUD, Frédérique (ed.): A Companion to John of
Salisbury. Leiden: 2015, 258-288.



374 Irene Caiazzo

cazione che gli deve essere impartita, le virtù di cui deve essere dotato, le

sue funzioni, la sottomissione all'autorità ecclesiastica. Si tratta di uno
speculum principum?11& Gli specialisti non sono unanimi: il Policraticus non
è indirizzato al re bensi al suo cancelliere, non rispettando quindi la
principale caratteristica formale del genere - e tantomeno il criterio délia con-
dizione laica del destinatario, che permetterebbe di qualificarlo come uno
scritto fdosofico per laici. Si tenga perd présente che Giovanni incorpora
nel libro V una sorta di speculum principis, riportando il contenuto di una
presunta lettera di Plutarco a istruzione dell'imperatore Traiano, quasi
certamente inventata di sana pianta dal nostro. Appartiene invece al
genere degli specula il già menzionato Liber de principis instructione, in cui
Giraldo di Barri descrive dapprima il potere (la potestas), poi le virtù del
principe, ricalcando il Moralium dogma philosophorum, e infine passa alla
narrazione storica, tinta di toni epici, del regno di Enrico IIU9. Un altro
trattato considerato come uno speculum principis dai lettori medievali è il
Secretum secretorum pseudo-aristotelico, che si présenta come una lunga
lettera scritta da Aristotele, vegliardo, all'ex-discepolo Alessandro Magno,
impegnato nella campagna per la conquista délia Persia, in cui sono affron-
tati tanti argomenti, dall'etica alla politica, dalla fisiognomonica alla psico-
logia e alla medicina, e ben altro. Una traduzione parziale dall'arabo (detta
versione breve), che include solo pochi passi sulla medicina e la dietetica,
viene realizzata verso il 1120 da Giovanni di Siviglia e dedicata a Tharasia
regina del Portogallo (1112-1128)120. In concomitanza con questa prima
traduzione, il mito di Alessandro Magno si diffonde a macchia d'olio
nell'Occidente latino: è la rappresentazione perfetta del sovrano ideale il
cui precettore era stato un filosofo straordinario. Alessandro è il protago-
nista di svariati 'romanzi' in vernacolare, cosi come dell 'Alexandreis di
Gualtiero di Châtillon. Grazie alla traduzione integrale di Filippo di Tripoli
risalente agli anni 1230-1240, a sua volta tradotta in tante lingue vernaco-
lari, il successo di Alessandro e Aristotele non conoscerà né limiti geogra-
fici né barrière linguistiche: bestseller dei laici, il Secretum secretorum è di

gran lunga l'opéra 'aristotelica' più diffusa. Concludo citando un'osserva-
zione particolarmente pertinente di Ruggero Bacone - che scrive poco pri-

118 Si veda almeno BARRAU, Julie: Ceci n'est pas un miroir, ou le Policraticus de Jean de

Salisbury, in: LACHAUD/SCORDIA: Le Prince au miroir de la littérature politique de l'Antiquité
aux Lumières, 87-111.

u9 Si veda sopra p. 366, e LACHAUD, Frédérique: Le Liber de principis instructione de

Giraud de Barry, in: ibid.: 113-142.
120 Cfr. WILLIAMS, Steven J.: Secret of Secrets. The Scholarly Career of a Pseudo-Aristotelian

Text in the Latin Middle Ages. Ann Arbor 2003; Id.: Giving Advice and Taking It. The

Reception by Rulers of the Pseudo-Aristotelian Secretum secretorum as a speculum principis,
in: CASAGRANDE, Carla/CRISCIANI, Chiara/VECCHIO, Silvana (ed.): Consilium. Teorie e pratiche
del consigliare nella cultura medievale. Firenze 2004, 139-180; FORSTER, Regula: Das
Geheimnis der Geheimnisse. Die arabischen und deutschen Fassungen des pseudo-aristotelischen
Sirr al-asrär/Secretum secretorum. Wiesbaden 2006.



Rex illiteratus est quasi asinus coronatus 375

ma della traduzione della Politico di Aristotele -, il quale si rammarica che

presso i Latini si faccia uso della politica esclusivamente laicaliter in rela-
zione alla maniera in cui i sovrani governano121. La critica di Bacone mi
sembra confermare quello che si evince dai testi evocati sopra, cioè che la
scienza politica ha avuto, nel secolo XII, principalmente finalità pratiche e

concrete ed è stata appannaggio quasi esclusivo dei laici.
Scritto verso la meta del secolo XII, il Moralium dogma philosophorum è

una sorta di manuale di etica destinato a un giovane che si accinge a

entrare nella vita attiva, molto probabilmente un signore laico che deve
esercitare un potere temporale poiché "nessuna parte della vita pub fare a

meno dell'etica, né la vita privata né quella pubblica"122. L'autore si rivolge
a un vir optime et liberalis (l'editore Holmberg ha aggiunto <Henrice R> sulla
base di alcuni testimoni manoscritti) - anche Seneca aveva dedicato il De
beneficiis a un vir optime liberalis. Philippe Delhaye aveva ipotizzato che si

trattasse di Enrico II Plantageneto e che l'autore fosse Guglielmo di
Conches'23. II Moralium dogma philosophorum è conservato in un numéro co-
spicuo di manoscritti: i più antichi risalgono al secolo XII, di cui tre di
origine normanna124; tre più tardivi, la cui datazione è compresa tra il XIII e il

121 RUGGERO BACONE: Opus tertium, in: Opera quaedam hactenus inedita, vol. 1, ed. John
S. Brewer. Londra 1859, 50: "Sed dolendum est quod haec pars philosophiae [cioè la seconda

parte della filosofia morale, la politica] non est apud Latinorum usum, nisi laicaliter, secundum

quod imperatores et reges statuerunt; nam philosophice, secundum quod tradita est ab
Aristotele et Theophrasto, non est haec pars in usu Latinorum". Si noti che questo passo è

citato già da Gianfranco Fioravanti, il quale non si sofferma perô sull'espressione laicaliter:
cfr. FIORAVANTI, Gianfranco: Politiae Orientalium et Aegyptiorum. Alberto Magno e la Politica

aristotelica, in: Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa 9 (1979), 195-246, qui
209-210.

122 Moralium dogma philosophorum, ed. John Holmberg: Das Moralium dogma philosophorum

des Guillaume de Conches. Uppsala 1929, 6: "Nulla enim uite pars, neque publicis
neque priuatis, neque forensibus neque domesticis in rebus, morali philosophia uacare
potest". Bartolomeo da Recanati, magister artium, scrive tra il 1208 e il 1229 delle glosse al
Moralium dogma philosophorum-, cfr. GAUTHIER, René-Antoine: Les deux récensions du Moralium

dogma philosophorum, in: Revue du Moyen Age latin 9 (1953), 210: "Hic antypoforam
facit, quia posset aliquis dicere: 'Ad quid magister facit librum de philosophia laico, quasi
non litterato?'. Respondet: 'Merito debet, quia quilibet modus vivendi régi debet morali
philosophia'. Et ideo ponit neque publicis neque privatis".

123 Cfr. DELHAYE, Philippe: Gauthier de Châtillon est-il l'auteur du Moralium dogma?
Namur 1953: libro scritto in risposta a un articolo molto polemico di René-Antoine Gauthier
(citato infra nota 127); cfr. GLORIEUX, Palémon: Le Moralium dogma philosophorum et son
auteur, in: Recherches de théologie ancienne et médiévale 15 (1948), 360-366; DELHAYE,

Philippe: Une adaptation du De Officiis au XIIe siècle. Le Moralium dogma philosophorum,
in: Recherches de théologie ancienne et médiévale 16 (1949), 227-258; 17 (1950), 5-28. Charles
Haskins non accetta l'attribuzione a Guglielmo di Conches né la dedica a Enrico II Plantageneto.

124 Rouen, BM, 665; 666; 669. Il ms. Cambridge, Gonville and Caius College, 210 è di
origine inglese, e il quinto manoscritto del secolo XII, il Cambrai, BM, 977, è originario del
Nord della Francia. Cfr. DELHAYE: Gauthier de Châtillon, 32-33. Ho verifïcato nei tre mano-



376 Irene Caiazzo

XV secolo, lo attribuiscono a Guglielmo di ConchesI25. Inoltre, per compli-
care ulteriormente il rompicapo, un prologo anonimo datato al secolo XIII
(anche se il manoscritto più antico è del XIV-XV secolo), Quia mores,
afferma che alcuni ritengono che a scrivere il Moralium dogma philoso-
phorum sia stato Gualtiero di Châtillon, l'autore de\\'Alexandreis, e altri
Guglielmo di Conches, il precettore di Enrico, figlio del conte di Anjou
nonché destinatario dell'opera126. Réné-Antoine Gauthier accoglie la prima
ipotesi e, sulla scorta di John R. Williams, identifica il dedicatario del
Moralium dogma philosophorum con Enrico di Francia, fratello del re Luigi VII
e arcivescovo di Reims dal 1162 al ii75127. Un altro accessus, Materia, sco-
perto e pubblicato da Gauthier128 è, a mio awiso, del secolo XII e potrebbe
essere la fonte del Quia mores (Gauthier pensava esattamente il contrario).
Questo secondo accessus ha uno schema con sei circumstantiae, proprio
come i commenti logici di Boezio, e corrisponde al tipo C della classifica-
zione di Richard Hunt, quello più diffuso nel secolo XIII29; verso la fine del
secolo XII gli schemi tendono a essere meno rigidi, rompendo con la tipo-
logia standard, fino ad arrivare all'accessus con le quattro cause aristoteli-
che adottato nelle Facoltà delle arti nel secolo XIIIuo. L'accessus Materia
attribuisce il Moralium dogma philosophorum a Guglielmo di Conches, che
lo ha scritto per Enrico, figlio del conte d'Anjou, servendosi del De officiis
di Cicerone; si afferma inoltre che l'opéra tratta solo delle virtù politiche,
le quali si addicono agli uomini attivi e impegnati nella vita pubblicao1. II
dibattito sulla paternité dell'opera è tuttora aperto. L'etica presentata a

questo signore laicon2 è fondata quasi esclusivamente su estratti e citazioni
di autori pagani. Secondo Delhaye, soltanto 13 citazioni, su un totale di 517,

provengono da autori cristiani; la fonte principale è il De officiis, che Cicerone

aveva per l'appunto composto per il figlio in procinto di entrare nella

scritti di Rouen e in quello di Cambridge: nessuno comporta la dedica: Henrice R, mentre il
ms. Rouen, 666 ha soltanto: R.

125 DELHAYE: Gauthier de Châtillon, 34.
126 Moralium dogma philosophorum, ed. Holmberg, 77.
127 GAUTHIER, René-Antoine: Pour l'attribution à Gauthier de Châtillon du Moralium dogma

philosophorum, in: Revue du Moyen Age latin 7 (1951), 19-64, qui 63; WILLIAMS, John R.:
The Authorship of the Moralium dogma philosophorum, in: Speculum 6 (1931), 392-411; Id.:
The Quest for the Author of the Moralium dogma philosophorum, 1931-1956, in: Speculum 32
(1957). 736-747-

128 GAUTHIER, René-Antoine: Un prologue inédit au Moralium dogma philosophorum, in:
Revue du Moyen Age latin 11 (1955), 51-58.

129 HUNT, Richard W.: The Introductions to the Artes in the Twelfth Century, in: Studio
mediaevalia in honorem Raymundi Josephi Martin. Bruges 1948, 85-112.

'3° Ibid.: 104-110.
'31 GAUTHIER: Un prologue inédit au Moralium dogma philosophorum, 55: "Politice sunt

que conveniunt viris activis adhuc in re publica versantibus et unicuique ius suum tribuen-
tibus. [...] De politicis autem tantum agitur in hoc libro".

n2 Moralium dogma philosophorum, ed. Holmberg, 6: "Presentis doctrine expressa mihi
in te uno occurrit imago".



Rex iUiteratus est quasi asinus coronatus 377

vita attiva, seguito dal De inventione e dai Commentarii in Somnium Scipio-
nis di Macrobio'33. II Moralium dogma philosophorum présenta le quattro
virtù cardinali, prudenza, temperanza, fortezza, giustizia, e le loro suddi-
visioni rispettive secondo la partizione macrobiana. La prudenza compren-
de, per esempio, la circospezione, la cautela, la previdenza, eccetera; la
fortezza comprende la magnanimité, la costanza, la tolleranza, e cosi via.
Codesta articolata classificazione, che l'autore del Moralium dogma
philosophorum intégra e modifica, ponendo la giustizia, invece della prudenza,
al primo posto delle virtù politiche, si mostra particolarmente adatta e utile

ai laici medievali. Per Macrobio anche i bravi cittadini, non solo i filo-
sofi, possono aspirare alla beatitudine grazie alla pratica delle virtù (Comm.
I, 8, 2); la beatitudine è dunque accessibile a tutti attraverso l'esercizio e

l'allenamento, a differenza della concezione cristiana e agostiniana, basata
sulla grazia. Macrobio polemizza con coloro che, limitando la sapienza alla
conoscenza delle cose divine, sostengono che la virtù è appannaggio esclu-
sivo dei fdosofi e che quindi solo i fdosofi possono essere beati. Macrobio
allora introduce i quattro generi di virtù, che attribuisce a Plotino (in
realtà la fonte è Porfirio): il primo genere di virtù sono le politiche, il
secondo le purificatrici (purgatoriae), il terzo quelle dell'animo già purificato
(animi iam purgati), infine le virtù esemplari. Nulla vieta di risalire dalle
virtù politiche fino a aile virtù esemplari: questa classificazione comprende
dei generi che sono anche dei grading

CONCLUSIONI E PROSPETTIVE

Nel secolo XII la filosofia per i laici, che essi siano non religiosi o non lette-
rati, viene principalmente coltivata e praticata nelle corti, secondo la
sensibilité più o meno pronunciata del sovrano o del signore, che funge spesso
e volentieri da mecenate o da destinatario dell'opera filosofica. Il laico
risulta quindi in questo caso un fruitore passivo della filosofia. D'altro canto,

i giuristi italiani hanno un elevatissimo livedo culturale che consente
loro di essere al tempo stesso e laici e autori: Ugo Speroni, Maione da Bari,
Burgundione da Pisa. Questa caratteristica italiana mi pare si confermi e si
consolidi nel secolo XIII con Brunetto Latini e Bono Giamboni, per citarne
solo qualcuno. Prima di dedurne una regola generale, bisogneré owiamen-

33 Per le fonti si veda BEJCZY, Istvân P.: The Cardinal Virtues in the Middle Ages. A Study
in Moral Thought from the Fourth to the Fourteenth Century. Leiden 2011, 72-73.

*34 La classificazione delle virtù di Macrobio e la ricezione medievale è stata studiata in
diversi lavori recenti: cfr. BEJCZY: The Cardinal Virtues; SACCENTI, Riccardo: Quattro gradi di
virtù. Il modello etico dei Commentarii di Macrobio nel XII secolo, in: Medioevo 31 (2006),
69-101; VALENTE, Luisa: Philosophers and other Kinds of Human Beings According to Peter
Abelard and John of Salisbury, in: FlNK, Jakob L./HANSEN, Heine/MORA MÀRQUEZ, Ana M.
(ed.): Logic and Language in the Middles Ages. A Volume in Honour of Sten Ebbesen. Leiden
2013, 105-124.



37« Irene Caiazzo

te moltiplicare gli esempi e gli studi di singoli casi. Volendo ora tentare
una classificazione per interessi fdosofici, si puo mettere in rilievo il gusto
molto pronunciato per le questioni naturali in area francese, che probabil-
mente ha delle ripercussioni dirette in area tedesca. I giuristi italiani han-
no delle grandi competenze filosofiche (si pensi alle traduzioni di Aristo-
tele di Burgundione da Pisa) ma mi pare che si distinguano particolar-
mente per la loro dimestichezza con le questioni teologiche (Burgundione
traduce anche Giovanni Crisostomo), rivaleggiando con gli ecclesiastici. In
area inglese emerge 1'interesse per la filosofia pratica, specialmente la poli-
tica concepita come scienza del governare. Riprendendo cid che annun-
ciavo nell'introduzione e che la carrellata di autori e testi nelle pagine pre-
cedenti ha esemplificato in abbondanza, ribadisco che i laici sono stati, a

titolo diverso, promotori di una produzione filosofica specifica, a loro im-
magine, sin dal secolo XII, ponendosi quindi come dei veri e propri fattori
di trasformazione sociale e culturale.

La domanda culturale dei laici, gens du monde, si intensifica nel secolo
XIII, e si assiste alla proliferazione di opere il cui scopo è la volgarizzazio-
ne della scienza e della fdosofia. Sono cose risapute. Mi pare pero che non
si sia sottolineato abbastanza il fatto che esse sono molto spesso delle
traduzioni o degli adattamenti in volgare di opere risalenti al secolo XII.
Queste non hanno trovato una collocazione nei programmi d'insegnamen-
to delle université medievali (corne catalogare la Philosophia di Guglielmo
di Conches o la Cosmographia di Bernardo Silvestre?). È quindi presso i
laici non-organici - gli outsiders per riprendere nuovamente Imbach - che

gli autori del secolo XII rinascono e cominciano una nuova vita.
Qualche esempio. Il Livre de Sydrac, Placides et Timéo, l'Image du monde,

utilizzano tutti delle "stratégies d'écriture" per captare l'attenzione del
lettore prese in prestito a opere latinens - senza contare che l'Image du
monde si ispira, finanche nel titolo, all7mago mundi di Onorio Augustodu-
nensis. La Rettorica di Brunetto Latini è un commento ai primi undici ca-
pitoli del De inventione, basato sul commento "Ars rethoricae" del secolo
XI'36. Nel 1277, il De amore di Andrea Cappellano è esplicitamente condan-

'35 CONNOCHIE-BOURGNE, Chantai: Mise en récit et discours scientifique. Les encyclopédies
du XIIIe siècle en langue vulgaire (Image du monde, Livres dou Tresor, Livre de Sydrac,
Placides et Timéo), in: ThOMASSET, Claude (ed.): L'écriture du texte scientifique au Moyen Age.
Paris 2006, 117-131, qui 130-131; STURLESE, Loris: Filosofia e Scienza della natura del Lucidarius
medioaltotedesco. A proposito della diffusione dei testi e delle idee di Guglielmo di Conches
nella Germania medievale, in: Giornale critico della filosofia italiana 9 (1989), 161-183.

'36 Cfr. ALESSIO, Gian C.: Brunetto Latini e Cicerone (e i dettatori), in: Italia medioevale e

umanistica 22 (1979), 123-169; BARTUSCHAT, Johannes: La Rettorica de Brunetto Latini. Rhétorique,

éthique et politique à Florence dans la deuxième moitié du XIIIe siècle, in: Arzanà.
Cahiers de littérature médiévale italienne 8 (2002): La science du bien dire. Rhétorique et rhé-
toriciens au Moyen Age, 33-59. Secondo John Ward, il commento Ars rethoricae risente
dell'influenza del commento di Teodorico di Chartres: cfr. Ward, John O.: The Medieval and

early Renaissance study of Cicero's De inventione and the Rethorica ad Herennium: commen-



Rex illiteratus est quasi asinus coronatus 379

nato insieme aW'Estimaverunt Indi, un testo di geomanzia tradotto
dall'arabo nel secolo Xllnz, dal vescovo Etienne Tempier. Nonostante la con-
danna, il De amore è tradotto in francese da Drouart la Vache nel 1290 n8.

Boccaccio possedeva una copia della Cosmographia di Bernardo Silvestre a

cui ha apposto delle annotazioni^. Petrarca si è ispirato per la stesura del
De vita solitaria aW'Historia calamitatum di Pietro Abelardo, di cui verso il
1337 aveva fatto l'acquisizione di un manoscritto della meta del secolo
XIIIho. Nell'invettiva Contra eum qui maledixit Italie, Petrarca evoca la
vicenda della condanna di Abelardo orchestrata da Bernardo di Clairvaux e

cita la risposta di Berengario di Poitiers in difesa del maestro1^. Si conserva
anche una traduzione dell'Historia calamitatum e di una selezione dell'epi-
stolario con Eloisa, attribuita a Jean de Meun che, nella prefazione alia
traduzione della Consolazione di Filosofia per Filippo il Bello, afferma:
« translatay de latin en françois [...] la Vie et les Epistres Pierre Abayelart
et Heloys sa femme »h2. Ho già accennato alla traduzione delle Quaestio-
nes naturales e del trattato sulla falconeria di Adelardo di Bath. La traduzione

del Policraticus viene completata da Denis Foulechat nel 1372, su do-
manda di Carlo V. La lista dei testi riutilizzati e tradotti andrebbe allun-
gata, ricerche supplementari potrebbero senza dubbio confermare la per-
manenza della fdosofia del secolo XII sulla longue durée in ambienti e cir-
coli esterni all'istituzione universitaria.

taries and context, in: Cox, Virginia/WARD, John (ed.): The Rhetoric of Cicero in its Medieval
and early Renaissance commentary tradition. Leiden 2006, 3-75, qui 73.

'37 Cfr. CHARMASSON, Thérèse: Les premiers traités latin de géomancie, in: Cahiers de

civilisation médiévale 81 (1978), 121-136, qui 132-133.
'38 Sulla relazione, molto dibattuta, tra la traduzione e la condanna di Tempier, si veda il

recente articolo di MONSON, Don A.: Censorship and Self-Censorship? The Case ofDrouart la
Vache Translator ofAndreas Capellanus, in: Mediaeval Studies 74 (2012), 243-261.

'39 Ms. Firenze, Biblioteca Laurenziana, Plut. XXXIII, 31 (cfr. STOCK, Brian: Myth and
Science in the Twelfth Century. A Study ofBernard Silvester. Princeton 1972, 79).

>4° Paris, BnF, lat. 2923.
H1 Cap. 13: Contra eum qui maledixit Italie, in: PÉTRARQUE: Invectives, ed. Rebecca Lenoir.

Grenoble 2003. L'Apologia di Berengario di Poitiers è conservata anch'essa nel ms. 2923.
*42 Le Livre de Boece de Consolacion, Prologue, ed. Glynnis M. Cropp. Paris 2006, 83. La

traduzione è édita in HlCKS, Eric: La Vie et les epistres Pierres Abaelart et Heloys sa fame.
Paris 1991.



380 Irene Caiazzo

Riassunto
È proprio a partire dal secolo XII che la distinzione chierico/laico si diffonde
in Occidente. Entrambi i termini sono polisemici; tuttavia, le due accezioni
più correnti di laico sono "non-religioso" e "non-letterato". Dal secolo XII in

poi, i laid cominciano ad affermarsi come categoria sociale e culturale, con
gusti e esigenze propri, e sono all'origine di una produzione letteraria e filo-
sofica specifica. I laid filosofanti, che siano autori o destinatari di opere filo-
sofiche, si incontrano principalmente nelle corti principesche; i loro interessi
ruotano sopratutto intorno alle questioni di filosofia naturale, all'etica e alia
politica. Vengono anche redatte opere filosofiche in volgare.

Abstract
It is precisely from the twelfth century that the distinction cleric/lay spread
in the West. The two terms are decidedly polysemous; however, the two most
common meanings of lay are "non-religious" and "non-literate". From the
twelfth century onward, the laity becomes a social and cultural category and
laymen are a source of a specific literary and philosophical production. Lay
philosophers, be they authors or recipients of philosophical works, are
chiefly found in the princely courts: they are mostly interested in questions
of natural philosophy, ethics and politics. Philosophical works in the
vernacular also emerge.


	Rex illiteratus est quasi asinus coronatus : i laici e la filosofia nel secolo XII

