Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 2

Artikel: Ist Gott das Sein selbst? : Von Platon zu Anthony Kenny (Uber Thomas
von Aquin und Gottlob Frege)

Autor: Ventimiglia, Giovanni

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760714

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GIOVANNI VENTIMIGLIA

[st Gott das Sein selbst?
Von Platon zu Anthony Kenny
(iber Thomas von Aquin und Gottlob Frege)

0. EINFUHRUNG

Was ist Gott? Mit dieser Frage belastigte der damals fiinfjahrige Thomas
von Aquin - so erzdhlen seine Biographen - die Benediktiner im Kloster von
Montecassino, wobei er sie am Untergewand zog.!

Es handelt sich hier natiirlich in erster Linie um eine theologische Fra-
ge. Gleichwohl hat sich die Philosophie schon immer fiir diese Frage inte-
ressiert und tut dies - ungeachtet des sogenannten nachmetaphysischen
Denkens - selbst heute noch.

Eine der berithmtesten Antworten, die Theologie und Philosophie gege-
ben haben, lautet: Gott ist das Sein selbst bzw. das durch sich selbst (, kraft
seiner selbst) subsistierende Sein (ipsum esse per se subsistens).

Es handelt sich um eine Antwort, die heute wieder in die Mitte philoso-
phischer Debatten geriickt ist. Man denke, um nur einige zu nennen, an
analytische Philosophen wie Barry Miller2, Alvin Plantinga3, Christopher
Hughes4, Peter Geachs und Sir Anthony Kenny6, die im Ubrigen nicht alle
Christen oder Glaubige sind.

Geht es nur um Sprachspiele tiber Gott und die Welt, die zumindest bis
in die 8oer Jahre ein Merkmal mancher analytischer Philosophen waren?
Keineswegs. Es sind keine Sprachspiele, sondern zutiefst philosophische
Fragen. Die Philosophie interessiert sich seit Aristoteles fir die Frage nach
dem Sein, nach dem Wesen der Dinge und nach der Ursache der Welt.

1 CALO, Petrus: Vita Sancti Thomae Aquinatis, in: PRUMMER, Domikus (Hg.): Fontes vitae S.
Thomae Aquinatis notis historicis et criticis illustrati. Tolosae: Bipliopolam s.d., 19.

2 MILLER, Barry: From Existence to God. London: Routledge 1992; DERS.: The Fullness of Being.
A new Paradigm for Existence. Notre Dame (Indiana): Notre Dame University Press 2002.

3 PLANTINGA, Alvin: Does God have a Nature? Milwaukee, Wis.: Marquette University Press
1980.

4 HUGHES, Christopher: On a Complex Theory of a Single God: An Investigation on Aquinas
Philosophical Theology. Ithaca N.Y.: Cornell University Press 1989. DERS.: Aquinas on Being,
Goodness, and God. London: Routledge 2015.

5 GEACH, Peter: God and the Soul. London: Routledge-Kegan Paul 196g9.

6 KENNY, Anthony: The Five Ways: St. Thomas Aquinas’ Proofs of God’s Existence. London:
Routledge 1969; DERS.: The God of the Philosophers. Oxford: Oxford University Press 1979; DERS.:
Aquinas on Being. Oxford: Oxford University Press 2002; DERS.: The Unknown God. Agnostic
Essays. London: Continuum 2004.



Ist Gott das Sein selbst? 321

Wie man sieht, steht die These von Gott als dem Sein selbst im Mittel-
punkt dieser Fragen. Hier geht es namlich gleichzeitig um das Sein als sol-
ches, um das Wesen des Seins und Gottes, und um die Ursache alles Seien-
den. Hier stofden wir auf Themen und Probleme, die das Verhaltnis von Phi-
losophie und Theologie, von Vernunft und Offenbarung direkt betreffen.

1. QUAESTIO: UTRUM DEUS SIT ESSE SUBSISTENS

Ist Gott das Sein selbst? Es soll versucht werden, sowohl aus der Perspekti-
ve der theoretischen Philosophie als auch aus jener der Philosophiege-
schichte, eine Antwort zu geben. Ich werde nach Art einer mittelalterli-
chen quaestio vorgehen: Ich beginne mit einem Argument, das fiir Gott als
das Sein selbst spricht, gehe dann zu einem Gegenargument tiber und ver-
suche dann, eine personliche Antwort — d.h. ein respondeo - darauf zu ge-
ben. Das erste Argument besteht zum einen aus einem Autoritdtsargument
aus der Bibel, zum anderen aus einem rationalen Argument. Thomas von
Aquin und die Thomisten sind die bekannten Verteidiger der Identifizie-
rung Gottes mit dem Sein selbst. Wir werden allerdings sehen, dass die
jingsten Forschungen andere, unerwartete Verteidiger entdeckt haben.

Die Gegenargumente wurden von Anthony Kenny formuliert, gehen
ihrerseits aber auf Gottlob Frege und - sogar - auf Thomas von Aquin
selbst sowie Aristoteles zurtick.

In meinem Respondeo vertiefe ich die aristotelische Theorie des Seins
und versuche, sie in eine neue Richtung zu entwickeln, um zu einem bes-
seren Verstindnis der These von Gott als Sein zu gelangen.

Es scheint, dass Gott das subsistierende Sein selbst ist.

1.1 Das Argument dafiir: Thomas von Aquin und...
1.1.1 Das Autoritatsargument aus der Bibel

Der bekannteste Verteidiger dieser These ist seit jeher Thomas von Aquin
gewesen. Ich zitiere aus der Summa contra Gentiles:

Diese erhabene Wahrheit aber hat der Herr den Moses gelehrt. Denn als
dieser den Herrn fragte: ,Wenn die Kinder Israels zu mir sagen werden: ,Wie
ist sein Name?' Was soll ich ihnen sagen?“, da antwortete der Herr: ,Ich bin,
der ich bin. So sollst du den Kindern Israels sagen: ,Der da ist, der hat mich
zu euch gesandt™ (Ex 3,14). Damit zeigte er, dafd sein eigentlicher Name sei:
,der da ist’. Jeder Name aber ist dazu bestimmt, die Natur oder das Wesen
eines Dinges zu bezeichnen. Daraus ergibt sich, daf das Sein Gottes sein We-
sen oder seine Natur ist.7

7 THOMAS VON AQUIN: Summa gegen die Heiden, hg. u. iibers. v. K. Albert u. P. Engelhardt
unter Mitarbeit v. L. Dimpelmann, 1. Band, Buch I. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft 1974, 97. ,Hanc autem sublimem veritatem Moyses a domino est edoctus, qui cum quaere-



322 Giovanni Ventimiglia

Die moderne Exegese bezweifelt heute, dafd dieser Passus exakt hdtte aus-
driicken wollen, Gott sei das subsistierende Sein selbst8. Dies war aller-
dings zu den Zeiten des Thomas die vorherrschende Auslegung.

1.1.2 Das rationale Argument

Auf jeden Fall bringt Thomas, um diese These zu stiitzen, neben dem Au-
toritaitsargument aus dem Buch Exodus verschiedene ,rationale” Argumen-
te vor. Eines der gewichtigsten Argumente scheint mir dasjenige zu sein,
das ich in einigen meiner Biicher das Argument der plurificatio oder multi-
plicatio nannte9. Kurz gefasst lautet es:

,Sein kann, insofern es Sein ist [also nicht das Sein Gottes, sondern das Sein
an sich und allgemein betrachtet] nicht in sich verschieden sein. Es kann
allerdings durch etwas, das ausser dem Sein ist, zur Verschiedenheit gebracht
werden.“10

Nur wenn dem Sein etwas Unterschiedliches hinzugefiigt wird, ergibt sich
eine ,plurificatio“ (eine Vervielfachung)n.

Nun kann in Gott keine Vervielfachung existieren (da er einfach und ein-
zigartig ist).»2

ret a domino, Exod. 3 dicens: si dixerint ad me filii Israel, quod nomen eius? Quid dicam eis? Domi-
nus respondit: ego sum qui sum. Sic dices filiis Israel: qui est misit me ad vos, ostendens suum
proprium nomen esse qui est. Quodlibet autem nomen est institutum ad significandum naturam
seu essentiam alicuius rei. Unde relinquitur quod ipsum divinum esse est sua essentia vel natura“
(Sum. c. Gent., 1, 22).

8 HOUTMAN, Cornelis: Exodus. Volume 1 (= Historical Commentary on the Old Testament 1).
Kampen: Kok Publishing House 1993, 95-96, 367-369. ALBERTZ, Rainer (Hg.): Exodus, Bd. I: 1-18 (=
Ziircher Bibelkommentare, AT 2,1). Ziirich: Theologischer Verlag Ziirich 2012, 85. UTZSCHNEIDER,
Helmut/OswALD, Wolfgang (Hgg.): Exodus 1-18 (= Internationaler exegetischer Kommentar zum
Alten Testament). Stuttgart: Kohlhammer Verlag 2013, 129: ,Die Deutung als Wesensaussage geht
wohl auf die griechische Ubersetzung der Septuaginta zuriick: Ich bin der Seiende. Unseres
Erachtens ist hier gerade keine Wesensaussage getroffen, vielmehr bringt das Alte Testament so
die Geschichtlichkeit seines Gottes zum Ausdruck. In neuerer Zeit spricht man gerne auch von
der ,Unverfiigbarkeit* Gottes.” DOHMEN, Christoph (Hg.): Exodus 1-18 (= Herders Theologischer
Kommentar zum Alten Testament). Freiburg i.Br.: Herder 2015, 164. Ich bin meinem Kollegen
Martin Mark fiir diese Hinweise dankbar.

9 Vgl. VENTIMIGLIA, Giovanni: To be o esse? La questione dell'essere nel tomismo analitico.
Roma: Carocci 2012, 323-338; DERS.: Tommaso d’Aquino. Brescia: La Scuola 2014, 30-39.

10 THOMAS VON AQUIN: Summa gegen die Heiden, hrsg. u. iibers. v. K. Albert u. P. Engelhardt,
2. Band, Buch II. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1982, 205. ,Esse autem, inquan-
tum est esse, non potest esse diversum: potest autem diversificari per aliquid quod est praeter
esse” (Sum. c. Gent. 11, 52).

11 Vgl. THOMAS VON AQUIN: Uber das Seiende und das Wesen, iibers. u. eingel. v. W. Kluxen (=
Herders Bibliothek der Philosophie des Mittelalters 7). Freiburg: Herder 2007, 75: ,[...] denn
unmoglich kann die Vervielfachung von etwas geschehen aufier entweder durch Hinzufiigung
eines Unterschiedes [...] oder durch Aufnahme der Form in je verschiedenen Stoffen [...]“. ,[...] ut
fiat plurificatio alicuius nisi per additionem alicuius differentiae [...], vel per hoc quod forma reci-
pitur in diversis materiis [...]“ (De ente et essentia, cap. IV).

12 Vgl. THOMAS VON AQUIN: Compendium Theologiae. Grundrif$ der Glaubenslehre. Deutsch-
lateinisch. Ubersetzt v. H.L. Fih. Hg. v. R. Tannhof. Heidelberg: Kerle 1963, 30: ,Auf zweifache



[st Gott das Sein selbst? 323

Daraus folgt, dass in Gott dem Sein nichts Unterschiedliches hinzu-
kommt. Er ist pures, reines Sein, ,esse tantum®, ,nur Sein“, ohne ,praeter®,

d.h. ohne etwas Unterschiedliches dazu; sein Wesen ist namlich nichts an-
deres als Sein selbst.s

In diesem Sinn und aus diesem Grund meint Thomas von Aquin, daf$ in
Gott, im Gegensatz zu den Geschopfen, Wesen und Existenz identisch sind:
Gott sei nur Sein, die Geschopfe seien Sein plus ein Wesen (d.h. Sein und
tiberdies ein Wesen).4

Es ist, als ware Gott nur die Farbe blau, wahrend die Geschopfe blau
plus gelb waren, d.h. grin.

Diese Auffassung geht allerdings das Risiko ein, Gott und die Welt am
selben gemeinsamen Sein - in unserer Metapher an derselben Farbe blau -
teilhaben zu lassen. Ware das nicht Pantheismus?

1.1(Bis) Andere Verteidiger derselben These

Nun weise ich darauf hin, dafd gerade diese Auslegung einiger Texte von
Thomas von Aquin jahrhundertelang als die fundamentale Wahrheit jegli-
cher christlicher Philosophie betrachtet wurde.

Weise kann irgendeine Form vervielfaltigt werden; entweder durch Unterschiede, wie eine gat-
tungshafte Form, etwa die Farbe, in die verschiedenen Arten der Farbe; oder durch den Trager,
wie die Weifde. Also gilt von jeder Form, die nicht durch Unterschiede vervielfaltigt werden kann,
daf} sie sich unmoglich vervielfiltigen 1afit, wenn sie nicht Form in einem Trager ist; wie die
Weife, wenn sie ohne einen Trager selbstindig wdre, nur eine einzige ware. Das Wesen Gottes
aber ist das Sein selbst, von dem sich keine Unterschiede angeben lassen, wie gezeigt wurde. Da
also das gottliche Sein gleichsam eine fiir sich subsistierende Form ist, kann - weil Gott Sein Sein
ist — das gottliche Wesen nur ein einziges sein“. ,Duplex est modus quo aliqua forma potest
multiplicari: unus per differentias, sicut forma generalis, ut color in diversas species coloris; alius
per subiectum, sicut albedo. Omnis ergo forma quae non potest multiplicari per differentias, si
non sit forma in subiecto existens, impossibile est quod multiplicetur, sicut albedo, si subsisteret
sine subiecto, non esset nisi una tantum. Essentia autem divina est ipsum esse, cuius non est acci-
pere differentias, ut ostensum est. Cum igitur ipsum esse divinum sit quasi forma per se subsis-
tens, eo quod Deus est suum esse, impossibile est quod essentia divina sit nisi una tantum®
(Comp. Theol., 1, cap. 15).

13 Vgl. THOMAS VON AQUIN: Uber das Seiende und das Wesen, 77: ,Nimmt man ein Ding an,
das nur Sein ware, so dass das Sein selbst Selbststand ware, so wiirde dies Sein nicht die Hinzu-
fiigung eines Unterschiedes aufnehmen - denn dann wdre es schon nicht mehr nur Sein, sondern
Sein und auflerdem eine Form“. ,Si autem ponatur aliqua res, quae sit esse tantum, ita ut ipsum
esse sit subsistens, hoc esse non recipiet additionem differentiae, quia iam non esset esse tantum,
sed esse et praeter hoc forma aliqua“ (De ente et essentia, cap. V).

14 Vgl. THOMAS VON AQUIN: Uber das Seiende und das Wesen, 77: ,Daher bleibt, dass ein
solches Ding, welches sein Sein ist, nur Eines sein kann. Daher muss bei jedem anderen Ding
aufler ihm ein anderes sein Sein und ein anderes seine Washeit oder Natur oder Form sein. Daher
muss auch bei den Geistwesen das Sein aufer der Form sein; und in diesem Sinne ist gesagt, dass
ein Geistwesen Form und Sein ist”. ,Unde relinquitur quod talis res, quae sit suum esse, non po-
test esse nisi una. Unde oportet quod in qualibet alia re praeter eam aliud sit esse suum et aliud
quiditas vel natura seu forma sua. Unde oportet quod in intelligentiis sit esse praeter formam; et
ideo dictum est quod intelligentia est forma et esse“ (De ente et essentia, cap. V).



324 Giovanni Ventimiglia

Als Beispiel sei hier eines der seinerzeit beriihmtesten Biicher genannt,
welches Pater Del Prado O.P. 1911 in Freiburg (Schweiz) veréffentlichte. Dort
steht wortlich zu lesen: ,Die fundamentale Wahrheit der christlichen Phi-
losophie besteht darin, daf§ in Gott Wesen und Existenz identisch sind,
wahrend in den Geschopfen diese real unterschiedlich sind.“ss Hier ver-
stand man unter christlicher Philosophie faktisch nur jene des Thomas von
Aquin.

Im Grunde ist es genau das, was der weltbekannte christliche Philosoph
Etienne Gilson im 20. Jahrhundert mit seiner bekannten ,Metaphysik des
Exodus“ immer wieder betont hat.16

1.1(Tris) Neu entdeckte, unerwartete Verteidiger derselben These

Fiir die einen zum Gliick, fiir die anderen schwer zu akzeptieren, hat die
Forschung ab 1960 bisher unerwartete Verteidiger derselben Lehre ausge-
graben.

1. 1(Tris).1. Der heidnische Philosoph Porphyrios?

Bedeutende Gelehrte wie Cornelia de Vogel”7, Werner Beierwaltes®, Klaus
Kremer”, Pierre Hadot™, Wayne John Hankey”, David Bradshaw™, haben

15 Vgl. DEL PRADO, Norbertus: De veritate fundamentali philosophiae christianae. Fribourg
(Suisse): ex typis consociationis sancti Pauli 19u: ,Fundamentum autem et ratio quare ens reale
primo dividitur in ens a se et in ens ab alio, sive in entia causata et in ens causam essendi omnibus
aliis entibus, veritate illa constituitur, quae lapis proinde angularis totius Philosophiae Christianae
oportet ut denominetur, nimirum: Solus Deus est suum esse; in omnibus autem aliis differt
essentia rei et esse eius".

16 Vgl. GILSON, Etienne: L’Esprit de la philosophie médiévale (= Etudes de philosophie
médiévale 33). Paris: Vrin 19437, 50; DERS: L’Etre et l'essence. Paris: Vrin 1948 (Kapitel II1); DERS:
Le Thomisme. Introduction au systéme de saint Thomas. Paris: Vrin 1964° (Pars I, Kapitel III).

17 DE VOGEL, Cornelia J.: «Ego sum qui sum» et sa signification pour une philosophie chré-
tienne, in: Revue des Sciences religieuses 34/35 (1960-1961), 337-355, hier 348. Vgl. auch:
DIES.: Antike Seinsphilosophie und Christentum im Wandel der Jahrhunderte, in: ISERLOH,
Erwin/MANNS, Peter (Hgg.): Festgabe J. Lortz (Band I: Reformation, Schicksal und Auftrag).
Baden-Baden: Bruno Grimm 1958, 527-548.

18 BEIERWALTES, Werner: Der Kommentar zum , Liber de Causis“ als neuplatonisches Element in
der Philosophie des Thomas von Aquin, in: Philosophische Rundschau 2 (1963), 92-215; DERS.: Pro-
klos. Griindziige seiner Metaphysik. Frankfurt a.M.: Klostermann 1965; DERS.: Plotin. Uber Ewigkeit
und Zeit, Enneade I1I, 7. Frankfurt a. M.: Klostermann 1967 (1981°); DERS.: Neoplatonica, in: Philo-
sophische Rundschau 16 (1969), 141-152; DERS.: Platonismus und Idealismus. Frankfurt a.M.:
Klostermann 1972 (Kapitel I).

19 KREMER, Klaus: Die neuplatonische Seinsphilosophie und ihre Wirkung auf Thomas von
Aquin. Leiden: Brill 1966.

20 HADOT, Pierre: La distinction de l'étre et de I'étant dans le De Hebdomadibus de Boéce, in:
WILPERT, Paul (Hg.): Die Metaphysik im Mittelalter. Berlin: de Gruyter 1963, Band II, 147-153;
DERS.: Porphyre et Victorinus. Paris: Etudes Augustiniennes 1968; DERS.: L'étre et I'étant dans le
néoplatonisme, in: Revue de Théologie et de Philosophie (1973), 101-115; DERS.: Dieu comme acte
d’étre dans le néoplatonisme. A propos des théories d’E. Gilson sur la métaphysique de I’Exode, in:
VIGNAUX, Paul (ed..): Dieu et I'étre. Exégéses d’Exode 3,14 et de Coran 20, 1-24. Paris: Etudes



Ist Gott das Sein selbst? 325

die Meinung vertreten, dass diese Lehre bereits bei den griechischen Neu-
platonikern® vorzufinden war.

In einem leider immer noch wenig bekannten Text fasste Cornelia de
Vogel die Ergebnisse ihrer diesbeziiglichen Forschungen wie folgt zusam-
men:

« Comme vous savez, M. Gilson a répondu a cette question que les Chretiens
ont trouvé cette identification dans I’Exode, tandis que les Grecs, eux ne 'ont
pas du tout connue. Si 'on analyse cette réponse, elle implique deux theses:
1) L’identification de Dieu a I'Etre absolu est une vérité directement révélée
dans le texte de I'Exode III, 14.2). Cette vérité n’a pas été comprise par les
Grecs. Or, ces deux theéses sont erronées. »24

De Vogel entlésst ihre Leser mit folgenden Worten:

« Je conclus qu’il faut changer la thése de M. Gilson en sens inverse en disant:
si les Chrétiens ont trouvé l'identification de Dieu a I'Etre absolu dans le
texte de 'Exode 111, 14, c’est qu’ils ont appris des Grecs de 'Etre absolu. »25

Dann stellte sich freilich die Frage: von welchen Griechen? Wenn die Tho-
misten den Entdeckungs-Primat an der These von Gott als dem Sein selbst
an die Griechen abtreten mussten, konnten sie immerhin noch hoffen, die-
sen Ehrentitel wenigstens fiir die Christen retten zu konnen.

Waren es christliche Griechen oder heidnische Griechen, die als Erste
die Identitit von Gott und dem Sein selbst behauptet haben? Nambhafte
Forscher der neuplatonischen Philosophietradition wie Hadot und Beier-
waltes vertraten nun in den Jahren zwischen 1963 und 1979 die Meinung,
die These der Identidt von Gott als dem Sein selbst sei schon frith entwickelt
worden, und zwar von heidnischen Philosophen wie Porphyrius (speziell
in seinem Kommentar zu Parmenides) und - nach Beierwaltes - von Plu-
tarch selbst.26 Die Thomisten, die christlichen Philosophen und Theologen
kamen dadurch in eine wenig komfortable Lage.

Augustiniennes (1978), 57-63; DERS.: Forma essendi, interprétation philologique et interprétation
philosophique d’une formule de Boéce, in: Les études classiques 38 (1979), 143-156.

21 HANKEY, Wayne John: Aquinas’ First Principle: Being or Unity?, in: Dionysius 7 (1980), 133~
172. DERS.: God In Himself. Aquinas’ Doctrine of God as Expounded in the Summa Theologie,
Oxford: Oxford University Press 1987; DERS.: From Metaphysics to History, from Exodus to Neo-
platonism, from Scholasticism to Pluralism. The Fate of Gilsonian Thomism in English-speaking
North America, in: Dionysius 16 (1989) 4, 157-188.

22 BRADSHAW, David: Neoplatonic Origins of the Act of Being, in: The Review of Metaphysics
53 (1999), 383-401.

23 Vgl. VENTIMIGLIA, Giovanni: Differenza e contraddizione. Il problema dell'essere in Tommaso
d’Aquino: esse, diversum, contradictio. Milano: Vita e Pensiero 1997, 22-45; DERS.: Tommaso
d’Aquino, 91-95.

24 DE VOGEL: «Ego sum qui sum», 348.

25 DE VOGEL: «Ego sum qui sum», 355.

26 Vgl. Fussnoten 18 und 20.



326 Giovanni Ventimiglia

1.1(Tris).2 Der christliche Autor des De divinis nominibus?

Nun bestritt die italienische Forscherin Cristina D’Ancona Costa, eine der
fithrenden Spezialistinnen fiir das neuplatonische arabische Denken zwi-
schen 1986 und 1998 allerdings den porphyrianischen Ursprung der Idee
von Gott als dem Sein selbst.

Im intensiven Studium des Liber de causis, eines bekanntermafien fun-
damentalen Werks der neuplatonischen Tradition (das in seiner lateini-
schen Ubersetzung in der Bibliothek des Thomas von Aquin stand und
dem Thomas selbst einen Kommentar widmete) entdeckte sie in der arabi-
schen Version verschiedene Elemente: a) zum tiberwiegenden Teil ausge-
sprochen proklianisches Gedankengut; b) manchmal spezifisch plotinische
Themen, und c) schliefdlich solche, die sich gerade auf die Identifikation
des ersten Prinzips mit dem Sein beziehen. Wichtig ist hier, daf§ die Quelle
dieser Identifikation fiir D’Ancona Costa weniger der heidnische Porphyrius
ist, sondern sie aus einem ,kreationistischen“, d.h. christlichen Milieu
stammt, aller Wahrscheinlichkeit nach vom Verfasser des Werkes De divinis
nominibus, also dem sogenannten Pseudo-Dionysius Areopagita.27

Man muss in der Tat anerkennen, dass in verschiedenen Passagen des
De Causis die Causa prima mit dem Sein selbst identifiziert wird. So for-
muliert die lateinische Ubersetzung, die Thomas las und kommentierte,
die Causa prima sei ,das reine Sein“ (Proposition 4) und ,nur Sein“ (Propo-
sition 9):

»Es ist nur so wegen seiner Nahe zum reinen Sein, dem Einen und Wahren, in
dem es keine Vielheit irgendeiner Art gibt“ (Proposition 4);28

,2Aber die Erstursache hat kein yliatim, weil sie nur Sein ist* (Proposition 9).29

Nebenbei sei die Bemerkung erlaubt, dass der lateinische Text von De
Causis hinsichtlich der Causa prima den Ausdruck ,esse tantum“ (reines
Sein) benutzt, also denselben Ausdruck, den dann Thomas von Aquin, wie
oben gezeigt, auf Gott bezieht. Schon das allein wdre ein Beweis dafir,
dass sich Thomas selbst der Tatsache bewusst war, die Lehre von Gott als
,esse tantum® sei nicht seine eigene Erfindung gewesen - genau das Ge-

27 D’ANCONA COSTA, Cristina: L'influence du vocabulaire arabe: “Causa Prima est esse tantum”,
in: HAMESSE, Jacqueline/STEEL, Carlos (éd.): L'élaboration du vocabulaire philosophique au Moyen
Age. Actes du Colloque International de Louvain-la-Neuve et Leuven, 12-14 septembre 1998
organisé par la S.LE.P.M. Turnhout: Brepols 2000, 51-97.

28 ANONYMUS: Liber de causis. Das Buch von den Ursachen, Ubersetzung, Glossar, Anmerkun-
gen und Verzeichnisse von A. Schonfeld, mit einer Einleitung von R. Schonberger, Latein-
deutsch. Hamburg: Felix Meiner Verlag 2003, 1. ,,Et non est factum ita nisi propter suam propin-
quitatem esse puro et uni et vero in quo non est multitudo aliquorum modorum® (Liber de causis,
prop. 4).

29 ANONYMUS: Liber de causis, 23. ,Et causae quidem primae non est yliathim, quoniam ipsa
est esse tantum" (Liber de causis, prop. 9).



Ist Gott das Sein selbst? 327

genteil von dem, was Gilson, Fabro und andere jahrelang behauptet hat-
ten.

1.1(Tris).2.1 Das Kap. 5 des De divinis nominibus

Die Quelle des genannten Lehrsatzes befand sich nach D’Ancona Costa ur-
spriinglich in Kapitel 5 von De divinis nominibus.

In der Tat liest man dort einige tiberaus interessante Passagen, von de-
nen ich nur eine sehr bedeutende zitiere:

,O &v 6lov Tod eiveu katd SOvapy dmepololdg dotiv dmootdriq cdtio kod
Snptovpyog dvrog, dmapéewg, vTooTdoewe, ovoiag, Guoewg. 30

,Der Seiende ist nach besten Kraften (seinem Vermogen) die iiberwesen-
heitliche und schopferische Ursache des gesamten Seins, er ist Schopfer von
Seiendem, Substanz, Subsistenz, Wesenheit und Natur.“3!

Die Forschung hat entdeckt, dass hier 6 ®v ein implizites Zitat aus der
Ubersetzung der Septuaginta von Exodus 3,14 darstellt, das berithmte ,’ Ey®
gipi 6 Qv*.32

Was bedeutet das in Bezug auf die Gotteslehre des Thomas von Aquin?

1.1(Tris).2.2 Mittelalterliche Ubersetzungen dieses Buches

Thomas war des Griechischen nicht machtig. Es gab damals allerdings ver-
schiedene, oft voneinander abweichende Ubersetzungen von De divinis no-
minibus, die er alle kannte, namentlich die Ubersetzungen von Hilduin,
Scotus Eriugena, Johannes Sarracenus und Robert Grosseteste.33

Sarracenus tibersetzte die griechische Stelle, die wir gelesen haben, wie
folgt:

30 PSEUDO-DIONYSIUS AREOPAGITA: De divinis nominibus, hg. v. B.R. Suchla (= Corpus Diony-
siacum I). Berlin: De Gruyter 1990, 182. Kursiv von mir.

31 PSEUDO-DIONYSIUS AREOPAGITA: Die Namen Gottes, eingel., Giber. u. mit Anmerkungen von
B.R. Suchla. Stuttgart: Anton Hiersemann 1988, 6q9.

32 BELLINI, Enzo: Parafrasi e note a Nomi divini, in: DIONIGI AREOPAGITA: Tutte le opere. Testo
greco a fronte, introduzione di G. Reale, traduzione di P. Scazzoso, revisione di I. Ramelli. Saggio
introduttivo, prefazioni, parafrasi, note e indici di E. Bellini. Saggio integrativo di C.M.
Mazzucchi. Milano: Bompiani 2009, 571. Er bezieht sich auf den Text des Pseudo-Dionysius und
die Ubersetzung des P. Scazzoso, 548-459.

33 CARAMELLO, Petrus: De fortuna operum Dionysii, in: THOMAS AQUINAS: In librum Beati Dio-
nysii de divinis nominibus expositio, cura et studio fr. Ceslai Pera o.p. cum introductione historica
Sac. Petri Caramello et synthesi doctrinali Prof. Caroli Mazzantini. Torino: Marietti 1950, XXI-
XXII. CHEVALIER, Philippe u.a. (Hgg.): Dionysiaca. Recueil donnant I'ensemble des traductions lati-
nes des ouvrages attribués au Denys de I’Aréopage et synopse marquant la valeur de citations
presque innombrables, mit einem Nachwort von M. Bauer, Faksimile-Neudruck der zweibandigen
Ausgabe Briigge 1937, 4 Bde. Stuttgart: Frommann-Holzboog 1989, Bd. I: LXXVII, CIV-CV.



328 Giovanni Ventimiglia

»Quod totius esse secundum virtutem supersubstantialem est substantifica-
trix causa et causatrix esistentis, mentis, personae, substantiae, naturae.“34

Hilduins Ubersetzung hingegen lautet folgendermassen:

,Qui est omnis essentis secundum virtutem substantiale est subsistens causa
et opifex exsistentis, substantiae, subsistentiae, substantiae, naturae.“35

Nun finden wir im Kommentar des Thomas zu dieser Stelle einen aus-
driicklichen Bezug zu Exodus 3,14 :

,Et ostendit quod hoc nomen ,ens‘ vel ,qui est’ convenientissime de Deo dici-
tur [...]. Et quod principalius sic laudetur, patet Exod. 3,14, ubi dicitur: ,Qui
est misit me ad vos‘.“30

1.1(Tris).2.3 Originalitdt der thomanischen Metaphysik des Exodus?

Autoren wie Gilson schien es, dass es sich um eine Verbindung zwischen
De divinis nominibus und dem Buch Exodus handelte, die typisch fiir Tho-
mas von Aquin sei und allein auf ihn zuriickgehe.

Dies ist aber nicht der Fall, da bereits die von Thomas benutzte Uber-
setzung von Hilduin - die allerdings in der Editio Marietti des Thomas-
Kommentars nicht verdffentlicht wurde - den Bezug zum sogenannten Na-
men Gottes ,Der ist” (,Quis est”) des Exodus herstellte. Thomas beschrankte
sich darauf, diese Ubersetzung zu iibernehmen .37

Diese Tatsache diirfte genligen, um die so oft gepriesene Originalitat der
sogenannten ,Metaphysik des Exodus“ des Thomas von Aquin zu wider-
legen.

1.1(Tris).3 Der heidnische Autor von De divinis nominibus

Wir kommen nun zurick zum Verfasser von De divinis nominibus, den
Thomas selbst und nach ihm eine fast ununterbrochene Tradition bis heute
fiir einen christlichen Neuplatoniker hielten.

Wenn dies der Fall gewesen ware, hatte wenigstens der ,Adelstitel” -
d.h. der Primat der These von Gott als Sein selbst - in der christlichen Fa-
milie verbleiben konnen.

34 CHEVALIER: Dionysiaca, Bd. 1, 332. Kursiv von mir.

35 CHEVALIER: Dionysiaca, Bd. I, 332. Kursiv von mir.

36 In de divin. Nom., V, 1. 1 (THOMAS AQUINAS: In librum Beati Dionysii de divinis nominibus ex-
positio, 235, 236.)

37 Es sei hier angemerkt, dass Thomas denselben Bezug zum Exodus bereits im Kommentar
seines Lehrers Albertus finden konnte. Ubrigens kannte und beniitzte Albertus die Ubersetzung
von Hilduin, die er ,alia translatio“ nannte. Vgl. ALBERTUS MAGNUS: Super Dionysium de divinis
nominibus, hg. v. P. Simon. Miinster: Aschendorff 1972, cap. IV, 301, Fufdnote 21. Vgl. auch SIMON,
Paulus: Prolegomena, in: ALBERTUS MAGNUS: Super Dionysium de divinis nominibus, VI und XVIII.



Ist Gott das Sein selbst? 329

Nun erschien im Jahr 2006 aber ein Artikel, der in der Geschichte des
Verstandnisses von Gott als dem subsistierenden Sein wie ein Blitz aus
heiterem Himmel einschlug.38

Carlo Maria Mazzucchi zeigte anhand einer ganzen Reihe von Indizien
und philologischen Anhaltspunkten - die meiner Meinung nach schwer zu
widerlegen sind -, dass der Autor des De divinis nominibus keineswegs ein
christlicher Autor war, sondern ein heidnischer Neuplatoniker, und zwar
Damascius, der letzte Scholarch der Akademie von Athen (5.-6. Jh.). In
einer Zeit, in der das Christentum sich im Westen politisch etabliert hatte,
ersann Damascius, der letzte heidnische Philosoph, einen geheimen, stark
antichristlichen Plan: Er gab sich als Christ, sogar als Schiiler des Apostels
Paulus aus, namlich Dionysius den Areopagiten und trachtete danach, den
heidnischen Neuplatonismus zur kulturellen Substanz des Christentums
zu machen - mit der hintergriindigen Absicht, das Heidentum zu retten,
und die christliche Theologie sozusagen vom Inneren her zu paganisieren.

Aufschlussreich ist einer der vielen Beweise, die der Philologe Mazzuc-
chi anfiihrt, namlich die in De divinis nominibus auffallende Abwesenheit
des Begriffes Vater unter all den Namen Gottes sowie der Umstand, dass
der Begriff Gottes als Person ,sehr verschwommen, mehr noch, unwahr-
nehmbar ist“39.

Wie man sieht, hat sich die Liste der Autoren, die die These von Gott
als dem aus sich selbst subsistierenden Sein vertreten, auf unvorhergese-
hene und fiir manche wohl beunruhigende Weise erweitert.

1.1(Tris).4 Plato und die sogenannte ungeschriebene Lehre

An diesem Punkt konnte man fragen, wie ein Neuplatoniker zur Ansicht
kam, das hochste Prinzip der Wirklichkeit sei identisch mit dem Sein. Im
allgemeinen haben uns doch die historiographischen Studien iiber Plato-
nismus und Neuplatonismus gelehrt, bei Platon und seinen Nachfolgern
sei das Eine-Gute jenseits des Seienden angesiedelt (émékeva tii¢ ovolag).
Doch ist das wirklich der Fall?

Der italienische Gelehrte Enrico Berti hat, neben anderen Autoren, in ver-
schiedenen Studien dargelegt, Aristoteles habe den ungeschriebenen Leh-
ren Platos und der Platoniker seiner Zeit die These zugeschrieben, das
hochste Prinzip, das Eine, sei identisch mit dem Seienden, namlich mit dem
Seienden, dessen Wesen das Sein ist, und dariiber hinaus habe er diese

38 Vgl. MazzuccH], Carlo Maria: Damascio, autore del Corpus Dionyiacum, e il Dialogo TTEPI
TTOAITIKHY, EITIXTHMHZY, in: Aevum 80 (2006) 2, 299-334 (Neudruck in: DIONIGI AREOPAGITA:
Tutte le opere, 708-762). DERS.: Iterum de Damascio Areopagita, in: Aevum 87 (2013) 1, 249-265.

39 MazzuccHI, Carlo Maria: Damascio, autore del Corpus Dionyiacum, e il Dialogo ITEPI
ITOAITIKHX EIMIXTHMHY (Neudruck in: DIONIGI AREOPAGITA: Tutte le opere, 753): “Fatto sta che
il concetto di Dio-persona, soggetto di O¢Anpa & quanto mai sfumato, anzi impercettibile.”



330 Giovanni Ventimiglia

These kritisiert.4c Auf diese Fragen kann an dieser Stelle nicht ndher einge-
gangen werden; der Verweis auf Bertis Studien soll gentigen. Hier geht es
nur darum, dass auch der griechische Philosoph Plato unerwartet den Un-
terstiitzern einer Doktrin zugerechnet wurde, von der man glaubte, sie sei
originar und typisch fir Thomas von Aquin oder wenigstens fiir christli-
ches Denken. Ich zitiere ein paar Passagen aus der Metaphysik des Aristo-
teles, die zur Zeit des Thomas weit verbreitet war:

,Besonders schwierig und fragwiirdig ist ferner dies, ob das Eine und das
Seiende, wie die Pythagoreer und Platon lehrten, nicht etwas anderes ist (als
das, wovon es ausgesagt wird), sondern Wesen (Wesenheit) des Seienden ist,
oder ob dies nicht der Fall ist.“#

»~Auch scheinen einige von denen, welche als Elemente der Dinge das Eine
und das Seiende aufstellen oder das Grof3e und Kleine, dies in der Bedeutung
von Gattungen zu nehmen.“42

,Plato namlich und die Pythagoreer erklaren, daf das Soseiende und das Eine
nicht jeweils fiir etwas anderes stehen, sondern dies selbst sei eben ihre
Natur, indem das Eines-sein und das Seiendes-sein selbst ihr Wesen sei.“43

Offenbar hat sich die Liste der Verteidiger der These von Gott als dem
subsistierenden Sein selbst in unvorhergesehener Weise erweitert.

40 BERTI, Enrico: Le probléme de la substantialité de l'étre et de l'un dans la « Métaphisique »,
in: AUBENQUE, Pierre (ed.): Etudes sur la Métaphysique d’Aristote. Actes du VI® Symposium Aristo-
telicum. Paris: Vrin 1979, 89-129. DERS.: L'analogia in Aristotele. Interpretazioni recenti e possibili
sviluppi, in: CASETTA, Giuseppe (ed.): Origini e sviluppi dell'analogia. Da Parmenide a s. Tommaso,
Roma: Edizioni Vallomborsa 1987, 94-115 (besonders 107); DERS.: Il Platone di Krdmer e la
metafisica classica, in: Rivista di filosofia neoscolastica 75 (1983), 313-329 (besonders: 319-320).
ANNAS, Julia: Aristotle’s Metaphysics. Books M and N. Oxford: Clarendon Press 1976, 203-207. Da-
gegen: KRAMER, Hans: Epekeina tes ousias. Zu Platon, Politeia 509 B, in: Arch. Gesch. Philos. 51
(1969), 1-30. REALE, Giovanni: Per una nuova interpretazione di Platone alla luce delle “Dottrine non
scritte". Milano: Bompiani 2010, 657-661.

41 ARISTOTELES: Metaphysik. Erster Halbband: Biicher I (A)-VI (E). Neubearbeitung der Uber-
setzung von Hermann Bonitz, mit Einleitung und Kommentar herausgegeben von Horst Seidl,
griechischer Text in der Edition v. Wilhelm Christ, griechisch-deutsch (= Philosophische Biblio-
thek 307). Hamburg: Feliz Meiner 1989, 85. Eine der mittelalterlichen lateinischen Ubersetzungen
dieses Werkes, die Thomas wohlbekannt war, lautete: ,Amplius autem quod omnium difficilli-
mum est et plurimam habet dubitationem, utrum unum et ens, quemadmodum Pythagorici et
Plato dicebant, non alterum aliquid est sed entium substantia, aut non“ (ARISTOTELES: Metaphy-
sica, 111 1, rec. et transl. Guillelmi de Moerbeka, Hg. v. G. Vuilllemin-Diem. Leiden: Brill 1995 [=
Aristoteles Latinus XXV/3.2], 50.

42 ARISTOTELES: Metaphysik, 99. ,Videntur autem quidam dicentium elementa existentium
unum aut ens aut magnum aut parvum ut generibus eis uti“ (ARISTOTELES: Metaphysica, 111 3, 56).

43 ARISTOTELES: Metaphysik, 1. ,Plato namque et Pythagorici non aliud aliquid ens nec unum
sed hoc ipsorum naturam esse, quasi existente substantia * ipsum idem unum esse et ens aliquid“
(ARISTOTELES: Metaphysica, 111 4, 62).



Ist Gott das Sein selbst? 1]

1.1(Tris).5 Eine christliche Philosophie?

Zusammenfassend laf3t sich sagen: 1) Die These von Gott als dem Sein
selbst bedeutet, dass Gott nur Sein ist, wahrend die Geschépfe Sein und
auflerdem etwas Anderes sind; 2) Diese Lehre ist keine originale These,
weder der Philosophie des Thomas v. Aquin noch der christlichen Philoso-
phie, da sie aus der heidnischen Philosophie Platons und einiger Neuplato-
niker ins Christentum eingefiigt worden ist.

1.2 Sed contra

Welche sind nun die Argumente gegen die gerade erwahnte These?

In der Tat sind einige bereits vorgestellt worden, zumindest aus der
Perspektive der Geschichte der Philosophie. Betrachten wir nun die syste-
matischen Argumente.

1.2.1. Erstes Argument (Aristoteles und Thomas)

Ausgehend von meinen Forschungen mochte ich festhalten:44 Der erste
Kritiker der genannten These war kein anderer als Thomas von Aquin selbst.
(Das Ganze scheint einem Roman von Kafka oder Pirandello zu dahneln,
aber so ist es). Ich zitiere Thomas von Aquin:

»[Plato] hielt daran fest, das Sein sei eine Gattung und es sei univok ausge-
sagt von jedem Ding entsprechend seiner Teilhabe am ersten Sein.“45

»Wenn es etwas gibt, das selbst Seiendes und Eines ist, gleichsam eine ge-
trennte Existenz, dann muss man sagen, dass das Eine dasselbe ist wie das
Seiende. Aber was vom Seienden verschieden ist, existiert nicht. Daraus wur-
de gemafd der Lehrmeinung des Parmenides folgen, dass das, was auferhalb
des Einen existiert, kein Seiendes ist. Und so miifdten alle Dinge notwendig
eins sein; weil man nicht annehmen kann, dass das, was vom Einen ver-
schieden ist, das an sich von den Sinnendingen getrennt existiert, irgendein
Seiendes ist.“46

44 VENTIMIGLIA, Giovanni: Tommaso d’Aquino e le dottrine non scritte di Platone, in: Medioevo
38 (2013), 111-178.

45 ,[Plato] ponebat ens esse genus, et univoce dictum de omnibus secundum participationem
primi enti“ (In I Phys. 1. 7 [= Editio Leonina II]). Meine Ubersetzung.

46 THOMAS VON AQUIN: Probleme der Metaphysik. Kommentar zu Aristoteles’ Metaphysik. 3.
Buch. Lateinisch-deutsch. Ubersetzung aus dem Lateinischen von C. Schlip (= Lectiones Thomis-
ticae 2). Neunkirchen-Seelscheid: Editiones Scholasticae 2016, 123-124. Kursiv von mir. ,,Si est ali-
quid, quod est ipsum ens et ipsum unum, quasi separatum existens, oportebit dicere quod idis-
pum sit unum quod ens. Sed quicquid est diversum ab ente non est; ergo sequetur secundum
rationem Parmenidis, quod quicquid est praeter unum sit non ens. Et ita necesse erit omnia esse
unum, quia non poterit poni quod id quod est diversum ab uno, quod est per se separatum, sit ali-
quod ens® (In III Metaph., 1. 12 [Hgg. C. Cathala/R. Spiazzi. Torino: Marietti 1964]). Kursiv von mir.



332 Giovanni Ventimiglia

Das von Aristoteles iibernommene Argument ist ziemlich klar. Die Irr-
timer in der Theorie, gemafs der Gott das erste Prinzip von allem, das Sein
selbst sei, lassen sich in drei Teile einteilen:

1) Wenn das Sein eine Gattung ware, so waren die spezifischen Diffe-
renzen, durch welche die Gattung zu differenzieren und damit vom Sein
zu ,unterscheiden“ ware, eben ,Nicht-Sein“. Sie wiirden also nicht existie-
ren. Dies aber widerspricht der Erfahrung, bezeugt diese doch den Unter-
schied und die Vielfalt des Seienden.

2) Wenn diese allgemeinste Gattung des Seins Gott selbst ware, konnte
auflerhalb von IThm nichts existieren, denn aufferhalb des Seins existiert,
wie gesagt, nichts. Dies aber widerspricht wiederum der Erfahrung.

3) Wenn dieses Sein selbst identisch mit dem Einen ware, konnte aufder-
halb von Thm nichts und somit auch keine Vielheit existieren. Diese aber
(und wir in ihr) wird durch die Erfahrung bestatigt.

Zusammenfassend ist zu sagen: Um die These von Gott als dem Sein
selbst plausibel zu machen, diirften die Welt und wir selbst nicht existie-
ren. Aber die Ausloschung der Welt und das Harakiri aller Menschen schie-
nen mir nun doch ein zu hoher Preis fiir eine philosophische Doktrin zu
sein, so interessant sie auch sein mag!

1.2.2 Zweites Argument (Aristoteles, Thomas und ... Frege)

Das zweite Argument gegen die These von Gott als dem Sein selbst ahnelt
dem ersten und entstammt der Kritik, die Aristoteles, vor allem in Buch 7
der Metaphysik, an der Theorie der platonischen Ideen iibte. Aristoteles
liefert dort nichts weniger als einen regelrechten Verriss der platonischen
Ideenlehre. Fiir Platon seien namlich die Ideen gleichzeitig Universalien, al-
so vielem gemeinsam, wie auch Substanzen, also individuell und per defi-
nitionem einzig und unwiederholbar.

Wadhrend also die erste, oben dargelegte Kritik auf das Erste Prinzip als
Sein und Eines zielte, trifft die zweite Kritik das Erste Prinzip als univer-
saler und gemeinsamer Gattungsbegriff. Wenn das schlechthin allgemein-
ste Pradikat gleichzeitig allgemein und individuell sein soll, ist dies ein
Widerspruch. Thomas von Aquin driickt dies ganz klar aus:

,Keines der Universalien kann Substanz sein, also flir sich subsistieren, nach-
dem jedes Universale vielen gemeinsam ist. Ebenso ist es unmaoglich, dass das
Universale eine subsistierende Substanz sei, denn in diesem Fall miisste man
fordern, dass es ein Eines iiber die vielen hinaus gebe, und dann ware es
nicht allgemein, sondern ein in sich vereinzeltes Ding [...]. Das Universale ist
gemeinsam, wie etwas, das von vielen ausgesagt wird; also muss man fest-
stellen, dass es in gewisser Weise eines in vielen ist und nicht getrennt sub-
sistierend von diesen. Also muss man das Sein und das Eine universell und
allgemein von allen Dingen aussagen konnen. Folglich sind sie nicht dieselbe



Ist Gott das Sein selbst? 333

subsistierende Substanz, genannt das Sein und das Eine, wie Plato behauptet
hat.“47

Hier handelt es sich um eine Unterscheidung dessen, was von vielen Ein-
zeldingen ausgesagt wird (universale), von dem, was nicht von vielen Ein-
zeldingen ausgesagt werden kann (individuelle Substanz).

Dies ist aber auch ein tragender Pfeiler des philosophischen Gedanken-
gebaudes von Gottlob Frege. Ich zitiere aus zwei bekannten Werken von
Frege:

,Ein Gegenstand kommt nicht wiederholt vor, [...]. Bei einem Begriffe fragt es
sich immer, ob etwas und was etwa unter ihn falle. Bei einem Eigennamen
sind solche Fragen sinnlos.“48

,Der Begriff - wie ich das Wort verstehe - ist pradikativ. Ein Gegenstandsna-
me hingegen, ein Eigenname, ist durchaus unfdhig, als grammatisches Pradi-
kat gebraucht zu werden.“49

Wie man sieht, unterscheidet Frege klar zwischen , Begrift”, der ,pradikativ
ist“, und ,,Gegenstand®, der ,nicht wiederholt vorkommt".

Es handelt sich hier wiederum, wenn auch mit anderen Worten, um
eine Unterscheidung zwischen dem, was man von vielen Einzeldingen aus-
sagt (,Begriff‘), und dem, was man nicht von vielen Einzeldingen aussagen
kann (,Gegenstand®).

Es ist daher kein Zufall, dass die zeitgenossischen Thomas-Forscher, die
Freges Philosophie kennen, wie zum Beispiel Peter Geach, einige aristoteli-
sche und anti-platonische Texte des Thomas wiedergefunden und neu be-
wertet habenso. So schreibt Thomas in einem wenig bekannten, aber sehr
wichtigen Text klar:

,Eine Vielfalt dieses bestimmten Individuums kann iiberhaupt nicht in den
Sinn kommen.“s!

47  Nullum universalium esse potest substantia, quae scilicet per se sit subsistens; quia omne
universale commune est multis. Nec possibile est universale esse substantiam subsistentem; quia
sic oporteret quod esset unum praeter multa, et ita non esset commune, sed esset quoddam sin-
gulare in se [...]. Sed universale est commune, quasi aliquid praedicatum de multis; et sic oportet
quod aliquo modo sit unum in multis, et non seorsum subsistens ab eis. Sed oportet ens et unum
magis universaliter et communiter de omnibus praedicari. Non ergo sunt ipsa substantia subsis-
tens, quae dicitur ens vel unum, sicut Plato posuit (In Metaph., X, 1. 3, n. 3 u. 4). Meine Uber-
setzung,.

48 FREGE, Gottlob: Die Grundlagen der Arithmetik. Breslau: Kobner 1884, § 51 (Ich zitiere hier
aus: FREGE, Gottlob: Die Grundlagen der Arithmetik. Eine logisch-mathematische Untersuchung
tiber den Begriff der Zahl. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1961, 63 u. 64).

49 FREGE, Gottlob: Uber Begriff und Gegenstand, in: Vierteljahresschrift fiir wissenschaftliche
Philosophie 16 (1892), 193.

50 GEACH, Peter: God and the Soul. DERS.: Aquinas, in: ANSCOMBE, Elisabeth/GEACH, Peter:
Three Philosophers. Aristotle, Aquinas, Frege. Oxford: Blackwell 1961, 68-125.

51 ,Non enim potest nec in apprehensione cadere pluralitas huius individui“ (Sum. Theol,, 1, q.
13, a. 9 [= Editio Leonina IV]). Meine Ubersetzung,



334 Giovanni Ventimiglia

Wenn nun Gott als das Sein selbst betrachtet wiirde, so ware Er das subsis-
tierende Sein, das allen Entitdten das Sein gibt und an dem alle Entitaten
teilhaben, sowie gleichzeitig ein Individuum, ein , Gegenstand®, d.h. einzig,
unwiederholbar und nicht allgemein.

1.2.3 Drittes Argument (Frege und Kenny)

Das dritte Argument gegen die Theorie von Gott als dem Sein selbst stammt
vom zeitgenossischen englischen Philosophen Sir Anthony Kenny, u.a. ei-
nem Spezialisten fiir Frege, Wittgenstein und Thomas von Aquin.

Zum Verstdandnis seiner rigorosen Kritik miissen zundchst einige einfa-
che Begriffe der Philosophie Freges, auf den sich Kenny ausdriicklich be-
zieht, erklart werden.

Eine von Freges Entdeckungen war, dass sich die Nennung von Zahlen,
entgegen allem Anschein, nicht auf die Gegenstdande selbst, sondern auf
die Begriffe davon bezieht. Das wird zum Beispiel klar bei der Zahl ,Null“.
Wenn man, so Frege, behauptet: ,Die Venus hat o Monde®, ,so ist gar kein
Mond oder Aggregat von Monden da, von dem etwas ausgesagt werden
konnte“s2. Alles, was man aussagt, ist: ,dem Begriffe ,Venusmond* wird [...]
eine Eigenschaft beigelegt, namlich die, nichts unter sich zu befassen.“s3

Nun erkannte er, dass Aussagen tiber die Existenz jenen auf Zahlen be-
zogenen Aussagen dhneln, in dem Sinne ndmlich, dass sie sich nicht ei-
gentlich auf die Gegenstande (wie es dem Allgemeinverstandnis erscheint),
sondern auf die Begriffe beziehen.

Diese Erkenntnis tibte bekanntlich grofien Einfluss auf die Geschichte
der zeitgendssischen analytischen Philosophie aus. Von daher erklart sich
die bekannte Behauptung von Frege: ,Es ist ja Bejahung der Existenz nichts
Anderes als Verneinung der Nullzahl hinsichtlich der Begriffe.s4 Mit
anderen Worten: Existenz ware keine Aussage erster Ordnung, namlich
auf die Individuen bezogen, wie es den Anschein macht, sondern eine Aus-
sage zweiter Ordnung, besser gesagt: in Bezug auf die Begriffe.

Ein Beispiel: Der Satz , Die Tiger von Malaysia existieren“ wiirde in der
Realitdt nicht (eigentlich) die ,Tiger® als Individuen, sondern vielmehr den
Begriff ,Tiger von Malaysia“ bzw. die Eigenschaft ,Tiger-von-Malaysia-
Sein“ betreffen. Daher sollte der erwahnte Satz besser formuliert werden,
wie etwa: ,Die Eigenschaft ,Tiger von Malaysia-Sein‘ ist mehr als Null®, d.h.
mit anderen Worten: ,Der Begriff, oder die Menge, ,Tiger von Malaysia-zu
sein‘ ist keine leere Menge“, anders gesagt: ,es oder sie entspricht einer
Zahl mehr als Null*.

Kenny nun akzeptiert diesen Sinn von ,sein“ oder besser der Aussage
»es existiert“. Er nennt ihn ,spezifisches Existieren, was Frege mit , Es-gibt-

52 FREGE: Die Grundlagen der Arithmetik, § 46, 59.
53 FREGE: Die Grundlagen der Arithmetik, § 46, 59.
54 FREGE: Die Grundlagen der Arithmetik, § 53, 65.



Existenz” meinte. Aber Kenny halt im Unterschied zu Russell und Quine
daran fest, dass es iiber diesen Sinn hinaus noch einen anderen gibt. Er
nennt ihn ,individuelles Existieren®ss.

Um den Unterschied zwischen beiden Sinngebungen von ,Existenz“ zu
erklaren, sei ein Beispiel des australischen Philosophen Barry Miller ange-
fithrt, das auf einer ahnlichen Gedankenfiihrung beruht wie Kennys:

Man betrachte folgende zwei Aussagen:

(1) Die Elefanten existieren, wahrend Sirenen nicht existieren.

(2) Die Elefanten existieren, wahrend Dinosaurier nicht existieren.s6
Ist nun der Sinn, den man der Aussage ,sie existieren“ bzw. ,sie existieren
nicht“ beilegt, in beiden Fallen derselbe?, fragte Miller. Seine Antwort —
wie auch die von Peter Geachs7, Anthony Kenny selbsts8, Friederike Molt-
manns9 oder William Vallicellato - ist negativ.

Um das genauer zu verstehen, genligt es, einen (sprachlichen) Ersatz
vorzunehmen: Anstelle von ,sie existieren“ setze man ,sie existieren noch®,
um das Weiterbestehen der Existenz anzuzeigen, also die Fortdauer; dage-
gen setze man anstelle von ,sie existieren nicht“ die Formulierung ,sie
existieren nicht mehr“, um das Ende der Fortdauer anzuzeigen®. Die bei-
den obigen Sdtze lauten dann also:

(1a) Die Elefanten existieren noch, wahrend die Sirenen nicht mehr
existieren.

(2a) Die Elefanten existieren noch, wahrend die Dinosaurier nicht mehr
existieren.

55 Vgl. KENNY, Anthony: Thomas von Aquin. Aus dem Englischen von B. Schellenberger.
Freiburg: Herder, 83-99, hier 83-84. Dieses ,individuelle Existieren“ hatte Frege - nach Meinung
von Peter Geach - ,Wirklichkeit“ genannt, auch wenn er sich mit diesem Sinn der Existenz nicht
weiter beschaftigte, da er ja nur an der Existenz der Zahlen interessiert war. Vgl. ANSCOMBE/
GEACH: Three Philosophers, go.

56 Vgl. MILLER, Barry: Existence, in: ZALTA, Edward u.a. (Hgg.): Stanford Encyclopedia of Philo-
sophy, 2002, (Fall 2009 Edition), in: http://plato.stanford.edu/entries/existence/, 16-17. Vgl. auch:
LLANO, Alejandro: Metaphysics and Language. Hildesheim: Georg Olms 2005, 218ff.

57 Vgl. GEACH, Peter: Form and Existence, in: GEACH: God and the Soul, 42-64.

58 KENNY: Thomas von Aquin, 83-84. DERS.: Aquinas on Being. Oxford: Oxford University
Press 2002, 42-46.

59 Vgl. MOLTMANN, Friederike: The Semantic of Existence, in: http://semantics.univ-
parisi.fr/pdf/existence-paper.pdf (8.2010). DIES.: On the Semantics of Existence Predicates, in:
REICH, Ingo/HORCH, Eva/PAULY, Dennis (Hgg.): Sinn und Bedeutung 15, Proceedings of the 2010
Conference of the Gesellschaft fiir Semantik. Saarbriicken: Universaar 2011, 31-54.

60 Vgl. VALLICELLA, William: Existence: Two Dogmas of Analysis, in: NOVOTNY, Daniel/NO-
WAK, Lukas (Hgg.): Neo-Aristotelian Perspectives in Metaphysics. New York: Routledge 2014,
45775-

61 Vgl. VENTIMIGLIA, Giovanni: “There are many senses in which a thing may be said to ‘be". Il
ritorno dell’analogia dell’essere nel cosiddetto “tomismo analitico”, in: BETTINESCHI, Paolo/FAN-
CIULLACCI, Riccardo (Hgg.): Tommaso e i filosofi analitici. Atti del Convegno Tommaso d’Aquino e i
filosofi analitici, organizzato dall’Almo Collegio Borromeo e dal Centro di Etica generale e appli-
cata, Pavia, 12-14 settembre 2013. Napoli: Orthotetes 2014, 193-226, hier 202-204.



336 Giovanni Ventimiglia

Es liegt auf der Hand, dass der Wort-Ersatz die Aussage (1) unsinnig
macht, den Sinn von (2) jedoch intakt lasst.

Von hier aus sollte man verstehen konnen, dass der Sinn derselben Aus-
sage ,sie existieren” in den beiden Fallen unterschiedlich ist. Im ersten Fall
bezieht er sich nicht mehr auf die Individuen, sondern auf den Begriff oder
auf die Eigenschaft - auf die Spezies ,Elefant-Sein“ und ,Sirene-Sein“. Was
damit ausgesagt werden soll, ist nichts anderes, als dass der Begriff
,Elefant-Sein“ zumindest einmal exemplifiziert ist. Der Begriff der Sirenen
dagegen ist kein einziges Mal exemplifiziert.

Aus eben diesem Grund macht es keinen Sinn, in diesem Fall ,sie exis-
tieren“ und ,sie existieren nicht“ durch ,sie existieren noch“ und ,sie exis-
tieren nicht mehr“ zu ersetzen. Begriffe sterben nicht, horen nicht auf zu
leben, sie verschwinden nicht vom Angesicht der Erde und léschen sich
nicht aus.

Im zweiten Fall dagegen wird kein Bezug zu den Begriffen hergestellt,
sondern zu den Individuen. Daher lassen sich, ohne die Bedeutung des
Satzes zu dndern, die Aussagen ,sie existieren“ und ,sie existieren nicht”
durch Verben ersetzen, die sich auf die Fortdauer, auf das Leben usw. be-
ziehen: Die Individuen existieren zunachst, bzw. sie dauern fort in der
Existenz, und spdter existieren sie nicht mehr, horen auf zu leben und zu
existieren.

Dies vorausgesetzt, sind wir in der Lage, die Kritik von Kenny an der
These von Gott als dem Sein selbst zu verstehen .62

Wenn man behauptet, dass in Gott Wesen und Existenz zusammen-
fallen, dass also das Wesen Gottes nichts anderes sei als sein eigenes , Exis-
tieren“, wie soll man dann ein solches ,Existieren“ verstehen? Als eine
,Existenz der Spezies“ oder als ,Existenz des Individuums“? In Freges Ter-
minologie ausgedriickt: als eine ,es-gibt-Existenz“ oder als ,Wirklichkeit“?
Unterlegt man hier einen Sinn von ,existieren®, wie er in Satzen vorkommt
wie: ,In Brasilien existiert (gibt es) eine Pflanze, die Insekten frisst“, oder
einen Sinn in Satzen wie ,Casar existiert nicht mehr“?

Betrachten wir zundchst die erste Hypothese:

Wenn die mit dem Wesen identische Existenz eine (fregeanische) ,es-gibt-
Existenz“ ist, so fiihrt die These der Identitat von Wesen und Existenz, wie
Kenny bemerkt, zu einem Unsinn.

Die Absurditat tritt klar zutage in einem Dialog zwischen einem Glau-
bigen (einem Thomisten!) und einem Atheisten, den Peter Geach erfunden
und den Kenny aufgegriffen hat:

,Der Glaubige: ,Gott existiert!‘63.

62 KENNY: Thomas von Aquin, 83-99. DERS.: Aquinas on Being, besonders 42-46.
63 Im Sinne von: ,es gibt Gott®.



Ist Gott das Sein selbst? 337

Der Atheist: ,Das ist, was du sagst, aber welch eine Art Ding ist denn
dieser, dein Gott? Was ist Gott?*

Der Glaubige: ,Ich habe es dir gerade gesagt: Gott existiert®4 - das ist
das, was Er ist!“65

Dies wiirde bedeuten: Zu wissen, dass Gott existiert, ist das gleiche, wie zu
wissen, was Gott ist. Als Antwort auf die Frage ,was ist Gott“ konnte man
also sagen: ,Es gibt ihn“! Aber das ware offensichtlich sinnlos!

Betrachten wir nun die zweite Hypothese, nach der die mit seinem
Wesen identische Existenz Gottes eine ,Wirklichkeit® ist, also kurz gesagt
,Leben fiir die Lebenden’ (,Leben ist fir die Lebenden ,sein®, schrieb Aris-
toteles). In diesem Fall ware die Identitdit von Wesen und Existenz in Gott
tiiberhaupt nicht unsinnig: Fiir Gott ware ,existieren” bzw. ,leben” dasselbe
wie ,Gott sein“ und umgekehrt ,Gott sein“ dasselbe wie leben.

An diesem Punkt bemerkt aber Kenny:

»~Aber was machen wir mit der Unterscheidung von Wesen und Existenz bei
Geschopfen? Koénnen wir [z.B. bei einem Hund] sagen, Waldis Wesen und
Waldis Existenz seien voneinander verschieden? Das konnen wir eindeutig
nicht, sofern wir damit meinen, man konne das eine ohne das andere haben.
Fiir einen Hund bedeutet ,existieren‘ einfach, weiterhin Hund zu sein, und
fiir einen Menschen bedeutet ,existieren‘, weiterhin tiber seine Menschenna-
tur bzw. sein menschliches Wesen zu verfiigen. Wenn Peter weiterhin exis-
tiert, ist es das gleiche, wie dass Peter weiterhin sein Wesen besitzt; wenn er
zu existieren aufhort, hort er auf, ein Mensch zu sein, und umgekehrt.“66

Wenn aber die Dinge so liegen, verhilft die Identitat von Wesen und Exis -
tenz in Gott nicht dazu, seine Eigenart zu bestimmen, d.h. das Unterschei-
dungsmerkmal seiner Existenz, das ihn von allen anderen geschaffenen
Wesen unterscheidet.

Kurz gesagt: die Identitait von Wesen und Existenz in Gott ist nach
Kenny sinnlos oder sagt iiber die Natur, die Gott eigen ist, nichts aus.

Hier sind zwei Dinge anzumerken:
Erstens hitte Thomas von Aquin, nach Meinung von Kenny und vor ihm
noch Geach, den Unterschied zwischen ,spezifischer Existenz“ und , indivi-
dueller Existenz“ bereits geahnt, als er, Aristoteles folgend, zwischen ,esse
ut verum” und ,esse ut actus essendi” unterschied.

Zweitens muss daran erinnert werden, dafd Kenny in jingster Zeit einen
Teil seiner Kritik an Thomas von Aquin in diesem Punkt revidiert hat67.

64 Im Sinne von: ,es gibt Gott“.
65 GEACH: Aquinas, 89. Meine Ubersetzung. Vgl. KENNY: Thomas von Aquin, 89. DERS.: Aqui-
nas on Being, 41.

66 KENNY: Thomas von Aquin, 9o-91. (Die Ubersetzung von Schellenberger habe ich leicht
modifiziert).

67 “Forse i miei critici hanno ragione quando dicono che avrei dovuto cercare con piit deter-
minazione di rendere ragione della distinzione fra essere ed essenza nelle creature. Tommaso ha



338 Giovanni Ventimiglia

Zu Thomas von Aquin kann man hier eine ziemlich klare Textstelle an-
fithren, wo er den Unterschied zwischen den zwei Formen/Bedeutungen
des ,Seins“ auf die Frage unserer Gotteskenntnis anwendet:

»Zu 2. Das Zeitwort ,Sein‘ findet sich in zweierlei Bedeutung vor. Einmal be-
zeichnet es das Sein [= Da-sein] als Verwirklicht-sein [oder: als Wirklich-
sein]. Zweitens wird es gebraucht, um die Verbindung zwischen Subjekt und
Pradikat eines Satzes herzustellen, der als solcher nur im Denken Sein hat.
Nehmen wir das Zeitwort ,Sein’ in der ersten Bedeutung, dann kennen wir
freilich das ,Sein‘ Gottes nicht, sowenig wir sein Wesen kennen. Wir kennen
vielmehr das ,Sein‘ Gottes nur in der zweiten Bedeutung dieses Zeitwortes;
wir konnen namlich erkennen, dafd der von uns aufgestellte Satz: Gott ,ist‘ [=
es gibt einen Gott] der Wahrheit entspricht; und zwar erkennen wir das aus
den Werken Gottes (2,2).“68

Kenny hat gleichwohl angemerkt, dafd Thomas von Aquin im Gebrauch die-
ser Unterscheidung nicht immer konsequent vorgeht und die beiden Be-
deutungen des ,Seins“, die er doch kennt, verwechselt.69

1.3 Respondeo

Was machen wir nun mit der These von Gott als dem Sein selbst? Sollten
wir einfach auf sie verzichten? Ich glaube nicht. Es bedarf nur einer neuen

introdotto la distinzione come un caso ulteriore di quella distinzione fra attualita e potenzialita
che era familiare ad Aristotele. E’ sufficientemente chiaro che per una persona che parla italiano
vi & una differenza fra il parlare effettivamente italiano e il semplice conoscere l'italiano. Possiamo
fare una distinzione simile nel caso non gia di un habitus come la conoscenza di una lingua, ma
nel caso di un’essenza come I'essere uomo? Essere uomo significa possedere una serie di capacita
e di abilita per svolgere operazioni e attivita di vario tipo, che possono essere sviluppate in una
varieta enorme di modi. Lungo tutta la nostra vita e fino alla nostra morte ognuno di noi possiede
una serie di capacita, tuttavia il loro sviluppo e il loro esercizio concreto sono eventi particolari
della nostra vita. Forse dovremmo dire, dunque, che I'esse di un uomo é il flusso costante della
sua vita giorno dopo giorno, dove la sua essenza ¢ la serie di capacita sottostanti, che vengono
esercitate fino a quando continua a vivere. L'essenza di una creatura vivente determina il tipo di
vita che puo essere condotta; ¢ il canale attraverso cui scorre il corso della vita. Se distinguiamo
I'essere e I'essenza in questo modo, é facile vedere come la distinzione é pertinente al fine di mos-
trare la differenza fra Dio e le creature [...]. Io non sono pil quel che ero una volta; ci sono molte
cose che io sard e che io non sono ancora; molte cose che avrei potuto fare non le ho fatte e mai
faro tutto quello che ¢ in mio potere di fare. Ciascun periodo della mia vita e distinto da ogni
altro, con i suoi propri limiti e il suo proprio contesto. Niente del genere puo esser detto di Dio”
(KENNY: Anthony: L'essere secondo Tommaso d’Aquino. Un'ontologia problematica, trad. it. di R.
Saccenti e G. Ventimiglia. Roma: Carocci 2013, 8: Vorwort zur italienischen Ubersetzung).

68 THOMAS VON AQUIN: Summa Theologica, iibers. v. Dominikanern u. Benediktinern Deut-
schlands u. Osterreichs, hg. v. Katholischen Akademikerverband, 1. Band (= Die Deutsche Tho-
mas-Ausgabe 1). Salzburg: Anton Pustet 1934, 65. ,Ad secundum dicendum quod esse dupliciter
dicitur, uno modo, significat actum essendi; alio modo, significat compositionem propositionis,
quam anima adinvenit coniungens praedicatum subiecto. Primo igitur modo accipiendo esse, non
possumus scire esse Dei, sicut nec eius essentiam, sed solum secundo modo. Scimus enim quod
haec propositio quam formamus de Deo, cum dicimus Deus est, vera est. Et hoc scimus ex eius
effectibus, ut supra dictum est* (Sum. Theol,, 1, q. 3, a. 4, ad 2).

69 KENNY: Aquinas on Being, besonders 41-46 u. 189-194.



Ist Gott das Sein selbst? 339

Auslegung des Seins und damit eines neuen Verstindnisses der These der
Identitat von Sein und Wesen in Gott.

1.3.1 Das Sein im Allgemeinen

Um dieses Ziel zu erreichen, muss man zundchst an die Unterscheidung
erinnern, die Aristoteles in De anima zwischen erstem und zweitem Akt
macht. Wir zitieren den Thomas-Kommentar:

,Die dritte Unterscheidung beruht darauf, daff Wirklichkeitssetzung in zwei-
fachem Sinn verstanden wird. In einem Sinn meint sie Wirklichkeit, wie es
die Wissenschaft ist. Im anderen Sinn meint sie das Gebrauchmachen von der
Wissenschaft. Der Unterschied zwischen diesen beiden Wirklichkeiten kann
aus ihren entsprechenden Moglichkeiten erschlossen werden. Man sagt, es
sei einer Sprachgelehrter der Moglichkeit nach, bevor er die Sprachwissen-
schaft sich eingeeignet hat durch Lernen und Forschen. Diese Moglichkeit
wird Wirklichkeit durch das Erwerben der Sprachwissenschaft. Sie ist aber
selber wieder Moglichkeit in Bezug auf das Gebrauchmachen von ihr, solange
in Wirklichkeit nicht Gebrauch von ihr gemacht wird. Diese Moglichkeit wird
Wirklichkeit, wenn Gebrauch vom Wissen gemacht wird. So ist Wissenschaft
Wirklichkeit und das Gebrauchmachen von ihr ist Wirklichkeit.“70

Wie Aristoteles, wendet Thomas diese Unterscheidung an, um eine Defini-
tion der Seele zu gewinnen:

»Wirklichkeitssetzung in doppeltem Sinn gebraucht wird: einmal nach Art
des Wissens und dann nach Art des Gebrauchmachens vom Wissen, wie oben
dargelegt wurde. Es ist klar, daf die Seele Wirklichkeitssetzung nach Art des
Wissens ist. Denn die Seele ist im Lebewesen im Schlafe wie im Wachzu-
stand. Der Wachzustand kommt dem Gebrauchmachen vom Wissen gleich.
Wie das Gebrauchmachen vom Wissen Betdatigung des Wissens ist, so ist der
Wachzustand Betdtigung der Sinne. Der Schlafzustand kommt dem Haben
des Wissens gleich, insofern man nicht davon Gebrauch macht. Denn im
Schlafzustand ruhen die empfindungsseelischen Fahigkeiten. Von diesen bei-
den Wirklichkeitssetzungen ist das Wissen im selben Trager dem Entstehen
nach frither. Denn das Gebrauchmachen vom Wissen verhdlt sich zum
blofden Haben des Wissens wie Wirklichkeit zur Moglichkeit [...]. Daraus fol-
gert er, dafd die Seele als Wirklichkeitssetzung nach Art des Wissens die erste

70 THOMAS VON AQUIN: Die Seele. Erkldrungen zu den drei Biichern des Aristoteles ,, Uber die
Seele”, ibertragen und eingeleitet von A. Mager. Wien: Thomas Verlag 1938, 134-135. (Unverdn-
derter Nachdruck: Neunkirchen-Seelscheid: Editiones Scholasticae 2012). ,Tertia divisio est
quod actus dicitur dupliciter. Uno modo sicut scientia est actus. Alio modo sicut considerare
est actus. Et differentia horum actuum ex potentiis perpendi potest. Dicitur enim aliquis in
potentia grammaticus, antequam acquirat habitum grammaticae, discendo vel inveniendo:
quae quidem potentia in actum reducitur, quando iam aliquis habet habitum scientiae. Sed tunc
est iterum in potentia ad usum habitus, cum non considerat in actu; et haec potentia in actum
reducitur cum actu considerat. Sic igitur et scientia est actus, et consideratio est actus® (In II De
anima, 1. 1 [= Editio Leonina XLV]).



340 Giovanni Ventimiglia

Wirklichkeitssetzung eines der Moglichkeit nach das Leben habenden
Naturkorpers ist.“7!

Bei der Analyse der Texte des Thomas zur Bedeutung von ,esse“, d.h. ,Sein“,
habe ich eine innere Entwicklung in seinem Denken erkannt: Zunachst
spricht er namlich vom ,esse®, d.h. ,Sein“, als ,Erstem Akt“ des Wesens
(actus essentiae)72, wahrend er spdter dazu lbergeht, ,esse“ als zweiten
Akt des Wesens zu betrachten, also als typische ,Aktivitat“ eines Wesens:

»Man nennt ,esse’ [...], was ein Akt des Seienden ist, der aus den Prinzipien
der Sache stammt, wie ,leuchten‘ der Akt dessen ist, was leuchtet.“73

Es verwundert folglich nicht, dass fiir Thomas die Existenz oder ,esse” -
zusammen mit dem Wesen - gar nicht ein Teil oder ein grundlegendes
Element eines Seienden ist, wie die Thomisten spater jahrhundertelang be-
haupten sollten, sondern sie ist Handlung, Geschehen, Ereignis des We-
sens, so dass sie nicht mit einem Substantiv, sondern mit einem Verb aus-
gedrickt wird.

So schreibt Thomas an einer Stelle seines Kommentars zum Peri herme-
neias des Aristoteles:

»,Deshalb sagt er [Aristoteles], dafd dieses Verb ,ist‘ [...] in erster Linie das be-
zeichnet, was nach Art der Wirklichkeit absolut in den Verstand fallt. In der

71 THOMAS VON AQUIN: Die Seele, 139. ,Actus dicitur dupliciter: alius, sicut scientia, et alius
sicut considerare, ut supra expositum est. Et manifestum est, quod anima est actus sicut scientia,
quia in hoc quod anima inest animali et somnus et vigilia. Et vigilia quidem assimilatur consi-
derationi; quia sicut consideratio est usus scientiae, ita vigilia est usus sensuum; sed somnus assi-
milatur habitui scientiae, quando aliquis secundum ipsum non operatur, in somno enim quies-
cunt virtutes animales. Horum autem duorum actuum, scientia est prior generatione, in eodem.
Comparatur enim consideratio ad scientiam, sicut actus ad potentiam [...]. Unde concludit quod
cum anima sit actus sicut scientia, quod sit actus primus corporis physici potentia vitam habentis"
(In II De anima, . 1 [= Editio Leonina XLV]).

72 Sed sciendum, quod esse dicitur tripliciter. Uno modo dicitur esse ipsa quidditas vel natu-
ra rei, sicut dicitur quod definitio est oratio significans quid est esse; definitio enim quidditatem
rei significat. Alio modo dicitur esse ipse actus essentiae; sicut vivere, quod est esse viventibus, est
animae actus; non actus secundus, qui est operatio, sed actus primus. Tertio modo dicitur esse
quod significat veritatem compositionis in propositionibus, secundum quod est dicitur copula®
(InISent., d. 33, 9.1, a. 1, ad 1 [Hgg. P. Mandonnet. Band I. Paris: Lethielleux 192]). Kursiv von mir.

73 ,Respondeo dicendum, quod secundum Philosophum 5 Metaph., esse duobus modis dici-
tur. Uno modo secundum quod significat veritatem propositionis, secundum quod est copula; et
sic, ut Commentator ibidem dicit, ens est praedicatum accidentale; et hoc esse non est in re, sed
in mente, quae conjungit praedicatum cum subjecto, ut dicit philosophus in 6 Metaph. Unde de
hoc non est hic quaestio. Alio modo dicitur esse, quod pertinet ad naturam rei, secundum quod di-
viditur secundum decem genera; et hoc quidem esse est in re, et est actus entis resultans ex princi-
piis rel, sicut lucere est actus lucentis. Aliquando tamen sumitur esse pro essentia, secundum
quam res est: quia per actus consueverunt significari eorum principia, ut potentiae vel habitus”
(In III Sent., d. 6, q. 2, a. 2. Kursiv von mir).



[st Gott das Sein selbst? 341

Tat meint ,ist’, fir sich genommen, ,im Akt sein’, und deshalb bedeutet es
etwas in der Modalitat des Verbs.“74

Mit anderen Worten: beim ,sein“ geht es nicht um einen ,Gegenstand®
sondern um eine Tatigkeit, eine Aktion, einen Akt, was mit einem Verb
ausgedriickt wird. Wie wir alle in der Grundschule gelernt haben, sind
Verben , Tun-Worter*.

Gehen wir nun einen Schritt weiter, miissen wir fragen: wenn Existieren
eine Aktivitat ist, dann welche Art von Aktivitat? Eine, die sich von ande-
ren typischen Aktivitaten eines Seienden unterscheidet und die sie alle be-
gleitet? Ist Existieren gleichsam ,das Atmen, nur ruhiger’, wie Gilbert Ryle
es ausdriickte?

Dies aber ist nicht der Sinn der Texte von Thomas, und es ist auch nicht
der Sinn des Seins als Aktivitat, als Ereignis. Es handelt sich nicht um eine
Art von grundlegender Aktivitdt, “too thin to be possible”, wie Hughes
schreibt7s, unterschieden von allen anderen Aktivitaten und Akten des Sei-
enden, sondern es handelt sich einfach um deren Aktualisierung, besser
gesagt: ,den Akt aller Akte” und jedes einzelnen von ihnen.

Ich mochte diesen wichtigen Punkt mit den Worten von Anthony Kenny
erkldren (da wir in diesem Punkt einer Meinung sind):

»Mein Leben besteht aus vielerlei Aktivitdaten: Ich gehe, ich esse, ich schlafe,
ich denke. Wahrend ich all das tue, lebe ich; aber zu leben ist keine zu-
satzliche Aktivitat, die ich vollziehe, wahrend ich all dies tue, wie das Atmen
eine ist. Alle diese Tatigkeiten sind Bestandteile meines Lebens; indem ich
sie ausiibe, lebe ich. ,Leben’ ist nicht etwas von diesen Tatigkeiten Abgespal-
tenes [...]. Genau wie mein Leben kein Begleitumstand und keine Kompo-
nente oder der hochste gemeinsame Nenner all der verschiedenen Dinge, die
ich wahrend meines Lebens tue, ist, sondern die Gesamtheit von all dem, so
ist das ,esse’, das ,Sein’ von etwas nichts Zugrundeliegendes, nichts
Konstituierendes oder seine Eigentiimlichkeit oder Modifikationen Spezifi-

74 ,Ideo autem dicit quod hoc verbum ,est’ [...] significat enim primo illud quod cadit in in-
tellectu per modum actualitatis absolute: nam est, simpliciter dictum, significat in actu esse; et
ideo significat per modum verbi.“ (In I Peryerm., 1. 5 [= Editio Leonina I* I: editio altera re-
tractata]). Zimmermann schreibt im Kommentar zu dieser wichtigen Passage des Thomas:
,Thomas macht deutlich, dass es sich bei der so beschriebenen Bedeutung nicht um einen
,Gegenstand’ im Sinne einer ,res quaedam‘ handelt. Was das Verb ,est’ primdr bedeutet, wird
nach Art von Tatigkeit, von Akt, verstanden und damit auch als Akt von etwas, wie es die
Verbform ja gerade ausdriickt” (ZIMMERMANN, Albert: ,Ipsum enim est nihil est“ (Aristoteles
periherm, I, c. 5). Thomas von Aquin tiber die Bedeutung der Kopula, in: DERS. (Hg.): Der Begriff
der Repraesentatio im Mittelalter (= Miscellanea Mediaevalia 8). Berlin: De Gruyter, 1971, 282—
295, hier 292. Vgl auch KLIMA, Gyula: The Semantic Principles underlying Saint Thomas
Aquinas’s Metaphysics of Being, in: Mediaeval Philosophy and Theology 5 (1996), 87-141; DERS.:
Aquinas’ Theory of the Copula and the Analogy of Being, in: MEIXNER, Uwe/NEWEN, Albert
(Hgg.): Philosophiegeschichte und logische Analyse - Logical Analysis and History of Philosophy.
Paderborn: Mentis 2002, 159-176.

75 HUGHES: On a Complex Theory of a Single God, 21. Dagegen MILLER: The Fullness of Being,
82-169.



342 Giovanni Ventimiglia

zierendes; es ist vielmehr die Gesamtheit aller Begebenheiten und Zustande
seiner Geschichte.“76

In gewissem Sinn bedeutet dies, im Sprachgebrauch der zeitgendssischen
Ontologie: 1) ,existieren“ ist nichts Anderes als ,geschehen“ (engl. occur);
2) Die Seienden existieren nur unter der Bedingung, dass sie Ereignisse
sind. Ein Wesen, das nicht ,geschieht”, d.h. dessen typische Potentialita-
ten sich nicht einmal minimal verwirklichen, existiert nicht. Selbst ein
Mensch im vegetativen Zustand atmet noch, und selbst in einem Stein gibt
es auf mikroskopischer Ebene der Materie eine gewisse ,Aktivitat®.

Mit anderen Worten: Das Seiende ist kein Ding, das unabhdngig von
seinen Ereignissen existieren konnte — wie demgegeniiber etwa Locke be-
hauptete.

1.3.2 Das Sein Gottes

Nun konnen wir die Doktrin einer Identitat von Wesen und Existenz in
Gott besser verstehen: eine Identitat, die nicht die Identitdt von zwei Ele-
menten, sondern die Aktualisierung, besser noch der Akt, und zwar der
zweite von allen Akten Gottes ist - sein ,Ereignis“. Das Sein Gottes ist das
Geschehen Gottes.

,Das Erkennen (intelligere) verhdlt sich zum Intellekt (intellectus) wie das
Sein zum Wesen. Das Sein Gottes aber ist sein Wesen, wie oben nachgewie-
sen wurde (I 22). Also ist auch das Erkennen (intelligere) Gottes sein Intel-
lekt (intellectus). Der Intellekt Gottes aber ist das Wesen Gottes, sonst hatte
Gott ein Akzidens. Das Erkennen Gottes muss also sein Wesen sein.

Weiter. Der zweite Akt ist vollkommener als der erste Akt, so wie das Er-
kennen vollkommener ist als die Wissenschaft. Gottes Wissenschaft oder sein
Intellekt ist aber sein Wesen selbst, wenn er erkennend ist, wie dargelegt
wurde (I 44) [...]. Wenn nun sein Erkennen nicht sein Wesen ware, gabe es
etwas Hoheres und Vollkommeneres als sein Wesen. Daher hatte er nicht das
Hochstmaff an Vollkommenheit und Gutsein und ware folglich nicht das
Erste.“77

76 KENNY: Thomas von Aquin, g7-98.

77 THOMAS VON AQUIN: Summa gegen die Heiden, 179. ,Intelligere comparatur ad intellectum
sicut esse ad essentiam. Sed esse divinum est eius essentia, ut supra probatum est. Ergo et
intelligere divinum eius intellectus. Intellectus autem divinus est Dei essentia: alias esset accidens
Deo. Oportet igitur quod intelligere divinum sit eius essentia. Amplius. Actus secundus est
perfectior quam actus primus: sicut consideratio quam scientia. Scientia autem vel intellectus Dei
est ipsa eius essentia, si est intelligens, ut ostensum est: cum nulla perfectio conveniat ei
participative, sed per essentiam, ut ex superioribus patet. Si igitur sua consideratio non sit sua
essentia, aliquid erit sua essentia nobilius et perfectius. Et sic non erit in fine perfectionis et
bonitatis. Unde non erit primum* (Sum. c. Gent., I, c. 45). Kursiv von mir. Uber diese Passage und
allgemein tiber das Verhaltnis von Sein und Denken bei Thomas von Aquin siehe: IMBACH, Ruedi:
Deus ist intelligere. Das Verhaltnis von Sein und Denken in seiner Bedeutung fiir das Gottes-
verstdndnis bei Thomas von Aquin und in den Pariser Quaestionen Meister Eckharts. Freiburg



Ist Gott das Sein selbst? 343

Aus diesem Passus wird nicht nur klar, dass das Sein zum zweiten Akt und
das Wesen zum ersten Akt gehort, sondern auch, dass der zweite Akt durch-
aus nicht als ,sekundarer® Akt gilt, da ja ,der zweite Akt vollkommener ist
als der erste Akt, so wie das Bewusstsein vollkommener ist als das Wissen®.
Hinzu kommt, dass ein solcher besonderer Typ von ,zweitem Akt“ nicht et-
was Hinzugeflgtes ist, weil es ohne ihn den ersten Akt nicht geben wiirde.
Es ist also eine Art von zweitem Akt, der dem ersten vorausgeht.

Die aristotelischen Texte, die hinter dem Diskurs von Thomas stehen,
sind das Buch Il des De anima und das Buch XII der Metaphysik, wenn-
gleich in einem christlich-metaphysischen Kontext gelesen.

Das was wir gerade in der Summa contra Gentiles gelesen haben, kann
man noch deutlicher aus einem parallelen Passus des Kompendium Theolo-
giae herauslesen:

,Es ist auch notwendig, dafd Gott selbst sein Erkennen (intelligere) ist. Da
namlich das Erkennen zweite Wirklichkeit (actus secundus) ist wie das Be-
trachten - erste Wirklichkeit (actus primus) ist ndmlich der Intellekt (intel-
lectus) oder die Wissenschaft (scientia) —, verhalt sich jeder Intellekt (intel-
lectus), der nicht sein Erkennen (intelligere) ist, zu seinem Erkennen (intelli-
gere) wie die Moglichkeit (potentia) zur Wirklichkeit (ad actum) [...]. Da Gott
aber reine Wirklichkeit (actus purus) ist, findet sich in IThm nichts, das sich
zu einem anderen verhdlt wie die Moglichkeit (potentia) zur Wirklichkeit (ad
actum). Also muf} Gott Selbst Sein Erkennen sein. Irgendwie verhalt sich der
Intellekt zum Erkennen wie das Wesen zum Sein. Aber Gott versteht durch
das Wesen; Sein Wesen aber ist Sein Sein. Also ist Sein Intellekt Sein Er-
kennen.“78

Dieselben Gedanken gelten auch im Hinblick auf das Wollen:

,Der Wille Gottes ist dasselbe wie sein Intellekt und sein Wesen. Der In-
tellekt Gottes ist aber sein Erkennen, und das Wesen Gottes ist sein Sein.
Also mufd auch der Wille sein Wollen sein.“79

Aus dieser Passage werden zwei Dinge ersichtlich.

(Schweiz): Universitdtsverlag 1976 (besonders: 14-20 u. 108-110). Ihm verdanke ich den Hinweis
auf die Ubersetzung von ,intelligere” und ,intellectus” mit ,Erkennen“ und , Intellekt®.

78 THOMAS VON AQUIN: Compendium Theologiae, 48-49. ,Oportet etiam quod ipse Deus sit
suum intelligere. Cum enim intelligere sit actus secundus, ut considerare (primus enim actus est
intellectus vel scientia), omnis intellectus qui non est suum intelligere, comparatur ad suum in-
telligere sicut potentia ad actum [...]. In Deo autem, cum sit actus purus, non est aliquid quod
comparetur ad alterum sicut potentia ad actum. Oportet ergo quod ipse Deus sit suum intelligere.
Item. Quodammodo comparatur intellectus ad intelligere sicut essentia ad esse. Sed Deus est intel-
ligens per essentiam; essentia autem sua est suum esse. Ergo eius intellectus est suum intelligere”
(Comp. Theol,, 1, c. 31). Kursiv von mir.

79 THOMAS VON AQUIN: Compendium Theologiae, 51. ,Voluntas Dei idem est quod eius intel-
lectus et eius essentia. Intellectus autem Dei est suum intelligere, et essentia est suum esse. Ergo
oportet quod voluntas sit suum velle* (Comp. Theol,, 1, c. 34).



344 Giovanni Ventimiglia

Erstens: das Sein Gottes ist auf der Seite des zweiten Aktes und das Wesen
Gottes auf der Seite des ersten Aktes. Da Gott allerdings actus purus ist,
gibt es nichts in seinem Wesen, was nicht aktualisiert ist.

Zweitens - und das ware eigentlich auch meine Antwort auf die zentra-
le Frage: Gott ist nicht das Sein, sondern Er ist sein ,sein®.

Hier sind drei wesentliche Dinge anzumerken:

1. ,Sein“ Gottes wird ohne Artikel ausgedriickt (wie es tibrigens im La-
teinischen immer der Fall ist). Es handelt sich demnach um keinen hypo-
statisierten und personifizierten platonischen Gattungsbegriff und kein hy-
postatisiertes gemeinsames Pradikat.

2. ,sein“ Gottes wird immer vom Possessivpronomen ,sein“ begleitet. Das
bedeutet, dass es sozusagen keine gemeinsame Farbe gibt: Gott ist von ei-
ner Farbe, und zwar von seiner eigenen Farbe, jedes endliche Seiende da-
gegen ist von einer anderen Farbe, und zwar von seiner eigenen Farbe. Je-
der macht sein Ding!

Aus dem ganzen Kontext geht klar hervor, dass jede Farbe eine primare
Farbe ist! Es gibt also nichts Gemeinsames zwischen Gott und der Welt!
Allein die Farbe Gottes ist wunderschon, wahrend unsere banal ist.

3. Das Wort ,sein“ (das lateinische ,esse“) muss klein geschrieben wer-
den, da es sich um ein Verb handelt. In der Tat ist es namlich ein Akt, eine
Aktivitat, etwas, das ,geschieht, d.h. das Geschehen aller typischen Akti-
vitdten Gottes, d.h. wissen, wollen, lieben - die Aktivitat einer Person!

Ich darf hier anmerken, dass eine solche Auffassung von Gott als sein
,sein“ eine Neuheit sowohl aus der Perspektive der Geschichte der Philoso-
phie als auch aus jener der theoretischen Philosophie darstellt.

Es sei auflerdem erwdhnt, dass eine solche Auslegung des Seins Gottes
der Vorstellung einiger moderner theologischer Stromungen entspricht; ich
denke hier unter anderen8c an die Theologie von Hans Urs von Balthasar$,
Klaus Hemmerle8z, Gisbert Greshake83, Eberhard Jiingel84 oder Piero Codass.

80 Vgl. VON Sass, Hartmut: Event-Management. Vom Ereignis und seinem theologischen Hori-
zont, in: FZPhTh 62 (2015) 1, 79-100.

81 Vgl. VON BALTHASAR, Hans Urs: Theodramatik, IV Band: Das Endspiel. Einsiedeln: Johannes
Verlag 1983, besonders 57-71 (Sein - Ereignis - Werden).

82 Vgl. HEMMERLE, Klaus: Thesen zu einer trinitarischen Ontologie. Einsiedeln: Johannes Ver-
lag 1976, besonders 39 (Das neue Hauptvort: das Verb).

83 Vgl. GRESHAKE, Gisbert: Der Dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie. Freiburg: Herder
1997, besonders 184.

84 Vgl. JUNGEL, Eberhard: Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begriindung der Theologie des
Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus. Tiibingen: Mohr Siebeck 2001".

85 Vgl. CODA, Piero: Evento pasquale. Trinita e storia. Genesi, significato e interpretazione
di una prospettiva emergente nella teologia contemporanea. Verso un progetto di ontologia
trinitaria. Roma: Citta Nuova 1984; DERS.: Il Logos e il nulla. Trinita, religioni, mistica. Roma:
Citta Nuova 2003; DERS.: Dalla Trinita. L'avvento di Dio tra storia e profezia. Roma: Citta
Nuova 2011.



Ist Gott das Sein selbst? 345

1.4 Meine Einwdnde gegen mein eigenes Respondeo und offene Fragen

Der Artikel konnte hier enden - Ende gut, alles gut sozusagen. Dennoch
kann ich einige meiner Einwdnde gegen mein eigenes respondeo nicht tiber-
gehen.

Ich sagte, dass das Sein im Allgemeinen ein Verb ist, kein Substantiv,
sondern ein ,Tun-Wort“. Aber jedes Tun-Wort ist ein Zeitwort. Im Gegen-
satz zu den Substantiven werden die Verben konjugiert.

Nun ist Gott seinem Wesen nach ewig oder, wie die Theologie sagt, ein
gegenwartiges Ewiges. Er kennt weder Vergangenheit noch Zukunft. Folg-
lich konnen alle Verben, die sich auf seine Aktivitaten beziehen, nur im
Prasens konjugiert werden, wie auch das Verb “sein”, das das Geschehen
aller Aktivitdten bezeichnet.

Was geschieht aber mit einem Wissen wie dem gottlichen Wissen, das
nicht erlernen kann, was man seinerzeit nicht wusste; ein Wissen, das nicht
darauf neugierig ist, was es noch nicht kennt; ein Wissen, das nicht zu be-
sitzen wiinscht, was es noch nicht besitzt und was es moglicherweise be-
sitzen wird?

Was ist dieses ,sein Gottes“ als Geschehen, wenn dieses ,Geschehen®
ohne Geschichte ist?86

Hier offnet sich ein interessanter Forschungsweg, namlich die Bedeu-
tung der Ewigkeit des Seins Gottes und ihr Bezug zur Zeitlichkeit. Ist die
Zeit notwendigerweise mit dem Werden verbunden? Wenn nicht, dann
kénnte man sogar von einer gewissen Zeitlichkeit Gottes reden.

2. SCHLUSS

Was ist Gott?
Viele beunruhigende Fragen bleiben offen. Zum Beispiel:

1) Fihrt die These von Gott als dem subsistierenden Sein selbst nicht
zum Pantheismus?

2) Fihrt die These von Gott als seinem ,sein”, als Geschehen, nicht zur
Theorie von Gott im Werden?

Angesichts eines Geheimnisses, das mich tiberwaltigt, erinnere ich mich
an den Ausspruch Goethes:

»Das schonste Gliick des denkenden Menschen ist, das Erforschliche erforscht
zu haben und das Unerforschliche ruhig zu verehren.“87

86 Vgl. KENNY, The Unknown God, 79-8o.

87 GOETHE, Johann Wolfgang: Uber Natur und Naturwissenschaft, in: DERS.: Maximen und
Reflexionen. Vollstandige Neuausgabe, hg. v. K.-M. Guth. Berlin: der Contumax 20167 138.



346 Giovanni Ventimiglia

Zusammenfassung
Im Artikel wird versucht, auf die heute wieder in die Mitte philosophischer
Debatten geriickte Frage ,Ist Gott das Sein selbst?" eine Antwort zu geben.
Das typische thomistische Argument fiir eine positive Antwort besteht zum
einen aus einem Autoritdtsargument aus der Bibel, zum anderen aus einem
rationalen Argument. Hier wird allerdings gezeigt, dass die jiingsten For-
schungen andere, unerwartete, heidnische Verteidiger derselben These ent-
deckt haben. Die Gegenargumente wurden von Anthony Kenny formuliert,
gehen ihrerseits aber auf Gottlob Frege und (sogar) auf Thomas von Aquin
selbst sowie auf Aristoteles zurlick.

In meinem Respondeo vertiefe ich die aristotelisch-thomasische Theorie
des Seins als ,actus secundus” und versuche damit zu einem neuen Ver-
stdndnis der These von Gott als Sein zu gelangen.

Abstract
This paper tackles the question “Is God Being itself?,” which has returned to
the center of the stage of philosophical investigation. Aquinas offered an ar-
gument to the effect that God is Being itself. Aquinas’ argument relies partly
on the authority of the Bible and partly on a purely rational line of reasoning.
However, recent research has shown that, somehow surprisingly, the thesis
that God is Being itself has been defended by pagan philosophers as well. On
the other hand, Anthony Kenny has put forward arquments against the
thesis that God is Being itself. Such arguments rely on work by Gottlob
Frege, Aristotle and even Aquinas himself.

In my Respondeo I develop the Aristotelian-Thomistic theory of being as
a “second act” and I put forward a new understanding of what the claim
“God is Being” means.



	Ist Gott das Sein selbst? : Von Platon zu Anthony Kenny (über Thomas von Aquin und Gottlob Frege)

