
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 1

Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rezensionsartikel

Jörg Noller
Freiheit in Theologie und analytischer Philosophie

I.
Die vier im Folgenden besprochenen neu erschienenen Studien1 weisen die
Besonderheit auf, dass ihr Anliegen darin besteht, traditionelle Metaphysik
und Theologie mit neueren Ansätzen systematischer bzw. analytischer
Philosophie in einen Dialog zu bringen. So werden nicht nur disziplinare Grenzen
überwunden, ohne sie zu verwischen, sondern auch verschiedene Traditionen

und Methoden kontinentaler und angelsächsischer Metaphysik in
Verbindung gesetzt. In den letzten Jahren ist eine bemerkenswert große Zahl an
Studien erschienen, die sich nicht nur historisch oder ideengeschichtlich,
sondern auch systematisch - also mit Blick auf die Frage nach der
Überzeugungskraft der Theorie angesichts aktueller und konkurrierender Ansätze -
mit dem Freiheitsproblem befassen. In diesem Zusammenhang ist es

auffällig, dass in systematischer Hinsicht überwiegend auf neuere Forschungen
angelsächsischer Provenienz rekurriert wird, die der analytischen Philosophie

zuzurechnen sind. Es ist ebenfalls auffällig, dass gerade Luthers Schrift
De servo arbitrio, die für die Unfreiheit des Willens argumentiert, in der
aktuellen Debatte zum Bezugspunkt systematischer Erörterungen und
Bezüge wird. Dies deutet daraufhin, dass Luthers Behandlung der Freiheits-
thematik nicht darin aufgeht, menschliche Willensfreiheit zu bestreiten,
sondern vielmehr in verschiedenen Aspekten, Wendungen, Bezügen und
Differenzierungen des Freiheitskontextes besteht, der das einzelne Individuum

umgreift.

II.
Wolfgang Achtners breit angelegte Untersuchung zu Willensfreiheit in Theologie

und Neurowissenschaften versteht sich als ein historisch-systematischer
Wegweiser. Das Buch gliedert sich in einen historischen und einen systematischen

Teil. In ersterem, der den größten Teil des Buches ausmacht, werden

1 Achtner, Wolfgang: Willensfreiheit in Theologie und Neurowissenschaften. Ein
historischsystematischer Wegweiser. Darmstadt: WBG 2010, 288 S.; SIEVERS, Sebastian: Bestimmtes Selbst.
Personalität und Determination in neurowissenschaftlichen Konzepten und Luthers „De servo
arbitrio". Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2015, 325 S.; DETTINGER, Frank: Radikale
Selbstbestimmung. Eine Untersuchung zum Freiheitsverständnis bei Harry G. Frankfurt, Galen Strawson
und Martin Luther. Tübingen: Mohr Siebeck 2015, 280 S.; STUMP, Eleonore/GASSER, Georg/GRÖSSL,
Johannes (Hgg.): Göttliches Vorherwissen und menschliche Freiheit. Beiträge aus der aktuellen
analytischen Religionsphilosophie. Stuttgart: Kohlhammer 2015, 372 S.



282 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Vorläufer des Willensbegriffs in der griechischen Antike, der Willensbegriff
im Alten und Neuen Testament, den Kirchenvätern, der mittelalterlichen
Scholastik sowie in Humanismus und Reformation dargelegt und in ihrer
jeweiligen „geistesgeschichtlichen Situation" (12) analysiert. Dabei steht
besonders Luthers Freiheitsbegriff im Zentrum, wie er in Auseinandersetzung
und im Vergleich mit der Konzeption Erasmus von Rotterdams sein Profil
erhält. Der zweite Teil entwickelt davon ausgehend vier systematische
Modelle, die sich angesichts der historischen Debatte klassifizieren und
voneinander abgrenzen lassen: Der Typus liberum arbitrium, Nominalismus,
Mystik und Rechtfertigung (23Öff.). Achtner leitet daraus ein „anthropologisches

Grundmodell der menschlichen Freiheit" (12) ab, welches er in einen
systematischen Dialog mit gegenwärtigen Ergebnissen der neurowissenschaftlichen

Forschung zu bringen versucht. Es geht ihm in diesem
Zusammenhang auch um die Entwicklung eines „systemischfen]" (12) Personbegriffs,

der sich als eine konsequente Weiterführung des traditionellen Willens-
begriffs verstehen lassen soll. Schließlich wird der Versuch unternommen,
„von neurowissenschaftlicher Seite aus in einen Dialog mit der theologischen

Tradition einzutreten" (236).
Diese historisch-systematische Herangehensweise an den Willens- und

Freiheitsbegriff ist sehr sinnvoll. Denn dadurch wird deutlich sichtbar, dass

nicht etwa die historischen Positionen bloße Vorläufer neuerer und
gegenwärtiger Theorien waren, sondern dass diese vielmehr ideen- und
begriffsgeschichtlich beeinflusst sind, auch wenn dies häufig nur schwer erkennbar ist.
Achtners Buch macht denn auch deutlich, dass der gegenwärtige Freiheitsbegriff

nicht auf die Autonomie des Willens oder die Wahlfreiheit
beschränkt werden darf. Er ist vielmehr erwachsen aus einer jahrhundertealten,

synkretistischen Tradition, die wesentlich christlich geprägt ist. Die
gegenwärtig häufig verengte Sicht auf den Freiheitsbegriff kann so erweitert
werden, und auch die gegenwärtige Debatte dürfte durch die Klärung
historischer Positionen neue Anstöße erhalten.

Darüber hinaus sucht Achtner verschiedene „Berührungspunkte mit der
naturwissenschaftlichen Sicht des Willensfreiheitsproblems" auf, um die
„Reichhaltigkeit der theologischen Tradition für diesen Dialog fruchtbar zu
machen", d.h. „theologische Sichtweisen zur Willensfreiheit im Lichte
naturwissenschaftlicher Forschung neu zu sehen wie auch umgekehrt
naturwissenschaftliche Sichtweisen aus der Perspektive der theologischen Tradition
neu zu beleuchten." (223) Konkret zeigen sich Berührungspunkte hinsichtlich

des Verhältnisses von Willensaktivität und Rationalität, etwa dann,
wenn es in der neurowissenschaftlichen Debatte um die Frage nach der be-
wussten oder unbewussten Determination der Handlung durch Willensimpulse

geht. So gesehen lassen sich gegenwärtige Theorien wie von Gerhard
Roth und Wolf Singer im Sinne eines Voluntarismus interpretieren. Ebenso
kann nach Achtner das limbische System in seinem Verhältnis zum
Neocortex als in der Tradition des liberum arbitrium stehend verstanden werden
(vgl. 237). Die gegenwärtige neurowissenschaftliche Debatte ist also nicht
alternativlos und als ein absoluter Fortschritt gegenüber früheren Theorien



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 283

anzusehen, sondern hat vielmehr zahlreiche strukturell verwandte Vorgänger

in der Geschichte der Philosophie und Theologie.
Abschließend argumentiert Achtner dann für ein „integral-dynamischpersonales

Modell von Willensfreiheit aus theologischer und neurowissenschaftlicher

Sicht" (251). Dieses erhält seine Motivation aus der These,
wonach der Wille als ein „sprachliches Konstrukt" (251) aufgefasst werden
müsse, welches die eigentliche Verfasstheit menschlicher Freiheit nicht
gänzlich einfangen könne: „Nicht der Wille handelt, sondern die ganze
Person." Dabei versteht Achtner die Person als „eine dynamische, integrierte
Systemganzheit". Ein solcher komplexer Personbegriff integriert verschiedene

Traditionen - „Selbststand", „Selbstwerden", „Selbstdistanzierung" und
„Selbsttranszendenz" (251h).

Insgesamt gelingt es Achtners Buch gut, die Disziplinen der Theologie,
Philosophie und Neurowissenschaften in ein fruchtbares Gespräch zu bringen.

Es bietet eine Fülle an Verweisen und Quellen zur historischen
Debattenlage um den traditionellen Willensbegriff. In Verbindung mit informativen

Zusammenfassungen am Ende der Kapitel eignet es sich auch als
instruktives Nachschlagewerk für Theologen, Philosophen und
geistesgeschichtlich interessierte Naturwissenschaftler. Auch wird der Willens- und
Freiheitsbegriff innerhalb größerer Rahmenkontexte wie Anthropologie,
Theologie und Metaphysik verortet. Ein umfangreiches Register zu lateinischen,

griechischen und hebräischen Begriffen rundet das Buch ab. Es

handelt sich dabei insgesamt um einen guten Kompromiss aus
ideengeschichtlichem Uberblick und begrifflichem Einblick.

III.
Sebastian Sievers befasst sich in seiner Studie ebenfalls mit dem Verhältnis
von neurowissenschaftlicher Forschung und der Tradition des Freiheitsbegriffs.

Im Gegensatz zu Achtner jedoch legt er den Fokus ganz auf die
Debatte um Martin Luthers freiheitstheoretische Schriften. Es geht konkret
um eine „Parallelität von neurobiologischer Freiheitsbestreitung heute und
theologischer Freiheitsbestreitung durch Martin Luther" (17) und den
„Aufweis gedanklich-struktureller Parallelen beider Freiheitsdiskurse, sowie
ihrer sachlichen Differenzen" (18). Dabei soll „der Überschuss der
theologischen gegenüber den neurowissenschaftlichen Freiheitsbestreitungen" (23)
herausgestellt werden. Auch grenzt sich Sievers' Luther-Interpretation insofern

von derjenigen Achtners ab, als sie durch eine „entgegengesetzte
Fragerichtung" auf menschliche Freiheit „die Bestreitung der Freiheit bei Luther
und die Bestreitung der Freiheit in den Neurowissenschaften zum Gegenstand

macht" und so „zu positiven Ergebnissen hinsichtlich der Vergleichbarkeit

beider Grundaussagen" gelangen möchte (37).
Sievers' Studie versteht sich denn auch ausdrücklich als nicht in einer

subjektivitäts- und transzendentalphilosophischen Tradition, etwa im
Ausgang von Kant, stehend, da bei Luther gerade ein anderer Gesetzesbegriff
verwendet wird und die Kreatürlichkeit menschlicher Freiheit im Zentrum
steht, während diese im Rahmen von Kants Autonomiebegriff keine ver-



284 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

gleichbare Rolle spielt. In systematischer Hinsicht steht die Studie im
„Spannungsfeld" des Verhältnisses von Determinismus und Verantwortlichkeit

(vgl. 19). Bezüglich seiner Interpretation von Luthers Freiheitsbegriff
vertritt Sievers in Abgrenzung zu häufig vertretenen Forschungspositionen
die These, wonach „Luther zufolge die geschaffene Welt im Ganzen und
darum auch der menschliche Wille in allen seinen Vollzügen einen
gottgewollten und gottgewirkten Verlauf nimmt" (20) und durch einen „Theologischen

Determinismus" (20) bestimmt ist.
Indem Sievers stärker die menschliche Determination durch Gott akzentuiert,

versucht er im gleichen Zuge, „die kommunikativ sich vollziehende
Zuschreibung von Verantwortung im Wirksamwerden des Gesetzes insgesamt

loszulösen von der Frage, ob der Mensch frei oder unfrei sei". In der
Tatsache, „dass die Verantwortlichmachung im kommunikativen Vollzug die
Person zur verantwortlichen Identifikation mit ihrem eigenen Willen
veranlasst", erblickt Sievers „einen vielversprechenden Ansatz, von der allenthalben

vorausgesetzten Verbindung von Freiheit und Verantwortlichkeit
loszukommen." (46). Da nach Luther Verantwortung nicht an Freiheit gebunden

ist, muss dessen theologischer Determinismus keine Leugnung menschlicher

Verantwortung bedeuten, (vgl. 292L)
Vor dem Hintergrund dieses Verhältnisses von Determination und

Verantwortung lassen sich nach Sievers Parallelen zu aktuellen neurowissenschaftlichen

Erkenntnissen ziehen. So kann die Position Wolf Singers insofern

auf Luthers Theorie bezogen werden, als der Mensch beide Male durch
unverfügbare Grunddeterminationen bestimmt ist. Auch Antonio Damasios
Bewusstseinstheorie lässt sich nach Sievers vor dem Hintergrund
präreflexiver emotionaler Determiniertheit als „biologisches Pendant zu Luthers
Konzept des menschlichen Herzens als Grund und Bestimmungsgrund der
Person" verstehen (26; vgl. auch 293L).

Auch unternimmt Sievers den Versuch, vor dem Verhältnis von Determination

und Verantwortung Bezüge zu Habermas' Theorie des kommunikativen

Handelns und seiner naturalistischen Einbettung herzustellen:

„Da die Teilnahme an Kommunikation den Teilnehmer - die Person -
zugleich in einen normativen Zusammenhang stellt, ist mit dem Personsein
Verantwortlichkeit unlösbar verbunden. [...] Es geht also darum, das eigene
Bestimmtsein nicht als freiheitsbeschränkend anzusehen, sondern es so in
das eigene Selbstverständnis aufzunehmen, dass gerade durch ein bestimmtes

Sosein personale Handlungen ermöglicht sind." (22L)

Insgesamt überzeugt Sievers' Studie durch ihre im Vergleich zu vielen
gegenwärtigen Untersuchungen anders gelagerten Perspektive. Diese fokus-
siert nicht, wie in nachkantischer Tradition häufig geschehen, auf die enge
Verbindung von Freiheit und Verantwortlichkeit, sondern vielmehr auf
Bestimmtheit und Verantwortlichkeit und beleuchtet dieses Verhältnis dadurch
aus anderen Gesichtspunkten: „Christliche Freiheit ist nämlich nicht positiv
mit der Frage der Verantwortlichkeit verwoben und schon gar nicht als deren

Bedingung gedacht. Sie hat im Grunde keine argumentative Funktion in



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 285

dem Sinne, dass sie mit der Behauptung des Determinismus verknüpft werden

müsste, um dann im Nachgang von der Verantwortlichkeit des
Menschen handeln zu können." (314^)

IV.
Auch Frank Dettingers Studie befasst sich mit dem Verhältnis von Luthers
Freiheitskonzeption und aktuellen Theorien, diesmal jedoch nicht aus
neurowissenschaftlicher, sondern aus explizit freiheitstheoretischer Sicht. Die
für seine Untersuchung maßgeblichen Fragen lauten: „Inwiefern erscheint es

angemessen, radikale Selbstbestimmung für das Freiheitsverständnis als

relevant zu erachten?"; „Lässt sich radikale Selbstbestimmung im
Zusammenhang einer Freiheitstheorie als möglich oder gar wirklich darstellen?"
(1). Unter radikaler Selbstbestimmung versteht Dettinger im Folgenden „das
Vermögen eines Handlungssubjekts [...], seine persönliche und charakterliche

Beschaffenheit, aus welcher die Gründe und Ursachen seiner Entscheidungen

und Handlungen resultieren, in einem unabhängigen Akt frei zu
bestimmen" (1). Es geht schließlich um die Frage „welche Rolle radikale
Selbstbestimmung für die Freiheitsproblematik spielen soll bzw. spielen kann." (4)

Vor diesem systematischen Hintergrund arbeitet Dettinger zunächst
Harry Frankfurts und Galen Strawsons Freiheitstheorie heraus, bei denen
ebenfalls die Frage der Möglichkeit radikaler Selbstbestimmung im Zentrum
steht. Eine solche Konfrontation historischer und gegenwärtiger analytischer
Positionen ist sehr instruktiv, und zwar aus mehreren Gründen. Zum einen
erlaubt sie, Luthers „spannungsreiches bzw. uneinheitliches Freiheitsverständnis"

(246) differenzierter in den Blick zu nehmen, anhand von Begriffen
wie „Kompatibilismus" und „Inkompatibilismus" zu klassifizieren und
schließlich in ihrer Komplexität als „plausibel" (247) zu erweisen. Zum
andern erscheint es als möglich, dass durch den Bezug auf historische
Positionen wie diejenige Luthers auch die gegenwärtige Freiheitsdiskussion
profitieren könnte (vgl. 5f.). Schließlich ergibt sich die Möglichkeit, Luthers
Freiheitstheorie als eine „Mittelposition" (6) zwischen den Positionen Frankfurts

und Strawsons auszuweisen, insofern Luther „analog zur gemeinsamen
Position Frankfurts und Strawsons radikale Selbstbestimmung als unmöglich
beurteilt, jedoch andererseits hinsichtlich der Frage nach der Relevanz
radikaler Selbstbestimmung für das Freiheitsverständnis teilweise - analog
zu Frankfurt - gegen die Relevanz radikaler Selbstbestimmung und teilweise
- analog zu Strawson - für die Relevanz radikaler Selbstbestimmung für das
Freiheitsverständnis argumentiert." (7) Dabei untersucht Dettinger detailliert,

wie sich Luthers Freiheitsverständnis in seinen verschiedenen Schriften,

in der Heidelberger Disputation (1518), der Assertio (1520) und in De

servo arbitrio (1525) entwickelt und darstellt.
Die „Plausibilität" von Luthers Freiheitsverständnis erblickt Dettinger

abschließend in der Tatsache, dass sie „die die elementaren, auch die
Freiheitstheoriegeschichte prägenden Grundschwierigkeiten der Freiheitsproblematik,

die sich infolge der wirkmächtigen Plausibilität schlicht-kompatibilisti-
scher Freiheitsvorstellungen auf der einen Seite und der wirkmächtigen



286 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Plausibilität von inkompatibilistische Intuitionen berücksichtigenden
Freiheitsvorstellungen auf der anderen Seite ergeben" (247), abbildet. Luthers
Einsicht besteht demnach darin, „dass radikale Selbstbestimmung zwar als

unmöglich, dennoch aber als relevant für das Freiheitsverständnis zu
verstehen ist." (247)

V.
Ein von Eleonore Stump, Georg Gasser und Johannes Grössl herausgegebener
Sammelband befasst sich mit dem Freiheitsproblem, nun aber aus der
Perspektive der analytischen Religionsphilosophie. Im Zentrum steht dabei
die Frage, inwiefern göttliches Vorherwissen mit menschlicher Freiheit
vereinbar ist. Berührt werden aber auch solche .scholastischen' Fragen wie:
„Wenn Gott zukünftige kontingente Sachverhalte kennt, sind dann in der
Zukunft frei gewollte menschliche Handlungen überhaupt möglich? Welche
Vorstellungen der Zeit und ihres Vergehens werden durch Gottes Vorherwissen

vorausgesetzt? Und wie genau ist Gottes Verhältnis zur Zeit zu
bestimmen? Existiert er innerhalb oder außerhalb der Zeit?" (11).

Der Band gibt einen guten Überblick über die gegenwärtige angelsächsische

Debatte und zugleich über die klassischen Positionen der Philosophiegeschichte,

insofern er die innerhalb der letzten 50 Jahre geführte Debatte
durch Übersetzungen erstmals einem deutschsprachigen Publikum in seiner
Diversität zugänglich macht. Der Band umfasst vier Kapitel, die sich mit
klassischen Zugängen aus der Perspektive des Ockhamismus, des Eternalis-
mus, des Molinismus und Thomismus sowie des offenen Theismus befassen.
Im Folgenden sollen einige dieser Beiträge in ihren historisch-systematischen

Bezügen kurz dargestellt werden.
Wie Eleonore Stump in ihrem Vorwort betont, hat sich in der jüngeren

Debatte „die Grenze zwischen Philosophie und Theologie mehr und mehr
geöffnet", so dass analytische Philosophie und systematische Theologie in
ein fruchtbares Gespräch eingetreten sind. Auch Stump begrüßt diese
Entwicklung einer solchen „neuen kooperativen Einstellung zwischen den
Fächern" (10). Mögliche Bedenken von deutschsprachiger Seite weist sie ab,
indem sie darauf verweist, dass „[d]ie analytische Philosophie nicht als fremdes

.Importgut' gesehen werden [solle], das von außen in den deutschen
Kulturraum eingedrungen ist; vielmehr handelt es sich eigentlich um eine Rückkehr

zu dem, was auch Teil der deutschsprachigen Tradition erwachsen ist."
(11)

Ein instruktiver fiktiver Dialog von Georg Gasser und Johannes Grössl
führt spielerisch in die verschiedenen Problembereiche, historischen Positionen

und Lösungsstrategien der verschachtelten Problemlage um göttliches
Vorherwissen ein. Dabei werden die Koordinaten und Eckpunkte der Problematik

übersichtlich dargestellt. Die folgenden Aufsätze befassen sich dann
im Ausgang von klassischen, der mittelalterlichen Philosophie entstammenden

Konzepten, mit verschiedenen Detailfragen, die für die Beantwortung
der Frage nach der Möglichkeit einer Vereinbarkeit menschlicher Freiheit
mit Gottes Vorherwissen von zentraler Bedeutung sind. So stellt sich etwa



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 287

im Beitrag von Marilyn McCord Adams im Ausgang von Ockham die Frage,
ob Gottes Existenz und Vorherwissen eine „harte" oder „weiche"
Vergangenheitstatsache ist, also notwendigerweise bestehen müssen oder nicht, wovon
wiederum die Art der Determination menschlicher Freiheit abhängt.

Eleonore Stump und Norman Kretzman befassen sich in ihrem Beitrag
mit dem Problem der Ewigkeit im Ausgang von Boethius. Sie weisen darauf
hin, dass der Begriff der Ewigkeit von verwandten aber distinkten Begriffen
wie „Sempiternalität", also der unbegrenzten Dauer und der „Atemporalität"
unterschieden werden muss (vgl. 148). Ebenso verfehlt die Vorstellung von
Ewigkeit „als einem eingefrorenen Moment" ihr eigentliches Wesen. David
Widerkehr problematisiert dagegen die sogenannte „Ewigkeitslösung", nämlich

Gottes Wirken außerhalb der Zeit anzusiedeln, bei der Frage nach der
Kompatibilität von menschlicher Freiheit und göttlichem Vorherwissen. In
diesem Zusammenhang kritisiert Widerkehr die Tatsache, dass sich derartige
kompatibilistische Versuche am Ende als theologisch inadäquat herausstellen,

insofern sie mit der Tradition, aus der überhaupt das Problem stammt,
nicht mehr vereinbar sind (vgl. 192).

Linda Zagzebski befasst sich in ihrem Beitrag mit dem Begriff des Fatalismus,

also der These, wonach unter gegebenen und vergangenen Bedingungen

ein Einfluss auf zukünftige Ereignisse ausgeschlossen sei. Zur genaueren
Analyse unterscheidet Zagzebski zwischen verschiedenen Formen des
Fatalismus (vgl. 196L). Während der logische Fatalist die These vertritt, dass wir
keinen Einfluss auf den vergangenen Wahrheitswert von Propositionen über
künftige Ereignisse haben, vertritt der theologische Fatalist die These, dass

wir keinen Einfluss auf Gottes Überzeugungen in der Vergangenheit nehmen
können. Der kausale Fatalist schließlich bestreitet die Möglichkeit einer
Einflussnahme auf vergangene Weltzustände angesichts herrschender
Naturgesetze.

Thomas Flint, Robert Merrihew und William Hasker widmen sich in
ihren Beiträgen den theoretischen Vorzügen und Problemen der molinisti-
schen Vorsehungslehre. Molinas Absicht besteht darin, ein Konzept eines
„Mittleren Wissens" Gottes zu entwickeln, welches menschliche Freiheit
trotz göttlichen Vorherwissens ermöglicht, ohne dass beide dazu aufgegeben
werden müssten (vgl. 224). Dabei ist es wichtig, dieses mittlere Wissen von
bloßem Vorherwissen zu unterscheiden. Während das Vorherwissen auf das
faktische Eingetretene gerichtet ist, verbleibt das mittlere Wissen im Bereich
der Möglichkeiten und kann nur durch „konjunktivische Konditionalpropositionen"

bzw. „kontrafaktischen (Freiheits)Konditionale" formuliert werden
(vgl. 256). Hier stellt sich mit Hasker jedoch die Frage, ob Menschen in der
Lage sind, aus Freiheit überhaupt die Wahrheit von kontrafaktischen
Konditionalen zu bewirken, wenn diese notwendig aus der Weltgeschichte folgen
(vgl. 269). Robert Koons entwickelt dagegen in seinem Beitrag ein „Thomis-
tisches Modell von Vorsehung und menschlicher Freiheit", ein Konzept,
welches gegenüber dem molinistischen in der gegenwärtigen Debatte nur
wenig Aufmerksamkeit erfahren hat. Während im Molinismus Gottes
Vorherwissen auf logischen konditionalen Schlüssen beruht, die sich einem



288 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Modus Ponens verdanken, besteht der Vorzug des Thomismus darin, dass
das Wissen über menschliche Handlungen durch „ausführende
Selbsterkenntnis" (280) unmittelbar gewonnen wird (vgl. 281).

Ein Beitrag zum „offenen Theismus" findet sich von John R. Lucas im
letzten Kapitel des Sammelbandes. Lucas argumentiert dafür, dass die
Annahme, dass Gott die Vergangenheit nicht ändern könne, nicht eine Minderung

seiner Attribute bedeuten müsse. Mit Gottes Personalität einher gehe
auch seine Zeitlichkeit (vgl. 305). Zeit dürfe demnach nicht dingontologisch
wie ein Geschöpf Gottes verstanden werden, sondern müsse vielmehr als

„ein notwendiger Begleitumstand der Existenz eines personalen Wesens"
begriffen werden (305). Aus der Ebenbildlichkeit Gottes folgt denn auch nach
Lucas, dass die freien Handlungen des Menschen nicht vorhergewusst werden

können, sondern gerade der Zukunft „eine fortwährende Frische" verleihen

(326).
Insgesamt gelingt es dem Sammelband gut, die gegenwärtige angelsächsische

Debatte um menschliche Freiheit angesichts göttlichen Vorherwissens
abzubilden und die verwickelten, manchmal etwas .scholastisch' anmutenden

Gedankengänge nachzuzeichnen. Hervorzuheben ist auch die Tatsache,
dass die präsentierten Beiträge immer wieder aufeinander Bezug nehmen, so
dass eine gewisse thematische Geschlossenheit erzielt und ein dichter
Diskussionszusammenhang sichtbar wird. In dieser thematischen Geschlossenheit

liegt freilich auch die Gefahr der Abschottung nach außen hin. Hier
hätten eventuell noch systematische Ausgriffe auf größere philosophische
Kontexte dazu beitragen können, externe Perspektiven einzubeziehen. Nur
an wenigen Stellen des Sammelbandes finden sich kleinere Ungenauigkeiten
hinsichtlich Übersetzung und Orthographie.2

VI.
Die rezenten theologisch-philosophischen Untersuchungen zum Freiheit-
und Kompatibilismusproblem zeigen eindrucksvoll, wie historisch-systematische

Forschung gelingen kann. Dies geschieht in den vorgestellten Studien
nicht nur dadurch, dass klassische Schriften unter Bezugnahme auf aktuelle
Begrifflichkeit analysiert werden, sondern auch umgekehrt, indem aktuelle
Theorien im Lichte des theoretischen Potentials theologischer „Klassiker"
kritisch gelesen werden. Dadurch gelingt es, einen historisch-systematischen
Dialog zu initiieren und die immer wieder beklagte ,Kluft' beider Bereiche
weiter zu schließen.

2 Diese betreffen u.a. eine Formatierung auf S. 144 und ferner „Paulus Englehardt [!]" (168)

sowie „der [!] logische Moment" (234).



Rezensionen Philosophie

VlTORlA, Francisco de: De actibus humanis - Sobre los actos humanos. Hg.
von Augusto Sarmiento Politische Philosophie und Rechtstheorie des
Mittelalters und der Neuzeit I, 8). Stuttgart: Frommann-Holzboog 2015, 424
S., ISBN 978-3-7728-2656-6.

Der Ruhm Francisco de Vitorias (1483-1546) ist - zumindest zu Lebzeiten -
einer indirekten Verbreitung seiner Vorlesungen geschuldet, schließlich wurden

vor seinem Tod keine von ihm zu diesem Zweck verfassten Schriften
zum Druck gegeben. Erst im Jahr 1557, also elf Jahre nach seinem Tod,
erschienen seine berühmten Relectiones in Lyon, womit letzten Endes der
Tatsache Rechnung getragen wurde, dass Manuskripte seiner Vorlesungen über
Jahrzehnte und Ozeane hinweg weitergereicht wurden und somit herausragende

Theologen nachhaltig beeinflussten. Wiewohl die Relectiones danach
massiv rezipiert wurden, so kann dies nicht von seinen Vorlesungen zu Thomas

von Aquins Summa theologiae, die Bestandteil des regulären
Unterrichtsbetriebs in Salamanca waren, gesagt werden.

Im Gegensatz zu den Relectiones, die vor einem weiteren akademischen
und nicht akademischen Publikum vorgetragen wurden und somit beinahe
von selbst Aufmerksamkeit erhielten, sind seine Vorlesungen zur Summa
theologiae bis weit in das 20. Jahrhundert nur in Manuskriptform zugänglich
gewesen. Erst mit den zwischen 1932 und 1952 von Vicente Belträn de Heredia
O.P. herausgegebenen sechs Bänden der Vorlesungen zur Secunda secundae
wurde dieser umfangreiche und signifikante Teil der Lehren Vitorias der
Forschung zugänglich gemacht, was insofern von Belang ist als die Kommentare
zur Secunda secundae bedeutsame Parallelen zu den Relectiones aufzeigen
und manche Themen vertiefen, die im Kurzformat der Relectiones nur
ansatzweise behandelt werden konnten. Aus diesem Grund ist Belträn de Heredia

- wenn auch bedingt - beizupflichten, wenn er feststellt, aus den
zwischen 1534 und 1538 entstandenen Kommentaren zur Secunda secundae
entsprängen fast alle Relectiones, zumindest aber einige der bekanntesten, wie
die Relectio De indis (1538) oder die Relectio De iure belli (1539).1

Der Wert der Kommentare zur Secunda secundae ist unumstritten; trotzdem

ist man in letzter Zeit nicht um die Erkenntnis herumgekommen, dass
weiteres Unterrichtsmaterial, das etwa um dieselbe Zeit, also um 1534,
entstand, einem vertiefenden Verständnis des Denkens Vitorias förderlich sein
muss. Im Kontext seiner praktischen Philosophie sind hiermit vor allem seine

Kommentare zur Prima Secundae gemeint.

1 VlTORIA, Francisco de: Comentarios a la Secunda secundae de Santo Tomas. Bd. 1, hg.
Vicente Belträn de Heredia. Salamanca: Biblioteca de Teölogos Espanoles 1932, VII.



290 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Im Jahr 2012 legte Augusto Sarmiento bereits eine Ausgabe der Kommentare

zu den Quästionen 1 bis 5 der Prima Secundae vor.2 Der hier zu besprechende

Band führt das Vorhaben weiter, die Kommentare zur Prima secundae

zugänglich zu machen; er besteht aus einer in spanischer Sprache ver-
fassten Einführung und der Edition von zwei Vorlesungen zu den Quästionen

6 bis 21 der Prima secundae. Die erste Vorlesung von 1533-1534 umfasst
die Quästionen 6 bis 21 in Gänze und sie befindet sich, ebenso wie ein Großteil

der Kommentare zu den Quästionen 1 bis 5 im Codex Ottobonianus lati-
nus 1000 der Vatikanischen Bibliothek. Die zweite und kürzere Vorlesung,
die lediglich die Quästio 13 Artikel 3 bis Quästio 16 Artikel 4 kommentiert
und in den Jahren 1541-1542 entstanden ist, entstammt dem Codex P.III. 28,
der sich im Escorial befindet.

Ein von Sarmiento herausgearbeiteter Aspekt, auf den bereits Beiträn de
Herdia aufmerksam machte, muss hervorgehoben werden. Wie angedeutet hat
Vitoria selbst nie etwas in der Art niedergeschrieben, dass es auch veröffentlicht

werden sollte. Daher beruht das edierte Textmaterial in erster Linie auf
Mitschriften, die von Studenten angefertigt wurden. Im Bewusstsein, dass
Mitschriften potentiell minderwertig sein können, war Sarmiento daran
gelegen, diejenigen Texte zu isolieren, die unmittelbar während und nach der
Vorlesung entstanden sind, wobei es sich um, wie er sagt, „strikt
akademische" Manuskripte handelt (S. XL), die von solchen unterschieden werden

müssen, die gewissermaßen auf Hörensagen beruhen oder Abschriften
solcher Manuskripte sind. Von den „strikt akademischen" Mitschriften beider

Vorlesungen gibt es jeweils nur ein Manuskript, nämlich - wie gesagt -
Ottobonianus latinus 1000 und Codex P.III.28 - was insgesamt die Editionsarbeit

erleichtert haben dürfte.
Die der Textausgabe vorangestellte Einführung erhellt hauptsächlich

inhaltliche Aspekte, die mit der Kommentierung von Thomas' Handlungstheorie
und Theorie des moralischen Handelns zu tun haben. Hierbei handelt es sich
um eines der philosophisch bedeutsamsten Theoriestücke der Summa theo-
logiae, in welchem zuerst die Grundlagen einer Theorie vernünftiger
Entscheidung herausarbeitet wird, um sie anschließend auf die Theorie der
moralischen Handlung anzuwenden. Die Willenstheorie rückt hierbei ebenso in
den Vordergrund wie beispielsweise die Begriffe des Gesollten (debitum), der
rechten Vernunft (recta ratio) und des Gewissens (conscientia). Eine genauere

Analyse moralischer Problemstellungen, wie sie in den Relectiones und
im Kommentar zur Secunda secundae in Erscheinung treten, können nun
anhand des vorliegenden Textes präziser herausgearbeitet werden. So sind zum
Beispiel die auf dem Gewissen beruhenden Entscheidungskriterien (in foro
conscientiae) für Vitoria besonders wichtig - so in Quästio 19 Artikel 5 - weil
sie darauf hinweisen, wie die objektive normative Ordnung des Rechts letz-

2 VITORIA, Francisco de: De beatitudine (Sobre la felicidad). In Primam Secundae
Summae Theologiae, de Tomas de Aquino, qq. 1-5, Introducciôn, ediciôn y traducciôn de los
Manuscritos Ottoboniano Latino 1000 (fols. iv-igv) y Vaticano Latino 4630 (fols. 2r~4gv),
hg. Augusto Sarmiento. Pamplona: Eunsa 2012.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 291

ten Endes Abwägungen moralischen Zweifeins untergeordnet werden muss,
was insbesondere im Fall moralischer Dilemmas sichtbar wird, etwa, wenn
man sich der Lüge schuldbar macht, um einen Mord zu verhindern.

Insgesamt dienen beide Vorlesungen den in letzter Zeit arg verkürzten
Blick auf Vitoria als Rechtsphilosophen dazu, ihn als Moraltheologen zu
rehabilitieren und somit der von Augustinus und Thomas von Aquin vertretenen

Idee gerecht zu werden, dass die normative Rechtsordnung der Moral-
theorie untergeordnet werden muss und von ihr gerechtfertigt wird. Insofern
ist dieser Band eine wesentliche Bereicherung für die Vitoria-Forschung und
man sollte sich nicht davon abbringen lassen, ihn eingehend zu studieren,
auch wenn sowohl die Einführung als auch die Übersetzung auf Spanisch
verfasst worden sind. Der Band ist, wie alle übrigen in der Reihe „Politische
Philosophie und Rechtstheorie des Mittelalters und der Neuzeit" veröffentlichten

Bände, vorbildlich ausgestattet, er hat aber auch einen stattlichen
Preis, der den Gelegenheitskäufer abschrecken dürfte. Dies tut insgesamt der
Ausgabe keinen Abbruch und jede einigermaßen respektable Universitätsbibliothek

sollte den Band in ihrem Bestand haben.

Jörg Alejandro Tellkamp

BONCHINO, Alberto/FRANZ, Albert (Hgg.): Materie als geronnener Geist. Studien
zu Franz von Baader in den philosophischen Konstellationen seiner Zeit
Baaderiana 1). Paderborn: Ferdinand Schöningh 2014, 160 S., ISBN 978-3-506-
77452-1.

Wer kennt Franz von Baader (1765-1841) und die Phase der weitesten Verbreitung

seiner Ideen in Europa, insbesondere im Bereich des liberalen Katholizismus?

Und wer kennt den frühen Baader und dessen Abhandlungen über
den Wärmestoff und die Elementarphysiologie? Wer versucht, kleinere Texte
von Baader wie z.B. Über das Pythagoreische Quadrat in der Natur oder Über
Starres und Fließendes zu lesen, wird sich zunächst die Zähne heraus beißen.
Wer in zeitgenössischer analytischer Ethik geschult ist, wird mit Befremden
und Verachtung über einen Titel stolpern, der lautet: Über die Begründung
der Ethik durch die Physik. Manche werden einen Bogen um seine gesammelten

Werke in 16 Bänden machen und einen Autor meiden, der von der
Naturwissenschaft ausgehend zu einer Auffassung von Natur als produktiver
natura naturans landet und mehr und mehr Bestätigung findet in den
rhapsodischen Texten von Jakob Böhme. Baaders Texte sind ähnlich dicht und
irisierend wie Texte von Schelling, dem Baader nahe steht. Seine erotische
und mystische Philosophie bewegt sich im Überschneidungsbereich von
Katholizismus, Romantik und einer von Böhme inspirierten Theosophie; sie ist
aber das Werk eines naturwissenschaftlich ausgebildeten und erfahrenen
Bergbauingenieurs. Eine unverzichtbare Hilfe für das bessere Verständnis ist
die Einbettung seiner Schriften in seine geistige Biographie und Zeitgeschichte.

Die vorliegende Abhandlung gliedert sich in drei Teile und wird von
einem Namenregister abgerundet.



292 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Der erste Teil besteht aus einer Spurensuche nach der Maxime, die Materie

sei geronnener Geist; sie führt von Frans Hemsterhuis und seiner
deutschen Rezeption bis zum frühen Franz von Baader (1770-1798). Das Motiv
erlaubt eine höhere Synthese, eine „Identität" von Natur und Geist und
begünstigt daher jene Entwicklungen der Philosophie, die an Kant anknüpften,
aber im Rückgang auf Leibniz und Spinoza und Motive der Kabbala über
Kant hinaus zu einer kühneren systematischen Synthese strebten. An dieser
Entwicklung waren Herder, Jacobi, Louis-Claude de Saint-Martin, Kleuker
(der Verfasser des Magikon) und Dalberg beteiligt. Karl Heinrich von Gleichen

kommt als Quelle des Ausdrucks „geronnener Geist" bei Baader in Frage.

Hintergrund dieser Auffassungen sind Visionen eines kosmischen Flui-
dums oder Äthers. Fluidum und Kontinuum bilden den Hintergrund dafür,
die Einheit in der Mannigfaltigkeit zu denken. Materie ist verdichteter Geist,
die wieder zu Geist verflüssigt werden kann. Dass dabei auch eine „Verflüssigung

der Begriffe" und eine Dynamisierung der Substanz stattfinden, wird
Hegel bestätigen. Nachgedanken zur Dynamisierung und „Vergeistung" der
Materie werden u.a. bei Alexander Herzen, Ernst Bloch und Hans-Peter Dürr
nachgewiesen. Dürr nennt die Materie „einen .geronnenen Geist', der
schließlich eine Kruste bildet, die dann all jene Eigenschaften annimmt, die
wir mit dem Materiellen verknüpfen." (77)

Im zweiten Teil werden Themen und Protagonisten der romantischen
Naturphilosophie in Deutschland und Frankreich in der ersten Hälfte des 19.
Jahrhunderts behandelt. Dabei wird der Bogen von Baader zu Balzac gespannt.
Balzac hat zur literarischen Popularisierung von Elementen der romantischen
Naturphilosophie, der Magie und Androgynie beigetragen. Auch in diesem
Kapitel werden im Geist der Konstellationsforschung berühmte und weniger
bekannte Autoren behandelt. Wer heute vergessen ist, mochte damals
prominent sein, wie etwa Mesmer oder Swedenborg, der in der Rezeption mit
dem Mesmerismus in Verbindung gebracht wurde. Der Magnetismus wird
von Baader naturphilosophisch und symbolisch ausgedeutet (vgl. 120-123).
Die gelegentlich schwer zugänglichen minores erweisen sich dabei oft als
überraschend aufschlussreich, sowohl als Vordenker als auch zur lückenlosen

Dokumentation von Verbindungsgliedern. Dass man dabei auch auf
skurrile Gestalten wie J. Salat stößt, erhöht das Vergnügen an der Lektüre
des vorliegenden Buches. Ausgerechnet von dem Theologieprofessor und
Vielschreiber Salat stammt die erhellende Fußnote, die besagt, diese
Ausdrücke von Materie als geronnenem Geist und Geist als zerflossener Materie
seien „nicht etwa nur Spielereyen der Phantasie oder des Witzes, sondern sie

gingen aus dem Herzen, aus dem Schoosse des Identitätssystems hervor".
(73) Im interdisziplinären, ideen- und literaturgeschichtlichen Blick werden
Zusammenhänge beleuchtet und dokumentiert, die auf den ersten Blick als
Resultate einer zufalligen Assoziation des Verfassers erscheinen mögen, sich
aber für die Hermeneutik der schwierigen Texte Baaders und der Motive von
Polarität und Quaternität als fruchtbar erweisen. Ausgangspunkte sind
Bemerkungen von Ernst Robert Curtius und Walter Benjamin zu Baader.
Strukturelle und inhaltliche Affinitäten von Balzac und Baader liegen in Elemen-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 293

ten der alchimistischen Tradition, der natürlichen Magie und der christlichen

Kabbala. „Bei beiden ist eine stetige und reine mystische Nostalgie am
Werk, die von der Ekstase und der fantastischen Vorstellungskraft genährt
wird." (89) Beide sind Leser Saint-Martins und beziehen sich auf den Mythos
der ursprünglichen Androgynie. Der animalische Magnetismus wird als
Beispiel für den Wissenstransfer im deutsch-französischen kulturellen Kontext
dargestellt. Mit dem animalischen Magnetismus haben Esoterik und ältere
Traditionen des Okkultismus eine vorübergehende Phase der wissenschaftlichen

Repräsentation an Universitäten und Akademien erhalten. Neben dieser

vorübergehend gewonnenen und wieder zerronnenen akademischen
Reputation wird sich der „Mesmerismus" auch als eine Geschichte von
wissenschaftlichen Stars und Verlierern, Märtyrer und Scharlatanen entwickeln. Die
Aufsteiger und tief Gefallenen der Wissenschaft, Industrie, Geldspekulation,
Politik und Erotik finden ihren Platz in Balzacs Romanen.

Im dritten Teil wird die Geologie der Frühromantik behandelt, anhand
eines Porträts der charismatischen Forscher- und Lehrerpersönlichkeit Abraham

Gottlob Werners und seiner Schüler, die zur Entwicklung der spekulativen

Naturphilosophie zwischen 1788 und 1799 beitrugen. Werner hatte einen
Lehrstuhl für Mineralogie inne und war Bergakademie-Inspektor. Dabei
spielt die von Werners Persönlichkeit dominierte Bergakademie von Freiberg
eine zentrale Rolle; hier schrieben sich Baader, Alexander von Humboldt,
Novalis und Henrik Steffens ein. Herder, der die Entwicklung und Exzesse
des analogischen Denkens an seinem Sohn Siegmund August Wolfgang mit
Sorge und unter kritischer Abwehr der Romantik beobachtete, steht für den
Anfang einer Entwicklung, die er selber nicht mehr mitvollziehen mochte.
Wie dieser dritte Teil zeigt, enthält die Frühromantik eine ebenso poetische
(„Poetisierung der Wissenschaft") wie eine wissenschaftliche und sogar
praktische Seite, die sich allerdings unter den Besonderheiten der Beschäftigung
mit Edelmetallen, Kunsthandwerk und Bergbauwissenschaft in Deutschland
zu einer „Verinnerlichung" und zum romantischen Bild des Bergbaus mehr
eignet als die mit der Industrialisierung verknüpfte Ausbeutung von
Rohstoffen in England.

Die Bedeutung dieser Abhandlung liegt darin, dass sie sowohl als
selbständige Monographie als auch als Vorarbeit zur Erschließung und Neuedition

von Baaders Schriften gelesen werden kann, in der sich die hoch
gesteckten Standards und faszinierenden Themen der angekündigten „kritischen

Edition ausgewählter Texte von Franz von Baader" bewähren müssen.
Die bisherige Textlage ist bis auf wenige Ausgaben wie z.B. die kommentierten

Anthologien von Hans Graßl geprägt von polemischen Grabenkämpfen
des 19. Jahrhunderts; so haben sich die Herausgeber Franz Hoffmann und
Julius Hamberger der ebenso unentbehrlichen wie unbefriedigenden Sämtlichen

Werke in 16 Bänden (Ausgabe 1869, nachgedruckt 1987) mit langen
Vorworten den (zum Teil kulturkämpferischen) Grabenkämpfen des 19. Jahrhunderts

hingegeben, ihren Autor mit einer Art von verehrungsvoller Überidentifikation

gegen den Verdacht des Pantheismus verteidigt oder ihn als geistigen

Giganten gegen Schelling, Feuerbach u.a. ausgespielt. Gerne wird man



294 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

sich den ebenso philosophisch versierten wie gelehrten neuen Herausgebern
künftig anvertrauen. Wer mit so vorbildlicher Kompetenz Konstellationsforschung

anwendet wie Alberto Bonchino im vorliegenden Band, ist dazu
qualifiziert, Baaders schwierige Texte neu und besser zu edieren und einer wie-
teren Leserschaft zugänglich zu machen. Ein nächster Schritt zur Konstellie-
rung bietet der Band 3 der Baaderiana, der als Sammelband unter dem Titel
Außdärung und Romantik als Herausforderung für katholisches Denken 2015
erschienen ist. Er dokumentiert die Erträge einer von Albert Franz und
Alberto Bonchino geleiteten Baader-Forschungsgemeinschaft, die Baader im
Kontext seiner Zeit und in der Rezeption für die Leserschaft des 21. Jahrhunderts

erschließt.

Jean-Claude Wolf

BONCHINO, Alberto/FRANZ, Albert (Hgg.): Außdärung und Romantik als
Herausforderung für katholisches Denken Baaderiana 3). Paderborn: Ferdinand

Schöningh 2015, 254 S., ISBN 978-3-506-76614-4.

Im Zentrum der meisten dieser 17 Beiträge steht das schwierige, aber
interessante Denken Franz von Baaders (1765-1841). Albert Franz eröffnet den
Band mit einer Skizze zur wissenschaftlichen Erforschung Baaders im Rahmen

einer geplanten historisch-kritischen Neuedition, einer (von Dieter
Henrich inspirierten) Konstellationsforschung und einer internationalen
Tagung, die vom 3. bis 6. Oktober 2013 in Dresden stattgefunden hat und deren
Beiträge in diesem Band enthalten sind. Alberto Bonchino fügt einen
Forschungsbericht über die im Entstehen begriffene kritische Edition
ausgewählter Texte Franz von Baaders hinzu. Die Texte von Baader sollen
genetisch-chronologisch angeordnet werden. Bonchino nutzt die Gelegenheit,
sich über Anforderungen an eine kritische Edition zu äußern und Einblicke
ins Laboratorium der entstehenden Edition zu gewähren.

Damir Barbarie behandelt das Erbe der Romantik und vermittelt ein
differenziertes Bild einer Romantik, deren ironischem Gestus von Anfang an
ein latenter Zug zur Bindung und Beschränkung innewohnt. Das romantische

Schweben über den Dingen ist nicht weitabgewandt, sondern weltbezogen.

Der echten Romantik geht es in den Worten Ludwig Tiecks darum,
„das Gewöhnliche fremd zu machen". Der Romantiker wird von Schlegel als
ernsthafter Mittler zwischen dem Ich und dem Göttlichen charakterisiert.
Die echte Sehnsucht ist auf das Göttliche gerichtet. Auch die Kritik der
mechanischen Naturauffassung, die Wertschätzung der Seele und der Kunst
(„Lasset uns [...] unser Leben in ein Kunstwerk verwandeln und wir dürfen
kühnlich behaupten, dass wir dann schon irdisch unsterblich sind" Wacken-
roder) und das Erklingen der unendlichen Sehnsucht in der Musik relativieren

Hegels (und Kierkegaards) einseitige Kritik der Romantik und machen
die Romantik für das ernsthafte religiöse Denken attraktiv.

Stefano Poggi widmet sich der Elementarphysik und Chemie beim frühen
Baader, die an die Tradition der Alchemie und Theosophie anschließt und
die Kraft der Materie vorordnet. Gian Franco Frigo schreibt über die empiri-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 295

sehe Forschung und Metaphysik in Baaders Naturphilosophie. Diese stellt
eine „Reaktion gegen die Entheiligung der Welt" dar und versucht, neue
Kenntnisse der modernen Wissenschaft in die Geschichte einer „heiligen
Physik" zu integrieren. Die Wirklichkeit gilt als „Strom von Kräften", die in
ihrem inneren „nur vom sinnenden, forschenden Geiste enträtselt und
erkannt werden". Jede Dualität verweist auf eine Dreiheit. Der Mensch ist
Bindeglied zwischen Natur und Geist, der Anthropomorphismus der Schlüssel

zur Deutung des Ganzen. Äußere und innere Welt sind korrelativ. Der
Mensch kann zwar naturfrei, aber nicht naturlos leben. „Es ist nur eine Hoffart,

ohne Leib (Natur) sein wollen." Die von Friedrich Christoph Oetinger
inspirierte Aufwertung von Leib und Materie wird im abschließenden Artikel
von Hanjo Sauer hervorgehoben. Sauer verweist auch darauf, dass Baader das
Böse nicht aus der Materie ableitet, sondern die Materie als schöpferische
Matrix würdigt. Ernst Bloch hat dies in seiner Studie zum
Materialismusproblem festgehalten. Weil wir das Leibliche und das Irdische lieben,
können wir von Satan nicht in den Abgrund gerissen werden. Weil wir diese
Bindung ans Irdische haben, können wir uns allerdings auch nicht selber
erlösen. Katharina Weder vermittelt einen sehr informativen Einblick in
Baaders Rezeption des animalischen Magnetismus; der heilende Christus gilt
(im Zeitgeist um 1800) als Magnetisateur (gegenwärtig wird er u.a. als Coach
vermarktet), magia naturalis und astrologische Symbolik im Magnetismus
werden mit christlich orientierter Imagination verknüpft. Die in Magie und
Magnetismus wirksame Imagination untersteht der Anziehungskraft des
Göttlichen und ist insofern von Wahn und Hirngespinst verschieden. Das
besondere Interesse Baaders gilt der Vermittlung zwischen dem Natürlichen
und Übernatürlichen.

Joris Geldhof erläutert Baaders eigentümliche und subtile Theorie des

Opfers, Günter Krück Baaders Konzept von christlicher Philosophie, die er
allerdings auch einer Kritik aus heutiger Sicht unterzieht. Eckhard Fürlus
beleuchtet die Beziehung von Hugo Ball zu Franz Baader und vermittelt ein
überraschend reiches Porträt des berühmten Dadaisten und wenig bekannten

Mystikers Ball. Miklos Veto gibt einen Überblick zur Gedankenwelt von
Jakob Böhme (in französischer Sprache), in der die Genealogie des Bösen aus
dem freien Willen der Kreatur, und zwar in der Überlieferung des Sturzes
Luzifers und des Falls Adams eine prominente Rolle spielen. Für Böhme und
Baader kulminiert die Spekulation im Nachvollzog der göttlichen Liebe.
Ferdinand von Ingen entfaltet die innere Verwandtschaft von Baader und
Böhme, welche sich auch durch die Art der Bezugnahme auf die
Strukturgleichheit von Gott und Mensch als dem Bild Gottes verstehen lässt. Die
Lebenszeit ist uns gegeben als Heilszeit, um alle Hilfen in Anspruch zu
nehmen, die nach dem Sündenfall gestörte Gottesinnigkeit wieder zu erlangen,
d.h. zur Rückführung der Seele in Gott beizutragen. Expliziter noch als bei
Baader wird die Eschatologie bei Schelling zum Medium der Rückführung,
die in der Zeit beginnt und über die Zeit hinausgeht. Claudio Ciancio zitiert
in seinem Aufsatz den folgenden Satz von Schelling: „Die Sünde ist nicht
ewig, also auch ihre Folge nicht. Diese letzte Periode in der letzten ist die



296 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

der ganz vollkommenen Verwirklichung - also der völligen Menschwerdung
Gottes, wo das Unendliche ganz endlich geworden ohne Nachteil seiner
Unendlichkeit. Dann ist Gott wirklich Alles in Allem, der Pantheismus
wahr." (228) Ciancio verzichtet allerdings auf einen Vergleich mit Baader,
der an dieser Stelle hilfreich gewesen wäre. Baader wie auch Jacobi und der
Mainstream der kirchlichen Theologen und ganz besonders Baaders unkritische

Herausgeber im 19. Jahrhundert (Franz Hoffmann, Julius Hamberger, A.
Lutterbeck, C. Schlütter, E.A. von Schaden und Johannes Ciaassen) haben
zwar eifrig gegen den Pantheismus polemisiert. Da es keine präzise Definition

des Pantheismus gibt, dieser oft auch eher in poetischer Gestalt kursierte
(Shaftesbury, Herder, Klopstock, Goethe) und unter dem gleichen Label

z.T. heterogene, ja geradezu widersprüchliche Positionen massakriert wurden,

wäre neu zu erwägen, ob ein spezifisch „eschatologischer Pantheismus"
eine für ein angemessenes Verständnis Schellings und Baader lebendige
Option ist. Vereinfachend gesagt liegt die größtmögliche Nähe der gesamten
Schöpfung zu Gott in der Urzeit (Vorzeit), und sie wird erneuert und
wiederhergestellt in der Endzeit. Auf die Weltzeit nach dem Sündenfall trifft der
Pantheismus nicht zu. „Der Pantheismus drückt nur den Zustand der
verklärten Welt aus." (Nikolai Berdiajew: Die Philosophie des freien Geistes,
deutsch 1930, 297)

Der Sammelband enthält weitere gelehrte Beiträge zu Baader und Saint-
Martin (dem Martinisten und „philosophe inconnu", kundig dargestellt von
Wilhelm Schmidt-Biggemann) und zu Baaders spezifischem Realismus (oder
„Idealrealismus") (von Paul Ziehe, in englischer Sprache). Ziches Beitrag zur
Idee einer direkten Wahrnehmung Gottes (mit Anklängen an Herder, Jacobi
und Reinhold) im Zug einer Überwindung von Kants erkenntniskritischen
Restriktionen ist besonders lehrreich. Die Auffassung einer direkten Per-
zeption Gottes bietet sich auch in der Tradition an, insbesondere nach dem
Modell des Hörens (das Wort Gottes hören). Ziehe untersucht, wie Baaders

Anregungen von seinen „Nachfolgern" Karl Joseph Windischmann und Franz
Joseph Molitor weitergeführt werden. Thomas Rentsch liefert einen knappen,

aber genuin philosophischen Beitrag; er versucht auf programmatische
Weise Baader mit Bezugnahme auf Hegel und Meister Eckhart für sein eigenes

philosophisches Denken fruchtbar zu machen. Dieses zielt auf das
Anliegen der negativen Theologie: Gott als Geheimnis zu erkennen. Rentsch
hebt das zentrale Anliegen der mystischen Theologie hervor. „Stets geht es

darum, alle Unterschiede und Differenzen der Wirklichkeit, das Andere, in
die Einheit zu integrieren, ohne sie zu tilgen oder zu nivellieren." (176)

Insgesamt kommt es zu einer umfassenden und perspektivenreichen
Würdigung Baaders im Kontext seiner Zeit und im Lichte der Rezeption.
Wer diesen Band studiert hat, wird definitiv zustimmen müssen, dass eine
Beschäftigung mit der deutschen klassischen Philosophie nicht an Franz von
Baader vorbeigehen kann. Der dritte Band der Reihe „Baaderiana" ist ein
weiterer Appetizer für die angekündigte kritische Neuedition von Baaders
Schriften.

Jean-Claude Wolf



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 297

ROSSINI, M./Montanari, L.: L'ambivalenza della modernitä. Karl Löwith,
Rudolf Bultmann e i fondamenti cristiani dell'Occidente. Torino: Trauben 2014.
351 p., ISBN 978-88-669-8035-3.

Del tutto assente nel panorama italiano e internazionale è uno studio medi-
tato, approfondito e recente circa la relazione tra Karl Löwith e Rudolf
Bultmann. A questa mancanza sopperiscono Manuel Rossini e Luca Montanari
con il loro L'ambivalenza della modernitä. Karl Löwith, Rudolf Bultmann e i
fondamenti cristiani dell'Occidente.

Lungi dal proporre una semplice equazione tra modernité e cristiane-
simo, Löwith e Bultmann si interrogano sul moderno a partire dal fenomeno
della secolarizzazione. La secolarizzazione è, infatti, la categoria ermeneu-
tica attraverso la quale Löwith intende dimostrare la connessione fondamentale

tra cristianesimo e pensiero moderno, tra l'attuale cultura occidentale e

la prospettiva escatologica giudaico-cristiana: questa, aprendo un orizzonte
di senso proiettato sul futuro, ha dato vita alla moderna teoria del progresso
e alle filosofie della storia, paradossalmente, anche nelle loro forme più anti-
cristiane.

Tale situazione, ci ricorda Rossini nella prima parte del libro (La "meta-
critica del fondamento" di Karl Löwith: una chiave di lettura della modernitä,
9-210), è resa da Löwith con una domanda-guida caratterizzante la sua
intera riflessione: corne si spiega la filiazione della modernité anticristiana a

partire dal cristianesimo? Rossini ricostruisce, allora, con rara chiarezza e

precisione ermeneutica la "meta-critica del fondamento" sviluppata da
Löwith in Da Hegel a Nietzsche (1941) e in Significato e fine della storia (1949),

opere nelle quali la storia occidentale viene scandita secondo tre grandi
fratture epocali: la vittoria dell'escatologia cristiana sulla cosmologia pagana,
l'immanentizzazione dell'eschafon da parte di Gioacchino da Fiore, preludio
delle filosofie della storia moderne con capostipite Voltaire, e la dissoluzione
del sistema hegeliano sfociante nello storicismo e nel nichilismo, a cui
Nietzsche tenteré di rispondere con la teoria dell'eterno ritorno dell'identi-
co. La filiazione delle moderne filosofie della storia dall'escatologia giudaico-
cristiana, che trasferiscono sul piano della razionalité convinzioni tipiche di
una dimensione religiosa, è una sorta di "pervertimento" dall'originaria
matrice trascendente. Muovendosi da Agostino a Gioacchino, da Voltaire a

Lessing, da Hegel a Nietzsche, Rossini non solo si confronta con Löwith e

con i suoi maggiori critici (Blumenberg, Bloch, Habermas, Taubes, Caraccio-
lo, Rossi, Marramao), ma propone, insistendo sull'importanza della figura di
Franz Overbeck nella comprensione del cristianesimo delle origini, una
"terza lettura" della modernité capace di conciliare le analisi apparente-
mente agli antipodi di Löwith e di Blumenberg. Infatti: «Overbeck, che ha
colto prima Fambiguité del cristianesimo stesso [...] poi la stessa ambiguità
della modernité [...], potrebbe essere un tertium filosofico che media in sé le
due letture contrapposte. Egli riconosce e mantiene infatti il valore spirituale
e culturale del cristianesimo, valore che pur rischiando di dissolversi nel
nichilismo della modernité, sembra ancora mantenersi nelle forme storiche»
(162). La teoria della secolarizzazione, la secolarizzazione stessa, trova ora la



2g8 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

sua legittimazione filosofica: Rossini sottolinea la funzione délia "meta-cri-
tica" del fondamento di Löwith, che permette di awicinarsi aile questioni
"cruciali" délia modernità. La "meta-critica" del fondamento è una ermeneu-
tica délia storia che applica una sorta di "archeologia" del sapere, una
indagine di "stratigrafia" dei concetti, délia cultura e délia coscienza
occidentale. È una ermeneutica tipica che solo all'interno dell'Occidente puô svi-
lupparsi e compiersi secondo la sua logica: ogni epoca, ogni forma culturale,
sociale e religiosa, ha un determinato e preciso riferimento spaziale. L'Occi-
dente aveva il suo luogo nel cristianesimo. La "meta-critica" del fondamento
osserva e studia i prodotti del tempo dalLinterno: non è uno strumento che

va applicato facendosi scudo di una "oggettività" scientifica alla Weber.
Rossini, al contrario, ne sottolinea la sua problematicità e ambiguità, in
quanto essa arriva a sondare e a mettere in questione perfino se stessa. Se

rimarrà poi condizionata da questa applicazione sul tempo e su di sé, lo sarà
conformemente al suo stesso carattere ambivalente. Awicinarsi al proprio
tempo significa awicinarsi al proprio milieu originario e di riferimento, di
nuovo e sempre a se stessi.

Grande tentativo di awicinarsi al nostro milieu originario e di riferimento
è anche la teoria délia demitizzazione di Bultmann. L'influenza di Löwith
sull'indagine di Bultmann, ci ricorda Montanari nella seconda parte del libro
(Rudolf Bultmann: Occidente e cristianesimo, 2^-330) è riconosciuta dallo
stesso teologo nel suo History and Escahatology (1957). Bultmann, seguendo
nella propria esposizione un ordine cronologico (mentre Löwith utilizza un
ordine regressivo, dalle concezioni più attuali a quelle più antiche), parte
dall'escatologia giudaico-cristiana per poi descriverne la secolarizzazione: si

tratta, in sintesi, di una rielaborazione storica e teorica dello schema del
precedente lavoro di Löwith, Meaning in History. Non si tratta, tuttavia, di
una semplice riproposizione poco significativa délia linea ermeneutica di
Löwith. Montanari sottolinea che «proprio le differenze sul tema délia
secolarizzazione sono tutt'altro che insignificanti e costituiscono un chiaro indizio
dell'inconciliabilità che caratterizza tanto le relative ipotesi sui presupposti
délia secolarizzazione, quanto le proposte dai due formulate di fronte al "ra-
dicalismo" dell'epoca moderna» (227). Il punto di partenza dell'analisi di
Bultmann délia teologia neotestamentaria è la rilevanza del ritardo délia
parusia per lo sviluppo délia comprensione storica del cristianesimo originario.

La soluzione al problema è data in una nuova comprensione dell'escato-
logia, intesa corne evento "présente", elaborata in forma ancor più radicale
che in Paolo, da Giovanni, con la sua rinuncia all'escatologia del futuro che
Paolo invece manteneva ancora. Diversamente da Löwith, la filosofîa délia
storia non è frutto di una filiazione "spuria" dall'escatologia di Paolo e di
Giovanni, piuttosto, fdiazione dalla considerazione délia storia teologica:
quest'ultima nacque dal suo interesse per la storia délia Chiesa e per il suo
coinvolgimento con la storia mondana, tralasciando l'attesa degli eventi Ultimi.

Anche Agostino è interpretato diversamente; mentre in Löwith la De
civitate Dei era il modello di ogni interpretazione délia storia che potesse
dirsi cristiana, in Bultmann, al contrario, Agostino propone un modello di



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 299

storia del tutto lontano dall'escatologia di Paolo e Giovanni, caratterizzata
dalla componente teleologica che rimanda la fine oltre l'eone storico. Altra
differenza decisiva tra i due è la lettura del kerygma cristiano. Gesù e la
Chiesa primitiva si inscrivevano all'interno del quadro dell'escatologia giu-
daica considerandosi prossimi alla fine del mondo. Il mancato awento di
questa fine, tuttavia, sollecita nei primi grandi teologi, Giovanni e Paolo, un ri-
pensamento dell'escatologia, che da cronologica diviene qualitativa: si sto-
ricizza Yeschaton, esso è già présente nella vita del credente come principio
di una nuova esistenza in fede e amore. Questa secondo Bultmann è la vera
sostanza del messaggio cristiano una volta demitizzato. II "fallimento" della
filosofia della storia non significa, tuttavia, crisi dei suoi presupposti biblici e

cristiani, tanto meno un eventuale abbandono dell'intera tradizione biblica
per recuperare, almeno come indice di riferimento, l'altra grande madre
dell'Occidente, la scepsi greca (cosi Löwith). Le filosofie della storia, secondo
Bultmann, non sono un "pervertimento" dall'autentica escatologia cristiana,
ma conseguenze dell'escatologia apocalittica e della sua cattiva storicizza-
zione: la sostituzione della Chiesa corne istituzione della salvezza e corne
luogo stesso della "storia della salvezza". Ciô che va riscoperto è piuttosto la
decisione nell'istante della fede: ogni istante per Bultmann ha la possibilità di
essere un istante escatologico e nella fede cristiana è realizzata questa possibilità,

ovvero il senso della storia è realizzato.
La posizione di Bultmann, analizzata in modo ineccepibile da Montanari,

sembra perô non essere immune alla critica löwithiana. Se si comprende il
cristianesimo nel senso del Nuovo Testamento e la storia nel nostro senso
moderno, cioè come uno svolgimento secolare, allora una "storia cristiana" è

un controsenso. Il mondo dopo Cristo si è appropriato dell'aspettativa
cristiana di un fine e di un compimento, e nello stesso tempo ha rifiutato la
viva fede in un imminente eschaton. Löwith individua di nuovo l'aporia del
pensiero storico moderno, il quale, pur secolarizzando la sostanza cristiana,
la mantiene per poi allontanarsene senza riuscire a congedarsi definitiva-
mente da essa. Già Rossini aveva argomentato, nella prima parte del lavoro,
questa impasse: «Corne è possibile conciliare la demitizzazione del testo
sacro, avanzata da Bultmann, con questa esigenza di una originarietà del
cristianesimo, di un cristianesimo non travolto dal processo di secola-
rizzazione?» (177).

A partire dalle analisi di Rossini e Montanari, possiamo dire che Löwith e

Bultmann si presentino corne il Nietzsche e il Kierkegaard del Novecento,
ben consapevoli pero della problematicità e degli esisti nichilistici del nietz-
scheanesimo e dell'esistenzialismo del secolo scorso. Se Bultmann permette
a chi ancora è capace di credere di rinsaldare la fede con una profonda
riconsiderazione dell'autentico motivo escatologico del kerygma, Löwith
concede a chi il dono della fede non lo possiede di andare oltre l'impasse tra
Dio e il nulla, invitandoci a rifamiliarizzare con quella natura che ci circonda
e che, al di là di ogni storicismo, pur sempre ci anima. Ma corne Löwith ha
dovuto superare gli esisti inumani del pensiero di Nietzsche, forse oggi chi,
come Rossini e chi scrive, stimano imprescindibile l'attuale-inattualità della



300 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

riflessione löwithiana dovrebbe tentare di oltrepassare gli esiti apolitici e inca-
pacitanti del filosofo tedesco, insistendo sulle possibili declinazioni politiche
del naturalismo, magari partendo proprio da quel diritto naturale che, come
faceva notare Jürgen Habermas, Löwith trascurö del tutto nonostante l'importante

carteggio con Leo Strauss (curato dallo stesso Rossini per Carocci, nel
2or2). Ad ogni modo l'augurio di Rossini e Montanari di «poter fornire, con
questo dialogo tra Löwith e Bultmann, non solo nuovi spunti interpretativi,
bensi un "buon servizio" a due maestri del pensiero» è abbondantemente
realizzato tanto che il volume si présenta attualmente corne lo studio ita-
liano (e anche internazionale) più aggiornato e dettagliato sui due grandi
pensatori tedeschi.

Marco Bruni



Rezensionen Theologie

ZANKE, Sebastian: Johannes XXII., Avignon und Europa. Das politische Papsttum

im Spiegel der kurialen Register (1316-1334) SMRT 175). Leiden: Brill
2013, 418 S., ISBN 978-90-04-25898-3.

Was ist Europa? Diese Frage stellt sich unweigerlich auch nach der Lektüre
dieses Buches. In diversen Publikationen der letzten Zeit, als partes pro toto
seien nur Tao Zhangs, H.-J. Schmidts und Andreas Willershausens Studien
aufgeführt, wird Europa an prominenter Stelle im Titel genannt oder doch
zumindest evoziert - so auch hier. Der bereits erwähnte Sammelband Schmidts
hat wie die Augsburger Dissertation Sebastian Zankes Johannes XXII. zum
Untersuchungsgegenstand. Spannende Fragen, nicht nur der Kirchenpolitik,
sind also sich zu vergegenwärtigen. Bei dem Tagungsband war festzuhalten,
dass er keineswegs den im Titel hervorgerufenen Erwartungen genügt. Zankes
Studie wird nun im Untertitel äußerst klar präzisiert: „Das politische Papsttum

im Spiegel der kurialen Register (1316-1334)" und ist in fünf Großkapitel
unterteilt. Europa, um zur Einfangsfrage zurückzukehren, besteht im Wesentlichen

aus den britischen Inseln sowie Frankreich. Ausflüge ins Patrimonium
Petri, auf den italischen Stiefel oder ins Heilige Römische Reich sind Mangelware,

der Streit mit den Franziskanern, der Thronstreit Ludwigs IV. werden
konsequent ausgeklammert. Dennoch: Es ist ein gewichtiger Fortschritt, was
Zanke hier vorlegt und es sind weitere Studien von ihm durchaus zu
wünschen.

Zanke schildert vornehmlich „den Blick nach außen" (199), durch die
Brille der Registerbände. Die Blickrichtung geht einerseits auf den großen
Nachbarn Frankreich wie auch auf die britischen Inseln in all ihren Schattierungen.

Die Wahrnehmung wird nicht vom örtlichen Klerus bestimmt,
sondern von den Gesandten (aber auch Amtsträgern) des Papstes vor Ort; dies
dient vor allem auch der Ermittlung des Wahrnehmungsgrades von Konflikten

- bei Zanke immer gerne auch „Räumen" an der Kurie und durch welche
Linse dies geschah. Das Herzstück der Arbeit ist die Wahrnehmung des Raumes

an der Kurie, betrachtet durch die Überlieferung innerhalb der päpstlichen

Register, die Relationen nach außen. Der Zugriff erfolgt in politologischer

Art und Weise. Die Quellenlage ist - mit Abstrichen beispielsweise bei
der englischen Überlieferung - ausgezeichnet. Grundlegenden Fragen sind die
beiden ersten Kapitel [I. Prämissen: Überlieferung, Quellenkritik und methodische

Überlegungen (1-38), II. Kurie und Milieu: Avignon im Pontifikat
Johannes XXII. (39-73) gewidmet. Diese Kapitel gleichen einem Parforceritt,
das hohe Tempo, das Zanke hier vorlegt, wird auch beibehalten, wenn er
kursorisch den Prozeß gegen Ludwig den Baiern im 8. Pontifikatsjahr behandelt.

Das III. Kapitel widmet sich der „Kurie und Politik: Tendenzen der kurialen

Raumwahrnehmung" (75-204) - knapp eben Ludwig dem Baiern, Eduard
II. von England und immer wieder „Raumfragen". Fragen des Raums, Aktion
und Reaktion sind der rote Faden des Bandes - und inhaltlich deutlich besser
bearbeitet und gelöst, wenn es um die Kommunikation, Entscheidungs-



302 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

findung, Wissensüber- und -Vermittlung handelt als beispielsweise in der
Studie Willershausens (am selben Lehrstuhl als Dissertation approbiert!).
Kapitel IV („Päpstliche Politik im Raum: Wahrnehmung, Strukturen und
Wirkung", 205-327) und V („Ein vergleichender Blick: Päpstliche Politik zwischen
Paris, Gent und Neapel", 329-367) wie - an Stelle einer Conclusio - „Alltag an
der Kurie: Europäische Politik im Spiegel der kurialen Registerüberlieferung"
(369-374) führen das Werk zu Ende.

Wer mit der Erwartungshaltung, Einblick in das Geschehen an der Kurie
zu erhalten, dieses Buch liest, wird leicht enttäuscht, doch dies liegt am
eigenen Erwartungshorizont, denn aus den Registern kann nur in geringstem
Maße solche Einsicht gewonnen werden. Untersucht wird nicht der Pontifi-
kat Johannes XXII. in toto, sondern es werden einzelne Pontifikatsjahre
ausgewählt (beispielsweise 8 und 12 - Ludwigsprozeß, sein Romzug wie auch die
Absetzung Eduards II. von England) wie auch „Sachthemen" (Pembroke-Ge-
sandtschaft oder die anglo-schottischen, anglo-französischen, italischen
Konflikte und Probleme) in den Blick genommen. Dies dient laut Vorwort dazu,
„eine relative Raumwahrnehmung der Kurie zu eruieren" (XV, Zitat syntaktisch

angepaßt). Erkenntnisleitendes Moment, wie oben bereits angedeutet, ist
also die Frage, wie und folglich auch durch wen einerseits an der Kurie
Konflikte und deren Verortung wahrgenommen, andererseits, wie in partibus die
Politik beeinflußt wurde.

Ein (bis auf den Titel) gelungenes Buch, das sicherlich viel anregendes
Gedankengut bietet und gute Hinweise für weitere Studien bereithält. Johannes
XXII. und seinem Pontifikat sind noch viele unaufgeregte Studien zu
wünschen.

Beschlossen wird der Band durch bescheidene „Grafiken und Tabellen"
(darunter ein Verzeichnis der Amtsträger und ihrer Ämter in den Kirchenprovinzen

nach Reg. Vat. 112 und 114) sowie ein gemeinsames Orts- und
Personenverzeichnis.

Wermutstropfen gibt es gleichwohl und vermutlich jedem Leser dürfte
irgendwann ein „sapere aude" in den Sinn kommen, wenn wieder einmal das

eigene Licht unter den Schemel gestellt und ein relativierendes Füllwort in
den Satz eingeflochten wird, oder gewisse Literatur fälschlicherweise als „akri-
bisch" (XXII) eingeschätzt wird. Relativ wenige Tippfehler oder Satzungetüme
bleiben in Erinnerung, dafür entschädigen aber viele prosopographische
Hinweise oder auch ein Erkennen der Qualitäten eines Johannes XXII. Fraglich
bleibt vor allem, warum die Arbeit monographisch in einem Block veröffentlicht

wurde, die Chancen ihrer Rezeption wäre in einer Aufsatzserie sicherlich
höher.

Die brennenden Fragen des Pontifikats Johannes XXII., sein politisches
Wirken harren auch weiterhin der Beschäftigung. Zanke gibt jedoch auch
diesen Arbeiten Anstöße. Die Bedeutung auch prosopographischer Arbeit
wird durch dieses Buch wieder einmal eindrücklich beleuchtet, wirft aber
genauso auch einen kleinen Schatten auf das Buch (beispielsweise bei der
Bedeutung „informeller Kanäle"). Dass die kuriale Registerüberlieferung ein
dankbares Feld ist, wird deutlich. Johannes XXII. als politischer Papst wird



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 303

etwas plastischer, auch wenn eine Annäherung an ihn schwierig ist. Dies war
er, wie wir aus aragonesischen Berichten wissen, den Zeitgenossen schon.
Unterschätzt wird er wohl noch immer - und gerne auch an den Rand des
Geschehens gedrängt. Dass der Cahorsiner es selbst wohlmeinenden Zeitgenossen

wie Späteren nicht gerade einfach machte (man denke nur
„kirchenpolitisch" an die visio beatifica, den franziskanischen Armutsstreit, die erste
Lehräußerung zur Kirchenmusik, die Theologenprozesse, „politischerseits"
(doch was ist dies speziell bei einem Papst oder - moderner gesprochen -
einem Staatsoberhaupt?) hatte Johannes die systemischen Probleme mit dem
Reich (Reichsvikariat, Approbationsproblematik, Thronkampf Friedrichs des
Schönen und Ludwigs des Baiern), die Probleme um die Regentschaft Eduards
II. sowie dessen Absetzung, die französischen Thronfolgeprobleme) zu stemmen.

Aber Johannes XXII. ist auch der geniale Konsolidierer der Kurie und
ihrer Verwaltung, der Promulgator der Clementinen... Diese Fragen sind von
Zanke ausgeklammert, sie sind wohl weder europäisch noch politisch. Leser
sollte dieses Buch dennoch viele finden.

Klaus-Frédéric Johannes

Weber, Christoph: Vom Gottesgericht zur verhängnisvollen Natur: Darstellung

und Bewältigung von Naturkatastrophen im 18. Jahrhundert Studien
zum achtzehnten Jahrhundert 36). Hamburg: Meiner 2015, 414 S., ISBN 978-
3-7873-2767-6.

1. Vor einiger Zeit ging durch die Presse ein Interview mit einem Bauern aus
Bangladesh, der gerade in einer schweren Flut sein Haus verloren hatte. Der
Journalist fragte: „Hätten Sie das Haus nicht besser auf einen Hügel abseits
der Küste gebaut?" Der Bauer verneinte: „Das ist es nicht, nein, wir haben zu
wenig gebetet und zu wenig gefastet, deshalb hat Gott uns gestraft. Ich werde

mehr beten und mehr fasten, dann wird Gott unser Haus in Zukunft
verschonen." Dazu eine zweite, eine Gegengeschichte. Ein moderner Mensch sieht
ein kleines Mädchen frierend und hungernd durch den Großstadtdschungel
irren. Er klagt Gott an und ruft: „Konntest du nicht mehr Sorge tragen für
diese arme Kreatur?" Die Antwort von oben: „Oh, ich danke schön für die
Erinnerung. Aber das ist gerade geschehen, ich habe für das Mädchen
gesorgt, indem ich dich geschickt habe."

2. Die Katastrophe lässt den Menschen ausrufen: Warum? Wozu? Woher?
„Als Betroffene verspüren wir das Bedürfnis, diesen plötzlich in den geregelten

Alltagsverlauf hereinbrechenden Zäsuren eine tiefere Bedeutung
beizumessen" (9). Ja, das ist richtig. Das vorliegende Buch bewegt sich zwischen
zwei Antworten: In der Vertikale können wir unseren Blick auf Gott richten
und in der Horizontale auf die Natur. Der Autor, Christoph Weber, ist
Professor am Departement für Weltsprachen, Literaturen und Kulturen der
University of North Texas. Er beschreibt in seiner detailreichen Studie die literarische

Darstellung von Katastrophen im Hinblick auf „die durch die
Naturwissenschaft herbeigeführten paradigmatischen Umbrüche während der



304 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Frühen Neuzeit" (11). Tatsächlich hat sich im 16. und 17. Jahrhundert das
Verständnis von Gott und Natur mit dem Siegeszug der mechanischen Wissenschaft

umfassend gewandelt. Die animistisch-göttliche Sicht auf die Natur
wurde weitgehend ersetzt durch die kausale Sicht, die alle Ereignisse natürlich

erklären wollte und manchmal die volle Ubersicht über die Natur
forderte. Das hat die Theodizeefrage ebenfalls umfassend gewandelt. Diesem
Wandel will Weber in seiner Studie nachgehen. „Entscheidend für diesen
paradigmatischen Sinneswandel war (der) Vorsatz, die ungewöhnlichen
Erscheinungen als natürliche Ereignisse zu entlarven" (14). Aufschlussreich ist
die Gliederung des Buches in zwei Teile. Der erste Teil (1-218) „beschäftigt
sich mit dem theoretischen und literarischen Diskurs" über Naturkatastrophen

(17h), der zweite Teil (219-363) mit „der ästhetischen Reaktion auf die
Umwälzungen der Natur" (19). Trotz der neuen rationalen und horizontalen
Sicht bleibt doch das unerklärliche Faszinosum der Katastrophe bestehen,
das in der ästhetischen Wahrnehmung des Schreckens seinen Nachklang und
seine fortdauernde Wirkung zeitigt.

3. Nicht überraschend steht das Lissabonner Erdbeben von 1755 im Mittelpunkt

der Studie. Hierzu trägt der Autor die eher unübliche These vor, nach
der „die optimistisch-theologische Doktrin der besten Welt den Erschütterungen

standhielt" (115). Gemeint ist die vor allem von Leibniz vertretene
Lehre von der besten aller Welten, in der wir leben. Trotz Voltaires Spott im
Candide, trotz der Erschütterung des sechsjährigen Goethe, die vielleicht
doch echt ist (anders 111), bildet diese These den Grundstock des Buches und
wird häufig wiederholt. So betont der Autor am Ende noch einmal, mit
Lissabon 1755 sei „keine Krise des leibnizschen Optimismusgedanken[s]
eingetreten" (360). Tatsächlich kann er eine Vielzahl von historischen Quellen
für seine These anführen. Doch der tiefere Grund für diese erstaunliche
Beobachtung ist damit noch nicht genannt. Der Autor möchte trotz aller
Katastrophen am Sinn der Geschichte festhalten, wenn er auch nicht so genau
weiß, ob und wie das möglich ist. In der Katastrophe einen göttlichen
Strafbefehl zu sehen, geht nicht mehr, weil wir zu sehr die kausalen Ursachen in
der Natur kennen. Mit vielen Autoren erwägt Weber die physiko-theolo-
gische These, die bei dem Verlust aus der Katastrophe immer noch auf den
Gewinn schaut. Ohne Erdbeben wäre eben die Erde ganz von Wasser
bedeckt. Doch auch diese Antwort befriedigt nicht, weil der Mensch dabei
passiv bleibt. Es müsste ein Drittes her, aber was?

4. Das Dilemma wird zum Schluss in zwei Sätzen deutlich.

„Mit dem Wegfallen bewährter metaphysisch-theologischer Orientierungspunkte
geraten Naturkatastrophen zu verhängnisvollen Schicksalsschlägen. Die
kausalmechanischen Abläufe ihrer Verwüstungen mögen durch den naturwissenschaftlichen

Diskurs an Transparenz gewonnen haben, aber dieser Rationalisierungsmodus

verschließt sich gegenüber der Frage nach dem Sinn..." (363).



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 305

Offenbar sucht und ahnt hier der Autor einen Ausweg aus dem Dilemma.
Die Naturwissenschaft selbst könnte ihm zu Hilfe kommen. Denn bei der
mechanischen, kausal erklärenden Natur ist die Physik des 20. Jahrhunderts
nicht stehengeblieben. Deshalb muss die Revision der Theodizee in der frühen

Neuzeit jetzt noch einmal revidiert werden, weil neben die Notwendigkeit
in der Natur gleichberechtigt der echte Zufall getreten ist. Mit beiden

aber lässt sich Freiheit denken, sowohl die des Schöpfers wie diejenige seiner
Geschöpfe. Auf diese Weise erhält die oben angeführte Geschichte mit dem
Mädchen ein plausibles Fundament. Der Mensch ist berufen, die Werke
Gottes zu tun, besser: mitzutun - zwar nicht alle, aber doch einige, wie zum
Beispiel ein Haus nicht zu nahe an der Küste zu bauen oder den Armen zu
helfen. Die klassische theologische Lehre von der cooperatio, der Mitwirkung
am Handeln Gottes, erhält durch die moderne Physik eine neue Glaubwürdigkeit.

Dadurch rückt aber auch die Annahme von Leid und Tod, die Gott
in Jesus Christus vollzogen hat, neu in den Blick. Christen sind auf den Tod
und auf die Auferstehung Jesu Christi getauft und zur Nachfolge des kreuz-
tragenden Christus berufen. Sie wissen, dass die Leiden der gegenwärtigen
Zeit nichts bedeuten im Vergleich zu der Herrlichkeit, die an uns offenbar
werden soll (Rom 8,18). Der Autor, der kein Theologe ist, leistet mit seinem
Buch einen beachtlichen Beitrag zur Wegbereitung des Evangeliums.

Dieter Hattrup

AMHERDT, François-Xavier (éd.) : Vatican II : quel avenir Evangile et culture,
paroisses et ministères Praktische Theologie im Dialog 41). Fribourg :

Academic Press 2016, 292 p., ISBN 978-2-8271-1087-2.

Evaluation suggestive du Concile Vatican II, dans la collection fribourgeoise
« Théologie pratique en dialogue / Praktische Theologie im Dialog » (fondée
par Leo Karrer, dirigée aujourd'hui par les professeurs en pastorale et pédagogie

religieuse francophone et germanophone François-Xavier Amherdt et
Salvatore Loiero). Le texte s'inspire du mot d'ordre lancé jadis par le président

des Etats Unis, Barak Obama : Yes, we can, afin de voir comment
comprendre et réaliser les impulsions du Concile d'après le modèle sociétaire de

« gestion du changement » - l'idée de ce rapprochement est du professeur
Loiero. L'ensemble du volume se propose de faire le point, après plusieurs
colloques et conférences qui ont eu lieu à Fribourg dans le cadre de la
commémoration du cinquantenaire du Concile. Les deux parties de l'ouvrage -
Evangile et culture entre rupture et dialogue, puis Paroisses et ministères -
reprennent des interventions marquantes des rencontres jubilaires (19-192,
193-269).

Dans l'impossibilité d'analyser l'ensemble des apports, j'en retiens trois,
soit le chapitre du professeur Loiero sur les signes des temps lisibles dans
Vatican II, puis le long texte du privat-docent de Fribourg en théologie
fondamentale, Michael Quisinsky, traitant de Vatican II au titre de « Concile de
la Tradition » dans la première partie de l'ouvrage (61-76 et 77-192). Dans la

partie II je m'arrêterai au chapitre sur prêtres, diacres et laïcs dans les équipes



3o6 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

pastorales, présenté par Alphonse Borras, Vicaire général du diocèse de Liège
et enseignant de droit canonique à Louvain-la-Neuve et à l'Institut Catholique

de Paris (235-269).
A la suite du chapitre introductif intitulé "Dieu a de l'avenir" (43-59), le

professeur Salvatore Loiero pose la question : "Le Concile Vatican II, et
aujourd'hui ?" (61-76). Loiero part d'un constat du principal historien du
Concile, Guiseppe Alberigo : « Le pape Jean voulait un Concile de transition
historique [...] qui fasse passer l'Eglise de l'époque post-tridentine [...] vers
une phase nouvelle du témoignage [...] ; en même temps, le Concile devait
recourir aux éléments essentiels et durables de la Tradition » (62). C'est ici
qu'apparaît l'affirmation programmatique : « Yes, we can - ou : le Change-
Management (la gestion du changement) comme cadre de la réception du
concile Vatican II » (65). A Loiero de mentionner les quatre dimensions d'un
Change-Management : Disposition au changement et à la créativité, Capacité
de 'visions' et de 'diagnostic' par anticipation, Aptitude à la formation de

concepts à travers le changement, Compétence d'exécution 'transformatrice'
(66). Loiero termine son propos par une longue citation du théologien
jésuite Karl Rahner, tirée d'un discours à Munich juste après le Concile :

« Toutefois, il dépend de nous [...] de réaliser ce sens du concile par la grâce
de Dieu seule, dans la liberté royale des enfants » (76).

Quisinsky - se réclamant du théologien et Cardinal allemand Walter Kasper

et du Canadien Gilles Routhier - prend à cœur la question de la
continuité ou de la discontinuité du Concile avec la Tradition. Dans le texte de
Dei Verbum, la Constitution conciliaire sur la Parole de Dieu, les dimensions
pneumatologiques et eschatologiques ont leur poids. Qu'en est-il du rapport
entre théologie et philosophie, de Fides et ratio (157-161) Est-ce que
l'époque post-moderne signifierait la fin de toute tradition, la société étant
maintenant « détraditionalisée » Il est plutôt incontestable que Vatican II a

permis de redécouvrir la profondeur et la largeur de cette Tradition
(chrétienne) : processus spirituel et communautaire, multiforme et ecclésial,
historique et concret, la Tradition est orientée par la Révélation et la volonté
salvifique du Dieu Un et Trine. « Si l'on peut qualifier Vatican II comme 'un
concile de la Tradition', c'est parce qu'il a mis à jour la véritable dimension
de la Tradition » (78). Dei Verbum affirme: «L'Eglise perpétue dans sa doctrine,

sa vie et son culte et elle transmet à chaque génération, tout ce qu'elle
est elle-même, tout ce qu'elle croit » (DV n. 8). Walter Kasper pouvait en
tirer sa thèse de la Tradition en tant que « principe de connaissance théologique

» et Gilles Routhier demander « une reprise et un approfondissement
de la question de la Tradition, une reprise aussi de la question de l'histoire et
de l'historicité du christianisme » (79).

Canoniste et Vicaire général d'un diocèse belge, Alphonse Borras entend
traiter d'une collaboration fructueuse entre prêtres, diacres et laïcs dans la
Pastorale ou dans les équipes pastorales. Il s'agit d'ailleurs de bien distinguer
la charge ministérielle (munus) et la fonction (officium ecclesiasticum) des uns
et des autres dans les équipes pastorales qui sont de nature diverse. Pour un
bon fonctionnement de la Pastorale ou pour « situer la place des uns et des



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 307

autres dans le champ paroissial » - il faut bien distinguer « la coresponsa-
bilité baptismale de tous et la collaboration ministérielle de quelques-uns »

(242-243). On se rappelle des termes de Bernard Sesboûé disant, dès la fin
du 20e siècle : « le ministère ordonné ne confisque pas toute la réalité
ministérielle de l'Eglise ». Il faut une articulation de trois principes ecclésiolo-
giques : le principe hiérarchique, le principe communautaire et le principe
synodal (254). Borras termine son exposé sur l'énumération de « huit
paramètres d'appréciation en interaction mutuelle, sur lesquels se joue concrètement

l'articulation des ministères propres à chacun au sein de l'équipe »

(264).
Tout cela, le Concile Vatican II ne l'a certes pas résolu définitivement,

mais il s'en préoccupe, initiant la démarche. A l'Eglise catholique entière
revient maintenant la tâche de poursuivre la cause. Elle assume ainsi l'avenir
de Vatican II - pour répondre à la question posée dans le titre du présent
ouvrage. S'il nous est permis de formuler une question critique, je mentionnerai

mon étonnement de ce qu'en parlant de l'avenir de Vatican II il ne soit
pas plus explicitement question de la perspective eschatologique de toute vie
chrétienne et de toute réalité ecclésiale (sauf sur quelques pages de Quisin-
sky, s'inspirant de la Constitution conciliaire Dei Verbum [105-107]). Pourtant,

un projet concernant « Evangile et culture contemporaine, les paroisses
et les ministères » (selon le sous-titre du livre), ne sera toujours qu'avant-
dernier par rapport au plein accomplissement du royaume de Dieu - « car -
comme dit la prière de l'assemblée devant Dieu - c'est à toi qu'appartiennent
le règne, la puissance et la gloire, pour les siècles des siècles ».

Sept auteurs - professeurs de théologie et personnellement engagés dans
les ministères ecclésiastiques - ont relevé sur 300 pages les intentions
conjointement pastorales et ecclésiologiques du Concile qui a initié une ère
nouvelle pour l'Eglise catholique. Leurs exposés confrontent le lecteur à la question

de savoir où, les uns et les autres dans un contexte ecclésial particulier,
nous en sommes dans la participation à l'œuvre du Christ dans le monde et
dans l'Eglise.

Bruno Bürki

Marquard, Reiner: Menschenwürdig sterben. Vertrauensbasierte Palliativmedizin

versus Suizidbeihilfe und Tötung auf Verlangen. Leipzig: Evangelische
Verlagsanstalt 2014,150 S., ISBN 978-3-374-03901-2.

Reiner Marquard qui enseigne la théologie protestante à Freiburg est une
voix connue dans le champ de la bioéthique en Allemagne. Dans un petit
ouvrage dense, mais d'une lecture aisée, il s'inscrit dans le débat sur l'euthanasie

et particulièrement sur le suicide assisté qui a été largement ouvert
aussi outre-Rhin ces derniers mois. Il le fait en particulier en répondant à la

position plutôt favorable de Hans Küng dans son autobiographie ainsi que
dans l'ouvrage que celui-ci avait coécrit avec Walter Jens en 1995 et dans
lequel ces auteurs développent un plaidoyer contre une « mort insensée et
absurde » à laquelle ils opposent une « mort dans la dignité » (Menschen-



3o8 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

würdig sterben). Mais, qu'est-ce qu'une mort dans la dignité, demande Mar-
quard Cette question traverse l'ouvrage. L'auteur tente de montrer
comment le fait de ne mettre la dignité que dans l'autonomie et les capacités de

productions du sujet singulier conduit à une impasse quand il s'agit de
rendre compte de situations de fin de vie où ces éléments sont ébranlés.
Théologiquement, il s'agit de se démarquer d'une dignité trop pensée
aujourd'hui comme être-pour-soi pour revaloriser une dignité de l'image de
Dieu comme nécessairement être-en-relation, qui demande fondamentalement

de se mettre en état de réception, dans ce qu'il désigne à la suite d'I.
Dalferth comme une « passivité créatrice ». Ces deux notions d'être ensemble

(Mitsein) et de réception ouvrent à notion de confiance comme catégorie
fondamentale de lecture de notre existence qui va être le fil conducteur des
six petits chapitres qui constituent l'ouvrage.

On montre la confiance comme condition fondamentale sans laquelle
notre vie personnelle et sociale ne fonctionne pas, ceci à partir de la petite
enfance où la confiance fondamentale (Bowlby) en présence d'un environnement

protecteur permet de construire le tissu relationnel dans lequel la
personne peut s'épanouir. Cet entourage digne de confiance si important dans
l'enfance le sera aussi dans les moments de crise. Comment alors, à une
époque où la mort devient plus complexe, penser une médecine, en
particulier palliative, où la confiance retrouve sa place première Est-ce que
cette médecine pourrait intégrer l'euthanasie ou bien, n'a-t-on pas là
toujours affaire à une rupture du contrat de confiance, contrat basé fondamentalement

sur une promesse de vie qui doit justement déployer sa force au
moment critique. À partir de cette option fondamentale, l'auteur va parcourir

les thèmes habituels liés à la thématique de l'euthanasie.
L'autodétermination, d'abord. Peut-on, demande-t-il, l'aborder dans le

domaine du soin en faisant abstraction de l'asymétrie foncière de ce type de
relations qui doit être constamment compensée par la réciprocité. Comment
jouer la carte du soin en même temps que la carte de l'autodétermination? Il
dénonce en particulier la caricature que l'on fait des états démentiels (en
être réduit à un « paquet de muscles », dixit Jens) à partir d'une conception
individualiste de l'autonomie. Dans ce champ sont abordés encore les
thèmes plus concrets des directives anticipées ou de la sédation palliative.

La souffrance et la douleur sont incontournables dans cette réflexion.
Comment alors en rendre compte dans ce cadre de la confiance fondamentale?

Celle-ci ne nie pas l'inévitabilité de la souffrance, mais donne la possibilité,

en l'abordant sous un autre angle, d'en faire sens, c'est-à-dire la possibilité

d'envisager de vivre avec sans que sa disparition soit une condition sine

qua non de cette vie. La souffrance ainsi contournée peut être intégrée alors

que la médecine devenue technique ne peut être face à elle que dans une
posture de combat (Gadamer). Ainsi ce ne sont pas tant la douleur et la
souffrance en elle-même qui importent que notre manière de les traiter (Rilke).

Sans donner de solutions concrètes, l'ouvrage se termine par un retour à

des outils théologiques pour justement penser ce sens. L'art de mourir (ars
moriendi), c'est l'art d'avancer sur le chemin, mais aussi l'art d'accompagner



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 309

le mourant, l'art du réconfort et de la consolation quand ils se font non pas
passivité, mais aide active. Et il faut alors parler et dire explicitement ce que
croit, non pas l'individu seul, mais la communauté. La confession de foi
partagée devient une parole performative qui replace l'individu blessé et ceux
qui l'entourent dans les mains de Dieu parce qu'on « ne peut tomber plus
bas que dans sa main » (Margot Käsmann). Ceci est bien développé par des

références artistiques, au retable d'Isenheim, ou à la création d'Adam de la
cathédrale de Chartres, où on voit Adam souriant sous les mains de son créateur,

la tête appuyée sur les genoux de ce dernier. Image du réconfort d'une
vie relationnelle avec Dieu qui donne la force de vivre à l'homme, force de
vie qu'il ressent particulièrement dans les moments critiques de son
existence quand il en cherche le fondement, le but et ce qui la soutient. C'est
alors cette confiance comme posture (Jean sur le sein du Christ dans la
dernière Cène) qui est proposée comme outil théologique pour confronter la
mort difficile, et ceci avant toute argumentation éthique.

Il s'agit là d'un livre stimulant dans la mesure où il ne répète pas une
nième fois les arguments rabâchés pour ou contre le suicide assisté, mais que
changeant l'angle de vision, il offre la possibilité de penser une confiance
censée répondre à l'angoisse mortifère. Marquard connaît bien son sujet. Il
convoque de manière pertinente et riche la philosophie, l'éthique médicale,
l'histoire de l'art, la poésie ou la littérature. L'ouvrage est peu dans l'argu-
mentatif et la confrontation, l'auteur y développe ses propres thèses avec
une certaine assurance. Sans se lancer dans des démonstrations probantes, il
indique un chemin qu'il (et nous le suivons volontiers) a de bonnes raisons
de croire le plus riche et le plus porteur de sens. La théologie est confession-
nellement marquée par la tradition luthérienne qui ouvre des portes
intéressantes, par exemple dans la manière de rappeler l'extériorité de Dieu pour
contrer le mouvement d'auto-centrement de l'homme, ou que l'on peut lire
de manière plus critique quand elle valorise probablement trop la parole en
dépréciant le rite ou dans les réflexions finales sur la possibilité de parler
d'une mort de Dieu.

Thierry Collaud




	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

