Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)
Heft: 1
Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

REZENSIONSARTIKEL

JORG NOLLER

Freiheit in Theologie und analytischer Philosophie

L.

Die vier im Folgenden besprochenen neu erschienenen Studien® weisen die
Besonderheit auf, dass ihr Anliegen darin besteht, traditionelle Metaphysik
und Theologie mit neueren Ansdtzen systematischer bzw. analytischer Philo-
sophie in einen Dialog zu bringen. So werden nicht nur disziplinare Grenzen
tiberwunden, ohne sie zu verwischen, sondern auch verschiedene Traditio-
nen und Methoden kontinentaler und angelsdachsischer Metaphysik in Ver-
bindung gesetzt. In den letzten Jahren ist eine bemerkenswert grofde Zahl an
Studien erschienen, die sich nicht nur historisch oder ideengeschichtlich,
sondern auch systematisch - also mit Blick auf die Frage nach der Uberzeu-
gungskraft der Theorie angesichts aktueller und konkurrierender Ansatze -
mit dem Freiheitsproblem befassen. In diesem Zusammenhang ist es auf-
fallig, dass in systematischer Hinsicht tiberwiegend auf neuere Forschungen
angelsachsischer Provenienz rekurriert wird, die der analytischen Philoso-
phie zuzurechnen sind. Es ist ebenfalls auffallig, dass gerade Luthers Schrift
De servo arbitrio, die fiir die Unfreiheit des Willens argumentiert, in der
aktuellen Debatte zum Bezugspunkt systematischer Erorterungen und
Beziige wird. Dies deutet darauf hin, dass Luthers Behandlung der Freiheits-
thematik nicht darin aufgeht, menschliche Willensfreiheit zu bestreiten,
sondern vielmehr in verschiedenen Aspekten, Wendungen, Beziigen und
Differenzierungen des Freiheitskontextes besteht, der das einzelne Indivi-
duum umgreift.

I1.
Wolfgang Achtners breit angelegte Untersuchung zu Willensfreiheit in Theo-
logie und Neurowissenschaften versteht sich als ein historisch-systematischer
Wegweiser. Das Buch gliedert sich in einen historischen und einen systema-
tischen Teil. In ersterem, der den grof3ten Teil des Buches ausmacht, werden

1 ACHTNER, Wolfgang: Willensfreiheit in Theologie und Neurowissenschaften. Ein historisch-
systematischer Wegweiser. Darmstadt: WBG 2010, 288 S.; SIEVERS, Sebastian: Bestimmtes Selbst.
Personalitdt und Determination in neurowissenschaftlichen Konzepten und Luthers ,De servo
arbitrio®. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2015, 325 S.; DETTINGER, Frank: Radikale Selbst-
bestimmung. Eine Untersuchung zum Freiheitsverstdndnis bei Harry G. Frankfurt, Galen Strawson
und Martin Luther. Tibingen: Mohr Siebeck 2015, 280 S.; STUMP, Eleonore/GASSER, Georg/GROSSL,
Johannes (Hgg.): Géttliches Vorherwissen und menschliche Freiheit. Beitrdge aus der aktuellen ana-
lytischen Religionsphilosophie. Stuttgart: Kohlhammer 2015, 372 S.



282 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Vorldaufer des Willensbegriffs in der griechischen Antike, der Willensbegriff
im Alten und Neuen Testament, den Kirchenvatern, der mittelalterlichen
Scholastik sowie in Humanismus und Reformation dargelegt und in ihrer
jeweiligen ,geistesgeschichtlichen Situation® (12) analysiert. Dabei steht be-
sonders Luthers Freiheitsbegriff im Zentrum, wie er in Auseinandersetzung
und im Vergleich mit der Konzeption Erasmus von Rotterdams sein Profil
erhdlt. Der zweite Teil entwickelt davon ausgehend vier systematische
Modelle, die sich angesichts der historischen Debatte klassifizieren und von-
einander abgrenzen lassen: Der Typus liberum arbitrium, Nominalismus,
Mystik und Rechtfertigung (236ff.). Achtner leitet daraus ein ,anthropologi-
sches Grundmodell der menschlichen Freiheit® (12) ab, welches er in einen
systematischen Dialog mit gegenwartigen Ergebnissen der neurowissen-
schaftlichen Forschung zu bringen versucht. Es geht ihm in diesem Zusam-
menhang auch um die Entwicklung eines ,systemisch[en] (12) Personbe-
griffs, der sich als eine konsequente Weiterfithrung des traditionellen Willens-
begriffs verstehen lassen soll. Schlief3lich wird der Versuch unternommen,
,von neurowissenschaftlicher Seite aus in einen Dialog mit der theologi-
schen Tradition einzutreten® (236).

Diese historisch-systematische Herangehensweise an den Willens- und
Freiheitsbegriff ist sehr sinnvoll. Denn dadurch wird deutlich sichtbar, dass
nicht etwa die historischen Positionen blofle Vorlaufer neuerer und gegen-
wartiger Theorien waren, sondern dass diese vielmehr ideen- und begriffsge-
schichtlich beeinflusst sind, auch wenn dies hdufig nur schwer erkennbar ist.
Achtners Buch macht denn auch deutlich, dass der gegenwdrtige Freiheits-
begriff nicht auf die Autonomie des Willens oder die Wahlfreiheit be-
schrankt werden darf. Er ist vielmehr erwachsen aus einer jahrhunderte-
alten, synkretistischen Tradition, die wesentlich christlich gepragt ist. Die
gegenwartig haufig verengte Sicht auf den Freiheitsbegriff kann so erweitert
werden, und auch die gegenwartige Debatte diirfte durch die Klarung histo-
rischer Positionen neue Anstofle erhalten.

Dartiber hinaus sucht Achtner verschiedene ,Berithrungspunkte mit der
naturwissenschaftlichen Sicht des Willensfreiheitsproblems® auf, um die
»,Reichhaltigkeit der theologischen Tradition fiir diesen Dialog fruchtbar zu
machen®, d.h. ,theologische Sichtweisen zur Willensfreiheit im Lichte natur-
wissenschaftlicher Forschung neu zu sehen wie auch umgekehrt naturwis-
senschaftliche Sichtweisen aus der Perspektive der theologischen Tradition
neu zu beleuchten.” (223) Konkret zeigen sich Beriihrungspunkte hinsicht-
lich des Verhaltnisses von Willensaktivitdit und Rationalitat, etwa dann,
wenn es in der neurowissenschaftlichen Debatte um die Frage nach der be-
wussten oder unbewussten Determination der Handlung durch Willensim-
pulse geht. So gesehen lassen sich gegenwartige Theorien wie von Gerhard
Roth und Wolf Singer im Sinne eines Voluntarismus interpretieren. Ebenso
kann nach Achtner das limbische System in seinem Verhadltnis zum Neo-
cortex als in der Tradition des liberum arbitrium stehend verstanden werden
(vgl. 237). Die gegenwartige neurowissenschaftliche Debatte ist also nicht
alternativlos und als ein absoluter Fortschritt gegentiber friitheren Theorien



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 283

anzusehen, sondern hat vielmehr zahlreiche strukturell verwandte Vorgan-
ger in der Geschichte der Philosophie und Theologie.

Abschlieflend argumentiert Achtner dann fiir ein ,integral-dynamischper-
sonales Modell von Willensfreiheit aus theologischer und neurowissen-
schaftlicher Sicht“ (251). Dieses erhalt seine Motivation aus der These, wo-
nach der Wille als ein ,sprachliches Konstrukt® (251) aufgefasst werden
miisse, welches die eigentliche Verfasstheit menschlicher Freiheit nicht
ganzlich einfangen konne: ,Nicht der Wille handelt, sondern die ganze Per-
son.“ Dabei versteht Achtner die Person als ,eine dynamische, integrierte
Systemganzheit”. Ein solcher komplexer Personbegriff integriert verschiede-
ne Traditionen - ,Selbststand”, ,Selbstwerden®, ,Selbstdistanzierung“ und
,Selbsttranszendenz® (251f.).

Insgesamt gelingt es Achtners Buch gut, die Disziplinen der Theologie,
Philosophie und Neurowissenschaften in ein fruchtbares Gesprach zu brin-
gen. Es bietet eine Fiille an Verweisen und Quellen zur historischen Debat-
tenlage um den traditionellen Willensbegriff. In Verbindung mit informa-
tiven Zusammenfassungen am Ende der Kapitel eignet es sich auch als
instruktives Nachschlagewerk fiir Theologen, Philosophen und geistesge-
schichtlich interessierte Naturwissenschaftler. Auch wird der Willens- und
Freiheitsbegriff innerhalb grofderer Rahmenkontexte wie Anthropologie,
Theologie und Metaphysik verortet. Ein umfangreiches Register zu lateini-
schen, griechischen und hebrdaischen Begriffen rundet das Buch ab. Es
handelt sich dabei insgesamt um einen guten Kompromiss aus ideenge-
schichtlichem Uberblick und begrifflichem Einblick.

I11.

Sebastian Sievers befasst sich in seiner Studie ebenfalls mit dem Verhaltnis
von neurowissenschaftlicher Forschung und der Tradition des Freiheitsbe-
griffs. Im Gegensatz zu Achtner jedoch legt er den Fokus ganz auf die
Debatte um Martin Luthers freiheitstheoretische Schriften. Es geht konkret
um eine ,Parallelitat von neurobiologischer Freiheitsbestreitung heute und
theologischer Freiheitsbestreitung durch Martin Luther” (17) und den
,2Aufweis gedanklich-struktureller Parallelen beider Freiheitsdiskurse, sowie
ihrer sachlichen Differenzen“ (18). Dabei soll ,der Uberschuss der theolo-
gischen gegentiiber den neurowissenschaftlichen Freiheitsbestreitungen® (23)
herausgestellt werden. Auch grenzt sich Sievers’ Luther-Interpretation inso-
fern von derjenigen Achtners ab, als sie durch eine ,entgegengesetzte Frage-
richtung” auf menschliche Freiheit ,die Bestreitung der Freiheit bei Luther
und die Bestreitung der Freiheit in den Neurowissenschaften zum Gegen-
stand macht® und so ,zu positiven Ergebnissen hinsichtlich der Vergleich-
barkeit beider Grundaussagen“ gelangen mochte (37).

Sievers’ Studie versteht sich denn auch ausdriicklich als nicht in einer
subjektivitats- und transzendentalphilosophischen Tradition, etwa im Aus-
gang von Kant, stehend, da bei Luther gerade ein anderer Gesetzesbegriff
verwendet wird und die Kreatiirlichkeit menschlicher Freiheit im Zentrum
steht, wihrend diese im Rahmen von Kants Autonomiebegriff keine ver-



284 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

gleichbare Rolle spielt. In systematischer Hinsicht steht die Studie im
,Spannungsfeld“ des Verhaltnisses von Determinismus und Verantwortlich-
keit (vgl. 19). Bezliglich seiner Interpretation von Luthers Freiheitsbegriff
vertritt Sievers in Abgrenzung zu hdufig vertretenen Forschungspositionen
die These, wonach ,Luther zufolge die geschaffene Welt im Ganzen und
darum auch der menschliche Wille in allen seinen Vollziigen einen gottge-
wollten und gottgewirkten Verlauf nimmt“ (20) und durch einen ,Theologi-
schen Determinismus” (20) bestimmt ist.

Indem Sievers starker die menschliche Determination durch Gott akzen-
tuiert, versucht er im gleichen Zuge, ,die kommunikativ sich vollziehende
Zuschreibung von Verantwortung im Wirksamwerden des Gesetzes insge-
samt loszuldsen von der Frage, ob der Mensch frei oder unfrei sei“. In der
Tatsache, ,dass die Verantwortlichmachung im kommunikativen Vollzug die
Person zur verantwortlichen Identifikation mit ihrem eigenen Willen ver-
anlasst®, erblickt Sievers ,einen vielversprechenden Ansatz, von der allent-
halben vorausgesetzten Verbindung von Freiheit und Verantwortlichkeit los-
zukommen.“ (46). Da nach Luther Verantwortung nicht an Freiheit gebun-
den ist, muss dessen theologischer Determinismus keine Leugnung mensch-
licher Verantwortung bedeuten. (vgl. 292f.)

Vor dem Hintergrund dieses Verhadltnisses von Determination und Ver-
antwortung lassen sich nach Sievers Parallelen zu aktuellen neurowissen-
schaftlichen Erkenntnissen ziehen. So kann die Position Wolf Singers inso-
fern auf Luthers Theorie bezogen werden, als der Mensch beide Male durch
unverfiigbare Grunddeterminationen bestimmt ist. Auch Antonio Damasios
Bewusstseinstheorie ldsst sich nach Sievers vor dem Hintergrund pra-
reflexiver emotionaler Determiniertheit als ,biologisches Pendant zu Luthers
Konzept des menschlichen Herzens als Grund und Bestimmungsgrund der
Person® verstehen (26; vgl. auch 293f.).

Auch unternimmt Sievers den Versuch, vor dem Verhdltnis von Determi-
nation und Verantwortung Beziige zu Habermas’ Theorie des kommunika-
tiven Handelns und seiner naturalistischen Einbettung herzustellen:

,Da die Teilnahme an Kommunikation den Teilnehmer - die Person - zu-
gleich in einen normativen Zusammenhang stellt, ist mit dem Personsein
Verantwortlichkeit unlésbar verbunden. [...] Es geht also darum, das eigene
Bestimmtsein nicht als freiheitsbeschrankend anzusehen, sondern es so in
das eigene Selbstverstandnis aufzunehmen, dass gerade durch ein bestimm-
tes Sosein personale Handlungen erméglicht sind. (22f.)

Insgesamt iiberzeugt Sievers’ Studie durch ihre im Vergleich zu vielen ge-
genwdrtigen Untersuchungen anders gelagerten Perspektive. Diese fokus-
siert nicht, wie in nachkantischer Tradition haufig geschehen, auf die enge
Verbindung von Freiheit und Verantwortlichkeit, sondern vielmehr auf Be-
stimmtheit und Verantwortlichkeit und beleuchtet dieses Verhaltnis dadurch
aus anderen Gesichtspunkten: ,Christliche Freiheit ist namlich nicht positiv
mit der Frage der Verantwortlichkeit verwoben und schon gar nicht als de-
ren Bedingung gedacht. Sie hat im Grunde keine argumentative Funktion in



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 285

dem Sinne, dass sie mit der Behauptung des Determinismus verkniipft wer-
den misste, um dann im Nachgang von der Verantwortlichkeit des Men-
schen handeln zu kénnen.“ (314f.)

IV.
Auch Frank Dettingers Studie befasst sich mit dem Verhdltnis von Luthers
Freiheitskonzeption und aktuellen Theorien, diesmal jedoch nicht aus neu-
rowissenschaftlicher, sondern aus explizit freiheitstheoretischer Sicht. Die
fiir seine Untersuchung mafdgeblichen Fragen lauten: ,Inwiefern erscheint es
angemessen, radikale Selbstbestimmung fiir das Freiheitsverstandnis als
relevant zu erachten?“; ,Lasst sich radikale Selbstbestimmung im Zusam-
menhang einer Freiheitstheorie als moglich oder gar wirklich darstellen?”
(1). Unter radikaler Selbstbestimmung versteht Dettinger im Folgenden ,das
Vermogen eines Handlungssubjekts [...], seine personliche und charakter-
liche Beschaffenheit, aus welcher die Griinde und Ursachen seiner Entschei-
dungen und Handlungen resultieren, in einem unabhdngigen Akt frei zu be-
stimmen® (1). Es geht schlieflich um die Frage ,welche Rolle radikale Selbst-
bestimmung fiir die Freiheitsproblematik spielen soll bzw. spielen kann.“ (4)

Vor diesem systematischen Hintergrund arbeitet Dettinger zunachst
Harry Frankfurts und Galen Strawsons Freiheitstheorie heraus, bei denen
ebenfalls die Frage der Moglichkeit radikaler Selbstbestimmung im Zentrum
steht. Eine solche Konfrontation historischer und gegenwartiger analytischer
Positionen ist sehr instruktiv, und zwar aus mehreren Grinden. Zum einen
erlaubt sie, Luthers ,spannungsreiches bzw. uneinheitliches Freiheitsver-
standnis“ (246) differenzierter in den Blick zu nehmen, anhand von Begriffen
wie ,Kompatibilismus® und ,Inkompatibilismus“ zu klassifizieren und
schlieflich in ihrer Komplexitat als ,plausibel® (247) zu erweisen. Zum
andern erscheint es als mdglich, dass durch den Bezug auf historische Posi-
tionen wie diejenige Luthers auch die gegenwartige Freiheitsdiskussion
profitieren konnte (vgl. sf.). Schlief3lich ergibt sich die Moglichkeit, Luthers
Freiheitstheorie als eine ,Mittelposition“ (6) zwischen den Positionen Frank-
furts und Strawsons auszuweisen, insofern Luther ,analog zur gemeinsamen
Position Frankfurts und Strawsons radikale Selbstbestimmung als unmdoglich
beurteilt, jedoch andererseits hinsichtlich der Frage nach der Relevanz
radikaler Selbstbestimmung fiir das Freiheitsverstandnis teilweise - analog
zu Frankfurt - gegen die Relevanz radikaler Selbstbestimmung und teilweise
- analog zu Strawson - fiir die Relevanz radikaler Selbstbestimmung fir das
Freiheitsverstandnis argumentiert.“ (7) Dabei untersucht Dettinger detail-
liert, wie sich Luthers Freiheitsverstandnis in seinen verschiedenen Schrif-
ten, in der Heidelberger Disputation (1518), der Assertio (1520) und in De
servo arbitrio (1525) entwickelt und darstellt.

Die ,Plausibilitat“ von Luthers Freiheitsverstandnis erblickt Dettinger ab-
schliefdend in der Tatsache, dass sie ,die die elementaren, auch die Freiheits-
theoriegeschichte pragenden Grundschwierigkeiten der Freiheitsproblema-
tik, die sich infolge der wirkmachtigen Plausibilitat schlicht-kompatibilisti-
scher Freiheitsvorstellungen auf der einen Seite und der wirkmachtigen



286 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Plausibilitat von inkompatibilistische Intuitionen beriicksichtigenden Frei-
heitsvorstellungen auf der anderen Seite ergeben“ (247), abbildet. Luthers
Einsicht besteht demnach darin, ,dass radikale Selbstbestimmung zwar als
unmoglich, dennoch aber als relevant fiir das Freiheitsverstandnis zu ver-
stehen ist.“ (247)

V.

Ein von Eleonore Stump, Georg Gasser und Johannes Grdssl herausgegebener
Sammelband befasst sich mit dem Freiheitsproblem, nun aber aus der
Perspektive der analytischen Religionsphilosophie. Im Zentrum steht dabei
die Frage, inwiefern gottliches Vorherwissen mit menschlicher Freiheit ver-
einbar ist. Beriihrt werden aber auch solche ,scholastischen’ Fragen wie:
,Wenn Gott zukinftige kontingente Sachverhalte kennt, sind dann in der
Zukunft frei gewollte menschliche Handlungen tiberhaupt moglich? Welche
Vorstellungen der Zeit und ihres Vergehens werden durch Gottes Vorher-
wissen vorausgesetzt? Und wie genau ist Gottes Verhaltnis zur Zeit zu be-
stimmen? Existiert er innerhalb oder aufSerhalb der Zeit?“ (11).

Der Band gibt einen guten Uberblick iiber die gegenwirtige angelsiachsi-
sche Debatte und zugleich {iber die klassischen Positionen der Philosophie-
geschichte, insofern er die innerhalb der letzten 50 Jahre gefiihrte Debatte
durch Ubersetzungen erstmals einem deutschsprachigen Publikum in seiner
Diversitat zugdnglich macht. Der Band umfasst vier Kapitel, die sich mit
klassischen Zugdngen aus der Perspektive des Ockhamismus, des Eternalis-
mus, des Molinismus und Thomismus sowie des offenen Theismus befassen.
Im Folgenden sollen einige dieser Beitrdge in ihren historisch-systemati-
schen Beziigen kurz dargestellt werden.

Wie Eleonore Stump in ihrem Vorwort betont, hat sich in der jlingeren
Debatte ,die Grenze zwischen Philosophie und Theologie mehr und mehr
geoffnet”, so dass analytische Philosophie und systematische Theologie in
ein fruchtbares Gesprach eingetreten sind. Auch Stump begriifst diese Ent-
wicklung einer solchen ,neuen kooperativen Einstellung zwischen den
Fachern“ (10). Mogliche Bedenken von deutschsprachiger Seite weist sie ab,
indem sie darauf verweist, dass ,[d]ie analytische Philosophie nicht als frem-
des ,Importgut’ gesehen werden [solle], das von aufien in den deutschen Kul-
turraum eingedrungen ist; vielmehr handelt es sich eigentlich um eine Riick-
kehr zu dem, was auch Teil der deutschsprachigen Tradition erwachsen ist.”
(1)

Ein instruktiver fiktiver Dialog von Georg Gasser und Johannes Grossl
fiihrt spielerisch in die verschiedenen Problembereiche, historischen Positio-
nen und Losungsstrategien der verschachtelten Problemlage um gottliches
Vorherwissen ein. Dabei werden die Koordinaten und Eckpunkte der Proble-
matik tbersichtlich dargestellt. Die folgenden Aufsatze befassen sich dann
im Ausgang von klassischen, der mittelalterlichen Philosophie entstammen-
den Konzepten, mit verschiedenen Detailfragen, die fiir die Beantwortung
der Frage nach der Moglichkeit einer Vereinbarkeit menschlicher Freiheit
mit Gottes Vorherwissen von zentraler Bedeutung sind. So stellt sich etwa



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 287

im Beitrag von Marilyn McCord Adams im Ausgang von Ockham die Frage,
ob Gottes Existenz und Vorherwissen eine ,harte“ oder ,weiche“ Vergangen-
heitstatsache ist, also notwendigerweise bestehen miissen oder nicht, wovon
wiederum die Art der Determination menschlicher Freiheit abhangt.

Eleonore Stump und Norman Kretzman befassen sich in ihrem Beitrag
mit dem Problem der Ewigkeit im Ausgang von Boethius. Sie weisen darauf
hin, dass der Begriff der Ewigkeit von verwandten aber distinkten Begriffen
wie ,Sempiternalitdt®, also der unbegrenzten Dauer und der ,Atemporalitat”
unterschieden werden muss (vgl. 148). Ebenso verfehlt die Vorstellung von
Ewigkeit ,als einem eingefrorenen Moment“ ihr eigentliches Wesen. David
Widerkehr problematisiert dagegen die sogenannte ,Ewigkeitslosung®, nam-
lich Gottes Wirken aufderhalb der Zeit anzusiedeln, bei der Frage nach der
Kompatibilitdit von menschlicher Freiheit und gottlichem Vorherwissen. In
diesem Zusammenhang kritisiert Widerkehr die Tatsache, dass sich derartige
kompatibilistische Versuche am Ende als theologisch inaddaquat herausstel-
len, insofern sie mit der Tradition, aus der iiberhaupt das Problem stammt,
nicht mehr vereinbar sind (vgl. 192).

Linda Zagzebski befasst sich in ihrem Beitrag mit dem Begriff des Fatalis-
mus, also der These, wonach unter gegebenen und vergangenen Bedingun-
gen ein Einfluss auf zukiinftige Ereignisse ausgeschlossen sei. Zur genaueren
Analyse unterscheidet Zagzebski zwischen verschiedenen Formen des Fata-
lismus (vgl. 196f.). Wahrend der logische Fatalist die These vertritt, dass wir
keinen Einfluss auf den vergangenen Wahrheitswert von Propositionen tiber
kiinftige Ereignisse haben, vertritt der theologische Fatalist die These, dass
wir keinen Einfluss auf Gottes Uberzeugungen in der Vergangenheit nehmen
konnen. Der kausale Fatalist schliefflich bestreitet die Moglichkeit einer
Einflussnahme auf vergangene Weltzustiande angesichts herrschender Natur-
gesetze.

Thomas Flint, Robert Merrihew und William Hasker widmen sich in
ihren Beitrdgen den theoretischen Vorziigen und Problemen der molinisti-
schen Vorsehungslehre. Molinas Absicht besteht darin, ein Konzept eines
,Mittleren Wissens“ Gottes zu entwickeln, welches menschliche Freiheit
trotz gottlichen Vorherwissens ermoglicht, ohne dass beide dazu aufgegeben
werden missten (vgl. 224). Dabei ist es wichtig, dieses mittlere Wissen von
blofdem Vorherwissen zu unterscheiden. Wahrend das Vorherwissen auf das
faktische Eingetretene gerichtet ist, verbleibt das mittlere Wissen im Bereich
der Moglichkeiten und kann nur durch ,konjunktivische Konditional propo-
sitionen” bzw. ,kontrafaktischen (Freiheits)Konditionale“ formuliert werden
(vgl. 256). Hier stellt sich mit Hasker jedoch die Frage, ob Menschen in der
Lage sind, aus Freiheit iberhaupt die Wahrheit von kontrafaktischen Kondi-
tionalen zu bewirken, wenn diese notwendig aus der Weltgeschichte folgen
(vgl. 269). Robert Koons entwickelt dagegen in seinem Beitrag ein ,Thomis-
tisches Modell von Vorsehung und menschlicher Freiheit”, ein Konzept,
welches gegentiber dem molinistischen in der gegenwartigen Debatte nur
wenig Aufmerksamkeit erfahren hat. Wahrend im Molinismus Gottes Vor-
herwissen auf logischen konditionalen Schliissen beruht, die sich einem



288 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Modus Ponens verdanken, besteht der Vorzug des Thomismus darin, dass
das Wissen tber menschliche Handlungen durch ,ausfiihrende Selbster-
kenntnis“ (280) unmittelbar gewonnen wird (vgl. 281).

Ein Beitrag zum ,offenen Theismus“ findet sich von John R. Lucas im
letzten Kapitel des Sammelbandes. Lucas argumentiert dafiir, dass die An-
nahme, dass Gott die Vergangenheit nicht dndern kénne, nicht eine Minde-
rung seiner Attribute bedeuten miisse. Mit Gottes Personalitat einher gehe
auch seine Zeitlichkeit (vgl. 305). Zeit diirfe demnach nicht dingontologisch
wie ein Geschopf Gottes verstanden werden, sondern miisse vielmehr als
,ein notwendiger Begleitumstand der Existenz eines personalen Wesens" be-
griffen werden (305). Aus der Ebenbildlichkeit Gottes folgt denn auch nach
Lucas, dass die freien Handlungen des Menschen nicht vorhergewusst wer-
den konnen, sondern gerade der Zukunft ,eine fortwdhrende Frische“ verlei-
hen (326).

Insgesamt gelingt es dem Sammelband gut, die gegenwartige angelsach-
sische Debatte um menschliche Freiheit angesichts gottlichen Vorherwissens
abzubilden und die verwickelten, manchmal etwas ,scholastisch’ anmuten-
den Gedankengdnge nachzuzeichnen. Hervorzuheben ist auch die Tatsache,
dass die prasentierten Beitrage immer wieder aufeinander Bezug nehmen, so
dass eine gewisse thematische Geschlossenheit erzielt und ein dichter Dis-
kussionszusammenhang sichtbar wird. In dieser thematischen Geschlossen-
heit liegt freilich auch die Gefahr der Abschottung nach aufden hin. Hier
hdtten eventuell noch systematische Ausgriffe auf grofdere philosophische
Kontexte dazu beitragen konnen, externe Perspektiven einzubeziehen. Nur
an wenigen Stellen des Sammelbandes finden sich kleinere Ungenauigkeiten
hinsichtlich Ubersetzung und Orthographie.?

VI.

Die rezenten theologisch-philosophischen Untersuchungen zum Freiheit-
und Kompatibilismusproblem zeigen eindrucksvoll, wie historisch-systema-
tische Forschung gelingen kann. Dies geschieht in den vorgestellten Studien
nicht nur dadurch, dass klassische Schriften unter Bezugnahme auf aktuelle
Begrifflichkeit analysiert werden, sondern auch umgekehrt, indem aktuelle
Theorien im Lichte des theoretischen Potentials theologischer ,Klassiker®
kritisch gelesen werden. Dadurch gelingt es, einen historisch-systematischen
Dialog zu initiieren und die immer wieder beklagte ,Kluft beider Bereiche
weiter zu schliefden.

2 Diese betreffen u.a. eine Formatierung auf'S. 144 und ferner ,Paulus Englehardt [!]“ (168)
sowie ,der [!] logische Moment® (234).



Rezensionen Philosophie

VITORIA, Francisco de: De actibus humanis - Sobre los actos humanos. Hg.
von Augusto Sarmiento (= Politische Philosophie und Rechtstheorie des
Mittelalters und der Neuzeit I, 8). Stuttgart: Frommann-Holzboog 2015, 424
S., ISBN 978-3-7728-2656-6.

Der Ruhm Francisco de Vitorias (1483-1546) ist — zumindest zu Lebzeiten -
einer indirekten Verbreitung seiner Vorlesungen geschuldet, schliefdlich wur-
den vor seinem Tod keine von ihm zu diesem Zweck verfassten Schriften
zum Druck gegeben. Erst im Jahr 1557, also elf Jahre nach seinem Tod, er-
schienen seine berithmten Relectiones in Lyon, womit letzten Endes der Tat-
sache Rechnung getragen wurde, dass Manuskripte seiner Vorlesungen tiber
Jahrzehnte und Ozeane hinweg weitergereicht wurden und somit herausra-
gende Theologen nachhaltig beeinflussten. Wiewohl die Relectiones danach
massiv rezipiert wurden, so kann dies nicht von seinen Vorlesungen zu Tho-
mas von Aquins Summa theologiae, die Bestandteil des regularen Unter-
richtsbetriebs in Salamanca waren, gesagt werden.

Im Gegensatz zu den Relectiones, die vor einem weiteren akademischen
und nicht akademischen Publikum vorgetragen wurden und somit beinahe
von selbst Aufmerksamkeit erhielten, sind seine Vorlesungen zur Summa theo-
logiae bis weit in das 20. Jahrhundert nur in Manuskriptform zuganglich ge-
wesen. Erst mit den zwischen 1932 und 1952 von Vicente Beltrdn de Heredia
O.P. herausgegebenen sechs Banden der Vorlesungen zur Secunda secundae
wurde dieser umfangreiche und signifikante Teil der Lehren Vitorias der For-
schung zuganglich gemacht, was insofern von Belang ist als die Kommentare
zur Secunda secundae bedeutsame Parallelen zu den Relectiones aufzeigen
und manche Themen vertiefen, die im Kurzformat der Relectiones nur an-
satzweise behandelt werden konnten. Aus diesem Grund ist Beltran de Here-
dia - wenn auch bedingt - beizupflichten, wenn er feststellt, aus den zwi-
schen 1534 und 1538 entstandenen Kommentaren zur Secunda secundae ent-
sprangen fast alle Relectiones, zumindest aber einige der bekanntesten, wie
die Relectio De indis (1538) oder die Relectio De iure belli (1539).!

Der Wert der Kommentare zur Secunda secundae ist unumstritten; trotz-
dem ist man in letzter Zeit nicht um die Erkenntnis herumgekommen, dass
weiteres Unterrichtsmaterial, das etwa um dieselbe Zeit, also um 1534, ent-
stand, einem vertiefenden Verstandnis des Denkens Vitorias forderlich sein
muss. Im Kontext seiner praktischen Philosophie sind hiermit vor allem sei-
ne Kommentare zur Prima Secundae gemeint.

1 VITORIA, Francisco de: Comentarios a la Secunda secundae de Santo Tomds. Bd. 1, hg.
Vicente Beltran de Heredia. Salamanca: Biblioteca de Tedlogos Espafioles 1932, VII.



290 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Im Jahr 2012 legte Augusto Sarmiento bereits eine Ausgabe der Kommen-
tare zu den Quastionen 1 bis 5 der Prima Secundae vor.? Der hier zu bespre-
chende Band fithrt das Vorhaben weiter, die Kommentare zur Prima secun-
dae zugdanglich zu machen; er besteht aus einer in spanischer Sprache ver-
fassten Einfiihrung und der Edition von zwei Vorlesungen zu den Quastio-
nen 6 bis 21 der Prima secundae. Die erste Vorlesung von 1533-1534 umfasst
die Quastionen 6 bis 21 in Ganze und sie befindet sich, ebenso wie ein Grofs-
teil der Kommentare zu den Quastionen 1 bis 5 im Codex Ottobonianus lati-
nus 1000 der Vatikanischen Bibliothek. Die zweite und kiirzere Vorlesung,
die lediglich die Quastio 13 Artikel 3 bis Quastio 16 Artikel 4 kommentiert
und in den Jahren 1541-1542 entstanden ist, entstammt dem Codex P.III. 28,
der sich im Escorial befindet.

Ein von Sarmiento herausgearbeiteter Aspekt, auf den bereits Beltran de
Herdia aufmerksam machte, muss hervorgehoben werden. Wie angedeutet hat
Vitoria selbst nie etwas in der Art niedergeschrieben, dass es auch veroffent-
licht werden sollte. Daher beruht das edierte Textmaterial in erster Linie auf
Mitschriften, die von Studenten angefertigt wurden. Im Bewusstsein, dass
Mitschriften potentiell minderwertig sein konnen, war Sarmiento daran ge-
legen, diejenigen Texte zu isolieren, die unmittelbar wahrend und nach der
Vorlesung entstanden sind, wobei es sich um, wie er sagt, ,strikt aka-
demische“ Manuskripte handelt (S. XL), die von solchen unterschieden wer-
den missen, die gewissermaflen auf Horensagen beruhen oder Abschriften
solcher Manuskripte sind. Von den ,strikt akademischen“ Mitschriften bei-
der Vorlesungen gibt es jeweils nur ein Manuskript, namlich - wie gesagt -
Ottobonianus latinus 1000 und Codex P.I11.28 - was insgesamt die Editions-
arbeit erleichtert haben diirfte.

Die der Textausgabe vorangestellte Einfithrung erhellt hauptsdchlich in-
haltliche Aspekte, die mit der Kommentierung von Thomas’ Handlungstheorie
und Theorie des moralischen Handelns zu tun haben. Hierbei handelt es sich
um eines der philosophisch bedeutsamsten Theoriestiicke der Summa theo-
logiae, in welchem zuerst die Grundlagen einer Theorie verniinftiger Ent-
scheidung herausarbeitet wird, um sie anschliefdend auf die Theorie der mo-
ralischen Handlung anzuwenden. Die Willenstheorie riickt hierbei ebenso in
den Vordergrund wie beispielsweise die Begriffe des Gesollten (debitum), der
rechten Vernunft (recta ratio) und des Gewissens (conscientia). Eine genau-
ere Analyse moralischer Problemstellungen, wie sie in den Relectiones und
im Kommentar zur Secunda secundae in Erscheinung treten, konnen nun an-
hand des vorliegenden Textes praziser herausgearbeitet werden. So sind zum
Beispiel die auf dem Gewissen beruhenden Entscheidungskriterien (in foro
conscientiae) fiir Vitoria besonders wichtig - so in Quastio 19 Artikel 5 - weil
sie darauf hinweisen, wie die objektive normative Ordnung des Rechts letz-

2 VITORIA, Francisco de: De beatitudine (Sobre la felicidad). In Primam Secundae
Summae Theologiae, de Tomds de Aquino, qq. 1-5, Introduccién, edicién y traduccién de los
Manuscritos Ottoboniano Latino 1000 (fols. 1v-19v) y Vaticano Latino 4630 (fols. 2r-49v),
hg. Augusto Sarmiento. Pamplona: Eunsa 2012.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 201

ten Endes Abwdgungen moralischen Zweifelns untergeordnet werden muss,
was insbesondere im Fall moralischer Dilemmas sichtbar wird, etwa, wenn
man sich der Liige schuldbar macht, um einen Mord zu verhindern.

Insgesamt dienen beide Vorlesungen den in letzter Zeit arg verkiirzten
Blick auf Vitoria als Rechtsphilosophen dazu, ihn als Moraltheologen zu re-
habilitieren und somit der von Augustinus und Thomas von Aquin vertre-
tenen Idee gerecht zu werden, dass die normative Rechtsordnung der Moral -
theorie untergeordnet werden muss und von ihr gerechtfertigt wird. Insofern
ist dieser Band eine wesentliche Bereicherung fiir die Vitoria-Forschung und
man sollte sich nicht davon abbringen lassen, ihn eingehend zu studieren,
auch wenn sowohl die Einfithrung als auch die Ubersetzung auf Spanisch
verfasst worden sind. Der Band ist, wie alle Gibrigen in der Reihe ,Politische
Philosophie und Rechtstheorie des Mittelalters und der Neuzeit* veroffent-
lichten Bande, vorbildlich ausgestattet, er hat aber auch einen stattlichen
Preis, der den Gelegenheitskdaufer abschrecken dirfte. Dies tut insgesamt der
Ausgabe keinen Abbruch und jede einigermafden respektable Universitats-
bibliothek sollte den Band in ihrem Bestand haben.

JORG ALEJANDRO TELLKAMP

BONCHINO, Alberto/FrRANZ, Albert (Hgg.): Materie als geronnener Geist. Studien
zu Franz von Baader in den philosophischen Konstellationen seiner Zeit (=
Baaderiana 1). Paderborn: Ferdinand Schéningh 2014, 160 S., ISBN 978-3-506-

77452-1.

Wer kennt Franz von Baader (1765-1841) und die Phase der weitesten Verbrei-
tung seiner Ideen in Europa, insbesondere im Bereich des liberalen Katholi-
zismus? Und wer kennt den frithen Baader und dessen Abhandlungen tiber
den Warmestoff und die Elementarphysiologie? Wer versucht, kleinere Texte
von Baader wie z.B. Uber das Pythagoreische Quadrat in der Natur oder Uber
Starres und Fliefendes zu lesen, wird sich zunachst die Zahne heraus beifden.
Wer in zeitgenoOssischer analytischer Ethik geschult ist, wird mit Befremden
und Verachtung iiber einen Titel stolpern, der lautet: Uber die Begriindung
der Ethik durch die Physik. Manche werden einen Bogen um seine gesammel-
ten Werke in 16 Bianden machen und einen Autor meiden, der von der Na-
turwissenschaft ausgehend zu einer Auffassung von Natur als produktiver
natura naturans landet und mehr und mehr Bestdtigung findet in den rhap-
sodischen Texten von Jakob Bohme. Baaders Texte sind dahnlich dicht und
irisierend wie Texte von Schelling, dem Baader nahe steht. Seine erotische
und mystische Philosophie bewegt sich im Uberschneidungsbereich von Ka-
tholizismus, Romantik und einer von Bohme inspirierten Theosophie; sie ist
aber das Werk eines naturwissenschaftlich ausgebildeten und erfahrenen
Bergbauingenieurs. Eine unverzichtbare Hilfe fiir das bessere Verstiandnis ist
die Einbettung seiner Schriften in seine geistige Biographie und Zeitgeschich-
te. Die vorliegende Abhandlung gliedert sich in drei Teile und wird von
einem Namenregister abgerundet.



202 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Der erste Teil besteht aus einer Spurensuche nach der Maxime, die Mate-
rie sei geronnener Geist; sie fithrt von Frans Hemsterhuis und seiner deut-
schen Rezeption bis zum frithen Franz von Baader (1770-1798). Das Motiv
erlaubt eine hohere Synthese, eine ,Identitdt“ von Natur und Geist und be-
glinstigt daher jene Entwicklungen der Philosophie, die an Kant ankniipften,
aber im Riickgang auf Leibniz und Spinoza und Motive der Kabbala iiber
Kant hinaus zu einer kithneren systematischen Synthese strebten. An dieser
Entwicklung waren Herder, Jacobi, Louis-Claude de Saint-Martin, Kleuker
(der Verfasser des Magikon) und Dalberg beteiligt. Karl Heinrich von Glei-
chen kommt als Quelle des Ausdrucks ,geronnener Geist“ bei Baader in Fra-
ge. Hintergrund dieser Auffassungen sind Visionen eines kosmischen Flui-
dums oder Athers. Fluidum und Kontinuum bilden den Hintergrund dafiir,
die Einheit in der Mannigfaltigkeit zu denken. Materie ist verdichteter Geist,
die wieder zu Geist verfliissigt werden kann. Dass dabei auch eine ,Verfliissi-
gung der Begriffe® und eine Dynamisierung der Substanz stattfinden, wird
Hegel bestdtigen. Nachgedanken zur Dynamisierung und ,Vergeistung® der
Materie werden u.a. bei Alexander Herzen, Ernst Bloch und Hans-Peter Diirr
nachgewiesen. Diirr nennt die Materie ,einen ,geronnenen Geist, der
schliefdlich eine Kruste bildet, die dann all jene Eigenschaften annimmt, die
wir mit dem Materiellen verknipfen.“ (77)

Im zweiten Teil werden Themen und Protagonisten der romantischen
Naturphilosophie in Deutschland und Frankreich in der ersten Halfte des 19.
Jahrhunderts behandelt. Dabei wird der Bogen von Baader zu Balzac gespannt.
Balzac hat zur literarischen Popularisierung von Elementen der romantischen
Naturphilosophie, der Magie und Androgynie beigetragen. Auch in diesem
Kapitel werden im Geist der Konstellationsforschung berithmte und weniger
bekannte Autoren behandelt. Wer heute vergessen ist, mochte damals pro-
minent sein, wie etwa Mesmer oder Swedenborg, der in der Rezeption mit
dem Mesmerismus in Verbindung gebracht wurde. Der Magnetismus wird
von Baader naturphilosophisch und symbolisch ausgedeutet (vgl. 120-123).
Die gelegentlich schwer zugdnglichen minores erweisen sich dabei oft als
tiberraschend aufschlussreich, sowohl als Vordenker als auch zur lickenlo-
sen Dokumentation von Verbindungsgliedern. Dass man dabei auch auf
skurrile Gestalten wie ]. Salat stofdt, erhoht das Vergniigen an der Lektiire
des vorliegenden Buches. Ausgerechnet von dem Theologieprofessor und
Vielschreiber Salat stammt die erhellende Fufinote, die besagt, diese Aus-
driicke von Materie als geronnenem Geist und Geist als zerflossener Materie
seien ,nicht etwa nur Spielereyen der Phantasie oder des Witzes, sondern sie
gingen aus dem Herzen, aus dem Schoosse des Identitatssystems hervor®.
(73) Im interdisziplindren, ideen- und literaturgeschichtlichen Blick werden
Zusammenhadnge beleuchtet und dokumentiert, die auf den ersten Blick als
Resultate einer zufdlligen Assoziation des Verfassers erscheinen moégen, sich
aber fiir die Hermeneutik der schwierigen Texte Baaders und der Motive von
Polaritat und Quaternitdt als fruchtbar erweisen. Ausgangspunkte sind Be-
merkungen von Ernst Robert Curtius und Walter Benjamin zu Baader. Struk-
turelle und inhaltliche Affinitdten von Balzac und Baader liegen in Elemen-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 293

ten der alchimistischen Tradition, der natiirlichen Magie und der christli-
chen Kabbala. ,Bei beiden ist eine stetige und reine mystische Nostalgie am
Werk, die von der Ekstase und der fantastischen Vorstellungskraft gendhrt
wird.“ (89) Beide sind Leser Saint-Martins und beziehen sich auf den Mythos
der urspriinglichen Androgynie. Der animalische Magnetismus wird als Bei-
spiel fiir den Wissenstransfer im deutsch-franzosischen kulturellen Kontext
dargestellt. Mit dem animalischen Magnetismus haben Esoterik und altere
Traditionen des Okkultismus eine voriibergehende Phase der wissenschaft-
lichen Reprasentation an Universitaten und Akademien erhalten. Neben die-
ser vorubergehend gewonnenen und wieder zerronnenen akademischen Re-
putation wird sich der ,Mesmerismus®“ auch als eine Geschichte von wissen-
schaftlichen Stars und Verlierern, Martyrer und Scharlatanen entwickeln. Die
Aufsteiger und tief Gefallenen der Wissenschaft, Industrie, Geldspekulation,
Politik und Erotik finden ihren Platz in Balzacs Romanen.

Im dritten Teil wird die Geologie der Frithromantik behandelt, anhand
eines Portrats der charismatischen Forscher- und Lehrerpersonlichkeit Abra-
ham Gottlob Werners und seiner Schiiler, die zur Entwicklung der spekulati-
ven Naturphilosophie zwischen 1788 und 1799 beitrugen. Werner hatte einen
Lehrstuhl fiir Mineralogie inne und war Bergakademie-Inspektor. Dabei
spielt die von Werners Personlichkeit dominierte Bergakademie von Freiberg
eine zentrale Rolle; hier schrieben sich Baader, Alexander von Humboldt,
Novalis und Henrik Steffens ein. Herder, der die Entwicklung und Exzesse
des analogischen Denkens an seinem Sohn Siegmund August Wolfgang mit
Sorge und unter kritischer Abwehr der Romantik beobachtete, steht fiir den
Anfang einer Entwicklung, die er selber nicht mehr mitvollziehen mochte.
Wie dieser dritte Teil zeigt, enthdlt die Frithromantik eine ebenso poetische
(,Poetisierung der Wissenschaft“) wie eine wissenschaftliche und sogar prak-
tische Seite, die sich allerdings unter den Besonderheiten der Beschaftigung
mit Edelmetallen, Kunsthandwerk und Bergbauwissenschaft in Deutschland
zu einer ,Verinnerlichung® und zum romantischen Bild des Bergbaus mehr
eignet als die mit der Industrialisierung verkniipfte Ausbeutung von Roh-
stoffen in England.

Die Bedeutung dieser Abhandlung liegt darin, dass sie sowohl als selb-
standige Monographie als auch als Vorarbeit zur Erschlieffung und Neuedi-
tion von Baaders Schriften gelesen werden kann, in der sich die hoch ge-
steckten Standards und faszinierenden Themen der angekiindigten ,kriti-
schen Edition ausgewdhlter Texte von Franz von Baader” bewdahren miissen.
Die bisherige Textlage ist bis auf wenige Ausgaben wie z.B. die kommentier-
ten Anthologien von Hans Grafdl geprdagt von polemischen Grabenkampfen
des 19. Jahrhunderts; so haben sich die Herausgeber Franz Hoffmann und
Julius Hamberger der ebenso unentbehrlichen wie unbefriedigenden Samtli-
chen Werke in 16 Banden (Ausgabe 1869, nachgedruckt 1987) mit langen Vor-
worten den (zum Teil kulturkdmpferischen) Grabenkdampfen des 19. Jahrhun-
derts hingegeben, ihren Autor mit einer Art von verehrungsvoller Uberiden-
tifikation gegen den Verdacht des Pantheismus verteidigt oder ihn als geisti-
gen Giganten gegen Schelling, Feuerbach u.a. ausgespielt. Gerne wird man



2094 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

sich den ebenso philosophisch versierten wie gelehrten neuen Herausgebern
kiinftig anvertrauen. Wer mit so vorbildlicher Kompetenz Konstellationsfor-
schung anwendet wie Alberto Bonchino im vorliegenden Band, ist dazu qua-
lifiziert, Baaders schwierige Texte neu und besser zu edieren und einer wie-
teren Leserschaft zugdnglich zu machen. Ein nachster Schritt zur Konstellie-
rung bietet der Band 3 der Baaderiana, der als Sammelband unter dem Titel
Aufkldarung und Romantik als Herausforderung fiir katholisches Denken 2015
erschienen ist. Er dokumentiert die Ertrage einer von Albert Franz und Al-
berto Bonchino geleiteten Baader-Forschungsgemeinschaft, die Baader im
Kontext seiner Zeit und in der Rezeption fir die Leserschaft des 21. Jahrhun-
derts erschliefdt.

JEAN-CLAUDE WOLF

BONCHINO, Alberto/FRANZ, Albert (Hgg.): Aufkldrung und Romantik als Her-
ausforderung fiir katholisches Denken (= Baaderiana 3). Paderborn: Ferdi-
nand Schoningh 2015, 254 S., ISBN 978-3-506-76614-4.

Im Zentrum der meisten dieser 17 Beitrage steht das schwierige, aber inte-
ressante Denken Franz von Baaders (1765-1841). Albert Franz erdffnet den
Band mit einer Skizze zur wissenschaftlichen Erforschung Baaders im Rah-
men einer geplanten historisch-kritischen Neuedition, einer (von Dieter
Henrich inspirierten) Konstellationsforschung und einer internationalen Ta-
gung, die vom 3. bis 6. Oktober 2013 in Dresden stattgefunden hat und deren
Beitrdge in diesem Band enthalten sind. Alberto Bonchino fiigt einen For-
schungsbericht tiber die im Entstehen begriffene kritische Edition ausge-
wahlter Texte Franz von Baaders hinzu. Die Texte von Baader sollen gene-
tisch-chronologisch angeordnet werden. Bonchino nutzt die Gelegenheit,
sich Giber Anforderungen an eine kritische Edition zu aufSern und Einblicke
ins Laboratorium der entstehenden Edition zu gewdhren.

Damir Barbari¢ behandelt das Erbe der Romantik und vermittelt ein
differenziertes Bild einer Romantik, deren ironischem Gestus von Anfang an
ein latenter Zug zur Bindung und Beschrankung innewohnt. Das romanti-
sche Schweben tiber den Dingen ist nicht weltabgewandt, sondern weltbe-
zogen. Der echten Romantik geht es in den Worten Ludwig Tiecks darum,
,das Gewohnliche fremd zu machen”. Der Romantiker wird von Schlegel als
ernsthafter Mittler zwischen dem Ich und dem Gottlichen charakterisiert.
Die echte Sehnsucht ist auf das Gottliche gerichtet. Auch die Kritik der
mechanischen Naturauffassung, die Wertschatzung der Seele und der Kunst
(,Lasset uns [...] unser Leben in ein Kunstwerk verwandeln und wir diirfen
kithnlich behaupten, dass wir dann schon irdisch unsterblich sind” Wacken-
roder) und das Erklingen der unendlichen Sehnsucht in der Musik relativie-
ren Hegels (und Kierkegaards) einseitige Kritik der Romantik und machen
die Romantik fiir das ernsthafte religiose Denken attraktiv.

Stefano Poggi widmet sich der Elementarphysik und Chemie beim frithen
Baader, die an die Tradition der Alchemie und Theosophie anschlief$t und
die Kraft der Materie vorordnet. Gian Franco Frigo schreibt tiber die empiri-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 205

sche Forschung und Metaphysik in Baaders Naturphilosophie. Diese stellt
eine ,Reaktion gegen die Entheiligung der Welt® dar und versucht, neue
Kenntnisse der modernen Wissenschaft in die Geschichte einer ,heiligen
Physik“ zu integrieren. Die Wirklichkeit gilt als ,Strom von Krdften®, die in
ihrem inneren ,nur vom sinnenden, forschenden Geiste entrdtselt und er-
kannt werden®. Jede Dualitdt verweist auf eine Dreiheit. Der Mensch ist
Bindeglied zwischen Natur und Geist, der Anthropomorphismus der Schliis-
sel zur Deutung des Ganzen. AufRere und innere Welt sind korrelativ. Der
Mensch kann zwar naturfrei, aber nicht naturlos leben. ,Es ist nur eine Hof-
fart, ohne Leib (Natur) sein wollen.“ Die von Friedrich Christoph Oetinger
inspirierte Aufwertung von Leib und Materie wird im abschlieffenden Artikel
von Hanjo Sauer hervorgehoben. Sauer verweist auch darauf, dass Baader das
Bose nicht aus der Materie ableitet, sondern die Materie als schiopferische
Matrix wiirdigt. Ernst Bloch hat dies in seiner Studie zum Materialis-
musproblem festgehalten. Weil wir das Leibliche und das Irdische lieben,
kénnen wir von Satan nicht in den Abgrund gerissen werden. Weil wir diese
Bindung ans Irdische haben, kénnen wir uns allerdings auch nicht selber
erlosen. Katharina Weder vermittelt einen sehr informativen Einblick in
Baaders Rezeption des animalischen Magnetismus; der heilende Christus gilt
(im Zeitgeist um 1800) als Magnetisateur (gegenwadrtig wird er u.a. als Coach
vermarktet), magia naturalis und astrologische Symbolik im Magnetismus
werden mit christlich orientierter Imagination verkniipft. Die in Magie und
Magnetismus wirksame Imagination untersteht der Anziehungskraft des
Gottlichen und ist insofern von Wahn und Hirngespinst verschieden. Das
besondere Interesse Baaders gilt der Vermittlung zwischen dem Natiirlichen
und Ubernatiirlichen.

Joris Geldhof erlautert Baaders eigentiimliche und subtile Theorie des
Opfers, Giinter Kruck Baaders Konzept von christlicher Philosophie, die er
allerdings auch einer Kritik aus heutiger Sicht unterzieht. Eckhard Firlus
beleuchtet die Beziehung von Hugo Ball zu Franz Baader und vermittelt ein
tiberraschend reiches Portrdt des berithmten Dadaisten und wenig bekann-
ten Mystikers Ball. Miklos Veto gibt einen Uberblick zur Gedankenwelt von
Jakob Béhme (in franzosischer Sprache), in der die Genealogie des Bosen aus
dem freien Willen der Kreatur, und zwar in der Uberlieferung des Sturzes
Luzifers und des Falls Adams eine prominente Rolle spielen. Fiir Bohme und
Baader kulminiert die Spekulation im Nachvollzog der gottlichen Liebe.
Ferdinand von Ingen entfaltet die innere Verwandtschaft von Baader und
Bohme, welche sich auch durch die Art der Bezugnahme auf die Struk-
turgleichheit von Gott und Mensch als dem Bild Gottes verstehen ldsst. Die
Lebenszeit ist uns gegeben als Heilszeit, um alle Hilfen in Anspruch zu neh-
men, die nach dem Siindenfall gestorte Gottesinnigkeit wieder zu erlangen,
d.h. zur Rickfiihrung der Seele in Gott beizutragen. Expliziter noch als bei
Baader wird die Eschatologie bei Schelling zum Medium der Rickfithrung,
die in der Zeit beginnt und tber die Zeit hinausgeht. Claudio Ciancio zitiert
in seinem Aufsatz den folgenden Satz von Schelling: ,Die Siinde ist nicht
ewig, also auch ihre Folge nicht. Diese letzte Periode in der letzten ist die



296 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

der ganz vollkommenen Verwirklichung - also der volligen Menschwerdung
Gottes, wo das Unendliche ganz endlich geworden ohne Nachteil seiner
Unendlichkeit. Dann ist Gott wirklich Alles in Allem, der Pantheismus
wahr.“ (228) Ciancio verzichtet allerdings auf einen Vergleich mit Baader,
der an dieser Stelle hilfreich gewesen ware. Baader wie auch Jacobi und der
Mainstream der kirchlichen Theologen und ganz besonders Baaders unkriti-
sche Herausgeber im 19. Jahrhundert (Franz Hoffmann, Julius Hamberger, A.
Lutterbeck, C. Schliitter, E.A. von Schaden und Johannes Claassen) haben
zwar eifrig gegen den Pantheismus polemisiert. Da es keine prazise Defini-
tion des Pantheismus gibt, dieser oft auch eher in poetischer Gestalt kursier-
te (Shaftesbury, Herder, Klopstock, Goethe) und unter dem gleichen Label
z.T. heterogene, ja geradezu widerspriichliche Positionen massakriert wur-
den, ware neu zu erwagen, ob ein spezifisch ,eschatologischer Pantheismus®
eine fiir ein angemessenes Verstandnis Schellings und Baader lebendige
Option ist. Vereinfachend gesagt liegt die grofftmogliche Ndahe der gesamten
Schopfung zu Gott in der Urzeit (Vorzeit), und sie wird erneuert und wieder-
hergestellt in der Endzeit. Auf die Weltzeit nach dem Siindenfall trifft der
Pantheismus nicht zu. ,Der Pantheismus drickt nur den Zustand der ver-
klarten Welt aus.” (Nikolai Berdiajew: Die Philosophie des freien Geistes,
deutsch 1930, 297)

Der Sammelband enthadlt weitere gelehrte Beitrage zu Baader und Saint-
Martin (dem Martinisten und ,philosophe inconnu®, kundig dargestellt von
Wilhelm Schmidt-Biggemann) und zu Baaders spezifischem Realismus (oder
,ldealrealismus®) (von Paul Ziche, in englischer Sprache). Ziches Beitrag zur
Idee einer direkten Wahrnehmung Gottes (mit Anklangen an Herder, Jacobi
und Reinhold) im Zug einer Uberwindung von Kants erkenntniskritischen
Restriktionen ist besonders lehrreich. Die Auffassung einer direkten Per-
zeption Gottes bietet sich auch in der Tradition an, insbesondere nach dem
Modell des Horens (das Wort Gottes horen). Ziche untersucht, wie Baaders
Anregungen von seinen ,Nachfolgern® Karl Joseph Windischmann und Franz
Joseph Molitor weitergefithrt werden. Thomas Rentsch liefert einen knap-
pen, aber genuin philosophischen Beitrag; er versucht auf programmatische
Weise Baader mit Bezugnahme auf Hegel und Meister Eckhart fiir sein eige-
nes philosophisches Denken fruchtbar zu machen. Dieses zielt auf das An-
liegen der negativen Theologie: Gott als Geheimnis zu erkennen. Rentsch
hebt das zentrale Anliegen der mystischen Theologie hervor. ,Stets geht es
darum, alle Unterschiede und Differenzen der Wirklichkeit, das Andere, in
die Einheit zu integrieren, ohne sie zu tilgen oder zu nivellieren.” (176)

Insgesamt kommt es zu einer umfassenden und perspektivenreichen
Wiirdigung Baaders im Kontext seiner Zeit und im Lichte der Rezeption.
Wer diesen Band studiert hat, wird definitiv zustimmen mtssen, dass eine
Beschidftigung mit der deutschen klassischen Philosophie nicht an Franz von
Baader vorbeigehen kann. Der dritte Band der Reihe ,Baaderiana®“ ist ein
weiterer Appetizer flir die angekiindigte kritische Neuedition von Baaders
Schriften.

JEAN-CLAUDE WOLF



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 297

ROSSINI, M./MONTANARI, L.: L’'ambivalenza della modernita. Karl Lowith, Ru-
dolf Bultmann e i fondamenti cristiani dell’'Occidente. Torino: Trauben 2014.
351 p., ISBN 978-88-669-8035-3.

Del tutto assente nel panorama italiano e internazionale & uno studio medi-
tato, approfondito e recente circa la relazione tra Karl Lowith e Rudolf Bult-
mann. A questa mancanza sopperiscono Manuel Rossini e Luca Montanari
con il loro L’ambivalenza della modernita. Karl Léwith, Rudolf Bultmann e i
fondamenti cristiani dell’'Occidente.

Lungi dal proporre una semplice equazione tra modernita e cristiane-
simo, Lowith e Bultmann si interrogano sul moderno a partire dal fenomeno
della secolarizzazione. La secolarizzazione &, infatti, la categoria ermeneu-
tica attraverso la quale Lowith intende dimostrare la connessione fondamen-
tale tra cristianesimo e pensiero moderno, tra |'attuale cultura occidentale e
la prospettiva escatologica giudaico-cristiana: questa, aprendo un orizzonte
di senso proiettato sul futuro, ha dato vita alla moderna teoria del progresso
e alle filosofie della storia, paradossalmente, anche nelle loro forme pit anti-
cristiane.

Tale situazione, ci ricorda Rossini nella prima parte del libro (La “meta-
critica del fondamento” di Karl Léwith: una chiave di lettura della modernita,
9-210), ¢ resa da Lowith con una domanda-guida caratterizzante la sua
intera riflessione: come si spiega la filiazione della modernita anticristiana a
partire dal cristianesimo? Rossini ricostruisce, allora, con rara chiarezza e
precisione ermeneutica la “meta-critica del fondamento” sviluppata da Lo-
with in Da Hegel a Nietzsche (1941) e in Significato e fine della storia (1949),
opere nelle quali la storia occidentale viene scandita secondo tre grandi
fratture epocali: la vittoria dell’escatologia cristiana sulla cosmologia pagana,
I'immanentizzazione dell’eschaton da parte di Gioacchino da Fiore, preludio
delle filosofie della storia moderne con capostipite Voltaire, e la dissoluzione
del sistema hegeliano sfociante nello storicismo e nel nichilismo, a cui
Nietzsche tentera di rispondere con la teoria dell’eterno ritorno dell’identi-
co. La filiazione delle moderne filosofie della storia dall’escatologia giudaico-
cristiana, che trasferiscono sul piano della razionalita convinzioni tipiche di
una dimensione religiosa, ¢ una sorta di “pervertimento” dall’originaria ma-
trice trascendente. Muovendosi da Agostino a Gioacchino, da Voltaire a
Lessing, da Hegel a Nietzsche, Rossini non solo si confronta con Lowith e
con i suoi maggiori critici (Blumenberg, Bloch, Habermas, Taubes, Caraccio-
lo, Rossi, Marramao), ma propone, insistendo sull'importanza della figura di
Franz Overbeck nella comprensione del cristianesimo delle origini, una
“terza lettura” della modernita capace di conciliare le analisi apparente-
mente agli antipodi di Lowith e di Blumenberg. Infatti: «Overbeck, che ha
colto prima 'ambiguita del cristianesimo stesso [...] poi la stessa ambiguita
della modernita [...], potrebbe essere un tertium filosofico che media in sé le
due letture contrapposte. Egli riconosce e mantiene infatti il valore spirituale
e culturale del cristianesimo, valore che pur rischiando di dissolversi nel
nichilismo della modernita, sembra ancora mantenersi nelle forme storiche»
(162). La teoria della secolarizzazione, la secolarizzazione stessa, trova ora la



298 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

sua legittimazione filosofica: Rossini sottolinea la funzione della “meta-cri-
tica” del fondamento di Lowith, che permette di avvicinarsi alle questioni
“cruciali” della modernita. La “meta-critica” del fondamento & una ermeneu-
tica della storia che applica una sorta di “archeologia” del sapere, una
indagine di “stratigrafia” dei concetti, della cultura e della coscienza occi-
dentale. E una ermeneutica tipica che solo all'interno dell’Occidente pud svi-
lupparsi e compiersi secondo la sua logica: ogni epoca, ogni forma culturale,
sociale e religiosa, ha un determinato e preciso riferimento spaziale. L’'Occi-
dente aveva il suo luogo nel cristianesimo. La “meta-critica” del fondamento
osserva e studia i prodotti del tempo dall’interno: non é uno strumento che
va applicato facendosi scudo di una “oggettivita” scientifica alla Weber.
Rossini, al contrario, ne sottolinea la sua problematicita e ambiguita, in
quanto essa arriva a sondare e a mettere in questione perfino se stessa. Se
rimarra poi condizionata da questa applicazione sul tempo e su di sé, lo sara
conformemente al suo stesso carattere ambivalente. Avvicinarsi al proprio
tempo significa avvicinarsi al proprio milieu originario e di riferimento, di
Nnuovo e sempre a se stessi.

Grande tentativo di avvicinarsi al nostro milieu originario e di riferimento
e anche la teoria della demitizzazione di Bultmann. L'influenza di Lowith
sull'indagine di Bultmann, ci ricorda Montanari nella seconda parte del libro
(Rudolf Bultmann: Occidente e cristianesimo, 213-330) € riconosciuta dallo
stesso teologo nel suo History and Escahatology (1957). Bultmann, seguendo
nella propria esposizione un ordine cronologico (mentre Lowith utilizza un
ordine regressivo, dalle concezioni pit attuali a quelle piu antiche), parte
dall’escatologia giudaico-cristiana per poi descriverne la secolarizzazione: si
tratta, in sintesi, di una rielaborazione storica e teorica dello schema del
precedente lavoro di Lowith, Meaning in History. Non si tratta, tuttavia, di
una semplice riproposizione poco significativa della linea ermeneutica di Lo-
with. Montanari sottolinea che «proprio le differenze sul tema della secola-
rizzazione sono tutt’altro che insignificanti e costituiscono un chiaro indizio
dell'inconciliabilita che caratterizza tanto le relative ipotesi sui presupposti
della secolarizzazione, quanto le proposte dai due formulate di fronte al “ra-
dicalismo” dell’epoca moderna» (227). Il punto di partenza dell’analisi di
Bultmann della teologia neotestamentaria e la rilevanza del ritardo della
parusia per lo sviluppo della comprensione storica del cristianesimo origina-
rio. La soluzione al problema ¢ data in una nuova comprensione dell’escato-
logia, intesa come evento “presente”, elaborata in forma ancor piu radicale
che in Paolo, da Giovanni, con la sua rinuncia all’escatologia del futuro che
Paolo invece manteneva ancora. Diversamente da Lowith, la filosofia della
storia non ¢ frutto di una filiazione “spuria” dall’escatologia di Paolo e di
Giovanni, piuttosto, filiazione dalla considerazione della storia teologica:
quest’ultima nacque dal suo interesse per la storia della Chiesa e per il suo
coinvolgimento con la storia mondana, tralasciando 'attesa degli eventi ulti-
mi. Anche Agostino é interpretato diversamente; mentre in Lowith la De
civitate Dei era il modello di ogni interpretazione della storia che potesse
dirsi cristiana, in Bultmann, al contrario, Agostino propone un modello di



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 2099

storia del tutto lontano dall’escatologia di Paolo e Giovanni, caratterizzata
dalla componente teleologica che rimanda la fine oltre I'’eone storico. Altra
differenza decisiva tra i due e la lettura del kerygma cristiano. Gesu e la
Chiesa primitiva si inscrivevano all'interno del quadro dell’escatologia giu-
daica considerandosi prossimi alla fine del mondo. Il mancato avvento di
questa fine, tuttavia, sollecita nei primi grandi teologi, Giovanni e Paolo, un ri-
pensamento dell’escatologia, che da cronologica diviene qualitativa: si sto-
ricizza 'eschaton, esso e gia presente nella vita del credente come principio
di una nuova esistenza in fede e amore. Questa secondo Bultmann ¢ la vera
sostanza del messaggio cristiano una volta demitizzato. 1l “fallimento” della
filosofia della storia non significa, tuttavia, crisi dei suoi presupposti biblici e
cristiani, tanto meno un eventuale abbandono dell’intera tradizione biblica
per recuperare, almeno come indice di riferimento, l'altra grande madre
dell’Occidente, la scepsi greca (cosi Lowith). Le filosofie della storia, secondo
Bultmann, non sono un “pervertimento” dall’autentica escatologia cristiana,
ma conseguenze dell’escatologia apocalittica e della sua cattiva storicizza-
zione: la sostituzione della Chiesa come istituzione della salvezza e come
luogo stesso della “storia della salvezza”. Cio che va riscoperto e piuttosto la
decisione nell'istante della fede: ogni istante per Bultmann ha la possibilita di
essere un istante escatologico e nella fede cristiana é realizzata questa possi-
bilita, ovvero il senso della storia é realizzato.

La posizione di Bultmann, analizzata in modo ineccepibile da Montanari,
sembra perd non essere immune alla critica l6withiana. Se si comprende il
cristianesimo nel senso del Nuovo Testamento e la storia nel nostro senso
moderno, cioé come uno svolgimento secolare, allora una “storia cristiana” e
un controsenso. Il mondo dopo Cristo si & appropriato dell’aspettativa cri-
stiana di un fine e di un compimento, e nello stesso tempo ha rifiutato la
viva fede in un imminente eschaton. Lowith individua di nuovo I'aporia del
pensiero storico moderno, il quale, pur secolarizzando la sostanza cristiana,
la mantiene per poi allontanarsene senza riuscire a congedarsi definitiva-
mente da essa. Gia Rossini aveva argomentato, nella prima parte del lavoro,
questa impasse: «Come ¢ possibile conciliare la demitizzazione del testo
sacro, avanzata da Bultmann, con questa esigenza di una originarieta del
cristianesimo, di un cristianesimo non travolto dal processo di secola-
rizzazione?» (177).

A partire dalle analisi di Rossini e Montanari, possiamo dire che Lowith e
Bultmann si presentino come il Nietzsche e il Kierkegaard del Novecento,
ben consapevoli pero della problematicita e degli esisti nichilistici del nietz-
scheanesimo e dell’esistenzialismo del secolo scorso. Se Bultmann permette
a chi ancora é capace di credere di rinsaldare la fede con una profonda
riconsiderazione dell’autentico motivo escatologico del kerygma, Lowith
concede a chi il dono della fede non lo possiede di andare oltre I'impasse tra
Dio e il nulla, invitandoci a rifamiliarizzare con quella natura che ci circonda
e che, al di la di ogni storicismo, pur sempre ci anima. Ma come Lowith ha
dovuto superare gli esisti inumani del pensiero di Nietzsche, forse oggi chi,
come Rossini e chi scrive, stimano imprescindibile I'attuale-inattualita della



300 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

riflessione lowithiana dovrebbe tentare di oltrepassare gli esiti apolitici e inca-
pacitanti del filosofo tedesco, insistendo sulle possibili declinazioni politiche
del naturalismo, magari partendo proprio da quel diritto naturale che, come
faceva notare Jirgen Habermas, Lowith trascurd del tutto nonostante I'impor-
tante carteggio con Leo Strauss (curato dallo stesso Rossini per Carocci, nel
2012). Ad ogni modo l'augurio di Rossini e Montanari di «poter fornire, con
questo dialogo tra Lowith e Bultmann, non solo nuovi spunti interpretativi,
bensi un “buon servizio” a due maestri del pensiero» ¢ abbondantemente
realizzato tanto che il volume si presenta attualmente come lo studio ita-
liano (e anche internazionale) pit aggiornato e dettagliato sui due grandi
pensatori tedeschi.

MARCO BRUNI



Rezensionen Theologie

ZANKE, Sebastian: Johannes XXII., Avignon und Europa. Das politische Papst-
tum im Spiegel der kurialen Register (1316-1334) (= SMRT 175). Leiden: Brill
2013, 418 S., ISBN 978-90-04-25898-3.

Was ist Europa? Diese Frage stellt sich unweigerlich auch nach der Lektiire
dieses Buches. In diversen Publikationen der letzten Zeit, als partes pro toto
seien nur Tao Zhangs, H.-]J. Schmidts und Andreas Willershausens Studien
aufgefiihrt, wird Europa an prominenter Stelle im Titel genannt oder doch zu-
mindest evoziert — so auch hier. Der bereits erwahnte Sammelband Schmidts
hat wie die Augsburger Dissertation Sebastian Zankes Johannes XXII. zum
Untersuchungsgegenstand. Spannende Fragen, nicht nur der Kirchenpolitik,
sind also sich zu vergegenwartigen. Bei dem Tagungsband war festzuhalten,
dass er keineswegs den im Titel hervorgerufenen Erwartungen geniigt. Zankes
Studie wird nun im Untertitel dufderst klar prazisiert: ,Das politische Papst-
tum im Spiegel der kurialen Register (1316-1334)“ und ist in fiinf Grof3kapitel
unterteilt. Europa, um zur Einfangsfrage zuriickzukehren, besteht im Wesent-
lichen aus den britischen Inseln sowie Frankreich. Ausfliige ins Patrimonium
Petri, auf den italischen Stiefel oder ins Heilige Romische Reich sind Mangel-
ware, der Streit mit den Franziskanern, der Thronstreit Ludwigs IV. werden
konsequent ausgeklammert. Dennoch: Es ist ein gewichtiger Fortschritt, was
Zanke hier vorlegt und es sind weitere Studien von ihm durchaus zu wiin-
schen.

Zanke schildert vornehmlich ,den Blick nach auflen“ (199), durch die
Brille der Registerbande. Die Blickrichtung geht einerseits auf den grofden
Nachbarn Frankreich wie auch auf die britischen Inseln in all ihren Schattie-
rungen. Die Wahrnehmung wird nicht vom o6rtlichen Klerus bestimmt, son-
dern von den Gesandten (aber auch Amtstragern) des Papstes vor Ort; dies
dient vor allem auch der Ermittlung des Wahrnehmungsgrades von Konflik-
ten - bei Zanke immer gerne auch ,Raumen” an der Kurie und durch welche
Linse dies geschah. Das Herzstiick der Arbeit ist die Wahrnehmung des Rau-
mes an der Kurie, betrachtet durch die Uberlieferung innerhalb der papstli-
chen Register, die Relationen nach auflen. Der Zugriff erfolgt in politologi-
scher Art und Weise. Die Quellenlage ist - mit Abstrichen beispielsweise bei
der englischen Uberlieferung - ausgezeichnet. Grundlegenden Fragen sind die
beiden ersten Kapitel [I. Pramissen: Uberlieferung, Quellenkritik und metho-
dische Uberlegungen (1-38), II. Kurie und Milieu: Avignon im Pontifikat Jo-
hannes XXII. (39-73) gewidmet. Diese Kapitel gleichen einem Parforceritt,
das hohe Tempo, das Zanke hier vorlegt, wird auch beibehalten, wenn er
kursorisch den Prozefd gegen Ludwig den Baiern im 8. Pontifikatsjahr behan-
delt. Das III. Kapitel widmet sich der ,Kurie und Politik: Tendenzen der kuria-
len Raumwahrnehmung® (75-204) - knapp eben Ludwig dem Baiern, Eduard
II. von England und immer wieder ,Raumfragen”. Fragen des Raums, Aktion
und Reaktion sind der rote Faden des Bandes - und inhaltlich deutlich besser
bearbeitet und gelost, wenn es um die Kommunikation, Entscheidungs-



302 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

findung, Wissensiiber- und -vermittlung handelt als beispielsweise in der
Studie Willershausens (am selben Lehrstuhl als Dissertation approbiert!). Ka-
pitel IV (,Papstliche Politik im Raum: Wahrnehmung, Strukturen und Wir-
kung®, 205-327) und V (,Ein vergleichender Blick: Papstliche Politik zwischen
Paris, Gent und Neapel®, 329-367) wie - an Stelle einer Conclusio - ,Alltag an
der Kurie: Europaische Politik im Spiegel der kurialen Registeriiberlieferung®
(369-374) fithren das Werk zu Ende.

Wer mit der Erwartungshaltung, Einblick in das Geschehen an der Kurie
zu erhalten, dieses Buch liest, wird leicht enttauscht, doch dies liegt am ei-
genen Erwartungshorizont, denn aus den Registern kann nur in geringstem
Mafle solche Einsicht gewonnen werden. Untersucht wird nicht der Pontifi-
kat Johannes XXII. in toto, sondern es werden einzelne Pontifikatsjahre aus-
gewdhlt (beispielsweise 8 und 12 - Ludwigsprozef, sein Romzug wie auch die
Absetzung Eduards II. von England) wie auch ,Sachthemen® (Pembroke-Ge-
sandtschaft oder die anglo-schottischen, anglo-franzosischen, italischen Kon-
flikte und Probleme) in den Blick genommen. Dies dient laut Vorwort dazu,
,eine relative Raumwahrnehmung der Kurie zu eruieren“ (XV, Zitat syntak-
tisch angepafdt). Erkenntnisleitendes Moment, wie oben bereits angedeutet, ist
also die Frage, wie und folglich auch durch wen einerseits an der Kurie Kon-
flikte und deren Verortung wahrgenommen, andererseits, wie in partibus die
Politik beeinflufft wurde.

Ein (bis auf den Titel) gelungenes Buch, das sicherlich viel anregendes Ge-
dankengut bietet und gute Hinweise fiir weitere Studien bereithalt. Johannes
XXII. und seinem Pontifikat sind noch viele unaufgeregte Studien zu win-
schen.

Beschlossen wird der Band durch bescheidene ,Grafiken und Tabellen“ (da-
runter ein Verzeichnis der Amtstriger und ihrer Amter in den Kirchenpro-
vinzen nach Reg. Vat. 112 und 114) sowie ein gemeinsames Orts- und Perso-
nenverzeichnis.

Wermutstropfen gibt es gleichwohl und vermutlich jedem Leser diirfte
irgendwann ein ,sapere aude” in den Sinn kommen, wenn wieder einmal das
eigene Licht unter den Schemel gestellt und ein relativierendes Fiillwort in
den Satz eingeflochten wird, oder gewisse Literatur fdlschlicherweise als ,akri-
bisch* (XXII) eingeschdtzt wird. Relativ wenige Tippfehler oder Satzungetiime
bleiben in Erinnerung, dafiir entschddigen aber viele prosopographische Hin-
weise oder auch ein Erkennen der Qualititen eines Johannes XXII. Fraglich
bleibt vor allem, warum die Arbeit monographisch in einem Block veroffent-
licht wurde, die Chancen ihrer Rezeption ware in einer Aufsatzserie sicherlich
hoéher.

Die brennenden Fragen des Pontifikats Johannes XXII., sein politisches
Wirken harren auch weiterhin der Beschiftigung. Zanke gibt jedoch auch
diesen Arbeiten Anst6fe. Die Bedeutung auch prosopographischer Arbeit
wird durch dieses Buch wieder einmal eindriicklich beleuchtet, wirft aber ge-
nauso auch einen kleinen Schatten auf das Buch (beispielsweise bei der Be-
deutung ,informeller Kandle“). Dass die kuriale Registeriiberlieferung ein
dankbares Feld ist, wird deutlich. Johannes XXII. als politischer Papst wird



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 303

etwas plastischer, auch wenn eine Anndaherung an ihn schwierig ist. Dies war
er, wie wir aus aragonesischen Berichten wissen, den Zeitgenossen schon.
Unterschatzt wird er wohl noch immer - und gerne auch an den Rand des
Geschehens gedrangt. Dass der Cahorsiner es selbst wohlmeinenden Zeitge-
nossen wie Spdteren nicht gerade einfach machte (man denke nur ,kirchen-
politisch® an die visio beatifica, den franziskanischen Armutsstreit, die erste
Lehrduflerung zur Kirchenmusik, die Theologenprozesse, ,politischerseits”
(doch was ist dies speziell bei einem Papst oder - moderner gesprochen -
einem Staatsoberhaupt?) hatte Johannes die systemischen Probleme mit dem
Reich (Reichsvikariat, Approbationsproblematik, Thronkampf Friedrichs des
Schonen und Ludwigs des Baiern), die Probleme um die Regentschaft Eduards
I1. sowie dessen Absetzung, die franzosischen Thronfolgeprobleme) zu stem-
men. Aber Johannes XXII. ist auch der geniale Konsolidierer der Kurie und
ihrer Verwaltung, der Promulgator der Clementinen... Diese Fragen sind von
Zanke ausgeklammert, sie sind wohl weder europaisch noch politisch. Leser
sollte dieses Buch dennoch viele finden.

KLAUS-FREDERIC JOHANNES

WEBER, Christoph: Vom Gottesgericht zur verhdngnisvollen Natur: Darstel-
lung und Bewdltigung von Naturkatastrophen im 18. Jahrhundert (= Studien
zum achtzehnten Jahrhundert 36). Hamburg: Meiner 2015, 414 S., ISBN 978-

3-7873-2767-6.

1. Vor einiger Zeit ging durch die Presse ein Interview mit einem Bauern aus
Bangladesh, der gerade in einer schweren Flut sein Haus verloren hatte. Der
Journalist fragte: ,Hatten Sie das Haus nicht besser auf einen Hiigel abseits
der Kiiste gebaut?“ Der Bauer verneinte: ,Das ist es nicht, nein, wir haben zu
wenig gebetet und zu wenig gefastet, deshalb hat Gott uns gestraft. Ich wer-
de mehr beten und mehr fasten, dann wird Gott unser Haus in Zukunft ver-
schonen.” Dazu eine zweite, eine Gegengeschichte. Ein moderner Mensch sieht
ein kleines Mddchen frierend und hungernd durch den Grofdstadtdschungel
irren. Er klagt Gott an und ruft: ,Konntest du nicht mehr Sorge tragen fir
diese arme Kreatur?“ Die Antwort von oben: ,Oh, ich danke schon fiir die
Erinnerung. Aber das ist gerade geschehen, ich habe fiir das Madchen ge-
sorgt, indem ich dich geschickt habe.”

2. Die Katastrophe ldsst den Menschen ausrufen: Warum? Wozu? Woher?
,Als Betroffene verspiiren wir das Bediirfnis, diesen plotzlich in den geregel-
ten Alltagsverlauf hereinbrechenden Zasuren eine tiefere Bedeutung beizu-
messen® (9). Ja, das ist richtig. Das vorliegende Buch bewegt sich zwischen
zwei Antworten: In der Vertikale kénnen wir unseren Blick auf Gott richten
und in der Horizontale auf die Natur. Der Autor, Christoph Weber, ist Pro-
fessor am Departement fiir Weltsprachen, Literaturen und Kulturen der Uni-
versity of North Texas. Er beschreibt in seiner detailreichen Studie die litera-
rische Darstellung von Katastrophen im Hinblick auf ,die durch die Natur-
wissenschaft herbeigefiihrten paradigmatischen Umbriiche wahrend der



304 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Frithen Neuzeit“ (11). Tatsachlich hat sich im 16. und 17. Jahrhundert das Ver-
standnis von Gott und Natur mit dem Siegeszug der mechanischen Wissen-
schaft umfassend gewandelt. Die animistisch-gottliche Sicht auf die Natur
wurde weitgehend ersetzt durch die kausale Sicht, die alle Ereignisse natiir-
lich erkliren wollte und manchmal die volle Ubersicht iiber die Natur for-
derte. Das hat die Theodizeefrage ebenfalls umfassend gewandelt. Diesem
Wandel will Weber in seiner Studie nachgehen. ,Entscheidend fiir diesen
paradigmatischen Sinneswandel war (der) Vorsatz, die ungewohnlichen Er-
scheinungen als natiirliche Ereignisse zu entlarven“ (14). Aufschlussreich ist
die Gliederung des Buches in zwei Teile. Der erste Teil (1-218) ,beschaftigt
sich mit dem theoretischen und literarischen Diskurs“ iber Naturkatastro-
phen (17f.), der zweite Teil (219-363) mit ,der dsthetischen Reaktion auf die
Umwaélzungen der Natur® (19). Trotz der neuen rationalen und horizontalen
Sicht bleibt doch das unerklarliche Faszinosum der Katastrophe bestehen,
das in der dsthetischen Wahrnehmung des Schreckens seinen Nachklang und
seine fortdauernde Wirkung zeitigt.

3. Nicht tiberraschend steht das Lissabonner Erdbeben von 1755 im Mittel-
punkt der Studie. Hierzu tragt der Autor die eher untiibliche These vor, nach
der ,die optimistisch-theologische Doktrin der besten Welt den Erschiitte-
rungen standhielt® (115). Gemeint ist die vor allem von Leibniz vertretene
Lehre von der besten aller Welten, in der wir leben. Trotz Voltaires Spott im
Candide, trotz der Erschiitterung des sechsjahrigen Goethe, die vielleicht
doch echt ist (anders 111), bildet diese These den Grundstock des Buches und
wird haufig wiederholt. So betont der Autor am Ende noch einmal, mit
Lissabon 1755 sei ,keine Krise des leibnizschen Optimismusgedanken([s] ein-
getreten® (360). Tatsdachlich kann er eine Vielzahl von historischen Quellen
fiir seine These anfiithren. Doch der tiefere Grund fiir diese erstaunliche Beo-
bachtung ist damit noch nicht genannt. Der Autor mochte trotz aller Kata-
strophen am Sinn der Geschichte festhalten, wenn er auch nicht so genau
weifd, ob und wie das moglich ist. In der Katastrophe einen gottlichen Straf-
befehl zu sehen, geht nicht mehr, weil wir zu sehr die kausalen Ursachen in
der Natur kennen. Mit vielen Autoren erwagt Weber die physiko-theolo-
gische These, die bei dem Verlust aus der Katastrophe immer noch auf den
Gewinn schaut. Ohne Erdbeben wire eben die Erde ganz von Wasser be-
deckt. Doch auch diese Antwort befriedigt nicht, weil der Mensch dabei
passiv bleibt. Es miisste ein Drittes her, aber was?

4. Das Dilemma wird zum Schluss in zwei Sdtzen deutlich.

»,Mit dem Wegfallen bewdhrter metaphysisch-theologischer Orientierungspunkte
geraten Naturkatastrophen zu verhdngnisvollen Schicksalsschlagen. Die kau-
salmechanischen Abldufe ihrer Verwiistungen mogen durch den naturwissen-
schaftlichen Diskurs an Transparenz gewonnen haben, aber dieser Rationalisie-
rungsmodus verschlief3t sich gegeniiber der Frage nach dem Sinn...“ (363).



Rezensionen - Besprechungen — comptes rendus 305

Offenbar sucht und ahnt hier der Autor einen Ausweg aus dem Dilemma.
Die Naturwissenschaft selbst konnte ihm zu Hilfe kommen. Denn bei der
mechanischen, kausal erklirenden Natur ist die Physik des 20. Jahrhunderts
nicht stehengeblieben. Deshalb muss die Revision der Theodizee in der frii-
hen Neuzeit jetzt noch einmal revidiert werden, weil neben die Notwendig-
keit in der Natur gleichberechtigt der echte Zufall getreten ist. Mit beiden
aber lasst sich Freiheit denken, sowohl die des Schopfers wie diejenige seiner
Geschopfe. Auf diese Weise erhdlt die oben angefiihrte Geschichte mit dem
Madchen ein plausibles Fundament. Der Mensch ist berufen, die Werke
Gottes zu tun, besser: mitzutun - zwar nicht alle, aber doch einige, wie zum
Beispiel ein Haus nicht zu nahe an der Kiiste zu bauen oder den Armen zu
helfen. Die klassische theologische Lehre von der cooperatio, der Mitwirkung
am Handeln Gottes, erhalt durch die moderne Physik eine neue Glaubwiir-
digkeit. Dadurch riickt aber auch die Annahme von Leid und Tod, die Gott
in Jesus Christus vollzogen hat, neu in den Blick. Christen sind auf den Tod
und auf die Auferstehung Jesu Christi getauft und zur Nachfolge des kreuz-
tragenden Christus berufen. Sie wissen, dass die Leiden der gegenwartigen
Zeit nichts bedeuten im Vergleich zu der Herrlichkeit, die an uns offenbar
werden soll (Rom 8,18). Der Autor, der kein Theologe ist, leistet mit seinem
Buch einen beachtlichen Beitrag zur Wegbereitung des Evangeliums.

DIETER HATTRUP

AMHERDT, Francgois-Xavier (éd.) : Vatican II : quel avenir ? Evangile et culture,
paroisses et ministéres (= Praktische Theologie im Dialog 41). Fribourg : Aca-
demic Press 2016, 292 p., ISBN 978-2-8271-1087-2.

Evaluation suggestive du Concile Vatican II, dans la collection fribourgeoise
« Théologie pratique en dialogue / Praktische Theologie im Dialog » (fondée
par Leo Karrer, dirigée aujourd’hui par les professeurs en pastorale et péda-
gogie religieuse francophone et germanophone Frangois-Xavier Amherdt et
Salvatore Loiero). Le texte s’inspire du mot d’ordre lancé jadis par le prési-
dent des Etats Unis, Barak Obama : Yes, we can, afin de voir comment com-
prendre et réaliser les impulsions du Concile d’aprés le modeéle sociétaire de
« gestion du changement » - l'idée de ce rapprochement est du professeur
Loiero. L’ensemble du volume se propose de faire le point, aprés plusieurs
colloques et conférences qui ont eu lieu a Fribourg dans le cadre de la com-
meémoration du cinquantenaire du Concile. Les deux parties de 'ouvrage -
Evangile et culture entre rupture et dialogue, puis Paroisses et ministéres —
reprennent des interventions marquantes des rencontres jubilaires (19-192,
193-269).

Dans l'impossibilité d’analyser 'ensemble des apports, j'en retiens trois,
soit le chapitre du professeur Loiero sur les signes des temps lisibles dans
Vatican II, puis le long texte du privat-docent de Fribourg en théologie fon-
damentale, Michael Quisinsky, traitant de Vatican II au titre de « Concile de
la Tradition » dans la premieére partie de 'ouvrage (61-76 et 77-192). Dans la
partie II je m’arréterai au chapitre sur prétres, diacres et laics dans les équipes



306 Rezensionen — Besprechungen - comptes rendus

pastorales, présenté par Alphonse Borras, Vicaire général du diocése de Liege
et enseignant de droit canonique a Louvain-la-Neuve et a I'Institut Catho-
lique de Paris (235-269).

A la suite du chapitre introductif intitulé “Dieu a de 'avenir” (43-59), le
professeur Salvatore Loiero pose la question: “Le Concile Vatican II, et
aujourd’hui ?” (61-76). Loiero part d'un constat du principal historien du
Concile, Guiseppe Alberigo : « Le pape Jean voulait un Concile de transition
historique [...] qui fasse passer I'Eglise de 1'époque post-tridentine [...] vers
une phase nouvelle du témoignage [...] ; en méme temps, le Concile devait
recourir aux éléments essentiels et durables de la Tradition » (62). C’est ici
qu’apparait l'affirmation programmatique : « Yes, we can ! - ou : le Change-
Management (la gestion du changement) comme cadre de la réception du
concile Vatican II » (65). A Loiero de mentionner les quatre dimensions d'un
Change-Management : Disposition au changement et a la créativité, Capacité
de ‘visions’ et de ‘diagnostic’ par anticipation, Aptitude a la formation de
concepts a travers le changement, Compétence d’exécution ‘transformatrice’
(66). Loiero termine son propos par une longue citation du théologien jé-
suite Karl Rahner, tirée d’'un discours a Munich juste aprés le Concile:
« Toutefois, il dépend de nous [...] de réaliser ce sens du concile par la grace
de Dieu seule, dans la liberté royale des enfants » (76).

Quisinsky - se réclamant du théologien et Cardinal allemand Walter Kas-
per et du Canadien Gilles Routhier - prend a cceur la question de la con-
tinuité ou de la discontinuité du Concile avec la Tradition. Dans le texte de
Dei Verbum, la Constitution conciliaire sur la Parole de Dieu, les dimensions
pneumatologiques et eschatologiques ont leur poids. Qu’en est-il du rapport
entre théologie et philosophie, de Fides et ratio (157-161) ? Est-ce que
‘époque post-moderne signifierait la fin de toute tradition, la société étant
maintenant « détraditionalisée » ? Il est plutét incontestable que Vatican II a
permis de redécouvrir la profondeur et la largeur de cette Tradition (chré-
tienne) : processus spirituel et communautaire, multiforme et ecclésial, his-
torique et concret, la Tradition est orientée par la Révélation et la volonté
salvifique du Dieu Un et Trine. « Si 'on peut qualifier Vatican Il comme "un
concile de la Tradition', c’est parce qu'il a mis a jour la véritable dimension
de la Tradition » (78). Dei Verbum affirme: «L’Eglise perpétue dans sa doctri-
ne, sa vie et son culte et elle transmet a chaque génération, tout ce qu’elle
est elle-méme, tout ce qu’elle croit » (DV n. 8). Walter Kasper pouvait en
tirer sa thése de la Tradition en tant que « principe de connaissance théolo-
gique » et Gilles Routhier demander « une reprise et un approfondissement
de la question de la Tradition, une reprise aussi de la question de 'histoire et
de I'historicité du christianisme » (79).

Canoniste et Vicaire général d'un diocese belge, Alphonse Borras entend
traiter d’'une collaboration fructueuse entre prétres, diacres et laics dans la
Pastorale ou dans les équipes pastorales. 1l s’agit d’ailleurs de bien distinguer
la charge ministérielle (munus) et la fonction (officium ecclesiasticum) des uns
et des autres dans les équipes pastorales qui sont de nature diverse. Pour un
bon fonctionnement de la Pastorale ou pour « situer la place des uns et des



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 307

autres dans le champ paroissial » - il faut bien distinguer « la coresponsa-
bilité baptismale de tous et la collaboration ministérielle de quelques-uns »
(242-243). On se rappelle des termes de Bernard Sesboiié disant, des la fin
du 20° siécle : « le ministére ordonné ne confisque pas toute la réalité minis-
térielle de I'Eglise ». Il faut une articulation de trois principes ecclésiolo-
giques : le principe hiérarchique, le principe communautaire et le principe
synodal (254). Borras termine son exposé sur I'énumération de « huit para-
metres d’appréciation en interaction mutuelle, sur lesquels se joue concrete-
ment l'articulation des ministéres propres a chacun au sein de I'équipe »
(264).

Tout cela, le Concile Vatican II ne l'a certes pas résolu définitivement,
mais il s’en préoccupe, initiant la démarche. A 'Eglise catholique entiére re-
vient maintenant la tiche de poursuivre la cause. Elle assume ainsi I'avenir
de Vatican Il - pour répondre a la question posée dans le titre du présent
ouvrage. S’il nous est permis de formuler une question critique, je mention-
nerai mon étonnement de ce qu’en parlant de I'avenir de Vatican II il ne soit
pas plus explicitement question de la perspective eschatologique de toute vie
chrétienne et de toute réalité ecclésiale (sauf sur quelques pages de Quisin-
sky, s’inspirant de la Constitution conciliaire Dei Verbum [105-107]). Pour-
tant, un projet concernant « Evangile et culture contemporaine, les paroisses
et les ministéres » (selon le sous-titre du livre), ne sera toujours qu’avant-
dernier par rapport au plein accomplissement du royaume de Dieu - « car -
comme dit la priére de I'assemblée devant Dieu - c’est a toi qu'appartiennent
le régne, la puissance et la gloire, pour les siécles des siecles ».

Sept auteurs - professeurs de théologie et personnellement engagés dans
les ministeres ecclésiastiques - ont relevé sur 300 pages les intentions con-
jointement pastorales et ecclésiologiques du Concile qui a initié une eére nou-
velle pour I'Eglise catholique. Leurs exposés confrontent le lecteur a la ques-
tion de savoir o, les uns et les autres dans un contexte ecclésial particulier,
nous en sommes dans la participation a I'ceuvre du Christ dans le monde et
dans I'Eglise.

BRUNO BURKI

MARQUARD, Reiner: Menschenwiirdig sterben. Vertrauensbasierte Palliativmedi-
zin versus Suizidbeihilfe und Tétung auf Verlangen. Leipzig: Evangelische Ver-
lagsanstalt 2014, 150 S., ISBN 978-3-374-03901-2.

Reiner Marquard qui enseigne la théologie protestante a Freiburg est une
voix connue dans le champ de la bioéthique en Allemagne. Dans un petit
ouvrage dense, mais d'une lecture aisée, il s’inscrit dans le débat sur 'eutha-
nasie et particuliérement sur le suicide assisté qui a été largement ouvert
aussi outre-Rhin ces derniers mois. Il le fait en particulier en répondant a la
position plutot favorable de Hans Kiing dans son autobiographie ainsi que
dans l'ouvrage que celui-ci avait coécrit avec Walter Jens en 1995 et dans
lequel ces auteurs développent un plaidoyer contre une « mort insensée et
absurde » a laquelle ils opposent une « mort dans la dignité » (Menschen-



308 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

wiirdig sterben). Mais, qu’est-ce qu'une mort dans la dignité, demande Mar-
quard ? Cette question traverse I'ouvrage. L’auteur tente de montrer com-
ment le fait de ne mettre la dignité que dans 'autonomie et les capacités de
productions du sujet singulier conduit & une impasse quand il s’agit de
rendre compte de situations de fin de vie ou ces éléments sont ébranlés.
Théologiquement, il s’agit de se démarquer d’une dignité trop pensée au-
jourd’hui comme étre-pour-soi pour revaloriser une dignité de 'image de
Dieu comme nécessairement étre-en-relation, qui demande fondamentale-
ment de se mettre en état de réception, dans ce qu’il désigne a la suite d'I.
Dalferth comme une « passivité créatrice ». Ces deux notions d’étre ensem-
ble (Mitsein) et de réception ouvrent a notion de confiance comme catégorie
fondamentale de lecture de notre existence qui va étre le fil conducteur des
six petits chapitres qui constituent I'ouvrage.

On montre la confiance comme condition fondamentale sans laquelle
notre vie personnelle et sociale ne fonctionne pas, ceci a partir de la petite
enfance ot la confiance fondamentale (Bowlby) en présence d’'un environne-
ment protecteur permet de construire le tissu relationnel dans lequel la per-
sonne peut s'épanouir. Cet entourage digne de confiance si important dans
I’enfance le sera aussi dans les moments de crise. Comment alors, a une
époque ou la mort devient plus complexe, penser une médecine, en par-
ticulier palliative, ot la confiance retrouve sa place premiére ? Est-ce que
cette médecine pourrait intégrer I'euthanasie ou bien, n’a-t-on pas la tou-
jours affaire a une rupture du contrat de confiance, contrat basé fondamen-
talement sur une promesse de vie qui doit justement déployer sa force au
moment critique. A partir de cette option fondamentale, I'auteur va parcou-
rir les théemes habituels liés a la thématique de I'’euthanasie.

L’autodétermination, d’abord. Peut-on, demande-t-il, I'aborder dans le
domaine du soin en faisant abstraction de I'asymétrie fonciere de ce type de
relations qui doit étre constamment compensée par la réciprocité. Comment
jouer la carte du soin en méme temps que la carte de 'autodétermination? Il
dénonce en particulier la caricature que 'on fait des états démentiels (en
étre réduit a un « paquet de muscles », dixit Jens) a partir d'une conception
individualiste de l'autonomie. Dans ce champ sont abordés encore les
thémes plus concrets des directives anticipées ou de la sédation palliative.

La souffrance et la douleur sont incontournables dans cette réflexion.
Comment alors en rendre compte dans ce cadre de la confiance fondamen-
tale? Celle-ci ne nie pas l'inévitabilité de la souffrance, mais donne la possi-
bilité, en I'abordant sous un autre angle, d’en faire sens, c’est-a-dire la possi-
bilité d’envisager de vivre avec sans que sa disparition soit une condition sine
qua non de cette vie. La souffrance ainsi contournée peut étre intégrée alors
que la médecine devenue technique ne peut étre face a elle que dans une
posture de combat (Gadamer). Ainsi ce ne sont pas tant la douleur et la souf-
france en elle-méme qui importent que notre maniére de les traiter (Rilke).

Sans donner de solutions concrétes, I'ouvrage se termine par un retour a
des outils théologiques pour justement penser ce sens. L’art de mourir (ars
moriendi), c’est 'art d’avancer sur le chemin, mais aussi I'art d’accompagner



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 309

le mourant, I'art du réconfort et de la consolation quand ils se font non pas
passivité, mais aide active. Et il faut alors parler et dire explicitement ce que
croit, non pas l'individu seul, mais la communauté. La confession de foi par-
tagée devient une parole performative qui replace l'individu blessé et ceux
qui I'entourent dans les mains de Dieu parce qu’on « ne peut tomber plus
bas que dans sa main » (Margot Kdsmann). Ceci est bien développé par des
références artistiques, au retable d’Isenheim, ou a la création d’Adam de la
cathédrale de Chartres, ou1 on voit Adam souriant sous les mains de son créa-
teur, la téte appuyée sur les genoux de ce dernier. Image du réconfort d'une
vie relationnelle avec Dieu qui donne la force de vivre a '’homme, force de
vie qu’il ressent particulierement dans les moments critiques de son exis-
tence quand il en cherche le fondement, le but et ce qui la soutient. C’est
alors cette confiance comme posture (Jean sur le sein du Christ dans la der-
niere Ceéne) qui est proposée comme outil théologique pour confronter la
mort difficile, et ceci avant toute argumentation éthique.

I1 s’agit la d’un livre stimulant dans la mesure ou il ne répete pas une
nieme fois les arguments rabdchés pour ou contre le suicide assisté, mais que
changeant 'angle de vision, il offre la possibilité de penser une confiance
censée répondre a I'angoisse mortifére. Marquard connait bien son sujet. Il
convoque de maniere pertinente et riche la philosophie, I’éthique médicale,
I'histoire de l'art, la poésie ou la littérature. L'ouvrage est peu dans l'argu-
mentatif et la confrontation, 'auteur y développe ses propres théses avec
une certaine assurance. Sans se lancer dans des démonstrations probantes, il
indique un chemin qu’il (et nous le suivons volontiers) a de bonnes raisons
de croire le plus riche et le plus porteur de sens. La théologie est confession-
nellement marquée par la tradition luthérienne qui ouvre des portes inté-
ressantes, par exemple dans la maniére de rappeler I'extériorité de Dieu pour
contrer le mouvement d’auto-centrement de '’homme, ou que 'on peut lire
de maniére plus critique quand elle valorise probablement trop la parole en
dépréciant le rite ou dans les réflexions finales sur la possibilité de parler
d’'une mort de Dieu.

THIERRY COLLAUD






	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

