
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 1

Artikel: Der Teresianische Einfluss auf Edith Steins Anthropologie : aufgezeigt
an den Begriffspaaren "zentral-peripher" und "tief-oberflächlich"

Autor: Betschart, Christof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760712

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christof Betschart

Der Teresianische Einfluss auf
Edith Steins Anthropologie.

Aufgezeigt an den Begriffspaaren „zentral-peripher"
und „tief-oberflächlich"

Einleitung

Teresa von Âvila war eine prägende Figur für Edith Steins Leben. Steins
Lektüre von Teresas Vida im Sommer 1921 in Bergzabern, die Wahl des

Namens „Teresia" bei der Taufe am 1. Januar 1922, sowie der Eintritt in den
Karmelorden, obwohl sie zuvor mehr mit dem Dominikaner- und
Benediktinerorden in Verbindung stand, sind Hinweise auf diesen
Einfluss.1 Es ist ebenfalls bekannt, dass die Teresa-Lektüre Stein dazu brachte,
um Aufnahme in der katholischen Kirche zu bitten. Sicherlich ist dies
nicht nur deshalb der Fall, weil Teresa katholisch ist und dies deutlich
kund tut, sondern wahrscheinlich auch, weil bei Teresa implizit eine
katholisch geprägte theologische Anthropologie wirkt, welche die Würde
und Schönheit der menschlichen Person und insbesondere ihrer Seele in
den Vordergrund rückt (V 11-21).2

In diesem Beitrag soll Teresas Einfluss auf Steins Anthropologie untersucht

werden. Dazu sind in einem ersten Schritt die methodischen Schwie-

1 Vgl. beispielsweise MÜLLER, Andreas Uwe/NEYER, Maria Amata: Edith Stein. Das Leben einer
ungewöhnlichen Frau. 2. Auflage. Einsiedeln: Benziger 1998, 142-149 u. 221-226; Rastoin, Cécile :

Edith Stein (1891-1942). Enquête sur la Source. Paris : Cerf 2007, 129-138; GOLAY, Didier-Marie :

Edith Stein. Devant Dieu pour tous. Paris : Cerf 2009,101-103.
2 Steins Texte werden nach den 27 Bänden der von Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz besorgten

Edith Stein Gesamtausgabe (ESGA, Freiburg: Herder 2000-2014) mit folgenden alphabetisch
geordneten Siglen zitiert: ALF Aus dem Leben einer jüdischen Familie (ESGA 1); AMP Aufbau
der menschlichen Person (ESGA 14); BEI Bildung und Entfaltung der Individualität (ESGA 16); DF

Die Frau (ESGA 13); EES Endliches und ewiges Sein (ESGA 11/12); EPh Einführung in die

Philosophie (ESGA 8); FG Freiheit und Gnade (in ESGA 9); GT I Geistliche Texte I (ESGA 19);
IG Individuum und Gemeinschaft (in ESGA 6); KW Kreuzeswissenschaft (ESGA 18); PA
Potenz und Akt (ESGA 10); PE Zum Problem der Einfühlung (ESGA 5); PK Psychische Kausalität
(in ESGA 6); SB Die Seelenburg (in ESGA 11/12); SBB I Selbstbildnis in Briefen I (ESGA 2); WGE

Wege der Gotteserkenntnis (ESGA 17).

Teresas Texte werden nach der spanischen Ausgabe von Tomas Alvarez (Obras complétas. 17.

Auflage. Burgos: Monte Carmelo 2014) und der deutschen Übersetzung von Ulrich Dobhan und
Elisabeth Peeters (Gesamtausgabe. Bd. 1: Werke. Bd. 2: Briefe. Freiburg: Herder 2015) mit folgenden

alphabetisch geordneten Siglen zitiert: CC Cuentas de conciencia; CV Camino de per-
fecciôn (Manuskript von Valladolid); M Moradas del Castillo interior; Po Poesias; V Vida; Ve

- Vejamen.



Der Teresianische Einfluss auf Edith Steins Anthropologie 255

rigkeiten der Fragestellung aufzuzeigen. In einem zweiten Schritt geht es

um die Rede von der Seele mittels Raum- oder Orientierungsmetaphern,
bevor dann anhand von zwei Begriffspaaren - zentral/peripher und
tief/oberflächlich - untersucht werden soll, wie der Teresianische Einfluss
aufgezeigt werden kann. Der programmatische Ausblick versteht sich als

Einladung, den Teresianischen Einfluss künftighin auch in philosophischer
und theologischer Hinsicht ernster zu nehmen und systematisch zu
untersuchend

1. Methodische Fragen und Eingrenzung der Thematik

Zunächst stellt sich die Frage, welche Texte Steins für einen möglichen
Einfluss Teresas zu berücksichtigen sind. Spontan wird man an die Teresa

gewidmeten Texte denken, die sie im Karmel auf Geheiß ihrer
Vorgesetzten schrieb: die vielgedruckte Biographie Liebe um Liebet und der Artikel

zu Teresa als Meisterin der Erziehungs- und Bildungsarbeit5. Doch für
unsere Fragestellung ist vor allem der letzte Text über Die Seelenburg
wichtig. Es ist ein Anhang zu Endliches und ewiges Sein, den Stein aus eigener

Initiative über Teresas Werk schreibt, um Teresas Einfluss auf ihr
großes Opus klarzustellen. Denn im Anschluss an die Zusammenfassung
von Teresas Werk gibt Stein eine psychologische und philosophische
Auswertung, in der sie konzis drei Punkte nennt, die als Teresianischer Anstoß
bei Stein interpretiert werden können. Es handelt sich um die Unterscheidung

von Seele und Ich, um die Erkenntnismöglichkeit des Innersten der
Seele als Ort der Freiheit und der Vereinigung mit Gott, sowie um die
Unterscheidung zwischen Seele und Geist (SB 523-525). Alle drei genannten
Punkte sind für Steins Anthropologie grundlegend und alle drei implizieren

räumliche Metaphern: das Verhältnis des Seelenraums zum punktuellen

Ich, die räumliche Vorstellung des Innersten gegenüber der seeli-

3 Das bedeutet freilich nicht, dass nicht schon Vieles in dieser Hinsicht geleistet worden wäre:
vgl. WULF, Claudia Mariéle : Vie mystique et engagement intellectuel, in: DE GENNES, Marie-Jean
(Hg.) : Une Femme pour l'Europe : Edith Stein Études steiniennes). Toulouse : Carmel 2009, 373-
402; Duran, Jane: Teresian Influence on the Work ofEdith Stein, in: AJTP 32 (2011/3), 242~254; ALES

BeLLO, Angela: Introduzione, in: Stein, Edith: Il castello deU'anima. Pesano: Mimep-Docete 1999,
17-33; Innerlichkeit und unio mystica bei Edith Stein, in: Gerl-Falkovitz, Hanna-Barbara/SEIDL,
Horst et al. (Hgg.): Rationalität und Innerlichkeit. Hildesheim: Olms 1997, 164-169; in mehr
biographischer Hinsicht ist zu berücksichtigen: NEYER, Maria Amata: Edith Stein und Teresa von
Avila. Versuch einer Dokumentation, in: Christliche Innerlichkeit 17 (1982/2-4), 183-197; DOBHAN,
Ulrich: Edith Stein als Interpretin Teresas von Avila, in: KAUFMANN, René/EBELT, Holger (Hgg.):
Scientia et religio. Religionsphilosophische Orientierungen. Dresden: Thelem 2005, 217-245; Bet-
SCHART, Christof: Edith Stein lectrice de Thérèse d'Avila : l'impact d'une rencontre, in: RTB 14 (2015),

67-90.
4 Vgl. STEIN, Edith: Liebe um Liebe. Leben und Werk der heiligen Theresia von Jesus [1934], in:

GT I, 60-114.
5 Vgl. STEIN, Edith: Eine Meisterin der Erziehungs- und Bildungsarbeit: Teresia von Jesus

h934/35f>in: BEI 91-113.



256 Christof Betschart

sehen Oberfläche und schließlich die Verschiedenheit der Bewegung nach
innen (in der Seele) und nach außen oder über sich hinaus (im Geist). Im
begrenzten Rahmen dieses Beitrags wird die Untersuchung auf das
Verhältnis von Seele und Ich, das Stein mehrmals thematisiert und auf Teresa
zurückführt, eingegrenzt.

Im siebten Kapitel von Endliches und ewiges Sein im Paragraphen über
das menschliche Personsein (EES 310-321) spricht Stein von der Seele als

,„Raum"' (EES 317) oder in direkter Anspielung an Teresa als .„innere Burg'"
(EES 318), die „nicht punktartig wie das ,reine Ich' [ist], sondern ein ,Raum'

- ja eine ,Burg' mit vielen Wohnungen -, worin das Ich sich frei bewegen
kann" (EES 318). Im Anschluss an diese Stelle präzisiert Stein, dass es
wesentlich zur Seele gehöre, Gehalte aufzunehmen, sie zu verarbeiten und
sich einzugestalten. Doch das könne mit der Raummetapher nur unzureichend

gezeigt werden, denn die Aufnahme in die Seele werde dabei mit
dem Füllen eines leeren Raumes verglichen. Nach Stein nimmt die Seele

auf eigene Art auf, was sie zum Leben benötigt, um sie selbst zu werden,
was besser mit dem Bild der Nahrungsaufnahme verbildlicht werden könne.

Tatsächlich benützte Stein schon früher immer wieder Metaphern aus
diesem Bereich, etwa wenn sie vom Kern oder von der Wurzel spricht.6
Obwohl sich Stein der Begrenztheit räumlicher Metaphern bewusst ist, hat
sie bis in die letzten Werke nie darauf verzichtet. Offensichtlich ist sie
davon überzeugt, dass „Raum" ein analoger Begriff ist, der sich sowohl auf
die materielle als auch auf die seelische Realität - auf die Außen- und
Innenwelt - anwenden lässt. In dieser Perspektive verhält sich das aktuelle
Bewusstsein so zur Seele wie ein Punkt zum Raum, so dass die Erlebnis-
aktualität immer nur einen Teil der menschlichen Person zu durchleuchten

vermag. In ihrem Anhang zur Seelenburg nimmt Stein eben diese Stelle
wieder auf und suggeriert, dass ihre „Scheidung von Seele und Ich" (SB

524) helfen könne, Teresas Metapher der Seelenburg besser zu verstehen,
da Teresa ohne terminologische Präzisierung davon ausgehe, dass die Seele

„gleichsam sich selbst von den Ringmauern bis zum Innersten durchmißt"
(SB 524).

An dieser Stelle geht es uns nicht in erster Linie um Endliches und
ewiges Sein und um den Anhang zur Seelenburg,1 sondern vielmehr um die
Frage, ob die Dialektik zwischen Seele und Ich, die bei Stein schon früher
zum Vorschein kommt, bereits von Teresa geprägt ist. Es soll und kann
nicht behauptet werden, dass die Unterscheidung erst nach ihrer Teresa-
Lektüre aufgetreten wäre, denn dagegen sprechen die Frühwerke deut-

6 Der Terminus „Kern der Person" erscheint erstmals in PE 127 und von da an sehr regelmäßig
bis zur philosophischen Anthropologie in Münster (1933). Die Rede von der Wurzel findet sich in
der Verbform ebenfalls in der Dissertation (PE 120. 122), in den folgenden Schriften auch als
Substantiv (beispielsweise EPh 178. 213; PK 70; IG 164.191).

7 Vgl. dazu GARCIA ROJO, Ezequiel: El Castillo del alma de Edith Stein, in: RevEsp 72 (2013), 573-
594-



Der Teresianische Einfluss auf Edith Steins Anthropologie 257

lieh.8 Und auch die räumliche Ausdrucksweise ist bei Stein schon ab der
Dissertation zu finden. Das deutet daraufhin, dass sich Stein zunächst von
Teresa in ihren eigenen Untersuchungen bestätigt findet. Denn gerade in
der Frage nach der Seele geht Stein - als Husserl-Schülerin und beeinflusst
von Scheler und Hedwig Conrad-Martius - ihren eigenen Weg.9 Deshalb
ist die Bestätigung durch Teresa wegweisend für Steins weitere Forschung
und es kann gefragt werden, inwiefern ihre späteren anthropologischen
Untersuchungen implizit von Teresa geprägt sind. Dazu ist zu bemerken,
dass Stein sicherlich schon kurz nach der Lektüre der Vida die weiteren
Schriften Teresas gelesen hat. Das ist von Gertrud Kuznitzky im Seligspre-
chungsprozess10 bestätigt, so dass es nicht nur um abfällige Einflüsse der
Vida, sondern des ganzen Corpus geht.

Am besten sind diese Einflüsse in Freiheit und Gnade aufzuzeigen, denn
dieser religionsphilosophische Essay wurde wohl kurz nach der Teresa-
Lektüre noch 1921 sozusagen als Taufvorbereitung geschrieben. Er verweist
an verschiedenen Orten auf die Vida (FG 38. 53), den Camino de Perfecciön
(FG 72) und das Castillo interior (FG 17), sowie kleinere Schriften Teresas
(FG 64).11 Doch in den darauf folgenden Schriften anfangs der Dreißigerjahre

ist der Einfluss viel schwieriger auszumachen. Das hängt damit
zusammen, dass es in Teresas Schriften hauptsächlich um das Leben in
Beziehung zu Gott und zu ihren Mitschwestern geht, so dass Stein Teresas
Absicht eine „religiös-praktische" (SB 501) nennen kann. Zudem erwähnt
Stein vor ihrem Ordenseintritt Teresa an nur wenigen Stellen explizit und
zitiert sie nicht wörtlich.12

8 Außerdem müsste hier die terminologische und inhaltliche Wandlung in Steins Verständnis
der Seele im Frühwerk berücksichtigt werden.

9 In dieser Hinsicht verweise ich auf die sehr gut dokumentierte Dissertation von Bénédicte
Bouillot, die im ersten Teil ihrer Arbeit dieser Frage insbesondere im Hinblick auf Husserl und
Scheler nachgeht; vgl. BOUILLOT, Bénédicte : Le noyau de l'âme selon Edith Stein. De l'épochè
phénoménologique à la nuit obscure De Visu). Paris : Hermann 2015,124-150.

10 Vgl. die Aussage von Gertrud Koebner (geb. Kuznitzky): SACRA CONGREGATIO PRO CAUSIS

SANCTORUM: Canonizationis servae Dei Teresiae Benedictae a Cruce (in saeculo: Edith Stein)
monialis professae ordinis carmelitarum discalceatorum (i8gi-ig42). Positio super causae intro-
duetionis. Rom: Guerra 1983, 245-248, hier 247; vgl. auch die Dokumentation von Sr. Maria Amata
Neyer insbesondere mit den Zitaten aus zwei Briefen, die Gertrud Koebner 1962 an Sr. Margareta
im Kölner Karmel sandte (NEYER, Maria Amata: Edith Stein und Teresa von Avila, 192).

11 Die Änderung im Titel ist dokumentiert bei BECKMANN-ZÖLLER, Beate: Einführung der

Bearbeiter, in: ESGA 9, XXIII-XXIX und WULF, Claudia Mariéle: Rekonstruktion und Neudatierung
einiger früher Werke Edith Steins, in: BECKMANN, Beate/GERL-FALKOVITZ, Hanna-Barabara (Hgg.):
Edith Stein. Themen - Bezüge - Dokumente. Würzburg: Königshausen & Neumann 2003, 249-267.

12 Vgl. die Münsteraner Texte (DF 179 u. WIM 114). Beachtenswert ist außerdem die kritische
Diskussion im Anschluss an ihren Bendorfer Vortrag zu den „Grundlagen der Frauenbildung", wo
sie ihre Position auf Teresas Auffassung der inneren Burg und Umwandlung stützt (DF 235. 248),

was bei den Zuhörerinnen bemerkt wurde (DF 249).



258 Christof Betschart

2. Raummetaphern in der Rede von der Seele

Sowohl bei Teresa als auch bei Edith Stein fällt auf, dass sie sich in der Rede

von der menschlichen Seele räumlicher Metaphern bedienen: bei Teresa

sind die bekanntesten „comparaciones"13 für die Seele der Garten (V
11,6h) und die Burg (1 M tp's). Bei Stein findet sich ein ebenfalls räumlich
geprägtes Vokabular für die „Innerlichkeit" der menschlichen Person.
Neben der pädagogischen Dimension dieser Metaphern kann gefragt werden,
ob diese Redeweise die seelische Realität auf eine Weise zu erkennen gibt,
wie sie sonst nicht erkennbar wäre. Denn zunächst muss auf die Nachteile
dieser metaphorischen Rede hingewiesen werden: Erstens gelingt es mit
den Raummetaphern nicht, die seelische Entfaltung vorzustellen. Deshalb
kombiniert etwa Teresa ihre Burgmetapher mit der Allegorie einer Seidenraupe,

die sich in einen Schmetterling verwandelt (5M 2,2-9) und die wie
die Burg als Metapher für den ganzen spirituellen Weg und die damit
zusammenhängende Wandlung verstanden werden kann. Bei Stein sind es

Metaphern wie der „Kern" oder die „Wurzel", welche das organische
Wachstum mit dem Werden der Person vergleichen, die komplementär
zur Rede vom inneren Raum verwendet werden. Zweitens wird eine räumliche

Redeweise für eine an und für sich unräumliche Realität verwendet,
wessen sich sowohl Teresa als auch Stein bewusst sind. Teresa geht zwar
nicht direkt darauf ein, doch wird die Raummetapher immer dann
durchbrochen, wenn es um das gegenseitige Innewohnen geht, das nicht räumlich

vorgestellt werden kann.'6 Stein verweist regelmäßig darauf, dass die
Seele an und für sich nicht räumlich sei, auch wenn sie räumlich vorgestellt

werde.n

'3 Vgl. V 11,6 und iM 1 tit. u. 1,3.

H Diese Stelle bildet die Einleitung für die Darstellung der vier Arten, einen Garten zu
bewässern, womit Teresa verschiedene Gebetsweisen (Meditation in V 11-13, Gebet der Ruhe in
V14F., Trunkenheit der Liebe in V i6f., Gotteinung in V18-21) im Blick hat.

*5 Das spanische „castillo" wird im Deutschen meistens mit „Burg" übersetzt. Es ist jedoch zu
beachten, dass Teresa mit diesem Vergleich sowohl die Burg als Schauplatz eines Kampfes (vgl.
dazu auch den Begriff „fortaleza" in 3M 1,2, als auch noch grundlegender das schöne Schloss als
Ausdruck menschlicher Würde bezeichnet. In den Moradas wird der Begriff „castillo" 39 Mal
verwendet, vor allem in den ersten Wohnungen und im Epilog, woraus geschlossen werden kann,
dass die Metapher als Inklusion verwendet wird, die dem Werk seinen Rahmen gibt. Vgl.
ASTIGARRAGA, Juan Luis (Hg.): Concordances de los escritos de Santa Teresa de Jesus. Vol. 1: A-L.
Vol. 2: M-Z. Roma: Editoriales O.C.D. 2000: „castillo", vol. 1, p. 442s. Außerdem wird der Begriff
mit vielen anderen Begriffen zusammengebracht: „diamante" (iM 1,1), „cristal" (iM 1,1), „paraiso"
(iM 1,1), „perla" (iM 2,1) e „ärbol de vida" (iM 2,1).

16 Vgl. dazu CC i8[i5],3 vom 30. Juni t57i: „Strenge dich nicht an, mich in dir eingeschlossen
zu halten, sondern dich in mich einzuschließen"; Po 4: „Seele, sollst suchen dich in mir, mich
suchen sollst in dir" im Anschluss an Ve 2.

'7 Vgl. chronologisch geordnet: BEI 43; PA 90.114.122-127.129: AMP 47; EES 318; KW 126.



Der Teresianische Einfluss auf Edith Steins Anthropologie 259

Bereits in ihrem Frühwerk spricht Stein im Anschluss an Scheler18 von
Tiefe und Oberfläche, etwa in ihrer Dissertation im Abschnitt über die
Konstitution der Person in den Gefühlserlebnissen: „Denn im Fühlen
erlebt es [das Subjekt] nicht nur Objekte, sondern sich selbst, es erlebt die
Gefühle als aus der ,Tiefe seines Ich' kommend. Damit ist zugleich gesagt,
daß dieses ,sich' erlebende Ich nicht das reine Ich ist, denn das reine Ich
hat keine Tiefe." (PE 117) Die Frage, ob die sich bekundende „Ichtiefe" (PE

ii9f.) lediglich Resultat der transzendentalen Konstitution ist oder ob es

auch Gründe gibt, ihre immanenzunabhängige Wirklichkeit anzunehmen,
kann hier nicht ausführlich untersucht werden. Es soll nur gesagt werden,
dass die Frage des phänomenologischen Realismus sich nicht in erster
Linie auf die Existenz der Außenwelt bezieht,'9 sondern auf die der Innenwelt,

wobei besonders die Möglichkeit der Täuschung und ihrer Korrektur
als Aufweis der Existenz gefasst wird - so etwa im Verhältnis zwischen
erlebtem Lebensgefühl und realem Lebenszustand.20 Jedenfalls benutzt Stein
ab der Dissertation eine räumliche Ausdrucksweise in Bezug auf die
Gefühls- und Willenserlebnisse (PE 119, EPh 137L, IG 199), obwohl sie weiß
und auch sagt, dass Innen und Außen eigentlich Raumgegenstände
bestimmen (EPh 36). Terminologisch betrachtet verwendet Stein Begriffspaare
wie Zentrum und Peripherie (PE 50.122, EPh 23L, FG 48) oder auch Tiefe
und Peripherie (IG 196), sowie Innen und Außen (PE 39, EPh 190). Die
bereits erwähnte „Ichtiefe" (PE 119L) liest Stein ab ihrer Einführung in die
Philosophie als „Tiefe der Seele" (EPh 137, siehe EPh 128), wobei sie sich einem
Verständnis „der Seele im religiös-metaphysischen Sinne" (EPh 145) annähert.

Wie soeben gesehen, ist die räumliche Redeweise bei Stein omnipräsent
und deshalb muss umso nachdrücklicher gefragt werden, was für Vorteile
eine solche Redeweise hat, denn wenn sie keine Vorteile hätte, dann müsste
folgerichtig darauf verzichtet werden. Zunächst ist festzustellen, dass Stein
diese Redeweise in Bezug auf die Seele nicht für die sinnlichen und
intellektuellen Erlebnisse braucht, sondern für die Erlebnisse aus dem Bereich
der „Affektivität", d.h. wie oben gesagt die Gefühls- und Willenserlebnisse.
Doch warum hilft es, solche an und für sich unräumliche Erlebnisse „räumlich"

zu beschreiben? Was kann es rechtfertigen, ein Erlebnis „tief", „zen-

18 Vgl. dazu SCHELER, Max: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. Neuer
Versuch der Grundlegung eines ethischen Personalismus Gesammelte Werke 2). Hrsg. von
Manfred Frings. 9. Auflage. Bonn: Bouvier 2009 (1913 u. 1916), bes. 331-345 zur Schichtung des

emotionalen Lebens.

'9 Vgl. EPh 97L, wo Stein keine Entscheidung zwischen Idealismus und Realismus treffen will,
und dann vor allem den Exkurs zum transzendentalen Idealismus in PA 235-247.

20 Vgl. PK 21: ,,[E]s ist wohl möglich, daß ich mich frisch fiihle, ohne daß der Zustand der
Frische wirklich vorhanden ist; über ihn kann mich die Zukunft eines Besseren belehren." Stein
geht von einer Entsprechung (oder Nicht-Entsprechung) zwischen momentan erlebtem Lebensgefühl

und momentan realem Lebenszustand (PK 21), sowie zwischen erlebter Lebenssphäre (als
Unterschicht des Erlebnisstroms, vgl. PK 26) und sich wandelnder Lebenskraft aus (PK 25).



2ÔO Christof Betschart

tral", „peripher" oder „oberflächlich" zu nennen? Diese Fragen implizieren
eine Antwort zum Erkenntnisstatus der metaphorischen Redeweise. Inwiefern

kann diese räumliche Redeweise einen Erkenntnisgewinn in Bezug auf
die menschliche Seele herbeiführen? Diese Frage wird von Stein nicht
systematisch untersucht, was wahrscheinlich auch zur Folge hat, dass sie in
der Sekundärliteratur weniger zur Kenntnis genommen wird.21 Anders ist
es in Bezug auf die Analogie zwischen Schöpfer und Geschöpf, auf die
Stein in Endliches und ewiges Sein und in ihrer Arbeit über den
PseudoDionysius und seine symbolische Theologie besonders eingeht. So wird
etwa gefragt, warum Namen aus der alltäglichen Erfahrung auch etwas über
Gott aussagen können.22 Hier begrenzen wir uns zur Untersuchung dieser
Fragen auf zwei Texte Steins - Potenz und Akt sowie die philosophische
Anthropologie in Münster -, in denen Teresa nie explizit genannt wird, wo
aber dennoch deutlich ihr Einfluss erkenntlich wird.

2.1 Die Begriffspaare zentral-peripher und tief-oberflächlich in Potenz und
Akt

In diesem Beitrag wird die These verteidigt, dass Stein in ihren Arbeiten
nach der Lektüre Teresas in Bezug auf die Raummetaphern weiterkommt.
Ihr geht es darum, die Analogie zwischen Raum und „,Innenraum'" (PA 127)

oder ,„innerer Räumlichkeit'" (AMP 86) genauer zu bestimmen. Neben den
bereits genannten Unähnlichkeiten hegt die Ähnlichkeit vor allem darin,
dass die räumliche Seelenvorstellung deutlich macht, wie die Bewusst-
seinsaktualität nicht nur von außen, sondern auch von der Person selbst
qualifiziert wird. Stein schreibt dazu im Rahmen ihrer ausführlichen
Untersuchung zum „Kern der Person"23 in ihrem Habilitationsversuch Potenz
und Akt:

21 Vgl. GuiLEAD, Reuben : De la phénoménologie à la science de la Croix. L'itinéraire d'Edith
Stein. Louvain : Nauwelaerts 1974, 278F.; FETZ, Reto Luzius: Ich, Seele, Selbst. Edith Steins Theorie
personaler Identität, in: Ders./Rath, Matthias/SCHULZ, Peter (Hgg.): Studien zur Philosophie von
Edith Stein. Internationales Edith Stein-Symposion Eichstätt 1991. Freiburg: Alber 1993, 286-319,
hier 308-311; EPIS, Massimo: lo, anima, persona nella fenomenologia di E. Stein, in: Teologia 27
(2000), 52-70, hier 64; MASKULAK, Marian: Edith Stein and the Body-Soul-Spirit at the Center of
Holistic Formation. New York: Peter Lang 2007, 73F Kritische Stimmen sind selten. Schulz lässt
sich als gutes Beispiel anfuhren, denn seiner Meinung nach werden mit den Metaphern „manche
originellen Einsichten Steins gelegentlich eher verdeckt als kenntlich gemacht" (SCHULZ, Peter:
Edith Steins Theorie der Person. Von der Bewusstseinsphilosophie zur Geistmetaphysik. Freiburg:
Alber 1994, 262).

22 Vgl. WGE 27. 34-36.
23 Vgl. PA 122-147. Es handelt sich um die ausführlichste Erörterung des Kerns der Person. Im

darauffolgenden sechsten Kapitel wird vermehrt die Seelenterminologie bevorzugt (vgl. PA 153

usw. und bes. 175). In der philosophischen Anthropologie von Münster finden wir die beiden
letzten Stellen (AMP 96; vgl. AMP 103), wo Stein lediglich die Verbindung zu ihrer früheren
Terminologie herstellt. Die Entscheidung, den Ausdruck „Kern der Person" nicht mehr zu gebrauchen,

ist bei der Vorlesungsvorbereitung gefallen, denn eine frühe Gliederung nennt als ab-



Der Teresianische Einfluss auf Edith Steins Anthropologie 261

„Wir haben das geistige Leben durch die Intentionalität charakterisiert: Die
Person ist darin einem Gegenständlichen zugewendet, ihr Akt zielt darauf
hin. Da scheint sich die Möglichkeit einer Analogie zum Räumlichen zu bieten.

Der intentionale Akt scheint zwei Pole zu haben: einen Ichpol und einen
Gegenstandspol; und wo die Berührung mit dem Gegenstand stattfindet,
scheint es berechtigt, von .Oberfläche' zu sprechen. Wo äußere Eindrücke
.abgleiten', Dinge wohl wahrgenommen werden, aber - wie wir sagen - keinen

Eindruck machen, da liegt etwas vor, was an die Oberflächenberührung
zweier Körper erinnert. Es kann aber auch etwas, was von außen berührt,
unmittelbar in die Tiefe einschlagen." (PA 125)

Der „Ichpol" wird von Stein nicht im Sinne der transzendentalen Subjektivität

verstanden, sondern er bezeichnet die menschliche Person in ihrer
Struktur. So entspricht die metaphorische Rede von der Tiefe und von der
Oberfläche im intentionalen Akt dem „Abgleiten" oder „Einschlagen",
denn wir sind oder können uns bewusst sein, wann ein Akt auf uns
„Eindruck" macht oder nicht.24 Auch wenn den Gehalten eine bestimmte Tiefe

- d.h. eine bestimmte persönliche Anteilnahme - zukommt, so kann die
Antwort aufgrund der Person selbst und der Umstände verschieden sein.
Stein bringt das Beispiel eines Geräuschs, das mich stört und folglich von
meiner Arbeit ablenkt. Doch es könnte auch anders sein, wenn ich
aufgrund einer gewissen Stumpfheit oder aufgrund einer großen
Konzentrationsfähigkeit bei der Sache bleibe (PA 125). Nun könnte man freilich
antworten, dass in der Husserlschen Perspektive die konkrete Person vom
transzendentalen Subjekt konstituiert wird, so dass das, was Stein als

„Tiefe" und „Oberfläche" bezeichnet, als konstitutive Leistung des Subjekts
aufzufassen wäre. Stein ist einverstanden, dass sich Tiefe und Oberfläche
im Bewusstseinsstrom bekunden, aber nicht als Produkt, sondern als
Bedingung der Möglichkeit der transzendentalen Konstitution. Das
erkenntnistheoretisch relevante Subjekt ist die Person: „So scheint die Person
selbst als das, was sie in sich ist, ihr Kern, das zu sein, was Tiefen dimension

hat und für die Tiefenbestimmung ihrer Akte, Habitus, Potenzen
ausschlaggebend ist." (PA 127)

Die Affinität mit Teresas Bildern ist gut erkenntlich, denn der Garten
ist schon da, bevor er bewässert und gepflegt wird, und das Schloss ist
schon gebaut, bevor der Bewohner es erforscht. Jean-Louis Chrétien hat in
seiner Monographie L'espace intérieur darauf hingewiesen, dass Teresa
gegenüber den vielen Metaphern vom Häuserbauen das Erforschen eines
bereits gebauten Schlosses ins Zentrum rückt, so dass Tiefe und Oberfläche

schließenden Punkt der Untersuchung des spezifisch Menschlichen: „Kern der Person.
Individualität" (AMP XXVf., Fußnote 42), der aber im endgültigen Text nicht mehr zu finden ist.

24 Stein selbst verweist diesbezüglich auf ihre frühere Unterscheidung zwischen ichlichen
und ichfremden Akten in den Beiträgen (vgl. PK 91-93 und IG 133-139).



2Ô2 Christof Betschart

oder äußere und innere Wohnungen die Seele selbst betreffen.2? Bei Stein
ist insbesondere in Bezug auf die früher teilweise synonym verwendeten
Begriffe „Oberfläche" und „Peripherie" eine Differenzierung festzustellen,
wie anhand folgender Klammerbemerkung in Potenz und Akt deutlich wird:

„(Der Gegensatz von ,zentral' und .peripher' bedarf wohl einer kurzen
Erläuterung. Es war schon davon die Rede, daß eine Mehrheit inhaltlich verschiedener

geistiger Regungen gleichzeitig aktuell sein kann [PA 126L]. Darunter
ist zumeist eine, in der ich vorzugsweise lebe - deren Gegenstand das ist, was
mich .eigentlich' beschäftigt -, während anderes nur nebenbei [an der
Peripherie] abläuft. Es ist deutlich, daß dieser Gegensatz ein anderer ist als der
von Oberfläche und Tiefe. Es kann mich etwas zentral beschäftigen, ohne in
die Tiefe einzudringen; und es kann etwas in der Tiefe sein, was sich nur
peripher bemerkbar macht. [...])." (PA 131)

Das Begriffspaar zentral-peripher bezieht sich zunächst auf die äußere
Wahrnehmung, etwa wenn ich meinen Blick auf einen bestimmten Baum
richte und doch gleichzeitig den danebenliegenden wahrnehme, wenn
auch nicht fixiere. Husserl geht in seinen Ideen I davon aus, dass jede
Dingwahrnehmung „einen Hof von Hintergrundanschauungen"2Ö habe. Im
Steinschen Zitat geht es um die metaphorische Anwendung der Dingwahrnehmung

auf das, was sie „geistige Regungen" nennt. Ich kann mich
beispielsweise zentral auf eine philosophische Frage konzentrieren und
peripher den Lärm auf der Straße wahrnehmen. Zentral und peripher sind
demnach „Vollzugsmodi der Akte, Grade der Aktualität noch innerhalb
des aktuellen Lebens" (PA 131). Hier ist wiederum festzuhalten, dass Teresa
auch ohne die entsprechende Terminologie um die Vielschichtigkeit des

aktuellen Lebens wusste. Insbesondere in Bezug auf das innere Beten
berichtet sie von den Ablenkungen und wie sie lernte, dass eine abundante
Vorstellung nicht unbedingt die Vereinigung mit Gott verhindere: „lassen
wir dieses Mühlengeklapper ruhig weitergehen, und mahlen wir unser
Mehl, indem Wille und Verstand nicht zu wirken aufhören." (4M 1,13)

Teresas Ansicht ist, dass die Ablenkung zentral werden kann und wir
dennoch - mit Wille und Verstand - bei Gott sind.27 Noch deutlicher wird es

in den siebten Wohnungen, wo Teresa auf den Frieden der Person
hinweist, aber sogleich anfügt, man soll „das nicht so verstehen, als stünden
die Seelenvermögen und Sinne und Leidenschaften beständig in diesem

25 Vgl. CHRÉTIEN, Jean-Louis : L'espace intérieur. Paris: Les Éditions de Minuit 2014, 202 und
das ganze Kapitel, das hauptsächlich Teresa gewidmet ist (201-234).

26 HUSSERL, Edmund: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen
Philosophie. 6. Auflage. Tübingen: Niemeyer 2002, §35, 62.

27 Teresa geht von einer gewissen Parallelität in der Aktivität der Sinne und Seelenpotenzen
aus: so nennt sie die Sinne und Potenzen an verschiedenen Stellen ihrer Seelenburg „Leute",
„Wächter", „Burgvögte", „Verwalter", „Hofmeister", „Vasallen" oder auch einfach „Bewohner" (1M

2,4.12.15; 4M 3,2) des Schlosses.



Der Teresianische Einfluss auf Edith Steins Anthropologie 263

Frieden. Die [Mitte der28] Seele schon, aber in den anderen Wohnungen
gibt es immer wieder Zeiten des Streits, der Prüfungen und Mühen, die

allerdings von der Art sind, dass ihr im Normalfall ihr Frieden und ihr
Platz nicht mehr weggenommen wird." (7M 2,10) Auch wenn nach der
mystischen Vermählung Prüfungen und Mühen im Zentrum der Aufmerksamkeit

stehen können, so kann der Friede nie vollends aus der wenigstens
peripheren Erlebnisaktualität vertrieben werden.

An diesen Stellen bei Teresa wird bereits der Übergang zum zweiten
Begriffspaar ersichtlich, denn die Ablenkungen und Schwierigkeiten sind
oberflächlich und der Friede ist im Innersten. Nach Stein haften „Tiefe und
Oberflächlichkeit [...] primär am Gehalt der Akte" (PA 131). Es handelt sich
um ichliche Gehaltet, bei denen der Gehalt nicht vom personalen Ich
trennbar ist, weil nach Stein jede Person ihre je eigene Tiefe hat, mit der
sie „alle Rangstufen des Seienden" (PA 128) erfassen kann. Eben deshalb
sind Gefühle und Wünsche so aufschlussreich über die Person, weil sich in
ihnen - wenigstens wenn sie echt sind - unweigerlich etwas von der Person

selbst offenbart.

2.2 Teresas impliziter Einfluss in Der Aufbau der menschlichen Person

Die Steinsche Rede von Tiefe und Oberfläche zielt folglich darauf ab, dass

sich in gewissen Akten etwas von der personalen Struktur bekundet. Diese
Überzeugung führt sie in ihrer philosophischen Anthropologie weiter aus.
Die beiden soeben eingeführten Begriffspaare werden wieder aufgenommen,

wobei Stein zufolge ,„zentrale' Zuwendung" und „das periphere'
Bemerken [...] verschiedene Bewusstseinsweisen" (AMP 85) sind, die
zureichend als Aktivität des reinen Ich beschrieben werden können. Aber mit
diesem Begriffspaar kann ich noch nicht erklären, dass eine Sorge in mir -
d.h. in meiner Seele3° - bleibt, auch wenn ich gar nicht mehr an sie denke.
Dieses Bleiben in mir lässt sich nicht vom reinen Ich, sondern von der Seele

her fassen, die nun als ein Haus mit „Weite und Tiefe" (AMP 86) aufge-
fasst wird, wo man „zu Hause sein" kann:

„Nur ein seelisches Ich kann zu Hause sein, und von dem kann man dann
auch sagen, daß es bei sich selbst zu Hause sei. Da rücken auf einmal Seele
und Ich ganz nahe zusammen. Eine Menschenseele kann nicht ohne Ich sein:
Zu ihr gehört die personale Struktur. Aber ein menschliches Ich muß auch ein
seelisches Ich sein, es kann nicht ohne Seele sein: Seine Akte sind selbst als
.oberflächliche' oder ,tiefe' charakterisiert, sie wurzeln in einer größeren oder

28 Diese Präzisierung kann aus der Folge des Zitats deduziert werden.
29 Vgl. PK 18 sowie IG 132-139 (über Gemütsakte, die immer einen ichlichen Gehalt haben);

vgl. ebenfalls BECKMANN-ZÖLLER, Beate: Einführung, in: ESGA 6, XXXVIII-XL.
3° Im Vergleich zu Potenz und Akt ist zu sagen, dass in PA 125-131 die beiden Begriffspaare im

Kontext der Untersuchung des Kerns der Person thematisiert werden, den Stein im folgenden
Kapitel mit dem „Innersten" der Seele gleichsetzt (PA 175).



264 Christof Betschart

geringeren Tiefe der Seele. Je nach den Akten, in denen das Ich jeweils lebt,
hat es da oder dort in der Seele seine Stelle. Es gibt aber im Seelenraum einen
Ort, in dem es seine eigentliche Stelle hat, den Ort seiner Ruhe, den es
suchen muß, solange es ihn nicht gefunden hat, und zu dem es immer zurückkehren

muß, wenn es davon ausgegangen ist: Das ist der tiefste Punkt der
Seele. Nur von hier aus kann die Seele sich .sammeln'; denn von keinem
andern Punkt aus kann sie sich ganz umspannen." (AMP 86)

Die wechselseitige Bedingtheit von Ich und Seele kommt deutlich zum
Ausdruck.31 Die Rede von Tiefe und Oberfläche bezieht sich zwar auf die
Seele selbst, charakterisiert dann aber auch die Akte, in denen die Person
selbst mehr oder weniger lebt. In dieser relativ kurzen Passage sind mehrere

deutliche Anspielungen an Teresa zu finden, die es nun zu explizieren
gilt:

Erstens entspricht das von Stein beschriebene wechselseitige Verhältnis
von Seele und Ich Teresas Allegorien, die zwischen Garten und Gärtner und
vor allem zwischen Schloss und Kastellan unterscheiden. Bei Stein sind
Seele und Ich relative, notwendig aufeinander bezogene Begriffe, was
impliziert, dass das menschliche Ich seelisch und die menschliche Seele ichlich

sind.32 Im Verhältnis zur wohl wichtigsten phänomenologischen Metapher

des Erlebnisstroms bringt die Rede von Erlebnissen in einem Raum
mit Tiefe und Oberfläche zum Ausdruck, dass die Person - und nicht nur
abstrakt gefasst das transzendentale Subjekt - mehr oder weniger in ihren
Erlebnissen lebt und sich mehr oder weniger ganz darin engagiert .33 Bei
Teresa ist anzufügen, dass sie durch ihre zahlreichen Kontakte mit der
scholastischen Unterscheidung zwischen Wesen, Vermögen und Akten der
Seele vertraut war, aber dennoch vorzugsweise Metaphern verwendet, die
das Verhältnis von Seele und Ich bildlich zum Ausdruck bringen. Zwar
spricht sie nur selten von einem alcaide - einem Kastellan34 -, der sich frei
in der Burg35 bewegt, wahrscheinlich weil sie ab den fünften Wohnungen
die Brautsymbolik privilegiert. Analog wie bei Stein bedeutet hier das Hin-

31 Vgl. dazu WULF, Claudia Mariéle : Vie mystique et engagement intellectuel, 382-387.
32 Diese Artikulierung ist wichtig, um Phänomenologie und Scholastik miteinander ins

Gespräch zu bringen. Vgl. AMP 28h (Stein wählt die Probleme im Anschluss an Thomas, thematisiert

sie jedoch mit der phänomenologischen Methode Husserls).
33 Es ist die Wiederaufnahme ihrer schon früher gemachten Unterscheidung zwischen ichlichen

und ichfremden Erlebnissen, mit der sie aber noch nicht zufrieden war, wie etwa ihre
Bemerkung zu den „ichfremden Daten" in einem Brief an Fritz Kaufmann zeigt; vgl. den Brief vom
16.9.1919 in SBB I, 43h

34 Vgl. V 18,4; V 20,22; lM 2,4.
35 Vielmehr vergleicht Teresa die Seelenvermögen mit Vassallen, Wächtern oder Bewohnern

des Schlosses (vgl. Fussnote 27), so dass das Leben einer Person durch verschiedene personifizierte

Vermögen dargestellt wird mit einer gewissen Ähnlichkeit zu Friedemann Schulz von
Thuns innerem Team; vgl. SCHULZ VON THUN, Friedemann: Miteinander reden 3. Das ,Innere
Team' und situationsgerechte Kommunikation. 15. Auflage. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2006
(1998). Vgl. insbesondere die Ausführungen zum metaphorischen Sprachgebrauch (29-31).



Der Teresianische Einfluss auf Edith Steins Anthropologie 265

eingelassenwerden in die innersten Wohnungen, dass sich die ganze
menschliche Person Gott hingibt.

Zweitens kommt die metaphorische Rede von einem Haus auch bei
Teresa vor (2M 4 u. 9; 5M 2,4), obwohl sie häufiger von der Burg36, dem
Palast37 und den Wohnungern8 spricht. Mehr noch als die terminologische
Übereinstimmung ist zu berücksichtigen, dass Stein und Teresa ein „zu
Hause" annehmen, das es erst noch zu entdecken gilt. Gemäß der bereits
erwähnten Ich-Seele-Dialektik ist folglich beiden gemeinsam, dass sie von
einer Suchbewegung im Haus ausgehen. Die Suche nach der eigentlichen
Stelle oder - falls sie schon gefunden wurde - ein regelmäßiges Zurückkehren

an sie gehört zum Menschen, da dieser nicht nur in der Welt39,
sondern korrelativ dazu „bei sich selbst zu Hause" (AMP 86) ist. Freilich
ist diese Suche nicht immer aktiv, denn wie Stein später im Kommentar
der Seelenburg sagen wird, gleicht unsere Seele einem weit ausgedehnten
Reich, „in dessen Besitz der Eigentümer erst gelangen muss, weil es dem
Menschen [...] eigen ist, sich an die Außenwelt zu verlieren" (SB 519). Auch
Teresa bringt noch in den siebten Wohnungen den Hinweis, dass wir
unsere Seele nicht sehen können wie äußere Gegenstände, so dass man meinen

könne, es „herrsche im Innern unserer Seele so etwas wie Dunkelheit."
(7M 1,3) Doch selbst wenn die Person überzeugt ist, dass sie erst aus ihrer
Mitte heraus adäquat mit Mensch und Umwelt, aber auch mit Gott und
mit sich selbst in Beziehung treten kann, so bleibt doch die Schwierigkeit,
dass der Eintritt ins Innerste sowohl bei Teresa als auch bei Stein nur
Geschenk sein kann. Das mag ein Stein des Anstoßes sein, weil Stein in ihrer
,,christliche[n] Anthropologie" (AMP 9) die mystischen Zeugnisse des

Innersten berücksichtigen will, dass aber gleichzeitig diese Zeugnisse nicht
willentlich nachvollziehbar sind, weil der Zugang zum Innersten wie
gesagt Geschenkcharakter hat.

Drittens ist die Idee der Sammlung im Innersten gemeinsam. Nur aus
dem Innersten heraus kann sich die Person ganz engagieren. Bei Teresa
wird anhand des Zusammengehens von Marta und Maria deutlich, dass die
Kontemplation nicht die Aktion verhindert, sondern erst wirklich fruchtbar

macht (7M 4,12-14). Gerade im Innersten wird die scheinbare Opposition

zwischen Kontemplation und Aktion überwunden, so wie nach Stein
auch in Gott Ruhe und Bewegung keine Gegensätze sind (AMP 102). Die
Rede vom Ort der Ruhe findet sich schon bei Teresa, gemäß welcher „die

36 Vor allem am Anfang und am Ende des Castillo interior: vgl. iM 1,1-8 (9 Okkurrenzen) und
M Epilog 2 (2 Okkurrenzen). Insgesamt 39 Okkurrenzen in dieser Schrift.

37 Der Palast bezeichnet bei Teresa den innersten Teil des Schlosses: vgl. CV 28,9. nf.; iM
2,8.14; vgl. ebenfalls 6M 10,3, wo vom göttlichen Palast die Rede ist.

38 Die Rede von den Wohnungen (moradas) ist über das ganze Werk verteilt: vgl. iM 1,3; iM
2,8.11-15; usw-

39 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. 19. Auflage. Tübingen: Niemeyer 2006, §12-13, 52-62:
„Das In-der-Welt-sein als Grundverfassung des Daseins".



266 Christof Betschart

Seele [in den siebten Wohnungen] fast ständig in innerer Ruhe weilt" (7M
3,10; siehe auch 6M 5,9, 7M 3,11 u. M Epilog 2), so dass auch hier wieder ein
Einfluß Teresas sowohl im Vokabular als auch noch unmissverständlicher
in der Sache selbst zu finden ist.

Die Affinität zwischen Teresa und Stein sollte nicht vergessen lassen,
dass die Absicht bei beiden verschieden ist, wie Stein Ende 1936 sagt: eine
„religiös-praktische" (SB 501) bei Teresa und eine „theoretische" bei ihr
selbst. Wie bereits eingangs erwähnt geht es Stein nicht primär wie Teresa

um die sich vertiefende Gottesbeziehung, sondern um einen phänomenologischen

Zugang zur Menschenseele. Genau dieselbe Verschiedenheit ist
schon früher in Der Aufbau der menschlichen Person zu bemerken, denn
Stein ist offensichtlich von Teresas Seelenburg inspiriert worden. Steins These

ist, dass Erlebnisse mit dem Begriffspaar zentral-peripher nicht ausreichend

bestimmt sind, sondern dass diese immer auch als tief oder
oberflächlich zu charakterisieren sind. Mit anderen Worten können die Erlebnisse

nicht davon abgetrennt werden, wie stark die menschliche Person im
Erlebnis lebt. Die Raummetaphorik ist Hilfe, um diese persönliche Anteilnahme

zu verdeutlichen, und tritt ergänzend zur Metaphorik des Bewusst-
seinsstroms auf.

Rück- und Ausblick

Der Versuch, die Ich-Seele-Dialektik bei Edith Stein auf den Einfluss Teresas

zurückzuführen, erfordert eine nuancierte Bewertung von Steins
Teresa-Lektüre, zunächst der Vida und wohl schon kurz darauf der weiteren
Schriften. Diese Lektüre war für sie nicht nur existentielle Erschütterung
und Begegnung mit Jesus Christus als Wahrheit in Person, sondern auch
Bestätigung für ihre eigenen phänomenologischen Untersuchungen bereits
in der Dissertation, aber vor allem in der Einführung in die Philosophie und
in den Jahrbuchbeiträgen. Gleichzeitig ist die Lektüre ein neuer Impuls für
die eigenen anthropologischen Studien. Zwar hat Stein erst nach dem Kar-
meleintritt Arbeiten über Teresa geschrieben, insbesondere einen
Kommentar zur Seelenburg, der eingangs erwähnt wurde. Doch es war uns in
erster Linie ein Anliegen zu zeigen, dass schon vorher - insbesondere im
Habilitationsversuch Potenz und Akt sowie in der philosophischen Anthropologie

Der Aufbau der menschlichen Person - der Teresianische Einfluss
herausgestellt werden kann.

Als Ausblick zu weiteren Studien schließe ich eine biographische und
eine inhaltliche Überlegung an. In Bezug auf Steins Lebensweg ergibt sich
eine Analogie zwischen der Entdeckung der Logischen Untersuchungen
Husserls Ende 1912 (ALF 17t) und der Lektüre von Teresas Vida 1921. Trotz
vieler Unterschiede scheint etwas Wesentliches die beiden Momente zu
verbinden. Der Entdeckung Husserls geht eine Zeit der Unzufriedenheit mit
der experimentellen Psychologie in Breslau voraus (ALF 88). Stein war be-



Der Teresianische Einfluss auf Edith Steins Anthropologie 267

reits Doktorandin bei William Stern, der ihr aber nicht die notwendige
Freiheit für eine eigenständige Arbeit bot (ALF 173). Die Enttäuschung
über die tendenzielle Reduktion der Psychologie auf quantitative Elemente
und der Ausschluss des Bewusstseinslebens waren sicherlich ausschlaggebend,

um Husserls Phänomenologie offen zu begegnen. Die folgenden Jahre

in Göttingen und Freiburg bei Husserl, Reinach und den anderen Phä-
nomenologen fördern die Aneignung der phänomenologischen Methode
und die Anwendung auf anthropologische Fragestellungen, auch wenn diese

Einflüsse nicht immer bis ins Detail dokumentiert sind.
Einige Jahre später nach dem Krieg und dem Tod Reinachs, nach der

Enttäuschung über die verunmöglichte Habilitation, nach vielen religiösen
Anstößen und ,,lange[m] Suchen nach dem wahren Glauben" (ALF 350) ist
Stein wieder in einer Phase der inneren Unzufriedenheit. Die Lektüre
Teresas ist Licht in existentieller und anthropologischer Hinsicht, insbesondere

was ihr Verständnis der Seele als „inneren Raum" betrifft. Auch hier
ist die anschließende Auseinandersetzung und Aneignung nicht einfach zu
dokumentieren. Vielleicht gilt für Teresa das, was Stein im Vorwort ihrer
Beiträge über den maßgebenden Einfluss Husserls sagte: „In welchem Umfang

das der Fall gewesen ist, das vermag ich heute selbst nicht mehr zu
kontrollieren" (PK 4) und hinzufügt: ich war „mir sehr oft nicht darüber
klar [...], ob ich etwas als eigenes Forschungsergebnis anzusehen hätte oder
als innere Aneignung übernommener Gedankenmotive." (PK 4) Sicher ist
Teresas Einfluss in philosophischer Hinsicht nicht so prägend wie derjenige

von Husserl, aber Steins philosophischer, eigenständiger Weg lässt sich
doch als ein Versuch interpretieren, Teresas Intuitionen in ihrer Anthropologie

Ausdruck zu geben. Gerade das, was Stein von Husserl unterscheidet,

scheint von Teresa her entfaltet.
Ein wichtiger inhaltlicher Unterschied ist die systematische Differenzierung

zwischen zentralen und peripheren Erlebnissen einerseits, sowie
tiefen und oberflächlichen andererseits. Das erste Begriffspaar wird in der
Linie von Husserls Frage nach verschiedenen „Modi der Aufmerksamkeit"^

behandelt, wobei die Zentralität der vollen Aufmerksamkeit und die
Peripherie der Aufmerksamkeit „am Rande" entsprechen. Das zweite
Begriffspaar mit der Unterscheidung zwischen tiefen und oberflächlichen
Erlebnissen hingegen ist nach der hier vertretenen These die Konsequenz der
Affinität zwischen Stein und Teresa und bringt zum Ausdruck, wie ganz-
heitlich die Person an ihren Erlebnissen beteiligt ist und wie stark der
gestaltende Einfluss auf ihr Leben ist. Im Gegensatz zum oberflächlichen
Erlebnis engagiert ein tiefes die ganze Person und hinterlässt einen bleibenden

Eindruck. In jedem Begriffspaar für sich betrachtet ist der metaphorische

Sinn verständlich, doch beim gemeinsamen Auftreten der Paare wird

4° HUSSERL, Edmund: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen
Philosophie, §92,189. Vgl. auch Fußnote 26.



268 Christof Betschart

das Verständnis dadurch erschwert, dass trotz der räumlichen Ähnlichkeit
verschiedene Aspekte im Erlebnis (die Aufmerksamkeit einerseits und die
Ichlichkeit oder Ichfremdheit des Aktgehalts andererseits) gemeint sind.41

Zudem kann die Raummetaphorik auch für andere Gebiete verwendet
werden, etwa wenn vom Zentrum eines Artikels oder von der Peripherie
der Gesellschaft die Rede ist. In diesem Beitrag ist das Interesse auf das
menschliche Bewusstsein und die Beschreibung der menschlichen Erlebnisse

mit Hilfe der Raummetaphern zentral-peripher und tief-oberflächlich
beschränkt. In dieser Perspektive lässt sich mit Jean-Louis Chrétien

sagen, dass die Rede vom „inneren Raum" erst im Kontext der menschlichen

Erlebnisse sinnvoll wird: „l'espace intérieur ne doit pas être hyposta-
sié comme s'il existait par lui-même, mais toujours reconduit aux actes de

parole et de conscience".42 Die Verbindung von Erlebnis und metaphorischem

Ausdruck ergibt einen hermeneutischen Zirkel, wonach die Metaphern

nicht nur aus dem Erlebnis entstehen, sondern ihrerseits Bedingung
zu ihrem Verständnis werden. Die Beziehungs-Erlebnisse - insbesondere
die religiösen Erlebnisse - zeigen, dass sie nicht nur durch mehr oder
weniger große Aufmerksamkeit ausgezeichnet sind, sondern auch durch
„Tiefe", die vom reinen Ich her nicht verständlich wird, sondern die Seele

charakterisiert, so dass die Raum-Metaphorik und die darin zum Ausdruck
gebrachte Ichtranszendenz die Möglichkeit einer Seelen-Metaphysik eröffnet.

41 Vgl. dazu die Untersuchungen bei LAKOFF, George/JOHNSON, Mark: Metaphors We Live By.
2. Auflage. Chicago: The University of Chicago Press 2003 6980). Die Autoren unterscheiden
verschiedene orientierende Metaphern und darunter „deep-shallow, central-peripheral" (14), doch
etwas weiter unten wird nur noch die Metapher „central-periphal" (24) genannt. Eine
Auseinandersetzung würde zu weit führen. Es sei nur darauf hingewiesen, dass sowohl nach

Lakoff/Johnson wie auch nach Stein die Metaphern in den Erlebnissen wurzeln. Aber verschieden
ist, dass Stein eine „experientialist theory" nicht wie Lakoff und Johnson einer „objectivist theory"
entgegensetzen würde.

42 CHRÉTIEN, Jean-Louis : L'espace intérieur, 26.



Der Teresianische Einfluss auf Edith Steins Anthropologie 269

Zusammenfassung
In der Frage nach Teresa von Avilas Einfluss auf Edith Stein ist noch wenig
erforscht, wie Teresa Steins Anthropologie konkret und entscheidend beein-
flusst. Anhand der Untersuchung des zentralen und peripheren, sowie des

tiefen und oberßächlichen Erlebens soll (vor allem in Potenz und Akt, sowie
in der philosophischen Anthropologie von Münster) gezeigt werden, wie
Stein in der Genese ihres Werks implizit und explizit Teresas Werk und das
darin zum Ausdruck kommende Seelenverständnis in ihre Anthropologie
einbindet. Insbesondere die Verwendung räumlicher Metaphern in der Rede von
der Seele bringt die Verinnerlichung und persönliche Aneignung des Erlebten
zum Ausdruck.

Abstract
In the relation between Teresa ofAvila and Edith Stein only little attention
has been paid to the issue, how Teresa inßuenced Stein's anthropology
concretely and essentially. On the basis of the analysis of central and
peripheral, deep and superficial lived experience (especially in Potency and Act
as well as in the philosophical anthropology of Münster) we sill show, how
Stein embeds in the genesis of her anthropology implicitly and explicitly
Teresa's writings and her view of the human soul. The use of spatial metaphors
in the discourse on the soul particularly shows the personal appropriation of
what she experienced.


	Der Teresianische Einfluss auf Edith Steins Anthropologie : aufgezeigt an den Begriffspaaren "zentral-peripher" und "tief-oberflächlich"

