
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 1

Artikel: "Urvolk" oder "die Gemeinde der ersten Monotheisten" : der Begriff des
Volkes bei Fichte, Krochmal und Schelling

Autor: Treitler, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760711

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Treitler

„Urvolk"
oder „die Gemeinde der ersten Monotheisten".

Der Begriff des Volkes
bei Fichte, Krochmal und Schelling

Im 19. Jahrhundert vollzog sich eine rasante Entwicklung, die alle
gesellschaftlichen Bereiche ergriff. Aus den politischen Revolutionen seit 1789
entwickelten sich emanzipatorische Bewegungen und universale politische
Konzepte. Gleichzeitig formierten sich kleinteilige Ideologien mit
nationalistischen Volksbegriffen,1 die ohne Diffamierung der national durchwegs
schutzlosen jüdischen Minderheiten nicht auskamen. Dem hielt man in
zionistischen Bewegungen die Suche nach einem eigenen politischen
Gemeinwesen entgegen.2 Von alters her galten Juden doch als ein Volk, wenn
auch nicht im modernen nationalen Sinn. Religiöse Überlieferungen sprachen

davon, und wer mit dem Judentum sich befasste und diesen
Überlieferungen mit Vernunftansprüchen begegnen wollte, stieß auf die Frage
nach der Bedeutung und dem Sinn des jüdischen Volksseins, und das im
Rahmen der Fragen, was ein Volk konstituiere und welche Bedeutung dem
jüdischen Volk zukommen konnte in Geschichte und Gegenwart.

Das deutsche „Urvolk": Fichtes Reden an die deutsche Nation

Diese Frage berührte Fichte in seinen Reden an die deutsche Nation zwar
nicht; doch sind sie deshalb wichtig, weil sie zum einen so etwas wie die
„Charta des entstehenden Pangermanismus"3 sind und zum anderen der
Deutsche Idealismus Maßgebliches diesem Denker verdankte, der eine
Generation vor Schelling lebte und dachte. Von Kant stimuliert,4 fasste er das

Ich als zentrale Wirklichkeit auf, dessen Aufgabe darin liege, das Nicht-Ich
dem Ich anzugestalten und so in der Welt wirksam zu werden. 5 Dieser
erstphilosophische Grundsatz bildete auch Fichtes Fundament für den
Volksbegriff, den er entsprechend seiner Ichkonzeption als besondere Aufgabe

1 Vgl. TOMKA, Miklös: Säkularisierung und Nationalismus, in: Conc(D) 31 (1995), 492-498.
2 Vgl. BRUGGER, Eveline u.a.: Geschichte der Juden in Österreich. Wien: ueberreuter 2013,

460-473.
3 POLIAKOV, Léon: Geschichte des Antisemitismus. Band V: Die Aufklärung und ihre

judenfeindlichen Tendenzen. Worms: Verlag Georg Heintz 1983, 205.
4 Vgl. JANKE, Wolfgang: Art. Fichte, Johann Gottlieb, in: TRE 11, 157-171, bes. 158.
5 Vgl. JANKE: Art. Fichte, i6if.



236 Wolfgang Treitler

des deutschen Volkes fasste. Hier offenbart Fichte bereits den Grundzug
des deutschen Volkes, der an Hegels spätere Identität des Absoluten erinnert,

in der es zur Selbstvermittlung über das assimilierte Andere6 kommen

soll. Grundlage dafür ist die deutsche Philosophie mit ihrer sonst in
keinem Volk erreichten „Gründlichkeit und wissenschaftlichefn] Form".7

Ist nun ein Volk allgemein durch eine „besondere geistige Natur der
menschlichen Umgebung"8 bestimmt, so hält Fichte aufgrund der
philosophischen Basis das deutsche Volk für das „Urvolk" oder „Volk schlechthin."9

Denn nur in ihm haben sich der Volkscharakter und dessen Bedeutung

derart klar herausgebildet. Das deutsche Volk hebt individuelles,
beschränktes Leben in eine überindividuelle Dauerhaftigkeit, und diese ist
Mittel der völkischen Unterscheidung10 zwischen sich als einem dauerhaften

Volk und den anderen Völkern, die vergehen; daher sind seine Siege
das Versprechen seines ewigen Lebens als eines Volkes,11 das mehr ist als
eine staatlich arrangierte Gemeinschaft. „Volk und Vaterland in dieser
Bedeutung, als Träger und Unterpfand der irdischen Ewigkeit, und als
dasjenige, was hienieden ewig sein kann, liegt somit weit hinaus über den
Staat, im gewöhnlichen Sinne des Wortes - über die gesellschaftliche
Ordnung, wie dieselbe im bloßen klaren Begriffe erfaßt, und nach Ableitung
eines Begriffs errichtet und erhalten wird."12

Aus dem Begriff des deutschen Urvolkes schließt Fichte nun, dass dessen

(philosophische) Bildung Zweck des Staates sein und dieser die
Bildung allen Zugehörigen ermöglichen muss13 durch eine allgemeine staatliche

Erziehung.14 Denn die Aufgabe des deutschen Staates liegt in der
Durchsetzung des deutschen Volkscharakters. Daher ist Zwang legitim,
wenn der Volkscharakter gefährdet ist.13 Hier richtet sich Fichtes Kritik
gegen das Christentum, denn es predigt eine ganz andere, eine eschatologi-
sche Ewigkeit und gab vor, keine Gewalt, keinen Zwang anzuwenden,
sondern, wenn nötig, alles preiszugeben. Dagegen hielt Fichte seine Reden,
wie er sagte: „Sie tragen Ihnen an, die wahre und allmächtige Vaterlandsliebe,

in der Erfassung unseres Volks als eines ewigen, und als Bürgen

6 Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Werke 5, Wissenschaft der Logik I. Erster Teil:
Die objektive Logik. Erstes Buch. Frankfurt/Main: Suhrkamp Verlag 1969, 74.

7 FICHTE, Johann Gottlieb: Volk und Staat. Eine Auswahl aus seinen Schriften. Zusammengestellt

und mit einer Einleitung von Prof. Dt. Otto Braun. München: Drei-Masken-Verlag
1921, 225.

8 FICHTE: Volk und Staat, 243.
9 FICHTE: Volk und Staat, 223.
10 Vgl. FICHTE: Volk und Staat, 253.
11 Vgl. FICHTE: Volk und Staat, 250.
12 FICHTE: Volk und Staat, 246h
'3 Vgl. FICHTE: Volk und Staat, 230.
14 Vgl. FICHTE: Volk und Staat, 263h
15 Vgl. FICHTE: Volk und Staat, 265; vgl. auch JANKE, WOLFGANG: Art. Fichte, 165.



Der Begriff des Volkes bei Fichte, Krochmal und Schelling 237

unsrer eignen Ewigkeit durch die Erziehung aller Gemüter recht tief und
unauslöschlich zu begründen."16 Mit seiner gewaltfreien Orientierung bringe

das Christentum jedoch die von Fichte sogenannte „Ausländerei"17 ins
deutsche Volk: „Nichtursprünglichkeit"18 ohne deutschen Volks- und
Bildungsgeist, die in der Dekadenz eines Glaubens an den Tod lebt und so die
potentielle Ewigkeit des Volkes negiert. Problematisch ist diese Haltung
nicht, wenn sie andere Völker zu Fall bringt, sondern wenn sie das deutsche

Volk anfällt und ihm etwa mit der Botschaft der allgemeinen Sündigkeit

seine Kraft'9 und seine Größe20 nimmt. Dieser Dekadenz des

Todesglaubens der Ausländerei muss das deutsche Volk und vor allem jeder
einzelne Volkszugehörige die Ewigkeit deutscher Wirksamkeit entgegenhalten,21

kämpferisch bis in den Tod; denn „um diese zu retten, muß er

sogar sterben wollen, damit diese lebe, und er in ihr lebe das einzige
Leben, das er von je gemocht hat."22

In dieser national gedachten Martyriumsidee profaniert Fichte
jüdisches und christliches Zeugnis für Gott2? durch die Idee der absoluten
Nation. Dieses Denken - in politisch unruhigen Zeiten entwickelt,24 in denen
sich ein Aufstand gegen die napoleonische Besatzung Berlins, des

Wirkungsortes Fichtes, abzeichnete2? - wanderte nicht erst über den Weg seiner

Popularisierung26 ins Arsenal der nationalsozialistischen Ideologie,
sondern war schon als philosophisches doppeldeutig: Es beschwor die Ewigkeit

des deutschen Volkes und verband damit eine massive Aversion gegen
dasjenige Christentum, das seine orientalische, d.h. seine jüdische
Herkunft behielt. In diesem Denken manifestierte sich daher auch eine Art
Systemhass auf das Judentum. Das ist an Fichte ohne weiteres ausweisbar:

16 FICHTE: Volk und Staat, 257.
17 FICHTE: Volk und Staat, 226.
18 FICHTE: Volk und Staat, 224.
19 Vgl. FICHTE: Volk und Staat, 236.
20 Vgl. Brumlik, Micha: Deutscher Geist und judenhass. Das Verhältnis des philosophischen

Idealismus zum Judentum. München: Luchterhand 2002, 96-105.
21 Vgl. FICHTE: Volk und Staat, 245.
22 FICHTE: Volk und Staat, 245.
23 Vgl. LENZEN, Verena: Jüdisches Leben und Sterben im Namen Gottes. Studien über die

Heiligung des göttlichen Namens (Kiddusch HaSchem). München: Piper 1995, 21-110.

24 Vgl. JANKE: Art. Fichte, 161.

25 Vgl. BRUMLIK: Deutscher Geist und Judenhass, 107.
26 Vgl. JANKE: Art. Fichte, 169: Janke hält es für historisch kontingent, dass Fichtes Reden

„Quelle einer irrationalen völkischen Wiedergeburt in pangermanischem Ausmaß [wurden].
Das sind Verunstaltungen, vor denen die tiefsten Denker am wenigsten geschützt sind [...]
Volk hieß bei Fichte nichts anderes als die Synthese freier Geister in ihrer geschichtlich
gesellschaftlichen Natur." Vgl. dazu Fn. 3.



238 Wolfgang Treitler

Der jüdischen Emanzipation, Resultat der Aufklärung2? und durch die
Französische Revolution von 1789 politisch angebahnt, hatte er die
„prinzipielle Nichtintegrierbarkeit von Juden" (Marco Puschner28) entgegengesetzt.

Vermittelt über die Ewigkeit des deutschen Volkes, teilte Fichte mit
vielen seiner philosophischen Zeitgenossen vorbehaltlos das, was Micha
Brumlik den „Antisemitismus der Vernunft"2^ Fichtes nennt: Dieser liegt
motivlich dem von Hitler ebenso genannten Antisemitismus der Vernunft
sehr nahe. Brumlik entdeckte noch ein zweites gleichlautendes Motiv, das
sich aus dieser Vernunft ergab: das Interesse Fichtes schon wenige Jahre
nach 1789 an der Ausschließung der Juden aus den nationalen Gesellschaften,

weil Juden einen Dauerkrieg gegen europäische Länder führten.3°
Diese Ausschließung wurde subtil vermittelt. Auf der Grundlage der von
Fichte gedachten Differenz von Bürger- und Menschenrechte^1 trifft sie

Juden direkt politisch. Man darf Juden nicht vernichten, aber man hat sie
auch von den Nationen fernzuhalten, v.a. vom deutschen Volk, dem „am
wenigsten von seiner Natur, Sprache und Religion abgefallene [n] ,Volk'".32
So werden die Juden in dem, was sie einst als eine Art Urvolk waren,
beerbt durch das deutsche Urvolk. „In gewisser Weise konkurrieren Juden
und Deutsche um die Rolle des auserwählten Volkes. Erst der Geist der
germanischen Stämme - damit wurde Fichte zum Vorläufer der
nationalsozialistischen Deutschen Christen - vermöge die im Christentum enthaltenen

Impulse angemessen zu entfalten."33

Das ewige Volk Israel: Krochmals Führer der Verwirrten dieser Zeit

Im Gegensatz dazu entwickelte sich der Volksbegriff bei Nachman Krochmal

(17.2.1785, Brody - 31.7.1840 Ternopil34), einem der großen Unbekann-

27 Vgl. Micha Brumlik und Alfred Jospe weisen auf Fichtes Aversion vor allem gegen
jüdische oder dem Judentum nahe Aufklärer hin (BRUMLIK: Deutscher Geist und Judenhass, 130;
JOSPE, Alfred u.a.: Art. Mendelssohn, Moses, in: EJ 14, 33 und 39).

28 PUSCHNER, Marco: Antisemitismus im Kontext der politischen Romantik. Konstruktion
des „Deutschen" und des „Jüdischen" bei Arnim, Brentano und Saul Ascher. Tübingen: Niemeyer

2008, 180.

29 BRUMLIK: Deutscher Geist und Judenhass, 75L
3° Vgl. BRUMLIK: Deutscher Geist und Judenhass, 76L
31 Vgl. BRUMLIK: Deutscher Geist und Judenhass, 90.
32 JANKE: Art. Fichte, 169.
33 BRUMLIK: Deutscher Geist und Judenhass, 122. Dieser Deutung, für die Brumlik nicht

allein steht, wurde etwa zeitgleich mit Brumliks Publikation von Hans-Joachim Becker
widersprochen (BECKER, Hans-Joachim: Fichtes Nation und das Judentum. Amsterdam: Rodopi
2000, 9L und 322-325).

34 Vgl. LEHNARDT, Andreas: Einleitung, in: KROCHMAL, Nachman: Führer der Verwirrten
dieser Zeit. 2 Bände. Übersetzt, mit einer Einleitung und Registern herausgegeben von
Andreas Lehnardt Philosophische Bibliothek Bände 615 a und 615 b). Hamburg: Felix Meiner
Verlag 2012, VII-LXXVI, bes. X und XX.



Der Begriff des Volkes bei Fichte, Krochmal und Schelling 239

ten der jüdischen Aufklärung. Mit seiner Schrift more nevukhe ha-zeman^,
in Hebräisch abgefasst36 und angelehnt an Maimonides' Werk moreh nevu-
chim,37 wollte er rabbinisches Judentum und Philosophie versöhnen und
suchte darum das philosophische Gespräch mit dem Deutschen Idealismus
- ein einseitiges Gespräch allerdings, weil er von den nichtjüdischen Grössen

der damaligen Zeit überhaupt nicht wahrgenommen wurde, aber auch
innerhalb des zeitgenössischen Judentums ein Fremdling blieb.

Seit kurzem liegt nun eine deutschsprachige Übersetzung des more
nevukhe ha-zeman vor, die Andreas Lehnardt erstellt hat. Damit wird ein
epochales Werk in deutscher Sprache zugänglich, dessen Untertitel sha'are
emuna zefura (Tore oder Pforten des geläuterten Glaubens) die „Intention
der Schrift [trifft]: die Ermöglichung eines philosophisch gereinigten, d.h.
verstehenden Glaubens für die durch die Philosophie der Gegenwart
Verwirrten.'^8 Das Werk ist in einer Gliederung von siebzehn Pforten gefasst.
Diese Ordnung ist in ihrer Abfolge Ergebnis des fragmentarischen Nachlasses

Krochmals39 und notwendiger nachfolgender Redaktionen,4° und
dies wieder ergab sich aus Krochmals zeitbedingt schwierigen biografischen

Verhältnissen und der akuten Armut der späten Jahre.41

Zur Aufklärung sah er sich geradezu gezwungen; er betrieb sie auf seine
Weise - einerseits im Gegenüber zu jüdischen Gruppen, die eher in die
Selbstisolation drängten,42 andererseits angetrieben durch den christlichen
Verdacht, das Judentum wäre nur „noch als Fossil vergangener Tage"«
interessant. Wie schwierig die philosophische Vermittlung der jüdischen
Tradition sein kann, hat Krochmal mehrmals angemerkt. Vor allem die
historische Rekonstruktion, um durch sie die heiligen Texte zu erschließen
- damit ging Krochmal einen neuen Weg innerhalb der jüdischen Aufklärung44

-, verschlug Krochmal wegen der Ergebnisse manchmal geradezu
den Atem. Doch er sah in diesem Verfahren das entscheidende Motiv, die
Relevanz dieser Glaubensüberlieferung furchtlos und, wo geboten, auch
offensiv zu vermitteln. „Daher unsere Bitte um Nachsicht, denn Gott weiß
und Israel soll wissen (Jos 22,22), dass man reinen Herzens zu keiner
wahrhaften Erkenntnis gelangen kann, wenn die Furcht besteht, man könne da-

35 Vgl. KROCHMAL, Nachman: Führer der Verwirrten dieser Zeit. 2 Bände. Übersetzt, mit
einer Einleitung und Registern herausgegeben von Andreas Lehnardt Philosophische
Bibliothek Bände 615 a und 615 b). Hamburg: Felix Meiner Verlag 2012

36 Vgl. LEHNARDT: Einleitung, XXX.
37 Vgl. LEHNARDT: Einleitung, XLI.
38 LEHNARDT: Einleitung, XLf.
39 Vgl. LEHNARDT: Einleitung, XXI.
4° Vgl. LEHNARDT: Einleitung, XXVI und XXXIIf.
41 Vgl. LEHNARDT: Einleitung, XIII und XIXf.
42 Vgl. Lehnardt: Einleitung, XVIIf.
43 LEHNARDT: Einleitung, XLI.
44 Vgl. RaWIDOWICZ, Simon: Art. Krochmal, Nachman, in: JL III, 910.



240 Wolfgang Treitler

durch die Grundlage des Glaubens verlieren. Das Gegenteil ist richtig! Lob
und Preis für Israel und Ehre der Tora ihrer Väter, doch Schande über die,
die sich in unseren Tagen böswillig unwissend stellen."4?

Krochmal sah v.a. zwei Widerstände, die zu überwinden waren: zum
einen die Selbstvergötzung des religiösen Enthusiasten, der sich dadurch
„beinahe zu einem Abgott macht",46 und zum andern der Gehorsam, der
„die Entweihung des Denkens"47 einschließt und im Zeichen einer blind
gehorsamen „Werkheiligkeit"48 seine eigene Praxis vernunftfeindlich
konstituiert.

Gespannt zwischen rabbinischer Glaubenstradition und deren vernunfthafter

Vermittlung,49 begleitet Krochmal ein Grundsatz, der nur formal an
Fichtes Bestimmung eines Volkes durch die „besondere geistige Natur der
menschlichen Umgebung"?0 erinnert: Nur derjenige Geist ist real, der in
Gott ist, und eben dieser Geist erkennt die Wahrheit; er ist der Geist des
Volkes Israel, der „Gemeinde der ersten Monotheisten, die den ,Einzig-
keits'-Gedanken in seiner reinsten Wahrheit besitzt."?1

Mit dieser Festlegung beginnt Krochmal die Pforte 6 seines more, den
er nach alter philosophisch-mäeutischer Überlieferung als Anrede an den
Leser konzipierte.?2 Diese Festlegung impliziert, was Krochmal als eine
Definition der positiven Religion gibt, nämlich dass „sie die wahre Erkenntnis
des Absoluten - Gottes, gepriesen sei sein Name - ist, sowie die Erkenntnis
dessen, das in ihm existiert und besteht, nämlich des Geistigen, wie es in
der Erkenntnis und im Herzen eines jeden eingepflanzt ist."?3

Zwei Momente fallen hier auf. Krochmal setzt hier wie auch an allen
anderen betreffenden Stellen seiner Schrift, wenn er das Wort Gott
schreibt, die rabbinische Ehrfurchtsbezeugung stets hinzu: gepriesen sei
sein Name. Diese Wendung ist liturgisch tradiert und markiert in genauem
Sinn das jüdisch-rabbinische Fundament solcher Erkenntnis des Absoluten.?4

Krochmal vollzieht seinem Anspruch nach also nichts anderes als die
Selbstauslegung des rabbinischen Judentums in Hinsicht auf die philosophische

Gegenwart seiner Zeit. Das setzt genau diejenige Offenheit voraus,
die im rabbinischen Judentum durch die Interpretation der Tora als einer
gegebenen, aber unabgeschlossenen Offenbarung begründet ist und daher

4? KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 372L
46 KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 30.
47 KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 32.
48 KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 32; er schreibt sie genauso in hebräischen

Lettern.
49 Vgl. LEHNARDT: Einleitung, XLI.
5° FICHTE: Volk und Staat, 243.
S1 KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 83.
?2 Vgl. KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 23.
?3 KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 85.
54 Vgl. bT Berachot 10a.



Der Begriff des Volkes bei Fichte, Krochmal und Schelling 241

eine Begegnung mit Philosophie nicht nur möglich macht, sondern geboten

sein lässt. - Das zweite Moment bezieht sich auf die Selbsterfassung
des Geistes, in der wiederum die Kohärenz von Judentum und Philosophie
vollzogen wird, um eine tiefere Erkenntnis von beidem und für beide zu
verwirklichen.

Hier ist also alles in geistiger Bewegung. Ihr entspricht das geschichts-
theoretische Konzept Krochmals, das Andreas Lehnardt als „das so von
ihm postulierte organisch-zyklische System des Wachsens und Vergehens
vor dem Hintergrund eines kontinuierlich inhärierenden Volksgeistes"55
umschreibt. Dieser Rhythmus zeichnet sich an allen Völkern ab. Aus einer
Sippe entstehend, wächst ein nationaler Verband mit erblühendem „Volksgeist"56

- eine Anspielung an Hegels geschichtsphilosophische These in der
Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse57 -, ehe

ein Volk seiner eigenen Dekadenz aus „Stolz und Hochmut, [...] Raub und
Gewalt"58 verfällt und vergeht. Kleine Völker verschwinden, doch die
geistigen Gehalte größerer Völker wandern weiter und werden „nach und nach

zum Besitz der gesamten Menschheit und ihres Geistes, sodass sie die
Welt stets weiter inspirieren und erleuchten."59 Ein Ziel dieser Bewegung
wie bei Fichte etwa auf das deutsche Volk hin ist jedoch bei Krochmal
nicht auszumachen.

Krochmals geschichtstheoretische Sicht erinnert nicht von ungefähr an
Hegels Geschichtsphilosophie60 und diese an das Fatum der Etrusker61, das
die saecula der Völker gestaltete, sie heranwachsen und verfallen ließ.
Ergeben hatten die Etrusker ihren eigenen Untergang hingenommen, aufgesogen

von der Kriegerkultur Roms. Es ist unwahrscheinlich, dass Krochmal
diese fatische Geschichtsschau gekannt hatte; doch über Hegels Vermittlung

und dessen Denken des Weltgeistes, der im geschichtlichen Verlauf
Völker aufnimmt und wieder abwirft, sowie auf der Basis seiner
Schriftkenntnis62 konnte Krochmal in geschichtsphilosophischer Hinsicht seine

55 LEHNARDT: Einleitung, L.
56 KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 96.
57 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Werke 10. Enzyklopädie der philosophischen

Wissenschaften im Grundrisse (1830). Dritter Teil: Die Philosophie des Geistes. Mit den mündlichen
Zusätzen. Frankfurt/Main: Suhrkamp Verlag 1970, 347.

58 KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 97.
59 KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 9.
60 Krochmal bezog sich auf sie nicht ausdrücklich, sie lag ihm wohl auch in den

Abschriften noch nicht vor. Doch in der Pforte 16 ging Krochmal ausführlich auf die Logik ein
(KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 659-682), und diese war grundlegend geistes-
und philosophiegeschichtlich orientiert, enthielt also die tragenden Momente der
Geschichtsphilosophie.

61 Vgl. LanczkOWSKI, Günter: Die Religion der Etrusker, in: HEILER, Friedrich: Die Religionen

der Menschheit. Herausgegeben von Kurt Goldammer. Mit 98 Abbildungen. Stuttgart:
Reclam '1991,132-135, bes. 134; LANCZKOWSKI, Günter: Art. Etruskische Religion, in: TRE 10, 520.

62 Vgl. Lehnardt: Einleitung, XVI.



242 Wolfgang Treitler

entscheidende Differenz zwischen den Völkern und Israel entfalten, in der
Israels zeitweiliger Verfall weder fatisch akzeptiert noch auch zum Ende
des Volkes wurde, weil dieses Volk nicht den Gestirnen und ihrem
Geschick^, sondern dem Gott des Bundes und seiner offenen Weisung
gehört. Demnach schwingt Israel im Rhythmus des Entstehens und Vergehens

von Völkern genau bis an die Stelle mit, an der sich der Verfallspro-
zess der Völker beginnt zu vollenden: Während diese schließlich untergehen,

taucht das Volk Israel aus den anscheinend finalen Katastrophen
wieder in neuen Zeiten auf, wie Krochmal in den Pforten 7 und 8 zeigt.

Den geschichtlichen Rhythmus der Völker interpretiert Krochmal analog

„der Gesetzmäßigkeit, unter die alle Sterblichen [fyibn fallen."64 Die
drei Phasen oder Epochen des Wachstums, der Höhe und des Verfalls
eines Volkes, organisch mitsammen verbunden,6? kennt auch das Volk
Israel, doch schon an seinem Beginn in der Fremde Ägyptens stand die das

Volk dauerhaft konstituierende „Erinnerung an eine Heimat, einen
gemeinsamen Vater und die Tradition sowie die guten Bräuche, die ihnen
vererbt worden waren. [...] Die Substanz des Volkes war zu dieser Zeit
bereits gebildet."66 Diese Erinnerung hing an der Aussonderung der Väter
Abraham, Isaak und Jakob, denn in ihnen waren schon angelegt

„die zwölf Stämme Jakobs, aus denen das gesamte Volk erwuchs, welches in
seinem eigenen Land und in sicheren Grenzen leben sollte, wie es heißt: Er
setzte Grenzen der Völker nach der Zahl der Söhne Israels (Dtn 32,8). So ersah
es die göttliche Weisheit, dass dieses Volk ein Königreich von Priestern (Ex
19,6) sein sollte, d.h., dass sie dem Menschengeschlecht den rechten Glauben
an das Absolute lehren sollten, die daraus abzuleitenden Maximen, bis dass all
die erwähnten Attribute und geistigen Besitztümer nach Art und Weise
entsprechend beobachtet würden, da sie alle in ihrer Wahrheit auf Ihm [Gott,
d.h. dem absoluten Geistigen], er sei gepriesen, beruhen. Das bedeutet, dass

sich in jeder Tat unseres Volkes, jedem positiven und guten Gedanken, der in
unsrer Mitte entsteht, zeigt, dass ein Gott in unserer Mitte ist und sie allein
auf ihn zurückzuführen sind, d.h. sie sind in ihm verwurzelt, oder sie
emanieren aus seinem Geist, wie es der verbreiteten Lehre vom Geist entspricht.
Dies meint das Mysterium und wird nach unserem Sprachgebrauch mittels
rationaler Überlegung auch folgendermassen ausgedrückt: Ich wohnte unter
ihnen (Ex 25,8), denn ich bin bei euch (Jes 42,11), mein Geist wohnt unter euch

(Hag 2,5). Die Bezeichnung für dieses göttliche Mysterium ist shekhina [Ein-
wohnung Gottes], wie es heißt: ,Die shekhina ruht auf Israel.' Und so ist auch

63 Krochmal zitiert aus dem Talmud die Stelle, die der Gelehrtenaussage ihr Schrift
fundament gibt: „Und [die Weisen] sagten: .Israel steht unter keinem mazzal [Gestirn]' (bShab
156a)." (KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 102). Dieser Unterschied wird im
genannten Traktat Schabbat durch die Autorität wichtiger Rabbinen gestützt (bT Schabbat
1563-1573).

64 KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 106.

65 Vgl. KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 105L
66 KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 112.



Der Begriff des Volkes bei Fichte, Krochmal und Schelling 243

der Spruch zu verstehen: ,Sie wurden nach Babylonien verbannt, und die
shekhina zog mit ihnen; sie wurden nach Elam verbannt, und die shekhina

zog mit ihnen' (bShab 22b; bMeg29a; bYev 64a)."67

Mit der Schechina liegt die eigentliche, geschichtsphilosophisch reflektier-
bare Substanz des ewigen Volkes Israel vor, die dieses der Zeit dauerhaft
bewahrt. Von Abraham über den Einzug ins Land der Verheißung68 und
den „Niedergang, das Welken und Dahinschwinden"6® nach Salomos Tod
bis zur Ermordung Gedajahs in der Exilszeit70 erstreckte sich die erste Phase.

Doch den Untergang des ewigen Volkes hält die Schechina auf: Nicht
Ende, sondern Exil steht an und Rückkehr aus ihm, neues Leben mit
Jerusalem als dem „geistigen Mittelpunkt"71 und eine solche Attraktion des

Volkes der Juden, dass „sich ihnen viele fremde Völker anschlössen und
zum Judentum übertraten."72 Die späteren Krisen der gewaltvollen
Herrschaft des Hasmonäerkönigs Yannai78 und der Eroberung des Landes durch
Pompeius74 zeigten das Ende dieser Epoche an, schließlich durch den

fehlgegangenen Bar Kochba-Aufstand besiegelt, auf dessen Zeit Krochmal
einen „Fluch"7? liegen sah. An dieser Stelle erkannte Krochmal ein geschichts-
theoretisches Problem, das er auch in seiner eigenen Gegenwart fand: „Während

in den Tagen des Ersten Tempels die unwürdige Angleichung an die
Nachbarvölker in Gottesdienst und Sitte den Untergang des Staates herbeiführte,

wurde die Entfernung von den herrschenden Nationen zu einer der
Hauptursachen für die folgende Katastrophe."76 In der Selbstisolation hatte

moralischer Niedergang durch Denunziantentum77 um sich gegriffen und
dem Volk sein Land schon vor der Katastrophe dieses Aufstandes fremd
gemacht.

Doch wieder hielt die Schechina Israel in seiner Existenz. Israel wurde
ein Volk in der Diaspora und bewahrte sich durch das Studium seiner
Überlieferung78 - ein religiöses Analogat zu Fichtes philosophischer
Bildung der Deutschen, jedoch mit ganz anderen Folgen. Denn dieses
Studium ließ das Volk Israel die Gebote erfüllen, wo immer es sich auch fand,
und hielt gleichzeitig den Wurzelboden der Gebote in Erinnerung: „Von
Zion wird die Tora ausgehen (Jes 2,3) und jegliches geistige Leben in allen

67 KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 102.
68 Vgl. KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 114.

69 KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 121.

70 Vgl. KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 126.

71 KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 135.

72 KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 140.
73 Vgl. KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 188.

74 Vgl. KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 147L
75 KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 210.
76 KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 215L

77 Vgl. KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 248L
78 Vgl. KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 261-392.



244 Wolfgang Treitler

Ländern der Diaspora."79 Damit markiert Krochmal geschichtsphiloso-
phisch die ewige Bedeutung des Volkes Israel, erhalten durch die Schechi-
na: Das ewige Volk ist „Wegweiser für viele andere Völker, doch [nur] wir
erfüllen ihre Gebote bis heute."80

So gesehen, erhält das ewige Volk Israel den geschichtlichen Sinn aller
anderen Völker am Leben, indem es seinen religiösen Universalismus, dem
die Ewigkeit dieses Volkes in der Zeit entspricht, zu allen Zeiten repräsentiert

und lebt, ob auf der Höhe seiner Volksexistenz oder in der Vertreibung

und Diaspora. Dieses Volk Israel ist ganz anders Urvolk, als Fichte es

dachte: Nicht die Philosophie und ihre Bildung macht es dazu, sondern die
Einwohnung Gottes. Philosophie legt nicht das Fundament des Volkes
Israel, sondern versucht, dieses Fundament zu erfassen. Insofern stehen
Fichte und Krochmal, lang noch vor der Wirkung der geschichtsphiloso-
phischen Überlegungen Fichtes, einander diametral gegenüber. Die bei
Hegel auf die Spitze getriebene Absolutheit philosophischen Denkens als
eines ,,System[s] der Totalität",81 das geradezu gottesdienstliche Funktion
annahm,82 war von Fichte vorbereitet, ebenso ihr Bezug zu Berlind und
zum Deutschentum; für Krochmal hatte das keine Bedeutung. Philosophie
war ihm nicht Grund und Zweck, nicht Prozess des Wirklichen und seiner
Totalität, innerhalb derer ein Urvolk sich bildet, sondern wissenschaftlich-
reflexives Geleit der durch Gott geschaffenen Wirklichkeit, innerhalb derer
Israel als Urvolk erwählt und bewahrt wurde. Dem zumindest anfanghaft
Nationalistischen eines deutschen Urvolkes stand das Volk Israel als ein
universales Volk gegenüber. In Krochmals Denken war der monotheistische

Glaube eine Gabe, die das Volk über sich hinaus spannte, während in
Fichtes Volkskonzeption bereits das sinngemäß dominiert, was Hegel später

das Gesetzte84 nannte: die sich selbst begründende und verdankende
Tat des philosophischen Geistes, der am Ende in ein ozeanisches Allgefühl
einfährt und weder echte Transzendenz noch entschlossene „Lebens-Immanenz"8?

sein wird.

79 KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 152.
80 KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 104.
81 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Werke 6. Wissenschaft der Logik II. Erster Teil: Die

objektive Logik. Zweites Buch. Zweiter Teil: Die subjektive Logik. Frankfurt/Main: Suhrkamp
Verlag 1969, 569.

82 Hegel schrieb am 12. Juli 1868 in einem Brief an Friedrich Niethammer mit Bezug auf
den Protestantismus: „Unsere Universitäten und Schulen sind unsere Kirchen. Der Pfarrer
und er Gottesdienst tuts nicht, wie in der katholischen Kirche." (Briefe von und an Hegel.
Band II: 1813-1822. Herausgegeben von Johannes Hoffmeister. Hamburg: Felix Meiner Verlag
1959. 89).

83 Vgl. Briefe von und an Hegel. Band II: 1813-1822, 197.
84 Vgl. HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Werke 3. Phänomenologie des Geistes.

Frankfurt/Main: Suhrkamp Verlag 1970, 584.
85 AMÉRY, Jean: Bücher aus der Jugend unseres Jahrhunderts. Mit einem Vorwort von Gisela

Lindemann. Stuttgart: Klett-Cotta 1981, 245.



Der Begriff des Volkes bei Fichte, Krochmal und Schelling 245

Das „Nichtvolk" Israel: Schellings Philosophie der Mythologie

Schelling stand mit seiner Konzipierung eines philosophischen Volkbegriffs

in der Mitte zwischen Fichtes These vom deutschen Urvollc und
Krochmals These von Israel als dem ewigen Volk. Er vermochte dies in
seinem spätphilosophischen Werk nicht zuletzt dadurch, weil er im Unterschied

zu Fichte direkt auf hebräische Wendungen zurückgreifen konnte86
und damit andere Florizonte ahnte.

Die wichtigsten Quellen dafür sind Schellings Historisch-kritische
Einleitung in die Philosophie der Mythologie von 1842 und die Philosophie der

Mythologie aus demselben Jahr, deren Text aus Vorlesungen stammte.
Problematisch ist diese Quelle deshalb, weil Schelling die Exemplare des ersten

Drucks wieder zurückzog und vernichtete.8"7 Das macht die Quellenlage

zwar nicht so komplex wie bei Krochmals more, zeigt aber die
Schwierigkeiten an, die mit diesem Unternehmen und seiner Konzeption durch
Schelling verbunden waren.

Wenn Schelling mit der Mythologie ansetzte, so verstand er diese als

geschichtliche „Götterlehre",88 als „Göttergeschichte, oder wie die Griechen
das natürliche allein hervorhebend sagen, Theogonie."89 Mythologie ist als

theogonischer Prozess90 Voraussetzung von Offenbarung.91 Ihre
poetischpolytheistische Formierung durch Homer und Hesiod92 erzwingt für Schelling

die Frage nach dem einen Grund,93 dem diese Götter entstammen. Das

impliziert nicht nur die in Hegels Phänomenologie94 formulierte Wahrheit
als das Ganze des Prozesses, den Schelling als mythologischen liest,93
sondern im Unterschied zu Hegels Abwertung des Positiven der Religionen
dessen ausdrückliche Würdigung im mythologischen Prozess,96 an dessen
Ende die Heraufkunft des lebendigen, freien und realen Gottes stehen
wird, wie ihn das Christentum kennt.97

86 Vgl. SCHELLING, Friedrich Wilhelm Joseph von: Philosophie der Mythologie (1842), in:
DerS.: Schriften 1842-1852. Zweiter Teilband. Frankfurt/Main: Suhrkamp Verlag 1985, 59t

87 Vgl. SCHELLING: Philosophie der Mythologie, 99.
88 SCHELLING, Friedrich Wilhelm Joseph von: Erstes Buch. Historisch-kritische Einleitung in

die Philosophie der Mythologie (1842), in: DERS.: Schriften 1842-1852. Erster Teilband.
Frankfurt/Main: Suhrkamp Verlag 1985, 17.

89 SCHELLING: Erstes Buch, 17.

90 Vgl. SCHELLING: Erstes Buch, 214.
91 Vgl. DANZ, Christian: Gott und die menschliche Freiheit. Studien zum Gottesbegriff in

der Neuzeit. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag 2005, 30.
92 Vgl. DANZ: Gott und die menschliche Freiheit, 29.
93 Vgl. DANZ: Gott und die menschliche Freiheit, 22.

94 Vgl. HEGEL: Werke 3, 24.
95 Vgl. SCHELLING: Erstes Buch, 221.

96 Vgl. SCHELLING: Erstes Buch, 250.
97 Vgl. FRANZ, Albert: Der Begriff des Monotheismus in Schellings Spätphilosophie, in:

DANZ, Christian/LANGTHALER, Rudolf (Hg.): Kritische und absolute Transzendenz. Religions-



246 Wolfgang Treitler

Doch diese Würdigung betreibt Schelling nicht in einer geschichtsphi-
losophischen Reflexion religiöser Traditionen, sondern, darin geradezu
klassisch-idealistisch der Tradition ab Kant verbunden, als eine Art
transzendentalphilosophisch fassbarer Entfaltung des religiösen Bewusstseins oder
eben als Phänomenologie des religiösen Geistes. Darauf hat Christian Danz
hingewiesen.98 Diese hat Schelling mit seiner Potenzenlehre99 verkoppelt,
die christologische und trinitätstheologische Voraussetzungen hat100 und
im Menschen kulminiert.101

Doch der Mensch gehört stets zu einem volksähnlichen Gebilde - die
geschichtlich-positive Seite seiner Existenz. Ein Volk aber ist ,,[u]nstreitig
nicht die bloße räumliche Coexistenz einer größeren oder kleineren
Anzahl von Individuen, sondern die Gemeinschaft des Bewußtseyns zwischen
ihnen."102 Hervorgebracht wird die jeweilige Bewusstseinsgemeinschaft
durch eine bestimmte Mythologie,103 deren Genese synchron mit der eines
Volkes verläuft.104 So viele Völker, so viele Mythologien, und beide kommen

und gehen.103 Hier berührt sich Schelling formal mit Krochmal, ohne
dass er von ihm Kenntnis gehabt haben wird: Jedes religiöse Volk hat seine
eigene Ursprünglichkeit, seine geschichtliche Stunde und seinen Verfall.
Während jedoch Krochmal der Geschichte selbst diesen Gang abzuschauen

versucht, liest Schelling ihn theogonisch. Darin liegt nicht nur ein im
Vergleich mit Krochmal deutlich anderer Ansatz, sondern daraus folgt
ebenso eine andere Akzentsetzung in Bezug auf die Frage nach polytheistischer

und monotheistischer Theogonie. Eine Theogonie kennt Krochmal
nicht. Gott, der einzige, entfaltet sich nicht. Diesen Gedanken verbietet
ihm die strenge Wesensdifferenz zwischen Gott und Geschaffenem. Solch
eine absolute Differenz kennt Schelling aus christologischen Gründen106

philosophie und Philosophische Theologie bei Kant und Schelling. Freiburg: Alber Verlag
2006, 200-216, hier 209.

98 Vgl. DANZ: Gott und die menschliche Freiheit, 31 und 41.

99 Vgl. WENZ, Gunther: Metaphysischer Empirismus. Der späte Schelling und die Anfänge
der TiUich'schen Christologie, in: HAIGIS, Peter/HUMMEL, Gert/LAX, Doris (Hgg.): Christus
Jesus - Mitte der Geschichte!? Christ Jesus - the Center ofHistory!? Beiträge des X. Internationalen

Paul-Tillich-Symposiums Frankfurt/Main 2004 / Proceedings of the X. International
Paul-Tillich-Symposium Frankfurt/Main 2004 Tillich-Studien 13). Berlin: LIT Verlag 2007,
11-32, hier 21.

100 Vgl. KASPER, Walter: Das Absolute in der Geschichte. Philosophie und Theologie der
Geschichte in der Spätphilosophie Schellings. Mainz: Grünewald Verlag 1965, 205 und 373.

101 Vgl. SCHELLING: Erstes Buch, 59.
102 SCHELLING: Erstes Buch, 72.
103 Vgl. SCHELLING: Erstes Buch, 73.
104 Vgl. SCHELLING: Erstes Buch, 75.
105 Vgl. SCHELLING: Erstes Buch, 76.
106 Vgl. DANZ, Christian: Die philosophische Christologie W.F.J. Schellings. Stuttgart-Bad

Cannstatt: Frommann-Holzboog 1996, 54f.; KASPER: Das Absolute in der Geschichte, 364k



Der Begriff des Volkes bei Fichte, Krochmal und Schelling 247

nicht, er hält sie für eine schon durch den Polytheismus überwundene
Abstraktion.

Denn realer Polytheismus setzte „die Zeit der Völkerkrisis voraus",107

bedingt durch die „Trennung der Menschheit in Völker"108 und manifest in
den entstehenden Volkssprachen, 109 die weniger aus geografischen110 oder
generationalen"1 als aus Bewusstseinsumbrüchen112 erklärbar seien. In dieser

Krise musste zerbrochen sein, was „ein gemeinschaftliches Ganzes von
Vorstellungen [gewesen war] [...], in dem die verschiedenen Götterlehren
ihre Einheit gehabt haben.""3 Doch dieses einheitliche Erste konnte nicht
durch ein „Urvolk""4 repräsentiert sein, weil ein solches irreal ist. Denn es

wäre „mit den unterschiedenen Eigenschaften eines wirklichen Volks"11^

schon different und damit polytheistisch gebildet oder fiele anders mit der
Menschheit selbst zusammen und stellte damit eben kein Volk, sondern
eine vorgeschichtliche Entität116 dar, während die einzelnen Völker Realre-
flex darauf sind, dass „die Mythologie ein auseinander gegangener
Monotheismus"117 ist, wodurch „der bis dahin unbeweglich Eine selbst beweglich""8

wurde. Der überwundene Eine war der „über die stille vorgeschichtliche

Zeit herrschende Gott""9 ohne Manifestation, damit „die letzte
Voraussetzung der Mythologie"120 und daher ohne Volk. Schelling denkt hier
an einen vorvölkischen „Monotheismus des Urbewußtseyns",121 den erst der
Prozess über die volkshaften Polytheismen auf seine Vollendung im konkreten

Monotheismus zutreibt mit Christus als „Wendepunkt"122 und Zentrum
des theogonischen Prozesses.

In diesen geschichts- und bewusstseinstheoretischen Bogen baut Schelling

nun das Volk Israel als ein vorvolkhaftes Nichtvolk ein: Denn Israels

107 SCHELLING: Erstes Buch, 191.
108 SCHELLING: Erstes Buch, 103.
109 Vgl. SCHELLING: Erstes Buch, 111 und 143.
no Vgl. SCHELLING: Erstes Buch, 105.
111 Vgl. SCHELLING: Erstes Buch, io8f.
112 Vgl. SCHELLING: Erstes Buch, 113.

"3 SCHELLING: Erstes Buch, 97.
"4 SCHELLING: Erstes Buch, 97.
"5 SCHELLING: Erstes Buch, 97.
116 Vgl. SCHELLING: Erstes Buch, 191.

117 SCHELLING: Erstes Buch, 101.
118 SCHELLING: Erstes Buch, 114.

"9 SCHELLING: Erstes Buch, 147.
120 SCHELLING: Erstes Buch, 195.
121 SCHELLING: Erstes Buch, 197.
122 KORSCH, Dietrich: „Das Universum als Geschichte angeschaut". Schellings

Christentumsdeutung in der Identitäts- und Freiheitsphilosophie, in: DANZ, Christian/jANTZEN, Jörg
(Hgg.): Gott, Natur, Kunst und Geschichte. Schelling zwischen Identitätsphilosophie und
Freiheitsschrift Wiener Forum für Theologie und Religion 2). Göttingen: V&R Unipress 2011,

153-168, hier 161.



248 Wolfgang Treitler

Elohim ist für Schelling der nicht offenbare Gott des Bewusstseins123 oder
auch „die innere, die esoterische Geschichte der Schöpfung",124 noch
eingeschlossen in ihre reine Unmittelbarkeit. Elohim wird erst überwunden
durch JHWH, den „höchsten Begriff Gottes"125 oder „Gott an und vor sich
selbst",126 der als manifestes Initiale des theogonischen Prozesses auf seine
eigene Zukunft gerichtet ist: „Er wird seyn."127 Um das zu stützen, interpretiert

Schelling das Schma Israel im Sinn der Vorstellung des theogonisch
Ersten und schreibt:

„,Höre Israel, Jehovah dein Elohim ist ein einziger Jehova - HIN mrp' es

heißt nicht: ,er ist einzig'; ,er ist tnx' oder Einer schlechthin, sondern: ,Er ist
ein einziger Jehovah', d. h. er ist nur einzig als Jehovah, als der wahre Gott
und seiner Gottheit nach, womit also zugelassen ist, daß er abgesehen von
seinem Jehovah-Seyn Mehrere seyn kann. Hier also, in dem ersten Wort,
durch welches die Lehre von dem einzigen Gott verlautet, haben wir jene
Restriktion, die im Begriff des Monotheismus gedacht werden muß, mit
deutlichen klaren Worten ausgedrückt."128

Was Schelling Restriktion nennt, ist nichts anderes als ein Monotheismus
der Unterscheidung,I29 die durch einen unterscheidbaren Namen gesetzt
wird,'3° der jedoch schon auf den theogonischen Prozess131 bezogen und in
seiner Abstraktion zugleich relativ ist.

Diesen ersten Monotheismus repräsentiert Israel also in einer vorvolk-
haften Form. Deshalb ist im mythologischen Sinn Israel kein Volk,
sondern ein „Nichtvolk",132 zumindest was die Gruppe betrifft, die Schelling
die Abrahamiden nennt - mit deutlichen Anklängen an Hegels Kennzeichnung

Abrahams in Der Geist des Judentums:133 „Fremdlinge auf Erden,
nirgends angesiedelt",134 ein „Volk, ohne es für sich zu seyn."133 Dieser
Monotheismus war nicht absolut, sondern relativ auf den theogonischen Prozess
des Polytheismus136 und auf seine eigene ambivalente Zukunft hin. Denn

123 Vgl. SCHELLING: Erstes Buch, 63.
124 SCHELLING: Erstes Buch, 107.
125 SCHELLING: Philosophie der Mythologie, 45.
126 SCHELLING: Philosophie der Mythologie, 44.
127 SCHELLING: Philosophie der Mythologie, 45.
128 SCHELLING: Philosophie der Mythologie, 59h
129 Vgl. SCHELLING: Philosophie der Mythologie, 155.
130 Vgl. SCHELLING: Philosophie der Mythologie, 175; DANZ: Gott und die menschliche Freiheit,

55.
131 Vgl. SCHELLING: Philosophie der Mythologie, 219.
132 SCHELLING: Philosophie der Mythologie, 166.

•33 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Der Geist des Judentums, in: DERS.: Werke 1. Frühe
Schriften. Frankfurt/Main: Suhrkamp Verlag 1971, 274-297, bes. 278.

'34 SCHELLING: Philosophie der Mythologie, 194.
'35 SCHELLING: Erstes Buch, 167.
136 Vgl. SCHELLING: Erstes Buch, 184.



Der Begriff des Volkes bei Fichte, Krochmal und Schelling 249

als ein Nichtvolk waren die Abrahamiden erst auf dem Weg, ein Volk zu
werden. Dadurch trugen sie nicht nur den Kern des Polytheismus, sondern
auch den des vollendeten Monotheismus in sich, der jedoch über dieses
Volk zugleich hinausweisen werde:

„Wie Abraham an diese verheißene Größe seines Volkes glauben muß, so

glaubt er auch an die zukünftige Religion, welche das Princip, unter dem er
gefangen ist, aufheben wird, und dieser Glaube wird ihm selbst für die
vollkommene Religion gerechnet. In Bezug auf diese zukünftige Religion heißt
Abraham gleich anfangs ein Prophet, denn er ist noch außer dem Gesetz,
unter der seine Nachkommen noch bestimmter gefangen werden, und sieht
also über dasselbe hinaus, wie die später sogenannten Propheten über dasselbe

hinaussahen. - Wenn nämlich die Religion der Erzväter nicht frei ist von
der Voraussetzung, die dem wahren Gott als solchen nur zu erschienen, nicht
zu seyn erlaubt, so ist das Gesetz durch Moses gegeben noch mehr an diese

Voraussetzung gebunden. Der Inhalt des mosaischen Gesetzes ist allerdings
die Einheit Gottes, aber ebenso sehr, daß dieser Gott nur ein vermittelter
seyn soll."137

Damit setzt sich Schellings Volkskonstruktion deutlich von Krochmal ab.
Denn die Zukunft der Abrahamiden ist zunächst die eines Volkes unter
vielen anderen Völkern mit einer eigenen Sprache und einem Gott neben
anderen Volksgöttern, wenn auch in Israel mit Ausschließlichkeit gesetzt;
doch für Schelling bleibt Israels Gott nur ein „Nationalgott"138 ohne
Universalität. Indem Schelling den nicht-volkhaften Abrahamiden zugesteht,
dass „die Erkenntniß des wahren Gottes nur noch bei einem Geschlecht
sich erhalten, das außer den Völkern, ja im Gegensatz mit ihnen geblieben,
und insofern allein noch die reine Menschheit repräsentiert",139 lässt sich
aus dem theogonischen Prozessdenken und der ihr zugehörenden
Völkerentwicklung nur der Über- und Untergang des Nichtvolkes denken in
einem Gemeinwesen, das den wahren Monotheismus hervorbringen und den
theogonischen Prozess vollenden wird. So, wie Schelling die Stellung des

Volkes Israel gedacht hat, setzt er die religionsgeschichtliche Liquidation
dieses Volkes durch ein größeres, vollendetes Volk an, das den unmittelbaren,

abstrakten Monotheismus durch einen konkreten und absoluten
vollendet.

Nachwirkungen Schellings

Schellings Denken vermochte an Krochmals religiöses Denken nicht
heranzukommen, was die geschichtsphilosophische Relevanz Israels für Genese

und Erhalt des Monotheismus durch ein Volk betrifft. Immerhin gelang

137 SCHELLING: Erstes Buch, 182L
'38 SCHELLING: Philosophie der Mythologie, 531.

'39 SCHELLING: Erstes Buch, 169L



250 Wolfgang Treitler

es ihm, die fundamentale Bedeutung des Volkes Israel im Rahmen dieser
Genese anzunähern, was bei Fichtes Reflexionen auf das Urvolk völlig entfiel.

Schellings Hintergrund war religionsphilosophisch; das teilte er mit
Krochmal. Beide versuchten, den Wert und die Bedeutung monotheistischer

Entwicklungen zu bedenken, getragen durch Volksbezüge und
Volksgeschichten. Fichte nahm davon nichts auf.140

Doch diese Ähnlichkeit zwischen Schelling und Krochmal macht deren
Differenz umso deutlicher. Krochmals Affirmation des dauerhaften
Bestandes Israels steht Schellings Auflösung des Volkes Israel gegenüber. Die
entscheidende Differenz liegt in der unterschiedlichen Bestimmung des
jüdischen Monotheismus und bedingt die Gesamtanlage des Denkens.
Krochmal dachte aus jüdischer Tradition den Monotheismus und sah nicht,
wie dieser in seiner Klarheit noch zu überbieten wäre; Schelling dachte
trotz seiner hebräischen Mühen aus protestantisch-christlicher Tradition141
den alttestamentarischen Monotheismus und sah nicht, wie dieser in seiner

Abstraktheit und in seiner Nähe zum Polytheismus142 nicht überboten
werden sollte durch den christlich-trinitarischen Monotheismus.143

Schellings mythologiephilosophisches Sukzessionsdenken erfasste also
auch Israel und seinen Monotheismus. Neueste Forschungen im historischen

Bereich zeigen tatsächlich, dass auch der israelitische Monotheismus

eine Entwicklung kennt.144 Doch in keiner dieser Forschungen wurde
gezeigt, dass Israels Monotheismus, der spätestens im 6. Jhdt. v.C.
feststand, in seiner Substanz alteriert wurde. Er blieb eine Konstante, die in
ihrem Grundzug mehr als zweieinhalb Jahrtausende anhält und von sich
aus eine christliche Überbietung weder braucht noch nahelegt.

Christliche Philosophie und Theologie arbeiteten im deutschsprachigen
Bereich jedoch unabhängig von ihrer konfessionellen Bildung weithin in
der Linie Schellings weiter. Vor allem die Differenz zwischen jüdischem
(oder als jüdisch verstandenem) Monotheismus und christlicher Trinität

140 Vgl DlERKEN, Jörg: Selbstbewußtsein individueller Freiheit. Religionstheoretische
Erkundungen in protestantischer Perspektive. Tübingen: Mohr Siebeck 2005, 223.

141 Vgl. Franz: Der Begriff des Monotheismus, 209t.
142 Das deutete Schelling in seiner Interpretation der Bindung Isaaks, in der er

Heidnisch-Polytheistisches sah: „Am fernsten Anfang dieser Zeit wird Abraham, wie die Genesis

sagt, - nicht von Jehovah, der hier nicht genannt wird, sondern von Elohim, dem Gott, der
ihnen mit den Heiden gemein, versucht." (SCHELLING: Philosophie der Mythologie, 316).
Durch den Hinweis auf Elohim wird diese Gemeinsamkeit Abrahams und des Polytheismus
gestärkt.

143 Vgl. WENZ, Gunther: Metaphysischer Empirismus, 24.
44 Vgl. Boyarin, Daniel: The Jewish Gospel. The Story of the Jewish Christ. New York: The

New Press 2012, 25-70; KEEL, Othmar: Goddesses and Trees, New Moon and Yahweh. Ancient
Near Eastern Art and the Hebrew Bible. Sheffield: Sheffield Academic Press 1998 Journal
for the Study of the Old Testament Supplement Series 261); SCHÄFER, Peter: The Jewish Jesus.
How Judaism and Christianity Shaped Each Other. Princeton: Princeton University Press

2012, 55-67.



Der Begriff des Volkes bei Fichte, Krochmal und Schelling 251

hatte und hat eine tragende Bedeutung in diesem Sukzessionsschema. So

fasste der katholische Dogmatiker Johannes von Kuhn im Jahr 1857 die Tri-
nität als konkreten Monotheismus und schrieb ausdrücklich von einer
sukzessiven Entfaltung der zeitlichen Offenbarung.145 Wie bei Schelling widerfährt

dem jüdischen Monotheismus durch die christliche Trinität Gottes
ein überbietender Abschluss, der - so Kuhn - in der Mehrzahlwendung
Elohim146 zwar angelegt war, aber die trinitarische Vollendung des dya-
dischen Gottes Israels als „des an sich seienden und des aus sich
heraustretenden Gottes"147 noch nicht setzt; Israel blieb bei der bloßen „Theo-
morphisierung der messianischen Idee",148 erfasste jedoch nicht deren
Wesenszusammenhang mit Gott selbst. Interessanterweise bezieht Kuhn die
vor kurzem durch Daniel Boyarin14^ wieder angestoßene Lektüre des Buches
Daniel ein und meint ähnlich wie dieser, dass in Dan der Messias eigentlich

schon trinitarisch verstanden wird als „ein mit Gott in Wesensgemeinschaft

stehendes, durch den Namen Sohn Gottes und Gott in einem mehr
als nur symbolischen oder moralischen Sinn ausgezeichnetes Wesen. Hat
aber dieß seine volle Richtigkeit - wofür die triftigsten Gründe sprechen - so
ist der abstracte Monotheismus nicht allein überschritten, sondern wir
stehen schon völlig auf dem Boden des christlichen Trinitätsglaubens."150 Die
hier geprägte Wendung vom abstrakten Monotheismus Israels ist konstruiert

aus dem, was bei Kuhn „der abstracte Einheitsbegriff"151 ist und zur
Opposition von jüdisch-abstraktem und christlich-konkretem, weil trinitari-
schem Monotheismus als zentraler Nota Kuhns führte, wie Markus Oels-
mann1?2 gezeigt hat.

Formen der gleichen Sprachregelung kennt auch die gegenwärtige
katholische Theologie. Magnus Striet setzte sie programmatisch in den Titel
eines Quaestio-disputata-Beitrags, in dem es um den konkreten Monotheismus

als trinitarischer Fortbestimmung des Gottes Israels^ ging; das impliziert

zwangsläufig, Israels Monotheismus wäre abstrakt. Anton Ziegenaus
formulierte den Titel eines Aufsatzes zur gleichen Thematik schärfer: Tri-

145 Vgl. Kuhn, Johannes: Die christliche Lehre von der göttlichen Dreifaltigkeit. Tübingen:
Laupp Verlag 1857, jf.

146 Vgl. KUHN: Die christliche Lehre von der göttlichen Dreifaltigkeit, 11.

147 KUHN: Die christliche Lehre von der göttlichen Dreifaltigkeit, 28.
148 KUHN: Die christliche Lehre von der göttlichen Dreifaltigkeit, 33.
H9 Vgl. S. Fn. 144.
15° KUHN: Die christliche Lehre von der göttlichen Dreifaltigkeit, 41.

l5i KUHN: Die christliche Lehre von der göttlichen Dreifaltigkeit, 82.

'52 Vgl. OELSMANN, Markus: Johannes Evangelist von Kuhn. Vermittlung zwischen Philosophie

und Theologie in Auseinandersetzung mit Aufklärung und Idealismus. Würzburg: Königshausen

& Neumann 1997, 22of.

'53 Vgl. STRIET, Magnus: Konkreter Monotheismus als trinitarische Fortbestimmung des Gottes

Israels, in: DeRS. (Hg.): Monotheismus Israels und christlicher Trinitätsglaube QD 210).

Freiburg: Herder Verlag 2004, 155-198.



252 Wolfgang Treitler

nitarischer Glaube versus starren Monotheismus;154 er weckt damit Assoziationen,

die in die patristische Polemik gegen Juden'55 weisen und diese
erhärten. Zeitlich früher liegen Hans Urs von Balthasars Feststellungen,
wonach über Israels Gott selbst innerhalb des Judentums nicht nachgedacht
werden könnte, „ohne ihn tief zu problematisieren [...] Jahwe bleibt eine
Gottgestalt, die über sich hinausweist auf ihre eigene Verheißung hin, auf
den Gott Jesu Christi."^6

Doch zwischen Schellings Begriff des monotheistischen (Nicht-)Volkes
Israel und den zeitgenössischen Affirmationen der Grundmotive dieses
Begriffs liegt der epochale Graben, in dem das deutsche Volk nicht als

philosophisches Urvolk, sondern als Kollektiv der industrialisierten Ermordung
des Volkes Israel gewerkt hat. Dem nationalen Selbstbegriff war wie schon
bei Fichte der religiöse Volksbegriff inkommensurabel: Das Volk Israel
wurde im Bereich damaliger deutscher Herrschaft vernichtet.

Dies bildet die allgemeine und eben auch philosophische, theologische
und hermeneutische Voraussetzung der Relecture von Texten Fichtes, aber
auch Schellings oder Krochmals. Die Herabsetzung des Volkes Israel zu
einer Entität vergangener Epochen und einer anachronistischen Gegenwart
ermöglichte eine nationale Gewaltpraxis, für die unmittelbar jene Texte
nicht verantwortlich sind. Doch gehören sie, in unterschiedlicher Gewichtung,

in deren Tradition und Vorbereitung hinein. Schellings Versuch,
dem monotheistischen Volk Israel eine fundamentale Relevanz zuzuerkennen,

blieb auf halbem Weg stecken, während Fichte es überhaupt ignoriert
hat. Mit der nun in deutscher Sprache zugänglichen geschichtsphilosophi-
schen Reflexion Nachman Krochmals auf die „Gemeinde der ersten
Monotheisten, die den ,Einzigkeits'-Gedanken in seiner reinsten Wahrheit
besitzt,ist es jedenfalls möglich, den üblichen Gedankenbögen, in denen
das Volk Israel fast ausschließlich von außen und fremddefiniert gefasst ist,
einen jüdisch-aufklärerischen Zugang entgegenzuhalten und von ihm zu
lernen, wie ein jüdischer Denken sein Volk Israel versteht. Vielleicht lassen

sich dadurch die problemgeladenen Unterscheidungen zwischen ab-

154 ZIEGENAUS, Anton: Trinitarischer Glaube versus starren Monotheismus. Zu einem
aktuellen interreligiösen Thema, in: Der Wahrheit verpflichtet. Festschrift für em. Diözesanbischof
Prof. Dr. Kurt Krenn zum 70. Geburtstag. Herausgegeben von Josef Kreiml u.a. Graz: Ares
Verlag 2006, 234-245, bes. 236F. und 243.

55 Vgl. IRENÄUS: Fünf Bücher gegen die Häresien. Buch IV-VI. Übersetzt von Dr. Ernst
Klebba. Kempten: Kösel Verlag 1912, 42F; TERTULLIAN: Gegen die Juden, in: Tertullians private
und katechetische Schriften. Neu übersetzt, mit Lebensabriss und Einleitung versehen von
Dr. Heinr(ich) Keller. Kempten: Kösel Verlag 1912, 300-324, bes. 307F; AMBROSIUS VON
MAILAND: Lukaskommentar. Mit Abschluss der Leidensgeschichte. Erstmals übersetzt von Dr.
Joh. Ev. Niederhuber. Kempten: Kösel Verlag [1915], 419; JOHANNES CHRYSOSTOMUS: Kommentar

zum Briefe des hl. Paulus an die Römer. II. Teil. Aus dem Griechischen übersetzt von Dr.
Josef Jatsch. München: Kösel Verlag 1923, 98.

'56 BALTHASAR, Hans Urs von: Epilog. Einsiedeln: Johannes Verlag 1987, 32.
*57 KROCHMAL: Führer der Verwirrten dieser Zeit, 83.



Der Begriff des Volkes bei Fichte, Krochmal und Schelling 253

straktem oder starrem und konkretem Monotheismus aufheben, die auch
als nur gedachte nicht unschuldig sind.

Zusammenfassung
Der Volksbegriff wurde in der ersten Hälfte des ig. Jhdts. philosophisches Thema.

Die drei wichtigen Entwürfe von Fichte und Schelling sowie des
jüdischen Außdärers Nachman Krochmal zeigen in ihren unterschiedlichen
Konzeptionen, wie philosophische und religiöse Vorentscheidungen wirken und
an der Frage des jüdischen Volkes ihren Katalysator finden. Fichtes
deutsches „Urvolk" implizierte die Verneinung der Bedeutung des jüdischen Volkes.

Für Krochmal blieb das jüdische Volk der einzige große Repräsentant
der monotheistischen Idee. Schelling wieder entwickelte ein Volksdenken,
das der christlichen Sukzessionsidee verbunden war. Damit wirkt Schelling
bis in die theologische Gegenwart.

Abstract
The idea of the people became a philosophical topic in the first half of the
igth century. Fichte, Schelling, and Nachman Krochmal, a thinker connected
to the Jewish Enlightenment, developed different philosophical concepts proving

in which ways preliminary decisions have a decisive effect on philosophical

results, in which the Jewish people is a kind of catalyst. Fichte's German

"primeval people" implied the negation of the Jewish people, while
Krochmal considered it the only and eternal representative of the
monotheistic idea. Schelling developed a philosophy of the peoples in history
depending on the Christian idea of succession and fulfillment that is still
accepted and adapted theologically to the present day.


	"Urvolk" oder "die Gemeinde der ersten Monotheisten" : der Begriff des Volkes bei Fichte, Krochmal und Schelling

