
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 1

Artikel: "Iudicium staterae verius experimur" : Augustinus von Hippo als Quelle
der De staticis experimentis bei Nikolaus von Kues

Autor: Fiamma, Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760708

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andrea Fiamma1

Judicium Staterae verius experimur".
Augustinus von Hippo als Quelle der De staticis

experimentis bei Nikolaus von Kues

Einleitung

De staticis experimentis2 wurde von Nikolaus von Kues in der Sammlung
Idiota (1450) zusammen mit De sapientia I und II sowie De mente
herausgegeben, die als Hauptthemen die Metaphysik der Weisheit und Fragen
der Erkenntnistheorie behandeln. Anders als diese Bücher ist De staticis
experimentis bis Ende des XIX. Jahrhunderts nahezu unbekannt und
unerforscht geblieben. Erst zu Beginn des XX. Jahrhunderts wurde es von Ernst
Cassirer als zentral für eine historisch-philosophische Debatte über den
Beginn der modernen Philosophie eingeführt. Cassirer vertrat die These,
De staticis experimentis formuliere den Beginn einer Wendung der
Philosophie hin auf eine empirische und quantitative Analyse der Welt4: in
dieser Einsicht des Cusanus findet Cassirer den Ansatzpunkt der neuen
Naturphilosophie in der Modernes. Diese quantitative Methode hätte ihren
Einfluss im Bereich der Wissenschaftsentwicklung bei Nikolaus Kopernikus

wie auch im italienischen Humanismus mit Leon Battista Alberti und
Leonardo da Vinci gehabt. Aus diesem Grund stellt Cassirer das Denken
des Cusanus an den Anfang seiner Rekonstruktion des Erkenntnisproblems

in der Philosophie der Neuzeit6.

1 Università „G. d'Annunzio" Chieti-Pescara. Ich möchte hier Herrn Prof. H.G. Senger
herzlich für seine wichtigen Empfehlungen danken.

2 NICOLAUS CUSANUS: Opera Omnia Iussu et Auctoritate Academiae Litterarum Heidel-
bergensis Ad Codicum Fidem Edita, Vol. V, De staticis experimentis (h V 164), edidit L. Baur.
Leipzig: Meiner Verlag 1937 (im Folgenden: DSE)

3 Die Sammlung Idiota (1450) konstituiert sich aus vier Büchern: De sapientia I und II,
De mente und De staticis experimentis. Für eine Einführung in das Werk siehe die von
Renate Steiger herausgegebene Einleitung zu ihrer Übersetzung von De sapientia: NIKOLAUS

VON KUES: Der Laie über die Weisheit, lateinisch-deutsch. Nach dem Text der historisch-kritischen

Ausgabe übersetzt und mit einer Einleitung herausgegeben von Renate Steiger
Philosophische Bibliothek 411). Hamburg: Meiner 1988. Neuauflage: 2013.

4 Vlg. FLASCH, Kurt: Cusano e gli intellettuali italiani del Quattrocento, in: VasOLI, Cesare

(Hg.): Le filosofie del Rinascimento. Milano: Bruno Mondadori 2002, 175-192, hier 175.
5 CASSIRER, Ernst: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neuen

Zeit, Bd. I. Berlin: Bruno Cassirer 1906.
6 Der Europäische Humanismus hat das Interesse der Forschung im Bereich der

Geschichte der Philosophie seit dem XIX. Jahrhundert verstärkt geweckt: Historiker wie
Hermann Cohen und andere weniger bekannte Philosophiehistoriker des XIX. Jahrhunderts wie
Heinrich Ritter, Robert Zimmermann, Wilhelm Windelband, Rudolph Eucken und Richard



176 Andrea Fiamma

Im Laufe der Jahre wurde die These Cassirers sehr oft kritisiert7 und ist
bis heute ein diskutierter Punkt der Cusanus-Forschung8. Festzuhalten
bleibt, dass die Interpretation Cassirers der Philosophie des Cusanus eine
breitere Beachtung auch in der Diskussion des Buches De staticis experi-
mentis ermöglicht hat. In diesem Rahmen wurden aus philosophie-histori-
scher Perspektive auch mögliche Quellen dieser neuen empirisch-quantitativen

Einsicht des Cusanus untersucht. Kurt Flasch hat zum Beispiel
Leon Battista Alberti als Quelle der cusanischen Vermessungstechniken
der Gewichte identifiziert9. Flasch ist im Allgemeinen überzeugt, dass die
Freundschaft zwischen Cusanus und Leon Battista Alberti viele Aspekte
der neuen cusanischen empirisch-quantitativen Methode erklärt10. Um diese

Hypothese zu bestätigen, bezieht sich Flasch auf folgende Argumente:
Im Jahre 1450 hatten Nikolaus von Kues und Leon Battista Alberti
zusammen das Buch von Marcus Vitruvius De architectura studiert,
und in ihren Werken erwähnt11.

Falckenberg haben sich mit ihm befasst. Vgl die Rekonstruktion der Geschichte der
Historiographie über Cusanus im XIX. Jahrhundert in LONGO, Mario: Presagi0 di modernità.
August Heinrich Ritter interprète di Niccolö Cusano, in PlAIA, Gregorio: Concordia discors. Studi
su Niccolà Cusano e Vumanesimo europeo offerti a Giovanni Santinello. Padova: Antenore
J993> 3°9~33°> hier 310-311. Vgl. auch FIAMMA, Andrea: Richard Falckenberg and the
Modernity ofNicholas of Cusa, in: Viator. Medieval and Renaissance Studies 47/2 (2016), 351-
366. Vgl. auch CASSIRER, Ernst: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft
der neuen Zeit. Bd. l-III. Berlin: Bruno Cassirer 1906, 1907, 1920; Bd. IV. Stuttgart: Kohlhammer

1957. Vgl. auch CASSIRER, Ernst: Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance.

Leipzig: Teubner 1927. Nicht nur Cassirer interpretierte die Philosophie des Cusanus
als den Anfang der Neuzeit: Dies tut auch Hans Blumenberg; Nikolaus von Kues stellt demnach

die Veränderung des Paradigmas zwischen Mittelalter und Neuzeit dar, die Blumenberg

als „Epochen-schwelle" bezeichnet. Vgl. BLUMENBERG, Hans: Die Legitimität der Neuzeit.
Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag 1966.

7 Die Kritiker vertraten zwei unterschiedliche Richtungen: Eine erste Gruppe negierte,
dass Cusanus ein Vorgänger des Humanismus und der Neuzeit war mit dem Argument, dass

er keine Kontakte zu den Vorbereitern der modernen Naturwissenschaften in Italien bis zu
Galileo Galilei hatte, vlg. SEIDLMAYER, Michael: Nikolaus von Cues und der Humanismus, in:
KOCH, Joseph: Humanismus, Mystik und Kunst in der Welt des Mittelalters. Leiden: Brill 1995,
1-38, und GARIN, Eugenio: Cusano e i platonici italiani del Quattrocento, in: WlLPERT, Paul
(Hg.): Niccolà da Cusa. Relazioni tenute al convegno interuniversitario di Bressanone nel i960.
Firenze: Sansoni 1962, 75-100. Eine zweite Gruppe, zu der auch Flasch gehört, negierte, dass
De staticis experiments die eigentliche Metaphysik des Cusanus darstelle. Das Argument
lautet hier, dass in diesem Buch viele Charakteristika der cusanischen Metaphysik fehlten,
wie die Lehre der coincidentia oppositorum, die grundlegend für die cusanische Metaphysik
wäre: Vlg. THIEMEL, Markus: Coincidentia. Begriff Ideengeschichte und Funktion bei Nikolaus
von Kues. Aachen: Shaker Verlag 2000, 16-72.

8 Vgl. FLASCH, Kurt: Cusano e gli inteUettuali italiani del Quattrocento, 179.
9 Ebd.
10 Ders.: 187: «lo scritto di Cusano De staticis experiments del 1450 mostra una vicinanza

agli interessi di Alberti come tecnico e architetto».
11 DSE, 162 u. 173.



„ludicium staterae verius experimur" 177

Alberti selbst hat sich in den Jahren 1450-1453 mit der Messung der
Gewichte beschäftigt12.

Flasch gibt trotzdem zu, dass die Werke Vitruvius und Albertis nicht
genug wären, um die Cusanische Perspektive über die Messung der Gewichte
allein aus deren Rezeption zu erklären. In der Sammlung Idiota und vor
allem in De staticis experimentis hebt Nikolaus von Kues eine philosophische

Konzeption des Menschen und der Welt hervor, die bei Vitruvius und
Leon Battista Alberti nicht steht'T Aus diesem Grund versteht man De
staticis experimentis nach Flasch nur im Hinblick auf die Erkenntnistheorie
des Cusanus.

Der Herausgeber der kritischen Ausgabe der Idiota, Ludwig Baur, hatte
seinerseits schon bezüglich der Quellen der De sapientia in diesem Sinne
geforscht. Insbesondere für den Begriff des Gewichtes zeigt Baur, dass die
in dieser Sammlung von Cusanus eingenommene Perspektive in Verbindung

mit dem cusanischen metaphysischen Verständnis der Weisheit
gesehen werden müsse; und weiter, dass die Hauptquelle dieser Konzeption
die Auslegung von Sapientia 11,21 bei Augustinus von Hippo war14. Baur
zitiert insbesondere De civitate Dei, V, 11,11, des weiteren Confessiones, V,
c. 4, n. 7 und De trinitate, XI, c. 11, 1-18. Wir sind tatsächlich sicher, dass

Nikolaus von Kues diese Bücher gelesen hat. In der Handschrift 34 der
Bibliothek des Hospitals „St. Nikolaus" in Bernkastel-Kues findet sich eine
Abschrift der Confessiones'5 und viele Augustinus-Zitate in den Werken
von Cusanus zeigen, dass er eine tiefe und weitläufige Kenntnis der
Philosophie von Augustinus besaß'6. Auch in De staticis experimentis erwähnt
Nikolaus von Kues eine Erzählung, die sich in De civitate Dei bei Augustinus

findet17. Baurs Quellenforschung bewegt sich damit einen Schritt wei-

12 DERS.: 187. Die bei Flasch zitierten Werke von Leon Battista Alberti sind: De re aedifi-
catoria, X, 3 (1450-1452); Ludi mathematici (1450-1452) und die vergriffene Schrift De motibus
ponderis.

13 Auch Kurt Flasch gibt zu, dass «non si puö parlare di una loro [Vitruvio und Alberti] ripre-
sa meccanica». Vgl. Ebd.

14 Vgl. De sap. I, 3,1, Quellenapparat.
15 Hs. Kues 34, F. 1-134; J. Marx, 27: Diese Handschrift wurde 1430 von dem jungen Cusanus

gekauft.

Demgegenüber steht eine systematische Analyse des Einflusses der Philosophie von
Augustinus auf Cusanus noch aus. Der Großteil der Forschungen, die sich mit beiden
Philosophen befassen, gehört zum Rahmen der Theologie. Eine Ausnahme stellen die Beiträge
von Norbert Fischer und Charles Lohr dar, weil beide die Philosophie des Nikolaus von Kues
im Feld der Wirkungsgeschichte des Augustinismus untersuchen. Vgl. FISCHER, Norbert: Zur
philosophischen Struktur des cusanischen Denkens, in: Theologie und Glaube 91 (2001), 24-
42, sowie LOHR, Charles: Mittelalterlicher Augustinismus und neuzeitliche Wissenschaftslehre,

in MAYER, Cornelius Petrus/ECKERMANN, Willigis (Hgg.): Scientia Augustiniana. Studien
über Augustinus, den Augustinismus und den Augustinerorden Cassiciacum; 30). Würzburg:

Augustinus Verlag 1975, 157-169.
17 DSE, 191, 1-4. Die augustinische Quelle wurde hier von Ludwig Baur erkannt: Contra

Academicos, I, 6, 17; De gen. ad litt. 8, 6-31; Conf. VII, 6; De civitate Dei XXI, 6; XXII 9 u. 10.



178 Andrea Fiamma

ter als die historiographischen Ansätze von Cassirer und Flasch: Dies führt
zu einer philosophisch-theologischen Deutung dieses Buches durch seine
Rückbeziehung auf eine mögliche theologische Quelle.

Wir möchten hier diesem Forschungsweg nachgehen, um zu verstehen,
ob das cusanische Buch De staticis experimentis tatsächlich eine
empirischquantitative Erkenntnistheorie darstellt, und inwiefern seine Wurzeln in
einer theologischen Auslegung des Buches der Weisheit liegen. Der Beitrag
gliedert sich demgemäß in zwei Hauptteile:

Im ersten Kapitel untersuchen wir De staticis experimentis mit besonderer

Berücksichtigung der Erkenntnistheorie des Cusanus und des cusani-
schen Weisheitsbegriffes.

Im zweiten Kapitel versuchen wir dem möglichen Einfluss des Buches
der Weisheit in De staticis experimentis nachzugehen. Hier werden wir die

Hypothese überprüfen, ob die bei Augustinus von Hippo formulierte
Auslegung des Buches der Weisheit einen Einfluss auf De staticis experimentis
hatte.

1. Die Erkenntnistheorie, der Weisheitsbegriff und die Exegese des
Buches der Weisheit 11, 21 bei Nikolaus von Kues

De staticis experimentis ist in Form eines Dialogs zwischen einem „Laien"
und einem „Rhetor"'8 konzipiert, die über das Thema der experimentellen
Wissenschaft diskutieren. Beide Figuren sowie der Zusammenhang des

Dialoges wurden im ersten Buch von De sapiential und in De mente20 prä-

Sieht L. Baur, 136. In dieser Stelle äußert sich Nikolaus von Kues gegen die Magie und die
Weissagung und er stellt das Modell des „Idiota" als positiven Weisen vor, der die Weisheit
„in plateis" untersucht. Diese Entsprechung bei Augustinus scheint uns dennoch von wenig
Belang für unsere Forschungsziele.

18 Die Übersetzung des lateinischen Wortes „Orator" variiert gemäß den möglichen
Nuancierungen in den Übersetzungen der modernen Sprachen. Beispielweise spricht Giovanni
Santinello von einem „Oratore", Maurice De Gandillac einem „Orateur", Bohnenstädt von
einem „Redner", Menzel-Rogner und Scharpff übersetzen „Gelehrter"; für dieses Verzeichnis
Vgl. SANTINELLO, Giovanni (Hg): Nicola Cusano: Scritti filosofici, Bd. I, La sapienza, Fußnote
N. 1. Santinello erklärt, dass Cusanus den „Orator" als klassischen Rhetor bezeichnen wollte.
Nach Santinello wollte Cusanus den Rhetor mit dem Laien kontrastieren, um die
Gegenüberstellung zwischen den neuen im XV. Jahrhunderte sich entwickelnden Kulturen
darzustellen. Deswegen verweist Santinello auf die Entstehung der nationalen Sprachen zwischen
dem XIV. und XV. Jahrhundert. Die Studien über die Entwicklung einer Kultur der Laien im
italienischen Humanismus haben sich seitdem als fruchtbar erwiesen. Vgl. IMBACH, Ruedi:
Laien in der Philosophie des Mittelalters: Hinweise und Anregungen zu einem vernachlässigten
Thema Bochumer Studien zur Philosophie 14). Amsterdam: Grüner 1989, hier 13-53. KÖNIG-

PRALONG, Catherine : Les laïcs dans l'histoire de la philosophie médiévale. Note historiogra-
phique, in: Doctor Virtualis 9 (2009), 169-197, hier 170-171.

19 NICOLAUS CUSANUS: De sapientia I, 3,1-4, 3.
20 De mente, 1, 45, 1-48, 1.



„Iudicium Staterae verius experimur" 179

sentiert: Der Rhetor befindet sich in Rom aus Anlass des Jubeljahres 145021,

und er, „sciendi avidissimum"22, sucht einen Partner, mit dem er über die
Weisheit, über die menschliche Erkenntnis und über die Unsterblichkeit
des Geistes diskutieren kann. Auf einer Brücke trifft der Rhetor einen
„Philosophen", einen Peripatetiker: Es entwickelt sich ein Gespräch, jedoch findet

der Rhetor bei dem Philosophen nicht, was er suchte. Im weiteren Verlauf

führt der Philosoph den Rhetor in eine Werkstatt, wo ein armer Mann,
„ignorantem"23 und „idiotam"24, arbeitet.

In der ganzen Sammlung Idiota beschreibt Nikolaus von Kues den Laien

als einen bescheidenen Mann, der sich mit praktischen Arbeiten
beschäftigt: in De mente schnitzt er einen Löffeln und in De staticis experiments

benutzt er eine Waage, um zu messen - wie es zu einem Marktplatz
passt26. Der Laie nimmt die theoretischen und praktischen Wissenschaften
nicht auseinander, und er betrachtet das praktische Handeln als
unentbehrliche Hilfe zum Nachdenken. Infolge dieses Treffens ist der Rhetor
verwirrt, er verhält sich gegenüber dem Laien zurückhaltend. Als Mann
der Praxis, der „hiis rusticis operibus implicatum"27 ist, sollte dieser nicht
philosophische „theorias"28 formulieren. Entgegen den Erwartungen des
Rhetors erhebt sich die Diskussion mit dem Laien in De staticis experi-
mentis jedoch auf ein hoches theoretisches Niveau und sie streift sogar ein
vom Rhetor gewünschtes Thema: die Erkenntnistheorie. Insbesondere wird
die Debatte sich mit der Behauptung einer philosophischen Voraussetzung
eröffnet, die zu Beginn durch den Laien eingeführt wird, und die als

grundlegend für das ganze Buch anzusehen ist: Es handelt sich um die
ontologische Beschränkung der menschlichen Erkenntnismöglichkeiten2?.

21
1450 wurde das V. Jubiläum gefeiert. Viele Pilger besuchten Rom, insbesondere die

Apostelgräber. Vgl. NIKOLAUS VON KUES: Philosophisch-theologische Werke, Bd. 2. Hamburg:
Meiner Verlag 2002, 131. Vgl. auch Erich MEUTHEN: Nikolaus von Kues 1401-1464, Skizze einer
Biographie. Münster: Aschendorff Verlag 1964, 83f.

22 DERS.: 45, 9.
23 DERS.: 1, 47, 12.

24 Ebd.

25 DERS. : 47, 1-3.
26 DSE, 161, 1-3.
27 De mente, 47, 4-5.
28 DERS.: 47, 5-6: „non putabit a te [Idiota] se theorias aliquas auditurum".
2? Die Begrenztheit der menschlichen Erkenntnismöglichkeiten stellt ein häufig

wiederkehrendes Thema im Werk des Cusanus dar. Vgl. hierzu NICOLAUS CUSANUS: Opera Omnia
lussu et Auctoritate Academiae Litterarum Heidelbergensis Ad Codicum Fidem Edita, Vol.
III, De coniecturis edidit J. Koch & C. Bormann. Hamburg: Meiner Verlag 1972 (im
Nachhinein: De con.). Zum Werk, vgl. FLASCH, Kurt: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung.

Vorlesungen zur Einführung in seine Philosophie. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann

1998, i82f.; KREMER, Klaus: Praegustatio naturalis sapientae. Münster: Aschendorff
Verlag 2004; MACHETTA, Jorge M./D'Amico, Claudia (Hgg): El problema del conoscimiento en
Nicolas de Cusa: genealogia y proyecciôn. Buenos Aires Biblös 2005; ANDRÉ, Joäo Maria/



i8o Andrea Fiamma

In De docta ignorantia (1440) hatte Cusanus schon die These vertreten,
dass der menschliche Geist in diesem Leben nur eine endliche Erkenntnis
der weltlichen Gegenstände erreichen kann, und damit keine solche, der
absolute Präzision zukommt30: „nihil in hoc mundo - schreibt er in De sta-
ticis experimentis - praecisionem attingere queat"31. Im Gegensatz zur
aristotelischen Tradition32 ist Nikolaus von Kues überzeugt, dass der Intellekt
sich den Gegenständen nicht präzis assimilieren kann, und dass die
menschliche Erkenntnis in einer „adaequatio" zwischen Intellekt und
Gegenstand nicht bestehen könnte33. Eine Assimilierung oder ein Prozess von
„adaequatio" geschieht nach Cusanus nur dann, wenn das Erkenntnissubjekt

die Möglichkeit hat, dem Objekt entsprechend präzise ähnlich, gleich
zu werden. Dieser schon in der aristotelischen Tradition beschriebene Prozess

der „assimilatio" oder „adaequatio" des Intellekts bezüglich des „Dinges"

setzt voraus, dass Intellekt und Erkenntnisobjekt gleichartiger Natur
sein müssen. Das jedoch ist nach Cusanus nicht der Fall der menschlichen
Erkenntnis, die sich ontologisch in den „Nebeln der Unwissenheit" halten

KRIEGER, Gerhard/SCHWAETZER, Harald (Hgg.): Intellectus und imaginatio. Aspekte geistiger
und sinnlicher Erkenntnis bei Nicolaus Cusanus Bochumer Studien zur Philosophie 44).
Amsterdam: B.R. Grüner 2006; Fiamma, Andrea: Commento al De visione Dei di Nicola
Cusano, in: Rivista di Ascetica e Mistica 35 (2010) 1, 35-82.

30 Vgl. De docta ignorantia I, 3, 10, if. Zu einem generellen Blick auf den Anfang des De
staticis experimentis vgl. PICO ESTRADA, Paula: Weight and Proportion in Nicholas of Cusa's
Idiota de staticis experimentis, in: REINHARDT, Klaus/SCHWAETZER, Harald/DUSHIN, Oleg (Hgg.):
Nicolaus Cusanus: „ein bewundernswerter historischer Brennpunkt": Philosophische Tradition
und wissenschaftliche Rezeption. Regensburg: Roderer Verlag 2008, 135-146, hier 136-137.

31 OSE, 161, 6-7.
32 Johannes Wenck hatte schon 1442 sehr klar gesehen, dass die Methode der wissenden

Unwissenheit der aristotelischen Erkenntnistheorie widerspricht: Vgl. Iohannis Wenck DE

HERRENBERG: De ignota htteratura, Edition, in: VANSTEENBERGHE, Edmond (Hg.): Le "De

ignota htteratura" de Jean Wenck de Herrenberg contre Nicolas de Cuse Beiträge zur
Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Texte und Untersuchungen VIII, Heft 6). Münster:

Aschendorff Verlag 1910, 19-41. Rudolf Haubst und Kurt Flasch haben versucht, die
Diskussion zwischen Nikolaus von Kues und Johannes Wenck zu rekonstruieren: Vgl. HAUBST,

Rudolf: Studien zu Nikolaus von Kues und Johannes Wenck. Aus Handschriften der
Vatikanischen Bibliothek Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters.
Texte und Untersuchungen 38). Münster: Aschendorff Verlag 1955, 83-136 und FLASCH, Kurt:
Kampfplätze der Philosophie. Große Kontroversen von Augustin bis Voltaire. Frankfurt am
Main: Vittorio Klostermann 2008, 227-241. Kürzlich haben wir diese Debatte im Kontext des

Universitätsstreites des XV. Jahrhunderts eingeordnet: FIAMMA, Andrea: Nicola Cusano ed

Eimerico da Campo: gli anni coloniensi, in: Medioevo. Rivista di storia della filosofia medie-
vale, 41 (2016), im Druck.

33 Wie diese Hinwendung zum Problem der Gleichheit in der Erkenntnistheorie des
Cusanus' im Einzelnen aussieht, könnte hier nicht diskutiert werden ohne den Rahmen zu

sprengen. Vgl. NlCOLAUS CUSANUS: De aequalitate, 27, 14-15, sowie Compendium, 10, 34, 3.
Vgl. auch SCHWAETZER, Harald: Aequalitas. Erkenntnistheoretische und soziale Implikationen
eines christologischen Begriffs bei Nikolaus von Kues. Eine Studie zu seiner Schrift De aequalitate.

Hildesheim: Olms 2000.



.Judicium Staterae verius experimur" 181

muss34. Aufgrund der weltlichen und damit endlichen Struktur des Geistes,
kann dieser sich nicht in diesem Leben (in viam) an die als unendlich zu
bezeichnende Wahrheit assimilieren, und „non potest igitur finitus intel-
lectus rerum veritatem per similitudinem praecise attingere"33. Im dritten
Kapitel dieses ersten Buches findet die Theorie der Beschränkung der
menschlichen Erkenntnis eine schöne Erklärung mithilfe einer berühmt
gewordenen Metapher: Nikolaus von Kues bemerkt, dass der endliche
Geist nicht unendlicher als die unendliche Wahrheit des Seienden werden
kann, „sicut nec circulum, cuius esse in quodam indivisibili consistit, non-
circulus"36. Aus diesem Grunde behauptet Nikolaus von Kues, dass die
unendliche Wahrheit des Seienden immer über den endlichen Geist hinaus
geht und „Intellectus igitur [...] habens se ad veritatem sicut polygonia ad

circulum, quae quanto inscripta plurium angulorum fuerit, tanto similior
circulo, numquam tarnen efficitur aequalis, etiam si angulos in infinitum
multiplicaverit"37.

Das Thema der Beschränkung der Erkenntnis steht in Cusanus' Werk
nicht alleine, sondern häufig mit einer positiven Konzeption der möglichen

menschlichen Erkenntnis: sie besteht nicht als Grund eines Verzichtes

auf den natürlichen Wahrheitsanspruch des Geistes, sondern als Grund
einer rationalen Begründung einer neuen Forschungsmethode. Das Be-

wusstsein einer ontologischen Unwissenheit öffnet die Forschung einer
immer wahreren und präziseren Erkenntnis der Gegenstände38. Nikolaus
von Kues behauptet, dass dieses Bewusstsein der ontologischen Unwissenheit

des Geistes tatsächlich als ein positives Wissen - die wissende
Unwissenheit -, eine methodische Erforschung der Wahrheit eröffnet. Die positive

Bewertung der geistigen Fähigkeiten des Menschen wird bei Nikolaus
von Kues in De coniecturis (1441-1445) mit besonderer Aufmerksamkeit
entwickelt39. Hier behauptet er, der Mensch könne einen immer präziseren
und wahreren Begriff erreichen, denn es gelte: „non enim exhauribilis est
adauctio apprehensionis veri"4°. Die menschliche Erkenntnis wird auch

34 Diese ontologische Perspektive des Cusanus stammt aus der neuplatonischen Tradition

und vor allem aus Pseudo-Dionysius. Vgl. BEIERWALTES, Werner: Identität und Differenz.
Frankfurt am Main: Klostermann 1980 und DERS.: Denken des Einen. Studien zur neuplatonischen

Philosophie und ihrer Wirkungsgeschichte. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann
1985.

35 NiCOLAUS CUSANUS: De docta ignorantia I, 3, 10, 1-2.
36 DERS.: 10, 4-5.
37 DERS.: 10, 5-11.
38 Vgl. STALLMACH, Josef: Der Mensch zwischen Wissen und Nichtwissen. Beitrag zum Motiv

der docta ignorantia im Denken des Nikolaus von Kues, in: Mitteilungen und Forschungsbeiträge

der Cusanus-Gesellschaft (Im Folgenden: MFCG), XIII (1978), 147-159.
39 Die Mutmaßung ist „positiva assertio in alteritate veritatem, uti est, participans", vgl.

De con. I, 11, 57, 10.

40 DERS.: I, 2, 5-6.



l82 Andrea Fiamma

hier nämlich als nie definitiv beschrieben. Jede menschliche Erkenntnis
steht auf einer Sprosse einer Treppe zur Wahrheit, und nie auf dem Gipfel
der Treppe, die die unendliche und präzise Wahrheit ist; trotzdem stellt
jede Sprosse der Treppe einen Wahrheitsschritt dar, und dieser eine mehr
oder weniger präzise Erkenntnisstufe41. Für ein und denselben Gegenstand
ergeben sich mehrere Erkenntnisstufen, die eine solche Wahrheitsstufe
zum Ausdruck bringen42.

Nach Cusanus weiß der Geist auf jeder Erkenntnisstufe, dass er die
letzte Wahrheit des Gegenstandes nicht ergriffen hat, aber gleichzeitig auch,
dass ein bestimmtes Wahrheitsniveau errungen ist. Die Mutmaßung ist
nach Cusanus „confusa"; die Mutmaßungen sind je wahrer, desto präziser
die Erkenntnis ist, das heißt „verisimile" oder „vera"43. Nur die Wahrheit
selbst fällt nicht gänzlich in eine Mutmaßung, auch wenn sie eigen-arti-
gerweise in jeder Mutmaßung als deren theoretischer Zielpunkt steht: sie
ist deswegen die „mesure absente" jeder Mutmaßung des menschlichen
Geistes44. Eine solche Erkenntnis wird bei Cusanus „mutmaßliche Erkenntnis"

genannt, und sie ist das Modell der Philosophia naturalis43. Deshalb ist
die Unerreichbarkeit der unendlichen Wahrheit für den Geist nach Cusanus

kein Grund, eine prinzipiell skeptische Erkenntnisperspektive für den
Menschen zu postulieren, sondern es wird lediglich angenommen, dass die
wissende Unwissenheit das methodologische Kriterium für eine
fortdauernde Jagd nach der Weisheit mithilfe der Mutmaßungen darstellt46.
Die Fehlerhaftigkeit der Mutmaßungen stammt aus der Tatsache, dass sie
kein Produkt des reinen Geistes sind; sie sind zunächst die Ergebnisse
einer in Raum und Zeit erfassten Erkenntnis. Damit unterstreicht Nikolaus
von Kues, dass Erkenntnis im Endlichen und im Raum der Vielheit
stattfindet: die menschliche Erkenntnis ist deswegen von bestimmten und
spezifischen Erkenntnisbedingungen des Geistes abhängig. Trotzdem kann
der menschliche Geist sein Mangelwesen mithilfe der Technik stützen.

41 Weil die menschliche Erkenntnis endlich ist, muss sie auch im Rahmen des Mehr oder
Weniger geschehen. Jedes endliche Seiende „recipiat magis aut minus": Vgl. NICOLAUS
CUSANUS: De docta ignorantia, I, 2, 5-6; III, 1, 184, 1-2.

42 De con. I, 3, 15,1-1, 4, 17.

43 Ebd.

44 Inigo Bocken spricht von einer „mesure absente": Vgl. BOCKEN, Inigo: De kunstvan het
verzamelen. Historisch-ethische inleiding in de conjecturele hermeneutiek van Nicolaus Cusanus.

Budei: Éditions Damon 2004; französische Übersetzung bei COUNET, Jean-Marie : L'art
de la collection. Introduction historico-éthique à l'herméneutique conjecturale de Nicolas de

Cues. Louvain : Éditions Peeters 2007.
45 De con, Prologus, 2, 4-5: „omnem humanam veri positivam assertionem esse coniec-

turam".
46 NlCOLAUS CUSANUS: De venatione sapientiae, jf.



„Judicium Staterae verius experimur" 183

Nikolaus von Kues führt die technische Dimension in seiner
Erkenntnistheorie als Hilfe für die menschliche Endlichkeit ein47. p>ie Technik
kann der natürlichen Erkenntnis der Mutmaßung helfen48. Dasselbe gelte
auch für Vögel oder Spinnen, die eigene Techniken entwickeln, um auf die
Jagd zu gehen und um Nester zu bauen49. Aus diesem Grund entwickle der
Mensch mechanische Werkzeuge und raffinierte Tricks und auch artes
liberales und mores, um besser in der Natur zu überleben und mit anderen
Menschen gemeinsam zu leben?0. Auch in De staticis experimentis findet
sich die Mutmaßungstheorie mit Hilfe der Technik ausgedrückt. Hier
erklärt der Laie, dass der Mensch trotz seiner beschränkten Erkenntnis ein
Werkzeug habe, mithilfe dessen er eine wahrere Erkenntnis der weltlichen
Gegenstände erhalten könne: Es ist die Waage (statera). In diesem Kontext
ist das Werkzeug keine akzidentelle Ergänzung des menschlichen
Erkenntnisprozesses, sondern stellt im menschlichen Erkenntnisprozess
strukturell einen wichtigen Bestandteil dar, weil der Mensch über die
Waage verfügt, um wahre Mutmaßungen zu formulieren: „quamquam nihil

in hoc mundo praecisionem attingere queat, tarnen iudicium Staterae
verius experimur". Die Waage erweist sich also als ein Werkzeug, welches
für die Messung unseres Geistes gut geeignet sei. Ohne die Waage habe
der Geist keine Chance, Gewichte in einer so präzisen Weise zu messen.
Die Waage sei deswegen - so der Rhetor - ein „pernecessarium instrumen-
tum", um die Differenzen zwischen den Gegenständen zu interpretieren?1.
An dieser Stelle der De staticis experimentis spielen die Technik und ihre
Produkte, i.e. die Waage, eine grundlegende Rolle für die mutmaßliche
Erkenntnis des menschlichen Geistes.

Wichtig ist in diesem Fall vor allem zu bemerken, dass Nikolaus von
Kues in De staticis experimentis ein neues technisch-orientiertes
Wissenschaftsparadigma konstituiert. Im Gegensatz zu De coniecturis, wo die
Mutmaßungstheorie nur generell und theoretisch formuliert wird, steht
sie in De staticis experimentis im Zusammenhang einer empirischen,
technischen und experimentellen Dimension. Besonders hier bezeichnet Nikolaus

von Kues die Waage als Erkenntniswerkzeug, weil dank der Waage die
Gewichte von konkreten Gegenständen gewogen werden können. Zum

47 Dieses Thema wurde kürzlich in einem Symposium behandelt: Vgl. MORITZ, Arne: Ars
imitatur naturam. Transformationen eines Paradigmas menschlicher Kreativität im Übergang
vom Mittelalter zur Neuzeit. Münster: Aschendorff Verlag 2009.

48 NlCOLAUS CUSANUS: Compendium, 7, 14: „ars adiuvat naturam".
49 DERS.: De ludo globi, I, 34-35.
5° Ders.: Compendium, 18, 3-9: „Nam solus homo repperit, qualiter defectum lucis arden-

ti candela suppléât, ut videat, et deficientem visum beryllis iuvet et arte perspectiva errorem
circa visum corrigat, cruditatem cibi decoctione gustui aptet, foetores fumis odoriferis
pellat, frigori vestibus et igne atque domo, tarditati vecturis et navibus, defensioni armis,
memoriae scriptura arteque memorandi succurrat".

51DSE, 161, 4-5.



184 Andrea Fiamma

Beispiel wiegt der Laie mit der Waage die Gewichte der endlichen Dinge
wie Holz, Wasser und Erde. Die Waage vergleicht die auf ihre Waagschalen

gelegten Gegenstände und urteilt über deren Gewicht, also darüber,
welcher Gegenstand schwerer oder leichter ist. Mithilfe des Urteils der
Waage (iudicium Staterae) erhalte man eine wahre Erkenntnis über die
Gewichte der Gegenstände. Aber das Urteil der Waage zeige uns nicht nur
die Gewichte der einzelnen Gegenstände, sondern auch die Gewichtsverhältnisse

zwischen den Gegenständen. Die Waage deute das konkrete
Gewicht der Gegenstände in einer quantitativen Messung mit Zahlen;
zwischen diesen schaffe der Geist Proportionen und bilde Verbindungen.
Die zahlenmäßig-quantitative Rechnung der Gewichtsverhältnisse der
Gegenstände lasse ein begriffliches Verständnis des Geistes zu. In diesem
Moment werde der menschliche Geist wieder aktiv und er formuliere eine „ve-
rosimilior" Mutmaßung über den Gegenstand „per ponderum differen-
tiam"52.

Ein erstes Beispiel der richtigen Benutzung der Waage findet sich im
ersten Teil von De staticis experimentis. Hier erwähnt der Laie den Fall
eines Arztes, der die Krankheit seines Patienten bestimmen will. Der Laie
erzählt, dass dieser Arzt die Waage in folgendem Sinne benutzt habe:

- er habe die Gewichte von Blut und Urin vieler Menschen „sani et in-
firmi, iuvenis et senis, Alemanni et Afri" gewogen53;

- er habe die verschiedenen Messungen katalogisiert;
- dank der Rechnung der Zahlenunterschiede zwischen den Ergebnissen

der kranken und gesunden Menschen habe der Arzt daraufhin
verstanden, ob sein Patient noch krank oder bereits gesund sei.
Aus diesem Beispiel geht hervor, dass die Messung mit der Waage der
Gewichte von Blut und Urin den Arzt dahin geführt hat, neue Erkenntnisse
über den physikalischen Zustand eines Menschen zu gewinnen. Diese
empirisch-quantitative Beobachtung hat außerdem einen praktischen Zweck,
denn der Arzt ist in der Tat nur daran interessiert, eine Behandlung für
seine Kranken zu finden. Die Auswahl der genauen Behandlung ermisst
sich aus einem Vergleich (ex collatione) der Daten der Beobachtung. Die
Erkenntnis der Krankheit und ihre Behandlung hat hier eine mutmaßliche
Konnotation54. Das Gewicht ist hier als eine strukturelle Eigenschaft des

Menschen gedacht, welche uns gründliche und lebenswichtige Eigenschaften
des Menschen zeigt. Ausgehend von dem Urteil der Waage über die

Gewichtsverhältnisse kann man nach Cusanus viele Mutmaßungen über

52 DERS.: 162, 2-3.
53 DERS.: 163, 1-4
54 DERS.: 164, 7-9: der Arzt „sciret ex collatione ponderum herbarum ad pondus sanguinis

vel urinae dosim applicationis ex concordantia et differentia medicaminis attingere, et
praenostica admiranda facere".



.Judicium Staterae verius experimur" 185

den Verlauf des menschlichen Lebens55, über die Unterschiede zwischen
Menschen und Tieren56 oder im Allgemeinen über die nicht-lebendigen
Körper, d.h. die Gewässer, die Erde und die Sterne unternehmen. Jeder
Gegenstand und jedes lebendige Wesen kann mithilfe einer Waage gewogen
werden, manche „in aëre, aliud in aqua, aliud in oleo aut alio liquore"57.
Und dann erklärt er, „sie staticis experimentis omne seibile praecisiori
coniectura accederet"58.

Nikolaus von Kues bezeichnet hier das Gewicht der Gegenstände (pondus)

und die Messung (mensura) ihres Gewichtes mithilfe der Waage, und
die Zahl (numerus) des Ergebnisses der Abwägung als Konstituenten
derselben Gegenstände59: sie gehören zur ontologischen Struktur der Seienden

dazu. Mithilfe der Waage, der Rechnungen und der Proportionen
versucht der menschliche Geist, diese Konstituenten einer mutmaßlichen
Erkenntnis verständlich zu machen. Nun wollen wir die Gründe dafür
untersuchen, warum Nikolaus von Kues das Gewicht, die Zahl und die Messung
der Gegenstände als ihre ontologische Struktur bezeichnet. Dabei ist uns
De staticis experimentis weiterhin hilfreich: Im Laufe des Dialogs behauptet

der Rhetor, dass das Gewicht und die Waage Gottes Urteile seien, und
dass Gott selbst die Welt nach Zahl, Gewicht und Maß geschaffen hat.
Außerdem schreibt er folgenden Spruch einem unbestimmten Propheten
zu:

„Propheta quidam ait pondus et Stateram iudicium Domini illius esse, qui omnia

creavit in numéro, pondéré et mensura et fontes aquarum libravit et mo-
lem terrae appendit, ut Sapiens scribit"60.

Das hier verstecke Zitat stammt aus dem Buch der Weisheit 11,21. Aus
diesem Zitat entnehmen wir einen wichtigen Hinweis auf ein ontologisches
Niveau: Gott hat alles nach Zahl, Gewicht und Messung geschaffen und das
sei der (sogar theologische) Grund dafür, dass Gewicht, Zahl und Messung
strukturell in den geschaffenen Seienden als Konstituenten vorhanden

55 OERS.: 166, 9.
56 DERS.: 167, 5.
57 DERS.: 171, 3.
58 DERS.: 164, 9-10.
59 Zur Wichtigkeit der Zahlen in der Philosophie von Cusanus, siehe z.B. BOCKEN, Inigo:

Die Zahl als Grundlage der Bedeutung bei Nikolaus von Kues, in: MFCG, XIX (2005), 201-220;
NiCOLLE, Jean-Marie: Mathématiques et métaphysique dans l'oeuvre de Nicolas de Cues. Paris:

Septentrion 1998; BÖHLANDT, Marko: Verborgene Zahl-Verborgener Gott. Mathematik und
Naturwissen im Denken des Nicolaus Cusanus. Stuttgart: Steiner 2009; NAGEL, Fritz: Nicolaus
Cusanus-mathematicus theologus. Unendlichkeitsdenken und Infinitesimalmathematik Trierer

Cusanus Lecture Heft 13). Trier: Paulinus 2007; FlAMMA, Andrea: La precisione della mate-
matica e l'infinito nel De docta ignorantia di Nicola Cusano, in: BOSCO, Domenico et al.

(Hgg.): Testis fidelis. Studi di filosofia e scienze umane in onore di Umberto Galeazzi. Napoli:
Orthotes éditrice 2012, 325-342

60 DSE, 162, 6-8.



i86 Andrea Fiamma

seien: in den Gewässern, in der Erde, im menschlichen Blut61, im Harn,
oder in den Wurzeln der Kräuter, ihren Stängeln, Blättern, Früchten,
Samen und ihrem Saft"62. Zu bemerken ist hier, dass Nikolaus von Kues
das biblische Zitat benutzt, um eine Parallele zwischen Gott und dem
Menschen aufzuzeigen: Die Welt wurde von Gott mithilfe einer Waage
nach Zahl, Gewicht und Messung „realiter" abgewogen63; in gleicher Weise
kann der menschliche Geist die Dinge der Welt mit einer Waage abwägen,
um das Seiende nach Gewicht, Zahl und Messung „notionaliter" zu
erfassen6! Die menschliche Erkenntnistheorie in De staticis experimentis wurde

von Cusanus demnach theologisch begründet. Schon in De mente
erklärte Nikolaus von Kues, dass sich der göttliche und der menschliche
Geist in einer analogischen Beziehung befänden, nämlich als „divina mens
concipiendo creat, nostra concipiendo assimilât notiones seu intellectua-
les"65.

Mit Blick auf die Schrift De venatione sapientiae verdichtet sich der
Gedanke einer erkenntnistheoretischen Entsprechung zwischen dem menschlichen

und dem göttlichen Geist, auch unter Berücksichtigung des Buches
der Weisheit66. Auch an dieser Stelle behauptet Nikolaus von Kues, dass

der göttliche Geist alles nach Zahl, Gewicht und Messung bestimmt habe:
Gott „posuit terminum mari et aridae, soli, lunae, stellis et motui eorum
legemque determinavit omni creaturae [...] suam mensuram, suum pondus
et numerum"67. Ebenso wie in De staticis experimentis erklärt Nikolaus von
Kues hier, dass der göttliche Geist alles Seiende nach den drei Konstituenten

Gewicht, Zahl und Messung geschafft habe, und auch die
erkenntnistheoretische Entsprechung des Gottesgeistes mit dem menschlichen Geist
wird erwähnt68; es fehlt hier nur die Waage. Dieser Unterschied zwischen
beiden Erwähnungen der gleichen Textstelle des Buches der Weisheit hat
einen philosophischen Grund: das Zitat wurde in De venatione sapientiae
nicht in einem empirisch-quantitativen Kontext eingeführt. Das Gewicht
spielt in diesem Fall keine Schlüsselrolle. Ganz anders als in De staticis ex-

61 Ders.: 163, 11: „pondus sanguinis".
62 DERS.: 164, 223: „herbarum radices, stipes, folia, fructus, semina et succus suum habe-

ant pondus".
63 DERS.: 162, 7: „fontes aquarum libravit et molem terrae appendit".
64 Vgl. NiCOLAUS CUSANUS: De mente, 3, 70, if.
65 Ebd. Vgl. auch: De con. I, 1, n. 5, 3-8.
66 DERS.: De venatione sapientiae, 30, 89, if.
67 DERS.: 89, 6-7.
68 Dieses Problem wurde sehr oft behandelt: Vgl. IRLENBORN, Bernd: Der Mensch als

zweiter Gott? Anmerkungen zur Imago Dei-Lehre des Nikolaus von Kues, in: Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie 47 (2000), 381-401, bes. 392-397; Vgl. für die Quelle
auch KREUZER, Johann: Der Geist als imago Dei - Augustinus und Cusanus, in: REINHARDT,
Klaus/SCHWAETZER, Harald (Hgg.): Nikolaus von Kues in der Geschichte des Piatonismus.
Regensburg: Roderer Verlag 2007, 65-86.



.Judicium Staterae verius experimur"

perimentis, wo die Erkenntnistheorie dank der experimentellen Prüfung
mit der Waage eine strukturelle empirisch-quantitative Dimension
bekommt. Aus diesem Grund hebt es sich als ein ungewöhnliches Buch
sowohl in Bezug auf die Erkenntnistheorie des Cusanus als auch im Rahmen
der cusanischen Auslegung des Buches der Weisheit n,2r aus dem Werk
des Kardinals heraus.

2. Die Erkenntnistheorie, der Weisheitsbegriff und die Exegese des
Buches der Weisheit n,2i bei Augustinus von Hippo

Im ersten Schritt unseres Beitrags haben wir festgestellt, dass im Hintergrund

von De staticis experimentis eine philosophische Auslegung des
Buches der Weisheit steht. Nikolaus von Kues führt das besagte biblische
Zitat in einem empirisch-quantitativen Rahmen ein, in dem der Begriff des
Gewichtes und jener der Messung mit der Waage im Zentrum stehen. An
anderer Stelle setzt Nikolaus von Kues dieses Zitat auch in einen generelleren

erkenntnistheoretischen Zusammenhang, wie in De venatione sapiert-
tiae. In diesem letzten Fall befinden sich das Gewicht der Gegenstände
und die Messung mit der Waage nicht mehr im Interesse des Cusanus und
der Fokus der Argumentation wendet sich den allgemeinen Begriffen von
Weisheit und Ordnung zu. In der kritische Ausgabe der cusanischen Schrift
De sapientia I hat Ludwig Baur hervorgehoben69, dass die cusanischen
Begriffe von Ordnung und Weisheit70 aus dem philosophischen Werk
Augustinus' von Hippo inspiriert sind. In einem zweiten Schritt versuchen
wir zu verstehen, inwiefern die bei Augustinus von Hippo zu findende
philosophische Auslegung des Buches der Weisheit 11,21 hilfreich ist, um die
cusanische in De staticis experimentis dargestellte Erkenntnistheorie zu
erklären. Wir beginnen mit der Analyse der von Baur zitierten Passagen
der Confessiones, um dann zu De civitate Dei und endlich De Trinitate
überzugehen. Diese Untersuchung erlaubt uns, einen zusammenfassenden
Vergleich zwischen den philosophischen Auslegungen des gleichen Zitates
des Buches der Weisheit bei Augustinus und Cusanus anzustellen71.

69 DerS.: De sapientia, I, 2, 9-10.
70 Zu den Quellen des cusanischen Begriffes der Weisheit, vgl. SENGER, Hans-Gerhard:

Griechisches und biblisch-patristisches Erbe im cusanischen Weisheitsbegriff, in: Ludus
sapientia. Studien zum Werk und zur Wirkungsgeschichte des Nikolaus von Kues Studien
und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 78). Leiden: Brill 2001, 197-227, hier 207f.
Auch Senger behauptet, dass Augustinus von Hippo und der Augustinismus des 13. Jahrhunderts

einen wichtigen Einfluss auf den Weisheitsbegriff bei Nikolaus von Kues ausübte
(OERS. : 213-214).

71 Dies Thema des Augustinischen Denkens wurde bereits bearbeitet: BEIERWALTES, Werner:

Augustins Interpretation von Sap. 11,21, in: Revue d'Études Augustiniennes et Patris-
tiques 15 (1969) 1, 51-61; HORN, Christoph: Augustins Philosophie der Zahlen, in: Revue des
Études Augustiniennes 40 (1994) 2, 389-415, hier 390, wo Horn den Begriff von Zahlensymbolik

ausdrückt; O'LOUGHLIN, Thomas: The Mysticism of Number in the Medieval Period



i88 Andrea Fiamma

2.1 Confessiones

Im fünften Buch der Confessiones will Augustinus zeigen, dass das
Verständnis von Weisheit bei den Manichäern und bei den Christen
unterschiedlich behandelt wurde. Das Buch hat einen theologischen und
wissenschaftlichen Hintergrund. Augustinus widmet sich der Philosophie des
Bischofs Faustus von Mileve und beschreibt, dass die Manichäer ein großes
Interesse für die Astrologie und für die Vorhersage der zukünftigen Ereignisse

entwickelt hätten72. Für ihre Rechnungen benutzten die Manichäer
korrekte Zahlen um die Bewegungen der Sterne zu bezeichnen, und
überraschenderweise bewahrheiteten sich ihre Vorhersagen. Wegen ihrer
genauen Berechnungen genossen sie beim Volk Anerkennung als Weiset.
Die Manichäer verwendeten also Zahlen, um mit deren Hilfe die Wirklichkeit

zu interpretieren. Aber obwohl die Rechnungen oft präzise wären74,
fehlte ihnen nach Augustinus die wahre Weisheit: Sie unterlägen einem
Irrtum, weil sie auf die Zahlen zurückgriffen, ohne den wahren Grund der
Richtigkeit ihrer Rechnungen zu verstehen: Gott selbst. Aus diesem Grund
wüssten sie auch nicht, warum ihre Rechnungen wirkungsvoll seien,
warum sich die Wirklichkeit mithilfe der Zahlen beschreiben ließe, und
warum ihr Geist die Zahlen natürlich verstehet.

Die Wissenschaft der Manichäer ist nach Augustinus „blind"76, denn sie
kennen die „secreta" der Zahlen, nicht die wahre Weisheit, die den Zahlen
zugrunde liegt. Deswegen sei ihre Wissenschaft - so Augustinus - „nicht
angemessen", um die wahre Weisheit zu erreichen. Nach Augustinus irrten
der Manichäer, weil sie sich nur auf die weltlichen Spuren der Weisheit
konzentrierten, und dabei den Fokus auf die wahre Weisheit verlören77.

before Eriugena, in CLEARY, John (Hg.): The Perennial Tradition of Neoplatonism. Leuven:
Leuven University Press 1997, 397-416, hier 400-402.

72Aurelius AUGUSTINUS HIPPONENSIS: Confessiones V, 3,4 (PL 32): Die Manichäer „multa
invenerunt et praenuntiaverunt ante multos annos, defectus luminarium solis et lunae, quo
die, qua hora, quanta ex parte futuri essent, et non eos fefellit numerus".

73 Ebd: „Et mirantur haec homines et stupent qui nesciunt ea, et exsultant atque extol-
luntur qui sciunt".

74 DERS.: 6.

73 DERS.: 5.
76 Ebd.: „perversissima caecitate".
77 Ders.: 7. Das ist auch nach Augustinus der Grund, warum die Manichäer nicht völlig

glücklich sein können: sie gleichen einem Menschen, der einen Baum in seinem Garten hat,
der aber das Obst des Baums nicht isst. Auch wenn dieser Mensch den Baum wissenschaftlich

begreift, ist er weniger glücklich als ein anderer Mensch, der den Baum wissenschaftlich
nicht begreift, der ihn aber besitzt und sein Obst isst: Vgl. Mt 13,44 und Kor 2,3 sowie 6, 10.

Die Metapher steht auch bei Cusanus, der oft den Ausdruck „thesauro sapientiae" verwendet:

Vgl. vor allem De sap. I, 19, 12-15: „quasi qui invenit agrum, in quo est thesaurus, non
potest gaudere de thesauro in alieno agro non suo exsistente; quare vendit omnia et emit
agrum ilium, ut in suo agro habeat thesaurum". Vgl. auch DERS.: Cribratio Alchorani 148, 9-
12; 197, 15-18; De docta ignorantia III, 245, 3-7; De visione Dei, XVI, 67,12-15.



„Iudicium staterae verius experimur" 189

Augustinus erklärt endlich, dass „per impiam superbiam recedentes et
déficientes a lumine tuo tanto ante solis defectum futurum praevident et
in praesentia suum non vident"78. Dies ist der philosophische Rahmen, in
dem Augustinus unser entscheidendes Zitat des Buches der Weisheit
erwähnt. Am Schluss des Kapitels gegen die Manichäer behauptet er, dass

„dubitare stultum est, quin utique melior sit quam mensor caeli et numerator

siderum et pensor elementorum et neglegens tui, qui omnia in men-
sura et numéro et pondéré disposuisti". Das Zitat des Buches der Weisheit
11,21 hat hier eine wichtige Funktion: es bestätigt - aber diesmal auf
theologischem Niveau -, dass die Wissenschaft der Zahlen und der Rechnung
ihre einzige Quelle bei der wahren unendlichen Weisheit findet, das heißt
bei Gott selbst. Trotzdem scheint es, als ob sich Augustinus nur für den
Weisheitsbegriff interessiere, unter Vernachlässigung der Analyse der
Gewichte. Auch die Waage wird nicht erwähnt.

Zusammenfassend lässt sich bemerken, dass im analysierten Kapitel der
Confessiones das Zitat des Buches der Weisheit am Argumentationsrand
steht, und es scheint nur eine biblische Bestätigung einer philosophischen
Kritik zu sein. Dagegen ist das Zitat bei Cusanus so wichtig, weil es den
theologischen und ontologischen Hintergrund zur zentralen Argumentation

von De staticis experimentis bietet. Außerdem wurden der Begriff
des Gewichts und der der Waage bei Augustinus nicht thematisiert. Daher
kommt es, dass in dieser Textstelle das Augustinus-Zitat aus dem Buch der
Weisheit nicht besonders hilfreich scheint, um die cusanische Erkenntnistheorie

von De staticis experimentis zu erklären. Nur die philosophische
Szenerie scheint in den beiden Fällen eine ähnliche zu sein: Beide Philosophen

beschreiben die göttliche Weisheit als Rahmen der wissenschaftlichen

Forschung mithilfe von Zahlen und Messung.

2.2 De civitate Dei

In De civitate Dei befinden wir uns noch in einem theologischen Kontext.
Im fünften Buch befasst sich Augustinus mit der Geschichte des römischen
Imperiums und er fragt sich insbesondere, warum Gott einen so großen
Reichtum für Rom wollte. Augustinus glaubt, dass das römische Imperium
reich und kräftig geworden sei, nicht weil es Hilfe von der „deorum falso-
rum [...] multitudo"79 gehabt habe, sondern wegen des einzigen und wahren

Gottes, der das „Romanum imperium tarn magnum tamque diuturnum
esse voluerit"80. Augustinus erklärt, dass auch die Römer sich oft dieselbe
Frage gestellt hätten, und zuweilen eine Antwort in ihrem Volksglauben
fanden, zuweilen in der griechischen Philosophie. Zum Beispiel glaubten

78 Ders.
79 DERS.

80 Ebd.

4-

De civitate Dei, V, praefatio (PL 41)



190 Andrea Fiamma

manche stoische Philosophen, dass ein willenloses Fatum das Universum
regierte: Seneca81, Cicero82, Sallust83, Marcus Porcius Cato84 und andere
hätten dieses Thema in ihren Büchern intensiv behandelt. Nach Augustinus

hätten diese Römer zu Recht geglaubt, dass im Universum eine
Ordnung zu finden sei; aber niemand unter diesen Stoikern habe verstanden,
dass die Ordnung des Universums die Gottesweisheit sei. Augustinus
erklärt, dass Gott alles Seiende nach der wahren Weisheit und seinem Willen
geschaffen habe, und das Universum nach „omnis modus omnis species
omnis ordo; a quo est mensura numerus pondus" geordnet habe83.

Das Zitat des Buches der Weisheit erscheint hier in einer philosophischen

Diskussion Augustinus' mit den Stoikern über die Ordnung der Welt.
Das ist grundsätzlich zwar nicht dasselbe Thema wie in der Schrift De
staticis experimentis von Cusanus, aber man kann in diesem Fall etwas
Interessantes finden: Dank des Zitates des Buches der Weisheit zeigt Augustinus,

dass das Seiende triadische Strukturen als Spuren der göttliche Drei-
heit habe86: Jedes konkrete Ding habe einen modus, eine species und eine
ordo (erste Dreiheit), und dann pondus, numerus und mensura zu eigen
(zweite Dreiheit). Beide Triaden erklären nach Augustinus „den Modus der
Konstitution und der Konstituiertheit von Welt durch Gott"87. Das wiederholt

sich auch später im Text, wo Augustinus eine lange Aufzählung von
konkreten Dingen beschreibt88. Zum Schluss kann man bemerken, dass die
augustinische Textstelle aus De civitate Dei im fachlichen Sinne entscheidend

ist, um die Perspektive des Cusanus zu erklären. Es scheint für unsere

Forschungsziele wichtig, dass Augustinus in diesem Buch die Dreiheit
Zahl, Gewicht und Messung als Konstituenten der Welt bezeichnet. Das
biblische Zitat erfährt hier eine philosophische Bewertung, weil es die
Ontologie des Seienden nach der theologischen und ontologischen Struktur
der „Imago Dei" erklärt. Wir glauben, dass diese bei Baur gefundene
Entsprechung des augustinischen Textes grundlegend ist, um die ontologische
Einsicht des Cusanus in De staticis experimentis zu verstehen, obwohl hier
der Begriff des Gewichts keine besondere Rolle spielt, und die Waage gar
nicht zitiert wird.

81 DERS.: 8.
82 DERS.: 9.
83 DERS.: 12.

84 Ebd.
83 Ebd.
86 Vgl. BeierwaLTES, Werner: Augustins Interpretation von Sap. 11, 21, 59, wo er von „pondus

sine pondéré" spricht.
87 Ebd., 52. Vgl. auch Nicolaus Cusanus: Sermo XXII, 18, 9-18.
88 Aurelius Augustinus Hipponensis: De civitate Dei V, 11.



.Judicium Staterae verius experimur" 191

2.3 De trinitate

Auch im elften Buch von De Trinitate beendet Augustinus seine Argumentation

mit dem Zitat aus Sap. 11,21. Hier finden wir noch einen anderen
Rahmen als in den Confessiones und in De civitate Dei, denn das behandelte

Thema ist diesmal die Erkenntnistheorie. Hier spricht Augustinus im
Besonderen über das Verhältnis von Gedächtnis (memoria), Sehen (visio)
und Wille (voluntas). Er vergleicht das Gedächtnis mit dem Messen und
das Sehen mit der Zahl. Beide Vergleiche fallen zusammen: Man könne
sehr viel Gesehenes erfahren, aber nicht alle Eindrücke blieben im
Gedächtnis. Wir können viele Gegenstände, Orte und Menschengesichter
sehen, aber wir erinnern uns nicht an alles. Das geschehe nicht, weil das
Gedächtnis begrenzt sei, sondern umgekehrt: Das Gedächtnis nehme im
Sehen eine Messung vor89. Deshalb erinnere sich das Gedächtnis nicht an
alles, was wir sehen, sondern nur, was es gemessen hat9°. Das Sehen ist
nach Augustinus mit der Zählung vergleichbar, weil auch die Zahlen
immerwährend gesteigert werden könnten. Das Sehen selbst sei zahlhaft,
weil es vieles sehen könne, und seine Tätigkeit könne immerwährend
(perpétua, aber nicht ewig91) sein. Die Erkenntnis in der Welt sei nach Cusanus
aber immer Erkenntnis eines konkreten und begrenzten Gegenstandes.
Um einen Gegenstand zu erkennen, braucht das immerwährende Sehen

eine Grenze, die der Gegenstand selbst sei92. In der „visio" begrenze daher
der Gegenstand das immerwährende Sehen und ermögliche die
Sinneswahrnehmung oder „perceptio".

Aus diesem Grund vergleicht Augustinus den Gegenstand mit der
Messung: „In his ergo rebus unde visiones exprimuntur, quaedam mensura est;
in ipsis autem visionibus, numerus"9^. Zwischen dem Erkenntnissubjekt
und dem Erkenntnisobjekt fehlt jedoch noch eine Verbindung. Hier
kommt der Begriff des Gewichts ins Spiel: „Voluntas vero quae ista coniun-
git et ordinat, et quadam unitate copulat, nec sentiendi aut cogitandi ap-
petitum nisi in his rebus unde visiones formantur, acquiescens collocat,
ponderi similis est"94. Das Gewicht ist in De trinitate überraschenderweise

89 DERS.: De Trinitate XI, 11, 1-18 (PL 42): „mensura igitur in memoria, in visionibus
numerus apparet".

90 Ebd.: „Sed quia numerose cogitari possunt quae singillatim sunt impressa memoriae,
videtur ad memoriam mensura, ad visionem vero numerus pertinere".

91 Zum Unterschied zwischen perpetuitas und eternitas, vgl. De ven. Sap., c. 5, n. 13, 6-11

sowie c. 29, n. 55, 5-9; De ludo globi, I, n. 17, 12-17 sowie n. 33, 1-5. Die Quelle von Cusanus
ist die platonische Tradition, insbesondere Dionysius, vgl. De docta ign., I, c. 17, n. 48, 1-8.

92 Aurelius Augustinus HipponensiS: De trinitate XI, 11: „sicut in ipsis corporibus visi-
bilibus mensura quaedam est, cui numerosissime coaptatur sensus videndi, et ex uno visibili
multorum cernentium formatur aspectus".

® Ebd.

94 Ebd.



192 Andrea Fiamma

mit der voluntas gleichgesetzt. Das Gewicht stellt bei Augustinus keine
Masse eines Gegenstandes dar, sondern es ist als Schwerkraft zu deuten.
Diese Kraft strebt zu dem eigenen natürlichen Ort des Gegenstandes95, bis
der Gegenstand ankommt und zur Ruhe kommt. Sie gibt den Gegenständen

eine Ordnung und sie verbindet das Sehen mit dem Gegenstand, das
Messen mit der Zahl. Die Schwerkraft ist eine „voluntas copulatrix rei visi-
bilis atque visionis quasi parentis et prolis"96: sie ist der Nexus zwischen
Erkenntnissubjekt und Erkenntnisobjekt. An dieser Stelle interpretiert
Augustinus die Schwerkraft wie eine theoretische „Intentionalität" - so Werner

Beierwaltes97. De Trinitate XI scheint uns eine wichtige Textstelle zu
sein, um den Begriff des Gewichts nach Augustinus zu begreifen. Das Zitat
des Buches der Weisheit 11,21 erscheint hier zusammen mit der
erkenntnistheoretischen Dreiheit memoria, visio, voluntas. Entgegen unserem inter-
pretativen Zielpunkt scheint dieser philosophische Rahmen der augustini-
schen Argumentation besonders bedeutend. Beide Erkenntnismodelle sind
in diesem Punkt unterschiedlich: Augustinus von Hippo deutet das
Gewicht als Kraft, die mit der „voluntas copulatrix" vergleichbar ist: diese
philosophische Formulierung bei Augustinus steht in deutlichem Gegensatz

zu der empirisch-quantitativen Konnotation des Gewichtes bei Nikolaus

von Kues in De staticis experimentis.

3. Zusammenfassung

In unserem Beitrag haben wir versucht, die cusanische Konzeption des
Gewichtes in Bezug auf die Erkenntnistheorie in De staticis experimentis
zu verstehen. Zuerst haben wir einige Textstellen von De staticis experimentis

untersucht und haben gesehen, dass das Gewicht bei Cusanus eine
grundlegende Konstituente des Seienden ist. Die Waage, die die Gewichte
der Gegenstände wiegt, ist bei Cusanus ein unentbehrliches Instrument,
denn mit ihrer Hilfe kann der Geist die Gewichte begreifen. Dank des
Urteils der Waage über die Gewichte der Gegenstände und über die Verhältnisse

zwischen den Gewichten kann der menschliche Geist immer präzisere
Mutmaßungen über die strukturellen Eigenschaften der Gegenstände

formulieren. Das passt insofern, als das Gewicht die ontologischen Eigen-

95 ARISTOTELES: Physica V, 2. Hier erwähnt Augustinus die Theorie des „natürlichen Or-
tes": sie ist auch in De staticis experimentis zu finden, jedoch würden wir diese Theorie bei
Nikolaus von Kues nicht einem augustinischen Einfluss zuschreiben, denn sie gehört bei
Cusanus zum generellen aristotelisch-ptolemäischen Kontext der Wissenschaften in seiner
Zeit.

96 Aurelius Augustinus Hipponensis: De Trinitate XI, 11,1-18.
97 BEIERWALTES, Werner: Augustins Interpretation von Sap. 11, 21, 58. Beierwaltes behauptet,

dass die Schwerkraft „sowohl in jedem sinnfällig Seienden als auch in dem menschlichen
Begehrungsvermögen, dem Willen oder der Liebe, auf einen ihm jeweils adäquat zubemessenen

„Ort" (locus als „Standpunkt") hin gesetzhaft immanent wirkt".



.Judicium Staterae verius experimur" 193

Schäften des Seienden in dieser Welt ausdrückt. Im Zentrum dieses Buches
steht tatsächlich die philosophische Konzeption, wonach der Mensch die
weltlichen Dinge mithilfe quantitativer Messung ihres Gewichtes erfassen
könnte: Weil jedes Seiende ein Gewicht hat, ist es also möglich, alles zu
„gewichten". Die Gewichte der weltlichen Dinge geben uns als solche die
Möglichkeit, die Dinge zu messen, und sie insofern intellektuell zu
erfassen, sie endlich zu „erkennen".

Diese komplexe philosophische Theorie des Cusanus hat im Zitat aus
Sap. 11,21 eine theologische Bestätigung gefunden. Diese Zuordnung von
De staticis experimentis in den biblischen Kontext war auch für die
philosophischen Forschungsquelle hilfreich. In einem zweiten Schritt haben wir
versucht zu prüfen, ob bei Cusanus' augustinische Quellen bezüglich dieser

Konzeption zu finden sind. Wir haben einige Textpassagen von Augustinus

analysiert und haben keine wichtige Entsprechung mit Cusanus
bemerkt, abgesehen von einer generell ähnlichen Konzeption von
Weisheit, von der harmonischen Ordnung der Welt und der aristotelisch-
ptolemäischen Theorie des natürlichen Ortes. Aus diesen Gründen folgern
wir, dass im Rahmen der Auslegung von Sap. 11,21 und vom Begriff des
Gewichtes Augustinus eine partielle Quelle für Cusanus darstellt. Des

Weiteren entfernt Nikolaus von Kues sich von Augustinus in Bezug auf
zwei Aspekte seiner Ausdeutung des Buches der Weisheit:

i. Die Waage
In De staticis experimentis findet man eine starke Verbindung zwischen
dem Gewicht als Konstituens des Seienden und der menschlichen Erkenntnis

des Gewichtes. Nikolaus von Kues denkt, dass diese Verbindung durch
die Waage vermittelt werde. Mit Anwendung der Waage kann der Mensch
die Gegenstände wiegen, um sie so zu erkennen. Der Mensch verwendet
die Waage ähnlich wie Gott, der das Seiende bei der Schöpfung gewogen
hat, um es zu schaffen. Der Mensch wiegt ebenso, wie Gott gewogen hat.
Eine solche Konzeption der Waage findet man nicht im Werk des Augustinus'.

Bei ihm fehlt die aktive Rolle des Menschen, der in der Benutzung
der Waage Gott imitiert. Dagegen ist die Waage bei Cusanus ein Instrument,

um die Beziehung Bild (Mensch) - Urbild (Gott) zu verwirklichen.

ii. Die Auslegung des Buches der Weisheit
Wenn Augustinus die Stelle aus Sap. 11,21 wiedergibt, verwendet er das

Zitat, um die göttliche Ordnung der Welt aufzuzeigen. Zahl, Gewicht und
Messung beschreiben zwar die Welt, aber sie werden als ontologische
Konstituenten gezeigt. Auch im Falle von De Trinitate, wo Augustinus das
Gewicht in einem erkenntnistheoretischen Rahmen erwähnt, deutet er das
Gewicht als eine Kraft, die nach einem natürlichen Ziel (locus naturalis)
strebt. Dagegen denkt Nikolaus von Kues das Gewicht in De staticis experimentis

als eine konkrete, schwere, physische, grobe und messbare Masse,



194 Andrea Fiamma

die der menschliche Geist mithilfe der Waage wiegen kann, um die Ergebnisse

der Messung gemäß der Zahl zu verstehen.
Unserer Ansicht nach bilden diese Unterschiede zwischen Nikolaus von

Kues und Augustinus von Hippo dennoch keinen Widerspruch der beiden
Philosophien. Im Laufe unseres Beitrags haben wir gezeigt, dass die
theologische Perspektive der „Imago Dei" bei Augustinus und seine Auslegung
von Sap. 11,21 im Hintergrund von De staticis experimentis stehen. Die
göttlich hergestellte Ordnung der Welt und die Weisheit begründen auch
die erkenntnistheoretische Perspektive bei Cusanus: wir können das
Gewicht als eine wahre Mutmaßung aus den konkreten Konstituierungen des
Seienden formulieren, weil das Gewicht die gesamte göttliche Weisheit als

Ordnung der Welt in sich trägt. Von Augustinus übernimmt Nikolaus von
Kues vor allem diesen theologischen Hintergrund und die Begründung
aller menschlichen Erkenntnis im göttlichen Weisheitsbegriff. Die
Unterschiede zwischen den Philosophen rühren daher, dass Cusanus die Drei-
heit numerus, pondus und mensura als weltliche Spur der göttlichen Weisheit

in einer radikaleren Weise als Augustinus denkt, denn er unterstreicht,
dass sich diese göttliche Weisheit tatsächlich in der Welt finden kann.
Entscheidend ist, dass Cusanus die Weisheit nicht im Himmel verortet,
sondern tatsächlich in der Welt verkörpert sieht, weil die Weisheit -
theologisch - tatsächlich in der Welt Fleisch geworden ist: sie ist auf den
Marktplätzen zu finden, wo gewogen und gekauft wird und wo die Welt
wirklich als Zahl, Gewicht und Messung erscheint. Die Jagd nach der Weisheit

müsse sich also nach Cusanus in der endlichen, empirischen und
materiellen Welt entwickeln. Ernst Cassirer hatte deswegen sehr wohl
verstanden, dass sich in De staticis experimentis eine empirisch-quantitative
Erkenntnistheorie findet. Trotzdem bedeutet diese Neuheit bei Cusanus
keinen radikalen Bruch mit der mittelalterlichen Weltanschauung: wir
haben gezeigt, dass der Hintergrund von De staticis experimentis aus
theologischen Voraussetzungen und aus der augustinischen Ausdeutung eines
biblischen Zitates besteht: in diesem Sinn stellt De staticis experimentis
ein Buch im Übergang zwischen Mittelalter und Neuzeit dar.



.Judicium Staterae verius experimur" 195

Zusammenfassung
In De staticis experimentis arbeitet Nikolaus von Kues seine Konzeption der
endlichen Erkenntnis der Welt mithilfe des Konzeptes der Messung aus.
Nach Cusanus kann der Mensch die Welt messen, weil die endliche Welt nach
die Dreiheit „pondus", „numerus" und „mensura" strukturiert ist: eine ontolo-
gische Perspektive, die sich auch im biblischen Buch der Weisheit 11,21 zeigt.
Aus diesem Grund versucht Cusanus in De staticis experimentis mithilfe
einer Waage die Welt nach Zahl und Gewicht zu messen. Die Cusanus-For-
schung verweist als Quelle dieser in De staticis experimentis formulierten
Erkenntnistheorie aufAugustinus von Hippo. In diesem Beitrag möchte ich
die Frage zu stellen, ob es sich bei Augustinus von Hippo tatsächlich um die

richtige Quelle handelt.

Abstract
Nicholas ofCusa in De staticis experimentis presents his perspective on the
human knowledge of the world through the concept of measurement. Cusanus

thinks that humans can measure the world, because the world is
constituted by the trinitarian structure "pondus", "numerus" and "mensura": an
ontological perspective that is also seen in the biblical book of Wisdom 11:21.

For this reason in De staticis experimentis Cusanus tries to measure the
world through numbers and weights and using a balance. Academic research

on Cusanus has identified Augustine of Hippo as the source of this episte-
mology. In this paper, we will try to ask ifAugustine of Hippo should indeed
be recognized as a correct source.


	"Iudicium staterae verius experimur" : Augustinus von Hippo als Quelle der De staticis experimentis bei Nikolaus von Kues

