Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 1

Artikel: "ludicium staterae verius experimur” : Augustinus von Hippo als Quelle
der De staticis experimentis bei Nikolaus von Kues

Autor: Fiamma, Andrea

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760708

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDREA FIAMMA!

y2Judicium staterae verius experimur".
Augustinus von Hippo als Quelle der De staticis
experimentis bei Nikolaus von Kues

EINLEITUNG

De staticis experimentis®> wurde von Nikolaus von Kues in der Sammlung
Idiota (1450) zusammen mit De sapientia | und Il sowie De mente heraus-
gegeben3, die als Hauptthemen die Metaphysik der Weisheit und Fragen
der Erkenntnistheorie behandeln. Anders als diese Blicher ist De staticis
experimentis bis Ende des XIX. Jahrhunderts nahezu unbekannt und uner-
forscht geblieben. Erst zu Beginn des XX. Jahrhunderts wurde es von Ernst
Cassirer als zentral fiir eine historisch-philosophische Debatte iiber den
Beginn der modernen Philosophie eingefiihrt. Cassirer vertrat die These,
De staticis experimentis formuliere den Beginn einer Wendung der Philo-
sophie hin auf eine empirische und quantitative Analyse der Welt4: in
dieser Einsicht des Cusanus findet Cassirer den Ansatzpunkt der neuen
Naturphilosophie in der Moderne5. Diese quantitative Methode hatte ihren
Einfluss im Bereich der Wissenschaftsentwicklung bei Nikolaus Koperni-
kus wie auch im italienischen Humanismus mit Leon Battista Alberti und
Leonardo da Vinci gehabt. Aus diesem Grund stellt Cassirer das Denken
des Cusanus an den Anfang seiner Rekonstruktion des Erkenntnispro-
blems in der Philosophie der Neuzeit®.

! Universita ,G. d'Annunzio” Chieti-Pescara. Ich mochte hier Herrn Prof. H.G. Senger
herzlich fiir seine wichtigen Empfehlungen danken.

2 NICOLAUS CUSANUS: Opera Omnia lussu et Auctoritate Academiae Litterarum Heidel-
bergensis Ad Codicum Fidem Edita, Vol. V, De staticis experimentis (h V 164), edidit L. Baur.
Leipzig: Meiner Verlag 1937 (im Folgenden: DSE)

3 Die Sammlung Idiota (1450) konstituiert sich aus vier Biichern: De sapientia 1 und II,
De mente und De staticis experimentis. Fur eine Einfiihrung in das Werk siehe die von Re-
nate Steiger herausgegebene Einleitung zu ihrer Ubersetzung von De sapientia: NIKOLAUS
VON KUES: Der Laie liber die Weisheit, lateinisch-deutsch. Nach dem Text der historisch-kri-
tischen Ausgabe tibersetzt und mit einer Einleitung herausgegeben von Renate Steiger (=
Philosophische Bibliothek 411). Hamburg: Meiner 1988. Neuauflage: 2013.

4 Vlg. FLASCH, Kurt: Cusano e gli intellettuali italiani del Quattrocento, in: VASOLI, Cesare
(Hg.): Le filosofie del Rinascimento. Milano: Bruno Mondadori 2002, 175-192, hier 175.

5 CASSIRER, Ernst: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neuen
Zeit, Bd. I. Berlin: Bruno Cassirer 1906.

6 Der Europiische Humanismus hat das Interesse der Forschung im Bereich der Ge-
schichte der Philosophie seit dem XIX. Jahrhundert verstarkt geweckt: Historiker wie Her-
mann Cohen und andere weniger bekannte Philosophiehistoriker des XIX. Jahrhunderts wie
Heinrich Ritter, Robert Zimmermann, Wilhelm Windelband, Rudolph Eucken und Richard



176 Andrea Fiamma

Im Laufe der Jahre wurde die These Cassirers sehr oft kritisiert? und ist
bis heute ein diskutierter Punkt der Cusanus-Forschung® Festzuhalten
bleibt, dass die Interpretation Cassirers der Philosophie des Cusanus eine
breitere Beachtung auch in der Diskussion des Buches De staticis experi-
mentis ermoglicht hat. In diesem Rahmen wurden aus philosophie-histori-
scher Perspektive auch mogliche Quellen dieser neuen empirisch-quanti-
tativen Einsicht des Cusanus untersucht. Kurt Flasch hat zum Beispiel
Leon Battista Alberti als Quelle der cusanischen Vermessungstechniken
der Gewichte identifiziert9. Flasch ist im Allgemeinen iiberzeugt, dass die
Freundschaft zwischen Cusanus und Leon Battista Alberti viele Aspekte
der neuen cusanischen empirisch-quantitativen Methode erklart®. Um die-
se Hypothese zu bestatigen, bezieht sich Flasch auf folgende Argumente:

- Im Jahre 1450 hatten Nikolaus von Kues und Leon Battista Alberti

zusammen das Buch von Marcus Vitruvius De architectura studiert,
und in ihren Werken erwahnt™.

Falckenberg haben sich mit ihm befasst. Vgl die Rekonstruktion der Geschichte der Histo-
riographie iber Cusanus im XIX. Jahrhundert in LONGO, Mario: Presagio di modernita. Au-
gust Heinrich Ritter interprete di Niccolo Cusano, in PIAIA, Gregorio: Concordia discors. Studi
su Niccold Cusano e l'umanesimo europeo offerti a Giovanni Santinello. Padova: Antenore
1993, 309-330, hier 310-31. Vgl. auch FIAMMA, Andrea: Richard Falckenberg and the
Modernity of Nicholas of Cusa, in: Viator. Medieval and Renaissance Studies 47/2 (2016), 351-
366. Vgl. auch CASSIRER, Ernst: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft
der neuen Zeit. Bd. I-111. Berlin: Bruno Cassirer 1906, 1907, 1920; Bd. IV. Stuttgart: Kohlham-
mer 1957. Vgl. auch CASSIRER, Ernst: Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renais-
sance. Leipzig: Teubner 1927. Nicht nur Cassirer interpretierte die Philosophie des Cusanus
als den Anfang der Neuzeit: Dies tut auch Hans Blumenberg; Nikolaus von Kues stellt dem-
nach die Verdnderung des Paradigmas zwischen Mittelalter und Neuzeit dar, die Blumen-
berg als ,Epochen-schwelle” bezeichnet. Vgl. BLUMENBERG, Hans: Die Legitimitdt der Neuzeit.
Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag 1966.

7 Die Kritiker vertraten zwei unterschiedliche Richtungen: Eine erste Gruppe negierte,
dass Cusanus ein Vorganger des Humanismus und der Neuzeit war mit dem Argument, dass
er keine Kontakte zu den Vorbereitern der modernen Naturwissenschaften in Italien bis zu
Galileo Galilei hatte, vlg. SEIDLMAYER, Michael: Nikolaus von Cues und der Humanismus, in:
KoOCH, Joseph: Humanismus, Mystik und Kunst in der Welt des Mittelalters. Leiden: Brill 1995,
1-38, und GARIN, Eugenio: Cusano e i platonici italiani del Quattrocento, in: WILPERT, Paul
(Hg.): Niccolo da Cusa. Relazioni tenute al convegno interuniversitario di Bressanone nel 1960.
Firenze: Sansoni 1962, 75-100. Eine zweite Gruppe, zu der auch Flasch gehort, negierte, dass
De staticis experimentis die eigentliche Metaphysik des Cusanus darstelle. Das Argument
lautet hier, dass in diesem Buch viele Charakteristika der cusanischen Metaphysik fehlten,
wie die Lehre der coincidentia oppositorum, die grundlegend fiir die cusanische Metaphysik
ware: Vlg. THIEMEL, Markus: Coincidentia. Begriff, Ideengeschichte und Funktion bei Nikolaus
von Kues. Aachen: Shaker Verlag 2000, 16-72.

8 Vgl. FLASCH, Kurt: Cusano e gli intellettuali italiani del Quattrocento, 179.
9 Ebd.

' DERS.: 187: «lo scritto di Cusano De staticis experimentis del 1450 mostra una vicinanza
agli interessi di Alberti come tecnico e architetto».

' DSE, 162 u. 173.



,2ludicium staterae verius experimur" 177

- Alberti selbst hat sich in den Jahren 1450-1453 mit der Messung der
Gewichte beschaftigt®.

Flasch gibt trotzdem zu, dass die Werke Vitruvius und Albertis nicht ge-
nug waren, um die Cusanische Perspektive iiber die Messung der Gewichte
allein aus deren Rezeption zu erklaren. In der Sammlung Idiota und vor
allem in De staticis experimentis hebt Nikolaus von Kues eine philosophi-
sche Konzeption des Menschen und der Welt hervor, die bei Vitruvius und
Leon Battista Alberti nicht steht3. Aus diesem Grund versteht man De sta-
ticis experimentis nach Flasch nur im Hinblick auf die Erkenntnistheorie
des Cusanus.

Der Herausgeber der kritischen Ausgabe der Idiota, Ludwig Baur, hatte
seinerseits schon beziiglich der Quellen der De sapientia in diesem Sinne
geforscht. Insbesondere fiir den Begriff des Gewichtes zeigt Baur, dass die
in dieser Sammlung von Cusanus eingenommene Perspektive in Verbin-
dung mit dem cusanischen metaphysischen Verstindnis der Weisheit ge-
sehen werden misse; und weiter, dass die Hauptquelle dieser Konzeption
die Auslegung von Sapientia 11,21 bei Augustinus von Hippo war'4. Baur zi-
tiert insbesondere De civitate Dei, V, 11, 1, des weiteren Confessiones, V,
C. 4, n. 7 und De trinitate, XI, c. 11, 1-18. Wir sind tatsachlich sicher, dass
Nikolaus von Kues diese Biicher gelesen hat. In der Handschrift 34 der
Bibliothek des Hospitals ,St. Nikolaus“ in Bernkastel-Kues findet sich eine
Abschrift der Confessiones'> und viele Augustinus-Zitate in den Werken
von Cusanus zeigen, dass er eine tiefe und weitlaufige Kenntnis der Philo-
sophie von Augustinus besaf8®. Auch in De staticis experimentis erwahnt
Nikolaus von Kues eine Erzahlung, die sich in De civitate Dei bei Augusti-
nus findet7. Baurs Quellenforschung bewegt sich damit einen Schritt wei-

12 DERS.: 187. Die bei Flasch zitierten Werke von Leon Battista Alberti sind: De re aedifi-
catoria, X, 3 (1450-1452); Ludi mathematici (1450-1452) und die vergriffene Schrift De motibus
ponderis.

13 Auch Kurt Flasch gibt zu, dass «non si puo parlare di una loro [Vitruvio und Alberti] ripre-
sa meccanica». Vgl. Ebd.

4 Vgl. De sap. 1, 3, 1, Quellenapparat.

5 Hs. Kues 34, F. 1-134; J. Marx, 27: Diese Handschrift wurde 1430 von dem jungen Cusa-
nus gekauft.

16 Demgegeniiber steht eine systematische Analyse des Einflusses der Philosophie von
Augustinus auf Cusanus noch aus. Der Grofdteil der Forschungen, die sich mit beiden Phi-
losophen befassen, gehort zum Rahmen der Theologie. Eine Ausnahme stellen die Beitrage
von Norbert Fischer und Charles Lohr dar, weil beide die Philosophie des Nikolaus von Kues
im Feld der Wirkungsgeschichte des Augustinismus untersuchen. Vgl. FISCHER, Norbert: Zur
philosophischen Struktur des cusanischen Denkens, in: Theologie und Glaube g1 (2001), 24-
42, sowie LOHR, Charles: Mittelalterlicher Augustinismus und neuzeitliche Wissenschaftsleh-
re, in MAYER, Cornelius Petrus/ECKERMANN, Willigis (Hgg.): Scientia Augustiniana. Studien
iber Augustinus, den Augustinismus und den Augustinerorden (= Cassiciacum; 30). Wiirz-
burg: Augustinus Verlag 1975, 157-169.

7 DSE, 191, 1-4. Die augustinische Quelle wurde hier von Ludwig Baur erkannt: Contra
Academicos, 1, 6, 17; De gen. ad litt. 8, 6-31; Conf. VII, 6; De civitate Dei XXI, 6; XXII g u. 10.



178 Andrea Fiamma

ter als die historiographischen Ansdtze von Cassirer und Flasch: Dies fiihrt
zu einer philosophisch-theologischen Deutung dieses Buches durch seine
Riickbeziehung auf eine mogliche theologische Quelle.

Wir mochten hier diesem Forschungsweg nachgehen, um zu verstehen,
ob das cusanische Buch De staticis experimentis tatsachlich eine empirisch-
quantitative Erkenntnistheorie darstellt, und inwiefern seine Wurzeln in
einer theologischen Auslegung des Buches der Weisheit liegen. Der Beitrag
gliedert sich demgemaf in zwei Hauptteile:

Im ersten Kapitel untersuchen wir De staticis experimentis mit beson-
derer Bertlicksichtigung der Erkenntnistheorie des Cusanus und des cusani-
schen Weisheitsbegriffes.

Im zweiten Kapitel versuchen wir dem mdoglichen Einfluss des Buches
der Weisheit in De staticis experimentis nachzugehen. Hier werden wir die
Hypothese tiberpriifen, ob die bei Augustinus von Hippo formulierte Aus-
legung des Buches der Weisheit einen Einfluss auf De staticis experimentis
hatte.

1. DIE ERKENNTNISTHEORIE, DER WEISHEITSBEGRIFF UND DIE EXEGESE DES
BUCHES DER WEISHEIT 11, 21 BEI NIKOLAUS VON KUES

De staticis experimentis ist in Form eines Dialogs zwischen einem ,Laien®
und einem ,Rhetor“® konzipiert, die tiber das Thema der experimentellen
Wissenschaft diskutieren. Beide Figuren sowie der Zusammenhang des
Dialoges wurden im ersten Buch von De sapientia’ und in De mente° pra-

Sieht L. Baur, 136. In dieser Stelle dufiert sich Nikolaus von Kues gegen die Magie und die
Weissagung und er stellt das Modell des ,Idiota“ als positiven Weisen vor, der die Weisheit
,in plateis“ untersucht. Diese Entsprechung bei Augustinus scheint uns dennoch von wenig
Belang fiir unsere Forschungsziele.

18 Die Ubersetzung des lateinischen Wortes ,Orator* variiert gemafd den méglichen Nuan-
cierungen in den Ubersetzungen der modernen Sprachen. Beispielweise spricht Giovanni
Santinello von einem ,Oratore”, Maurice De Gandillac einem ,,Orateur”, Bohnenstadt von ei-
nem ,Redner, Menzel-Rogner und Scharpff Gbersetzen ,Gelehrter®; fiir dieses Verzeichnis
Vgl. SANTINELLO, Giovanni (Hg): Nicola Cusano: Scritti filosofici, Bd. I, La sapienza, Fudnote
N. 1. Santinello erklart, dass Cusanus den ,Orator” als klassischen Rhetor bezeichnen wollte.
Nach Santinello wollte Cusanus den Rhetor mit dem Laien kontrastieren, um die Gegen-
tberstellung zwischen den neuen im XV. Jahrhunderte sich entwickelnden Kulturen darzu-
stellen. Deswegen verweist Santinello auf die Entstehung der nationalen Sprachen zwischen
dem XIV. und XV. Jahrhundert. Die Studien iiber die Entwicklung einer Kultur der Laien im
italienischen Humanismus haben sich seitdem als fruchtbar erwiesen. Vgl. IMBACH, Ruedi:
Laien in der Philosophie des Mittelalters: Hinweise und Anregungen zu einem vernachldssigten
Thema (= Bochumer Studien zur Philosophie 14). Amsterdam: Griiner 1989, hier 13-53. KONIG-
PRALONG, Catherine : Les laics dans ['histoire de la philosophie médiévale. Note historiogra-
phique, in: Doctor Virtualis 9 (2009), 169-197, hier 170-171.

19 N1cOLAUS CUSANUS: De sapientia 1, 3,1-4, 3.

20 De mente, 1, 45, 1-48, 1.



,<Judicium staterae verius experimur” 179

sentiert: Der Rhetor befindet sich in Rom aus Anlass des Jubeljahres 14502,
und er, ,sciendi avidissimum®“??, sucht einen Partner, mit dem er tiber die
Weisheit, tiiber die menschliche Erkenntnis und tber die Unsterblichkeit
des Geistes diskutieren kann. Auf einer Briicke trifft der Rhetor einen , Phi-
losophen®, einen Peripatetiker: Es entwickelt sich ein Gesprach, jedoch fin-
det der Rhetor bei dem Philosophen nicht, was er suchte. Im weiteren Ver-
lauf fithrt der Philosoph den Rhetor in eine Werkstatt, wo ein armer Mann,
yignorantem“? und ,idiotam“?4, arbeitet.

In der ganzen Sammlung Idiota beschreibt Nikolaus von Kues den Lai-
en als einen bescheidenen Mann, der sich mit praktischen Arbeiten be-
schaftigt: in De mente schnitzt er einen Loffel>> und in De staticis experi-
mentis benutzt er eine Waage, um zu messen - wie es zu einem Marktplatz
passt20. Der Laie nimmt die theoretischen und praktischen Wissenschaften
nicht auseinander, und er betrachtet das praktische Handeln als unent-
behrliche Hilfe zum Nachdenken. Infolge dieses Treffens ist der Rhetor
verwirrt, er verhadlt sich gegeniiber dem Laien zuriickhaltend. Als Mann
der Praxis, der ,hiis rusticis operibus implicatum®“?7 ist, sollte dieser nicht
philosophische ,theorias“?®® formulieren. Entgegen den Erwartungen des
Rhetors erhebt sich die Diskussion mit dem Laien in De staticis experi-
mentis jedoch auf ein hoches theoretisches Niveau und sie streift sogar ein
vom Rhetor gewiinschtes Thema: die Erkenntnistheorie. Insbesondere wird
die Debatte sich mit der Behauptung einer philosophischen Voraussetzung
eroffnet, die zu Beginn durch den Laien eingefiihrt wird, und die als
grundlegend fiir das ganze Buch anzusehen ist: Es handelt sich um die
ontologische Beschrankung der menschlichen Erkenntnismoglichkeiten29.

2! 1450 wurde das V. Jubilaum gefeiert. Viele Pilger besuchten Rom, insbesondere die

Apostelgraber. Vgl. NIKOLAUS VON KUES: Philosophisch-theologische Werke, Bd. 2. Hamburg:
Meiner Verlag 2002, 131. Vgl. auch Erich MEUTHEN: Nikolaus von Kues 1401-1464, Skizze einer
Biographie. Miinster: Aschendorff Verlag 1964, 83f.

22 DERS.: 45, 9.

23 DERS.: 1, 47, 12.

>4 Ebd.

25 DERS.: 47, 1-3.

26 DSE, 161, 1-3.

27 De mente, 47, 4-5.

28 DERs.: 47, 5-6: ,non putabit a te [Idiota] se theorias aliquas auditurum®.

29 Die Begrenztheit der menschlichen Erkenntnismoglichkeiten stellt ein haufig wieder-
kehrendes Thema im Werk des Cusanus dar. Vgl. hierzu NICOLAUS CUSANUS: Opera Omnia
Iussu et Auctoritate Academiae Litterarum Heidelbergensis Ad Codicum Fidem Edita, Vol.
111, De coniecturis edidit J. Koch & C. Bormann. Hamburg: Meiner Verlag 1972 (im Nach-
hinein: De con.). Zum Werk, vgl. FLASCH, Kurt: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwick-
lung. Vorlesungen zur Einfiihrung in seine Philosophie. Frankfurt am Main: Vittorio Kloster-
mann 1998, 182f.; KREMER, Klaus: Praegustatio naturalis sapientae. Miinster: Aschendorff
Verlag 2004; MACHETTA, Jorge M./D’AMICO, Claudia (Hgg): El problema del conoscimiento en
Nicolds de Cusa: genealogia y proyecciéon. Buenos Aires Biblés 2005; ANDRE, Jodo Maria/



180 Andrea Fiamma

In De docta ignorantia (1440) hatte Cusanus schon die These vertreten,
dass der menschliche Geist in diesem Leben nur eine endliche Erkenntnis
der weltlichen Gegenstdnde erreichen kann, und damit keine solche, der
absolute Prazision zukommt3°: ,nihil in hoc mundo - schreibt er in De sta-
ticis experimentis — praecisionem attingere queat“3. Im Gegensatz zur aris-
totelischen Tradition3?* ist Nikolaus von Kues tiberzeugt, dass der Intellekt
sich den Gegenstanden nicht prazis assimilieren kann, und dass die
menschliche Erkenntnis in einer ,adaequatio“ zwischen Intellekt und Ge-
genstand nicht bestehen konnte33. Eine Assimilierung oder ein Prozess von
,adaequatio® geschieht nach Cusanus nur dann, wenn das Erkenntnissub-
jekt die Moglichkeit hat, dem Objekt entsprechend prazise ahnlich, gleich
zu werden. Dieser schon in der aristotelischen Tradition beschriebene Pro-
zess der ,assimilatio“ oder ,adaequatio“ des Intellekts beziiglich des ,Din-
ges“ setzt voraus, dass Intellekt und Erkenntnisobjekt gleichartiger Natur
sein mussen. Das jedoch ist nach Cusanus nicht der Fall der menschlichen
Erkenntnis, die sich ontologisch in den ,Nebeln der Unwissenheit halten

KRIEGER, Gerhard/SCHWAETZER, Harald (Hgg.): Intellectus und imaginatio. Aspekte geistiger
und sinnlicher Erkenntnis bei Nicolaus Cusanus (= Bochumer Studien zur Philosophie 44).
Amsterdam: B.R. Griiner 2006; FIAMMA, Andrea: Commento al De visione Dei di Nicola
Cusano, in: Rivista di Ascetica e Mistica 35 (2010) 1, 35-82.

39 Vgl. De docta ignorantia 1, 3, 10, 1f. Zu einem generellen Blick auf den Anfang des De
staticis experimentis vgl. PICO ESTRADA, Paula: Weight and Proportion in Nicholas of Cusa’s
Idiota de staticis experimentis, in: REINHARDT, Klaus/SCHWAETZER, Harald/DUSHIN, Oleg (Hgg.):
Nicolaus Cusanus: ,ein bewundernswerter historischer Brennpunkt“: Philosophische Tradition
und wissenschaftliche Rezeption. Regensburg: Roderer Verlag 2008, 135-146, hier 136-137.

31 DSE, 161, 6-7.

32 Johannes Wenck hatte schon 1442 sehr klar gesehen, dass die Methode der wissenden
Unwissenheit der aristotelischen Erkenntnistheorie widerspricht: Vgl. IOHANNIS WENCK DE
HERRENBERG: De ignota litteratura, Edition, in: VANSTEENBERGHE, Edmond (Hg.): Le “De
ignota litteratura” de Jean Wenck de Herrenberg contre Nicolas de Cuse (= Beitrdge zur
Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Texte und Untersuchungen VIII, Heft 6). Miins-
ter: Aschendorff Verlag 1910, 19-41. Rudolf Haubst und Kurt Flasch haben versucht, die Dis-
kussion zwischen Nikolaus von Kues und Johannes Wenck zu rekonstruieren: Vgl. HAUBST,
Rudolf: Studien zu Nikolaus von Kues und Johannes Wenck. Aus Handschriften der Vatika-
nischen Bibliothek (= Beitrage zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters.
Texte und Untersuchungen 38). Miinster: Aschendorff Verlag 1955, 83-136 und FLASCH, Kurt:
Kampfplatze der Philosophie. Grofie Kontroversen von Augustin bis Voltaire. Frankfurt am
Main: Vittorio Klostermann 2008, 227-241. Kurzlich haben wir diese Debatte im Kontext des
Universitatsstreites des XV. Jahrhunderts eingeordnet: FIAMMA, Andrea: Nicola Cusano ed
Eimerico da Campo: gli anni coloniensi, in: Medioevo. Rivista di storia della filosofia medie-
vale, 41 (2016), im Druck.

33 Wie diese Hinwendung zum Problem der Gleichheit in der Erkenntnistheorie des Cu-
sanus’ im Einzelnen aussieht, konnte hier nicht diskutiert werden ohne den Rahmen zu
sprengen. Vgl. NICOLAUS CUSANUS: De aequalitate, 27, 14-15, sowie Compendium, 10, 34, 3.
Vgl. auch SCHWAETZER, Harald: Aequalitas. Erkenntnistheoretische und soziale Implikationen
eines christologischen Begriffs bei Nikolaus von Kues. Eine Studie zu seiner Schrift De aequali-
tate. Hildesheim: Olms 200o0.



,<Judicium staterae verius experimur" 181

muss34. Aufgrund der weltlichen und damit endlichen Struktur des Geistes,
kann dieser sich nicht in diesem Leben (in viam) an die als unendlich zu
bezeichnende Wahrheit assimilieren, und ,non potest igitur finitus intel-
lectus rerum veritatem per similitudinem praecise attingere“35. Im dritten
Kapitel dieses ersten Buches findet die Theorie der Beschrankung der
menschlichen Erkenntnis eine schone Erklarung mithilfe einer berithmt
gewordenen Metapher: Nikolaus von Kues bemerkt, dass der endliche
Geist nicht unendlicher als die unendliche Wahrheit des Seienden werden
kann, ,sicut nec circulum, cuius esse in quodam indivisibili consistit, non-
circulus“3®. Aus diesem Grunde behauptet Nikolaus von Kues, dass die
unendliche Wahrheit des Seienden immer Giber den endlichen Geist hinaus
geht und ,Intellectus igitur [...] habens se ad veritatem sicut polygonia ad
circulum, quae quanto inscripta plurium angulorum fuerit, tanto similior
circulo, numquam tamen efficitur aequalis, etiam si angulos in infinitum
multiplicaverit®y7.

Das Thema der Beschrankung der Erkenntnis steht in Cusanus’ Werk
nicht alleine, sondern hdufig mit einer positiven Konzeption der mogli-
chen menschlichen Erkenntnis: sie besteht nicht als Grund eines Verzich-
tes auf den natiirlichen Wahrheitsanspruch des Geistes, sondern als Grund
einer rationalen Begriindung einer neuen Forschungsmethode. Das Be-
wusstsein einer ontologischen Unwissenheit 6ffnet die Forschung einer
immer wahreren und praziseren Erkenntnis der Gegenstande3®. Nikolaus
von Kues behauptet, dass dieses Bewusstsein der ontologischen Unwissen-
heit des Geistes tatsachlich als ein positives Wissen — die wissende Unwis-
senheit -, eine methodische Erforschung der Wahrheit erdffnet. Die positi-
ve Bewertung der geistigen Fahigkeiten des Menschen wird bei Nikolaus
von Kues in De coniecturis (1441-1445) mit besonderer Aufmerksamkeit
entwickelt39. Hier behauptet er, der Mensch konne einen immer prdaziseren
und wahreren Begriff erreichen, denn es gelte: ,non enim exhauribilis est
adauctio apprehensionis veri“4°. Die menschliche Erkenntnis wird auch

34 Diese ontologische Perspektive des Cusanus stammt aus der neuplatonischen Tradi-
tion und vor allem aus Pseudo-Dionysius. Vgl. BEIERWALTES, Werner: Identitdt und Differenz.
Frankfurt am Main: Klostermann 1980 und DERS.: Denken des Einen. Studien zur neuplatoni-
schen Philosophie und ihrer Wirkungsgeschichte. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann
1985.

35 NICOLAUS CUSANUS: De docta ignorantia |, 3, 10, 1-2.

36 DERS. : 10, 4-5.

37 DERS.: 10, 5-11.

38 Vgl. STALLMACH, Josef: Der Mensch zwischen Wissen und Nichtwissen. Beitrag zum Mo-
tiv der docta ignorantia im Denken des Nikolaus von Kues, in: Mitteilungen und Forschungs-
beitrage der Cusanus-Gesellschaft (Im Folgenden: MFCG), XIII (1978), 147-159.

39 Die Mutmafung ist ,positiva assertio in alteritate veritatem, uti est, participans®, vgl.
De con. |, 11, 57, 10.

4% DERS.: I, 2, 5-6.



182 Andrea Fiamma

hier namlich als nie definitiv beschrieben. Jede menschliche Erkenntnis
steht auf einer Sprosse einer Treppe zur Wahrheit, und nie auf dem Gipfel
der Treppe, die die unendliche und prdzise Wahrheit ist; trotzdem stellt
jede Sprosse der Treppe einen Wahrheitsschritt dar, und dieser eine mehr
oder weniger prazise Erkenntnisstufe4. Fiir ein und denselben Gegenstand
ergeben sich mehrere Erkenntnisstufen, die eine solche Wahrheitsstufe
zum Ausdruck bringen42.

Nach Cusanus weifd der Geist auf jeder Erkenntnisstufe, dass er die
letzte Wahrheit des Gegenstandes nicht ergriffen hat, aber gleichzeitig auch,
dass ein bestimmtes Wahrheitsniveau errungen ist. Die Mutmafung ist
nach Cusanus ,confusa“; die Mutmaflungen sind je wahrer, desto praziser
die Erkenntnis ist, das heifdt ,verisimile“ oder ,vera“43. Nur die Wahrheit
selbst fallt nicht ganzlich in eine Mutmafdung, auch wenn sie eigen-arti-
gerweise in jeder Mutmafdung als deren theoretischer Zielpunkt steht: sie
ist deswegen die ,mesure absente” jeder Mutmafdung des menschlichen
Geistes44. Eine solche Erkenntnis wird bei Cusanus ,mutmafiliche Erkennt-
nis“ genannt, und sie ist das Modell der Philosophia naturalis4s. Deshalb ist
die Unerreichbarkeit der unendlichen Wahrheit fiir den Geist nach Cusa-
nus kein Grund, eine prinzipiell skeptische Erkenntnisperspektive fiir den
Menschen zu postulieren, sondern es wird lediglich angenommen, dass die
wissende Unwissenheit das methodologische Kriterium fiir eine fort-
dauernde Jagd nach der Weisheit mithilfe der MutmafRungen darstellt4©.
Die Fehlerhaftigkeit der Mutmaffungen stammt aus der Tatsache, dass sie
kein Produkt des reinen Geistes sind; sie sind zundchst die Ergebnisse
einer in Raum und Zeit erfassten Erkenntnis. Damit unterstreicht Nikolaus
von Kues, dass Erkenntnis im Endlichen und im Raum der Vielheit statt-
findet: die menschliche Erkenntnis ist deswegen von bestimmten und spe-
zifischen Erkenntnisbedingungen des Geistes abhdngig. Trotzdem kann
der menschliche Geist sein Mangelwesen mithilfe der Technik stiitzen.

4 Weil die menschliche Erkenntnis endlich ist, muss sie auch im Rahmen des Mehr oder
Weniger geschehen. Jedes endliche Seiende ,recipiat magis aut minus“: Vgl. NICOLAUS
CUSANUS: De docta ignorantia, 1, 2, 5-6; 111, 1, 184, 1-2.

42 De con. |, 3, 15,1-1, 4, 17.

43 Ebd.

44 Inigo Bocken spricht von einer ,mesure absente“: Vgl. BOCKEN, Inigo: De kunst van het
verzamelen. Historisch-ethische inleiding in de conjecturele hermeneutiek van Nicolaus Cusa-
nus. Budel: Editions Damon 2004; franzésische Ubersetzung bei COUNET, Jean-Marie : L’art
de la collection. Introduction historico-éthique a I’herméneutique conjecturale de Nicolas de
Cues. Louvain : Editions Peeters 2007.

45 De con, Prologus, 2, 4-5: ,omnem humanam veri positivam assertionem esse coniec-
turam®.

46 N1cOLAUS CUSANUS: De venatione sapientiae, 3f.



,2ludicium staterae verius experimur” 183

Nikolaus von Kues fiihrt die technische Dimension in seiner Erkennt-
nistheorie als Hilfe fiir die menschliche Endlichkeit ein47. Die Technik
kann der natiirlichen Erkenntnis der Mutmafdung helfen48. Dasselbe gelte
auch fiir Vogel oder Spinnen, die eigene Techniken entwickeln, um auf die
Jagd zu gehen und um Nester zu bauen+9. Aus diesem Grund entwickle der
Mensch mechanische Werkzeuge und raffinierte Tricks und auch artes
liberales und mores, um besser in der Natur zu tiberleben und mit anderen
Menschen gemeinsam zu lebens°. Auch in De staticis experimentis findet
sich die Mutmafdungstheorie mit Hilfe der Technik ausgedriickt. Hier
erklart der Laie, dass der Mensch trotz seiner beschrankten Erkenntnis ein
Werkzeug habe, mithilfe dessen er eine wahrere Erkenntnis der weltlichen
Gegenstdnde erhalten konne: Es ist die Waage (statera). In diesem Kontext
ist das Werkzeug keine akzidentelle Erganzung des menschlichen Er-
kenntnisprozesses, sondern stellt im menschlichen Erkenntnisprozess
strukturell einen wichtigen Bestandteil dar, weil der Mensch tiiber die
Waage verfiigt, um wahre Mutmafdungen zu formulieren: ,quamquam ni-
hil in hoc mundo praecisionem attingere queat, tamen iudicium staterae
verius experimur®. Die Waage erweist sich also als ein Werkzeug, welches
fir die Messung unseres Geistes gut geeignet sei. Ohne die Waage habe
der Geist keine Chance, Gewichte in einer so prdzisen Weise zu messen.
Die Waage sei deswegen - so der Rhetor - ein ,pernecessarium instrumen-
tum®, um die Differenzen zwischen den Gegenstinden zu interpretieren5'.
An dieser Stelle der De staticis experimentis spielen die Technik und ihre
Produkte, i.e. die Waage, eine grundlegende Rolle fiir die mutmafiliche Er-
kenntnis des menschlichen Geistes.

Wichtig ist in diesem Fall vor allem zu bemerken, dass Nikolaus von
Kues in De staticis experimentis ein neues technisch-orientiertes Wissen-
schaftsparadigma konstituiert. Im Gegensatz zu De coniecturis, wo die
Mutmaflungstheorie nur generell und theoretisch formuliert wird, steht
sie in De staticis experimentis im Zusammenhang einer empirischen, tech-
nischen und experimentellen Dimension. Besonders hier bezeichnet Niko-
laus von Kues die Waage als Erkenntniswerkzeug, weil dank der Waage die
Gewichte von konkreten Gegenstinden gewogen werden kénnen. Zum

47 Dieses Thema wurde kiirzlich in einem Symposium behandelt: Vgl. MORITZ, Arne: Ars
imitatur naturam. Transformationen eines Paradigmas menschlicher Kreativitdt im Ubergang
vom Mittelalter zur Neuzeit. Miinster: Aschendorff Verlag 2009.

48 N1COLAUS CUSANUS: Compendium, 7, 14: ,ars adiuvat naturam®.

49 DERS.: De ludo globi, 1, 34-35.

50 DERS.: Compendium, 18, 3—-9: ,Nam solus homo repperit, qualiter defectum lucis arden-
ti candela suppleat, ut videat, et deficientem visum beryllis iuvet et arte perspectiva errorem
circa visum corrigat, cruditatem cibi decoctione gustui aptet, foetores fumis odoriferis
pellat, frigori vestibus et igne atque domo, tarditati vecturis et navibus, defensioni armis,
memoriae scriptura arteque memorandi succurrat®.

5! DSE, 161, 4-5.



184 Andrea Fiamma

Beispiel wiegt der Laie mit der Waage die Gewichte der endlichen Dinge
wie Holz, Wasser und Erde. Die Waage vergleicht die auf ihre Waagscha-
len gelegten Gegenstinde und urteilt tiber deren Gewicht, also dariiber,
welcher Gegenstand schwerer oder leichter ist. Mithilfe des Urteils der
Waage (iudicium staterae) erhalte man eine wahre Erkenntnis tiber die Ge-
wichte der Gegenstande. Aber das Urteil der Waage zeige uns nicht nur
die Gewichte der einzelnen Gegenstinde, sondern auch die Gewichtsver-
hdltnisse zwischen den Gegenstanden. Die Waage deute das konkrete Ge-
wicht der Gegenstinde in einer quantitativen Messung mit Zahlen;
zwischen diesen schaffe der Geist Proportionen und bilde Verbindungen.
Die zahlenmaf3ig-quantitative Rechnung der Gewichtsverhaltnisse der Ge-
genstande lasse ein begriffliches Verstandnis des Geistes zu. In diesem Mo-
ment werde der menschliche Geist wieder aktiv und er formuliere eine ,ve-
rosimilior* Mutmaflung tiber den Gegenstand ,per ponderum differen-
tiam“52.

Ein erstes Beispiel der richtigen Benutzung der Waage findet sich im
ersten Teil von De staticis experimentis. Hier erwdhnt der Laie den Fall
eines Arztes, der die Krankheit seines Patienten bestimmen will. Der Laie
erzahlt, dass dieser Arzt die Waage in folgendem Sinne benutzt habe:

- er habe die Gewichte von Blut und Urin vieler Menschen ,sani et in-
firmi, iuvenis et senis, Alemanni et Afri“ gewogen53

- er habe die verschiedenen Messungen katalogisiert;

- dank der Rechnung der Zahlenunterschiede zwischen den Ergebnis-
sen der kranken und gesunden Menschen habe der Arzt daraufhin
verstanden, ob sein Patient noch krank oder bereits gesund sei.

Aus diesem Beispiel geht hervor, dass die Messung mit der Waage der
Gewichte von Blut und Urin den Arzt dahin gefiihrt hat, neue Erkenntnisse
iiber den physikalischen Zustand eines Menschen zu gewinnen. Diese em-
pirisch-quantitative Beobachtung hat auferdem einen praktischen Zweck,
denn der Arzt ist in der Tat nur daran interessiert, eine Behandlung fir
seine Kranken zu finden. Die Auswahl der genauen Behandlung ermisst
sich aus einem Vergleich (ex collatione) der Daten der Beobachtung. Die
Erkenntnis der Krankheit und ihre Behandlung hat hier eine mutmafiliche
Konnotation54. Das Gewicht ist hier als eine strukturelle Eigenschaft des
Menschen gedacht, welche uns griindliche und lebenswichtige Eigenschaf-
ten des Menschen zeigt. Ausgehend von dem Urteil der Waage iiber die
Gewichtsverhadltnisse kann man nach Cusanus viele Mutmafdungen tiber

52 DERS.: 162, 2-3.
53 DERS.: 163, 1-4

54 DERS.: 164, 7-9: der Arzt ,sciret ex collatione ponderum herbarum ad pondus sangui-
nis vel urinae dosim applicationis ex concordantia et differentia medicaminis attingere, et
praenostica admiranda facere®.



»ludicium staterae verius experimur" 185

den Verlauf des menschlichen Lebens55, tiber die Unterschiede zwischen
Menschen und Tieren5® oder im Allgemeinen iiber die nicht-lebendigen
Korper, d.h. die Gewasser, die Erde und die Sterne unternehmen. Jeder Ge-
genstand und jedes lebendige Wesen kann mithilfe einer Waage gewogen
werden, manche ,in aére, aliud in aqua, aliud in oleo aut alio liquore®s7.
Und dann erkldrt er, ,sic staticis experimentis omne scibile praecisiori
coniectura accederet“s8,

Nikolaus von Kues bezeichnet hier das Gewicht der Gegenstande (pon-
dus) und die Messung (mensura) ihres Gewichtes mithilfe der Waage, und
die Zahl (numerus) des Ergebnisses der Abwagung als Konstituenten der-
selben Gegenstindes9: sie gehoren zur ontologischen Struktur der Seien-
den dazu. Mithilfe der Waage, der Rechnungen und der Proportionen ver-
sucht der menschliche Geist, diese Konstituenten einer mutmafilichen Er-
kenntnis verstandlich zu machen. Nun wollen wir die Griinde dafiir unter-
suchen, warum Nikolaus von Kues das Gewicht, die Zahl und die Messung
der Gegenstande als ihre ontologische Struktur bezeichnet. Dabei ist uns
De staticis experimentis weiterhin hilfreich: Im Laufe des Dialogs behaup-
tet der Rhetor, dass das Gewicht und die Waage Gottes Urteile seien, und
dass Gott selbst die Welt nach Zahl, Gewicht und Maf} geschaffen hat.
Auflerdem schreibt er folgenden Spruch einem unbestimmten Propheten
AL}

,Propheta quidam ait pondus et stateram iudicium Domini illius esse, qui om-
nia creavit in numero, pondere et mensura et fontes aquarum libravit et mo-
lem terrae appendit, ut Sapiens scribit“%°,

Das hier verstecke Zitat stammt aus dem Buch der Weisheit 11,21. Aus die-
sem Zitat entnehmen wir einen wichtigen Hinweis auf ein ontologisches
Niveau: Gott hat alles nach Zahl, Gewicht und Messung geschaffen und das
sei der (sogar theologische) Grund dafiir, dass Gewicht, Zahl und Messung
strukturell in den geschaffenen Seienden als Konstituenten vorhanden

55 DERS.: 166, 9.
56 DERS.: 167, 5.

57 DERS.: 171, 3.

58 DERS.: 164, 9-10.

59 Zur Wichtigkeit der Zahlen in der Philosophie von Cusanus, siehe z.B. BOCKEN, Inigo:
Die Zahl als Grundlage der Bedeutung bei Nikolaus von Kues, in: MFCG, XIX (2005), 201-220;
NICOLLE, Jean-Marie: Mathématiques et métaphysique dans l'oeuvre de Nicolas de Cues. Paris:
Septentrion 1998; BOHLANDT, Marko: Verborgene Zahl-Verborgener Gott. Mathematik und
Naturwissen im Denken des Nicolaus Cusanus. Stuttgart: Steiner 2009; NAGEL, Fritz: Nicolaus
Cusanus-mathematicus theologus. Unendlichkeitsdenken und Infinitesimalmathematik (= Trie-
rer Cusanus Lecture Heft 13). Trier: Paulinus 2007; FIAMMA, Andrea: La precisione della mate-
matica e l'infinito nel De docta ignorantia di Nicola Cusano, in: BOSCO, Domenico et al.
(Hgg.): Testis fidelis. Studi di filosofia e scienze umane in onore di Umberto Galeazzi. Napoli:
Orthotes editrice 2012, 325-342

60 DSE, 162, 6-8.



186 Andrea Fiamma

seien: in den Gewadssern, in der Erde, im menschlichen Blut®, im Harn,
oder in den Wurzeln der Krauter, ihren Stingeln, Blattern, Friichten,
Samen und ihrem Saft“®2. Zu bemerken ist hier, dass Nikolaus von Kues
das biblische Zitat benutzt, um eine Parallele zwischen Gott und dem
Menschen aufzuzeigen: Die Welt wurde von Gott mithilfe einer Waage
nach Zahl, Gewicht und Messung ,realiter” abgewogen®; in gleicher Weise
kann der menschliche Geist die Dinge der Welt mit einer Waage abwagen,
um das Seiende nach Gewicht, Zahl und Messung ,notionaliter” zu erfas-
sen®. Die menschliche Erkenntnistheorie in De staticis experimentis wur-
de von Cusanus demnach theologisch begriindet. Schon in De mente er-
klarte Nikolaus von Kues, dass sich der gottliche und der menschliche
Geist in einer analogischen Beziehung befinden, ndmlich als ,divina mens
concipiendo creat, nostra concipiendo assimilat notiones seu intellectua-
les“s,

Mit Blick auf die Schrift De venatione sapientiae verdichtet sich der Ge-
danke einer erkenntnistheoretischen Entsprechung zwischen dem mensch-
lichen und dem gottlichen Geist, auch unter Berticksichtigung des Buches
der Weisheit®. Auch an dieser Stelle behauptet Nikolaus von Kues, dass
der gottliche Geist alles nach Zahl, Gewicht und Messung bestimmt habe:
Gott ,posuit terminum mari et aridae, soli, lunae, stellis et motui eorum
legemque determinavit omni creaturae [...] suam mensuram, suum pondus
et numerum“®7. Ebenso wie in De staticis experimentis erklart Nikolaus von
Kues hier, dass der gottliche Geist alles Seiende nach den drei Konstituen-
ten Gewicht, Zahl und Messung geschafft habe, und auch die erkenntnis-
theoretische Entsprechung des Gottesgeistes mit dem menschlichen Geist
wird erwahnt%®; es fehlt hier nur die Waage. Dieser Unterschied zwischen
beiden Erwdhnungen der gleichen Textstelle des Buches der Weisheit hat
einen philosophischen Grund: das Zitat wurde in De venatione sapientiae
nicht in einem empirisch-quantitativen Kontext eingefiihrt. Das Gewicht
spielt in diesem Fall keine Schliisselrolle. Ganz anders als in De staticis ex-

61 DERs.: 163, 11: ,pondus sanguinis®.

62 DERs.: 164, 223: ,herbarum radices, stipes, folia, fructus, semina et succus suum habe-
ant pondus®.

63 DERS.: 162, 7: ,fontes aquarum libravit et molem terrae appendit*,

64 Vgl. NicoLAUS CUSANUS: De mente, 3, 70, 1f.

65 Ebd. Vgl. auch: De con. [, 1, n. 5, 3-8.

66 DERS.: De venatione sapientiae, 30, 89, 1f.

67 DERS.: 89, 6-7.

68 Dieses Problem wurde sehr oft behandelt: Vgl. IRLENBORN, Bernd: Der Mensch als
zweiter Gott? Anmerkungen zur Imago Dei-Lehre des Nikolaus von Kues, in: Freiburger Zeit-
schrift fiir Philosophie und Theologie 47 (2000), 381-401, bes. 392-397; Vgl. fiir die Quelle
auch KREUZER, Johann: Der Geist als imago Dei - Augustinus und Cusanus, in: REINHARDT,

Klaus/SCHWAETZER, Harald (Hgg.): Nikolaus von Kues in der Geschichte des Platonismus.
Regensburg: Roderer Verlag 2007, 65-86.



,<ludicium staterae verius experimur" 187

perimentis, wo die Erkenntnistheorie dank der experimentellen Prifung
mit der Waage eine strukturelle empirisch-quantitative Dimension be-
kommt. Aus diesem Grund hebt es sich als ein ungewohnliches Buch so-
wohl in Bezug auf die Erkenntnistheorie des Cusanus als auch im Rahmen
der cusanischen Auslegung des Buches der Weisheit 11,21 aus dem Werk
des Kardinals heraus.

2. DIE ERKENNTNISTHEORIE, DER WEISHEITSBEGRIFF UND DIE EXEGESE DES BU-
CHES DER WEISHEIT 11,21 BEI AUGUSTINUS VON HIPPO

Im ersten Schritt unseres Beitrags haben wir festgestellt, dass im Hinter-
grund von De staticis experimentis eine philosophische Auslegung des
Buches der Weisheit steht. Nikolaus von Kues fiihrt das besagte biblische
Zitat in einem empirisch-quantitativen Rahmen ein, in dem der Begriff des
Gewichtes und jener der Messung mit der Waage im Zentrum stehen. An
anderer Stelle setzt Nikolaus von Kues dieses Zitat auch in einen generelle-
ren erkenntnistheoretischen Zusammenhang, wie in De venatione sapien-
tiae. In diesem letzten Fall befinden sich das Gewicht der Gegenstande
und die Messung mit der Waage nicht mehr im Interesse des Cusanus und
der Fokus der Argumentation wendet sich den allgemeinen Begriffen von
Weisheit und Ordnung zu. In der kritische Ausgabe der cusanischen Schrift
De sapientia I hat Ludwig Baur hervorgehoben®, dass die cusanischen
Begriffe von Ordnung und Weisheit7° aus dem philosophischen Werk Au-
gustinus’ von Hippo inspiriert sind. In einem zweiten Schritt versuchen
wir zu verstehen, inwiefern die bei Augustinus von Hippo zu findende phi-
losophische Auslegung des Buches der Weisheit 11,21 hilfreich ist, um die
cusanische in De staticis experimentis dargestellte Erkenntnistheorie zu
erklaren. Wir beginnen mit der Analyse der von Baur zitierten Passagen
der Confessiones, um dann zu De civitate Dei und endlich De Trinitate
iiberzugehen. Diese Untersuchung erlaubt uns, einen zusammenfassenden
Vergleich zwischen den philosophischen Auslegungen des gleichen Zitates
des Buches der Weisheit bei Augustinus und Cusanus anzustellen?.

69 DERs.: De sapientia, 1, 2, 9-10.

79 Zu den Quellen des cusanischen Begriffes der Weisheit, vgl. SENGER, Hans-Gerhard:
Griechisches und biblisch-patristisches Erbe im cusanischen Weisheitsbegriff, in: Ludus sa-
pientia. Studien zum Werk und zur Wirkungsgeschichte des Nikolaus von Kues (= Studien
und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 78). Leiden: Brill 2001, 197-227, hier 207f.
Auch Senger behauptet, dass Augustinus von Hippo und der Augustinismus des 13. Jahrhun-
derts einen wichtigen Einfluss auf den Weisheitsbegriff bei Nikolaus von Kues ausiibte
(DERS.: 213-214).

7' Dies Thema des Augustinischen Denkens wurde bereits bearbeitet: BEIERWALTES, Wer-
ner: Augustins Interpretation von Sap. 11,21, in: Revue d’Etudes Augustiniennes et Patris-
tiques 15 (1969) 1, 51-61; HORN, Christoph: Augustins Philosophie der Zahlen, in: Revue des
Etudes Augustiniennes 40 (1994) 2, 389-415, hier 390, wo Horn den Begriff von Zahlensym-
bolik ausdriickt; O’LOUGHLIN, Thomas: The Mysticism of Number in the Medieval Period



188 Andrea Fiamma

2.1 Confessiones

Im fiinften Buch der Confessiones will Augustinus zeigen, dass das Ver-
standnis von Weisheit bei den Manichdern und bei den Christen unter-
schiedlich behandelt wurde. Das Buch hat einen theologischen und wis-
senschaftlichen Hintergrund. Augustinus widmet sich der Philosophie des
Bischofs Faustus von Mileve und beschreibt, dass die Manichder ein grof3es
Interesse fiir die Astrologie und fiir die Vorhersage der zukiinftigen Ereig-
nisse entwickelt hatten7>. Fiir ihre Rechnungen benutzten die Manichder
korrekte Zahlen um die Bewegungen der Sterne zu bezeichnen, und tiber-
raschenderweise bewahrheiteten sich ihre Vorhersagen. Wegen ihrer ge-
nauen Berechnungen genossen sie beim Volk Anerkennung als Weise7.
Die Manichder verwendeten also Zahlen, um mit deren Hilfe die Wirklich-
keit zu interpretieren. Aber obwohl die Rechnungen oft prdzise waren74,
fehlte ihnen nach Augustinus die wahre Weisheit: Sie unterligen einem
Irrtum, weil sie auf die Zahlen zurtickgriffen, ohne den wahren Grund der
Richtigkeit ihrer Rechnungen zu verstehen: Gott selbst. Aus diesem Grund
wissten sie auch nicht, warum ihre Rechnungen wirkungsvoll seien, wa-
rum sich die Wirklichkeit mithilfe der Zahlen beschreiben liefRe, und wa-
rum ihr Geist die Zahlen natiirlich verstehe7.

Die Wissenschaft der Manichder ist nach Augustinus ,blind“7%, denn sie
kennen die ,secreta“ der Zahlen, nicht die wahre Weisheit, die den Zahlen
zugrunde liegt. Deswegen sei ihre Wissenschaft - so Augustinus - ,nicht
angemessen”, um die wahre Weisheit zu erreichen. Nach Augustinus irrten
der Manichder, weil sie sich nur auf die weltlichen Spuren der Weisheit
konzentrierten, und dabei den Fokus auf die wahre Weisheit verloren77.

before Eriugena, in CLEARY, John (Hg.): The Perennial Tradition of Neoplatonism. Leuven:
Leuven University Press 1997, 397-416, hier 400-402.

72 AURELIUS AUGUSTINUS HIPPONENSIS: Confessiones V, 3,4 (PL 32): Die Manichaer ,multa
invenerunt et praenuntiaverunt ante multos annos, defectus luminarium solis et lunae, quo
die, qua hora, quanta ex parte futuri essent, et non eos fefellit numerus®.

73 Ebd: ,Et mirantur haec homines et stupent qui nesciunt ea, et exsultant atque extol-
luntur qui sciunt®.

74 DERS.: 6.
75 DERS.: 5.
76 Ebd.: ,perversissima caecitate®,

77 DERS.: 7. Das ist auch nach Augustinus der Grund, warum die Manichder nicht vollig
gliicklich sein konnen: sie gleichen einem Menschen, der einen Baum in seinem Garten hat,
der aber das Obst des Baums nicht isst. Auch wenn dieser Mensch den Baum wissenschaft-
lich begreift, ist er weniger gliicklich als ein anderer Mensch, der den Baum wissenschaftlich
nicht begreift, der ihn aber besitzt und sein Obst isst: Vgl. Mt 13,44 und Kor 2,3 sowie 6, 10.
Die Metapher steht auch bei Cusanus, der oft den Ausdruck ,thesauro sapientiae“ verwen-
det: Vgl. vor allem De sap. I, 19, 12-15: ,quasi qui invenit agrum, in quo est thesaurus, non
potest gaudere de thesauro in alieno agro non suo exsistente; quare vendit omnia et emit
agrum illum, ut in suo agro habeat thesaurum®. Vgl. auch DERS.: Cribratio Alchorani 148, 9-
12; 197, 15-18; De docta ignorantia 111, 245, 3-7; De visione Dei, XVI, 67, 12-15.



yludicium staterae verius experimur® 189

Augustinus erklart endlich, dass ,per impiam superbiam recedentes et
deficientes a lumine tuo tanto ante solis defectum futurum praevident et
in praesentia suum non vident“7%. Dies ist der philosophische Rahmen, in
dem Augustinus unser entscheidendes Zitat des Buches der Weisheit er-
wahnt. Am Schluss des Kapitels gegen die Manichaer behauptet er, dass
,dubitare stultum est, quin utique melior sit quam mensor caeli et nume-
rator siderum et pensor elementorum et neglegens tui, qui omnia in men-
sura et numero et pondere disposuisti“. Das Zitat des Buches der Weisheit
11,21 hat hier eine wichtige Funktion: es bestatigt — aber diesmal auf theo-
logischem Niveau -, dass die Wissenschaft der Zahlen und der Rechnung
ihre einzige Quelle bei der wahren unendlichen Weisheit findet, das heifdt
bei Gott selbst. Trotzdem scheint es, als ob sich Augustinus nur fiir den
Weisheitsbegriff interessiere, unter Vernachldssigung der Analyse der Ge-
wichte. Auch die Waage wird nicht erwahnt.

Zusammenfassend lasst sich bemerken, dass im analysierten Kapitel der
Confessiones das Zitat des Buches der Weisheit am Argumentationsrand
steht, und es scheint nur eine biblische Bestdtigung einer philosophischen
Kritik zu sein. Dagegen ist das Zitat bei Cusanus so wichtig, weil es den
theologischen und ontologischen Hintergrund zur zentralen Argumen-
tation von De staticis experimentis bietet. Auflerdem wurden der Begriff
des Gewichts und der der Waage bei Augustinus nicht thematisiert. Daher
kommt es, dass in dieser Textstelle das Augustinus-Zitat aus dem Buch der
Weisheit nicht besonders hilfreich scheint, um die cusanische Erkenntnis-
theorie von De staticis experimentis zu erkldaren. Nur die philosophische
Szenerie scheint in den beiden Fallen eine ahnliche zu sein: Beide Philoso-
phen beschreiben die gottliche Weisheit als Rahmen der wissenschaftli-
chen Forschung mithilfe von Zahlen und Messung.

2.2 De civitate Dei

In De civitate Dei befinden wir uns noch in einem theologischen Kontext.
Im flinften Buch befasst sich Augustinus mit der Geschichte des romischen
Imperiums und er fragt sich insbesondere, warum Gott einen so grofien
Reichtum fiir Rom wollte. Augustinus glaubt, dass das romische Imperium
reich und kraftig geworden sei, nicht weil es Hilfe von der ,deorum falso-
rum [...] multitudo“7? gehabt habe, sondern wegen des einzigen und wah-
ren Gottes, der das ,Romanum imperium tam magnum tamque diuturnum
esse voluerit“8°. Augustinus erklart, dass auch die Romer sich oft dieselbe
Frage gestellt hatten, und zuweilen eine Antwort in ihrem Volksglauben
fanden, zuweilen in der griechischen Philosophie. Zum Beispiel glaubten

78 DERS.: 4.
79 DERS.: De civitate Dei, V, praefatio (PL 41)
80 Ebd.



190 Andrea Fiamma

manche stoische Philosophen, dass ein willenloses Fatum das Universum
regierte: Seneca®, Cicero®, Sallust8, Marcus Porcius Cato® und andere
hatten dieses Thema in ihren Biichern intensiv behandelt. Nach Augusti-
nus hatten diese Romer zu Recht geglaubt, dass im Universum eine Ord-
nung zu finden sei; aber niemand unter diesen Stoikern habe verstanden,
dass die Ordnung des Universums die Gottesweisheit sei. Augustinus er-
klart, dass Gott alles Seiende nach der wahren Weisheit und seinem Willen
geschaffen habe, und das Universum nach ,omnis modus omnis species
omnis ordo; a quo est mensura numerus pondus” geordnet habe?s.

Das Zitat des Buches der Weisheit erscheint hier in einer philosophi-
schen Diskussion Augustinus’ mit den Stoikern iiber die Ordnung der Welt.
Das ist grundsatzlich zwar nicht dasselbe Thema wie in der Schrift De
staticis experimentis von Cusanus, aber man kann in diesem Fall etwas In-
teressantes finden: Dank des Zitates des Buches der Weisheit zeigt Augus-
tinus, dass das Seiende triadische Strukturen als Spuren der gottliche Drei-
heit habe8: Jedes konkrete Ding habe einen modus, eine species und eine
ordo (erste Dreiheit), und dann pondus, numerus und mensura zu eigen
(zweite Dreiheit). Beide Triaden erkldren nach Augustinus ,den Modus der
Konstitution und der Konstituiertheit von Welt durch Gott“87. Das wieder-
holt sich auch spater im Text, wo Augustinus eine lange Aufzihlung von
konkreten Dingen beschreibt®. Zum Schluss kann man bemerken, dass die
augustinische Textstelle aus De civitate Dei im fachlichen Sinne entschei-
dend ist, um die Perspektive des Cusanus zu erkldren. Es scheint fiir unse-
re Forschungsziele wichtig, dass Augustinus in diesem Buch die Dreiheit
Zahl, Gewicht und Messung als Konstituenten der Welt bezeichnet. Das
biblische Zitat erfahrt hier eine philosophische Bewertung, weil es die On-
tologie des Seienden nach der theologischen und ontologischen Struktur
der ,Imago Dei“ erkldart. Wir glauben, dass diese bei Baur gefundene Ent-
sprechung des augustinischen Textes grundlegend ist, um die ontologische
Einsicht des Cusanus in De staticis experimentis zu verstehen, obwohl hier
der Begriff des Gewichts keine besondere Rolle spielt, und die Waage gar
nicht zitiert wird.

81 DERs.: 8.
82 DERs.: 9.
83 DERS.: 12.
84 Ebd.
85 Ebd.

86 Vgl. BEIERWALTES, Werner: Augustins Interpretation von Sap. 11, 21, 59, WO er von ,pon-
dus sine pondere* spricht.

87 Ebd., 52. Vgl. auch NICOLAUS CUSANUS: Sermo XXII, 18, 9-18.
88 AURELIUS AUGUSTINUS HIPPONENSIS: De civitate Dei V, 11.



,2Judicium staterae verius experimur” 191

2.3 De trinitate

Auch im elften Buch von De Trinitate beendet Augustinus seine Argumen-
tation mit dem Zitat aus Sap. 11,21. Hier finden wir noch einen anderen
Rahmen als in den Confessiones und in De civitate Dei, denn das behan-
delte Thema ist diesmal die Erkenntnistheorie. Hier spricht Augustinus im
Besonderen iiber das Verhaltnis von Gedachtnis (memoria), Sehen (visio)
und Wille (voluntas). Er vergleicht das Gedédchtnis mit dem Messen und
das Sehen mit der Zahl. Beide Vergleiche fallen zusammen: Man konne
sehr viel Gesehenes erfahren, aber nicht alle Eindriicke blieben im Ge-
dachtnis. Wir konnen viele Gegenstande, Orte und Menschengesichter se-
hen, aber wir erinnern uns nicht an alles. Das geschehe nicht, weil das Ge-
dachtnis begrenzt sei, sondern umgekehrt: Das Gedachtnis nehme im Se-
hen eine Messung vor89. Deshalb erinnere sich das Gedachtnis nicht an
alles, was wir sehen, sondern nur, was es gemessen hat%°. Das Sehen ist
nach Augustinus mit der Zdahlung vergleichbar, weil auch die Zahlen im-
merwdhrend gesteigert werden konnten. Das Sehen selbst sei zahlhaft,
weil es vieles sehen kénne, und seine Tatigkeit konne immerwahrend (per-
petua, aber nicht ewig?) sein. Die Erkenntnis in der Welt sei nach Cusanus
aber immer Erkenntnis eines konkreten und begrenzten Gegenstandes.
Um einen Gegenstand zu erkennen, braucht das immerwdhrende Sehen
eine Grenze, die der Gegenstand selbst sei%2. In der ,visio” begrenze daher
der Gegenstand das immerwdhrende Sehen und ermogliche die Sinnes-
wahrnehmung oder ,perceptio®.

Aus diesem Grund vergleicht Augustinus den Gegenstand mit der Mes-
sung: ,In his ergo rebus unde visiones exprimuntur, quaedam mensura est;
in ipsis autem visionibus, numerus“®3. Zwischen dem Erkenntnissubjekt
und dem Erkenntnisobjekt fehlt jedoch noch eine Verbindung. Hier
kommt der Begriff des Gewichts ins Spiel: ,Voluntas vero quae ista coniun-
git et ordinat, et quadam unitate copulat, nec sentiendi aut cogitandi ap-
petitum nisi in his rebus unde visiones formantur, acquiescens collocat,
ponderi similis est“94. Das Gewicht ist in De trinitate iiberraschenderweise

89 DERS.: De Trinitate XI, 11, 1-18 (PL 42): ,mensura igitur in memoria, in visionibus nu-
merus apparet”.

99 Ebd.: ,Sed quia numerose cogitari possunt quae singillatim sunt impressa memoriae,
videtur ad memoriam mensura, ad visionem vero numerus pertinere®.

9! Zum Unterschied zwischen perpetuitas und eternitas, vgl. De ven. Sap., c. 5, n. 13, 6-11
sowie c. 29, n. 55, 5-9; De [udo globi, I, n. 17, 12-17 sowie n. 33, 1-5. Die Quelle von Cusanus
ist die platonische Tradition, insbesondere Dionysius, vgl. De docta ign., I, c. 17, n. 48, 1-8.

92 AURELIUS AUGUSTINUS HIPPONENSIS: De trinitate XI, 11: ,sicut in ipsis corporibus visi-
bilibus mensura quaedam est, cui numerosissime coaptatur sensus videndi, et ex uno visibili
multorum cernentium formatur aspectus”.

93 Ebd.
94 Ebd.



192 Andrea Fiamma

mit der voluntas gleichgesetzt. Das Gewicht stellt bei Augustinus keine
Masse eines Gegenstandes dar, sondern es ist als Schwerkraft zu deuten.
Diese Kraft strebt zu dem eigenen natiirlichen Ort des Gegenstandes9, bis
der Gegenstand ankommt und zur Ruhe kommt. Sie gibt den Gegenstan-
den eine Ordnung und sie verbindet das Sehen mit dem Gegenstand, das
Messen mit der Zahl. Die Schwerkraft ist eine ,voluntas copulatrix rei visi-
bilis atque visionis quasi parentis et prolis“%: sie ist der Nexus zwischen
Erkenntnissubjekt und Erkenntnisobjekt. An dieser Stelle interpretiert Au-
gustinus die Schwerkraft wie eine theoretische ,Intentionalitat® - so Wer-
ner Beierwaltes97. De Trinitate XI scheint uns eine wichtige Textstelle zu
sein, um den Begriff des Gewichts nach Augustinus zu begreifen. Das Zitat
des Buches der Weisheit 11,21 erscheint hier zusammen mit der erkenntnis-
theoretischen Dreiheit memoria, visio, voluntas. Entgegen unserem inter-
pretativen Zielpunkt scheint dieser philosophische Rahmen der augustini-
schen Argumentation besonders bedeutend. Beide Erkenntnismodelle sind
in diesem Punkt unterschiedlich: Augustinus von Hippo deutet das Ge-
wicht als Kraft, die mit der ,voluntas copulatrix” vergleichbar ist: diese
philosophische Formulierung bei Augustinus steht in deutlichem Gegen-
satz zu der empirisch-quantitativen Konnotation des Gewichtes bei Niko-
laus von Kues in De staticis experimentis.

3. ZUSAMMENFASSUNG

In unserem Beitrag haben wir versucht, die cusanische Konzeption des
Gewichtes in Bezug auf die Erkenntnistheorie in De staticis experimentis
zu verstehen. Zuerst haben wir einige Textstellen von De staticis experi-
mentis untersucht und haben gesehen, dass das Gewicht bei Cusanus eine
grundlegende Konstituente des Seienden ist. Die Waage, die die Gewichte
der Gegenstinde wiegt, ist bei Cusanus ein unentbehrliches Instrument,
denn mit ihrer Hilfe kann der Geist die Gewichte begreifen. Dank des Ur-
teils der Waage tiber die Gewichte der Gegenstande und tiber die Verhalt-
nisse zwischen den Gewichten kann der menschliche Geist immer prazise-
re Mutmaflungen tiber die strukturellen Eigenschaften der Gegenstande
formulieren. Das passt insofern, als das Gewicht die ontologischen Eigen-

95 ARISTOTELES: Physica V, 2. Hier erwdhnt Augustinus die Theorie des ,natiirlichen Or-
tes“: sie ist auch in De staticis experimentis zu finden, jedoch wiirden wir diese Theorie bei
Nikolaus von Kues nicht einem augustinischen Einfluss zuschreiben, denn sie gehort bei Cu-
sanus zum generellen aristotelisch-ptolemdischen Kontext der Wissenschaften in seiner
Zeit.

96 AURELIUS AUGUSTINUS HIPPONENSIS: De Trinitate XI, 11, 1-18.

97 BEIERWALTES, Werner: Augustins Interpretation von Sap. 11, 21, 58. Beierwaltes behaup-
tet, dass die Schwerkraft ,sowohl in jedem sinnfallig Seienden als auch in dem menschlichen
Begehrungsvermogen, dem Willen oder der Liebe, auf einen ihm jeweils addquat zubemes-
senen ,Ort" (locus als ,,Standpunkt“) hin gesetzhaft immanent wirkt".



y2ludicium staterae verius experimur” 193

schaften des Seienden in dieser Welt ausdriickt. Im Zentrum dieses Buches
steht tatsidchlich die philosophische Konzeption, wonach der Mensch die
weltlichen Dinge mithilfe quantitativer Messung ihres Gewichtes erfassen
konnte: Weil jedes Seiende ein Gewicht hat, ist es also mdglich, alles zu
,gewichten“. Die Gewichte der weltlichen Dinge geben uns als solche die
Moglichkeit, die Dinge zu messen, und sie insofern intellektuell zu er-
fassen, sie endlich zu ,erkennen®.

Diese komplexe philosophische Theorie des Cusanus hat im Zitat aus
Sap. 11,21 eine theologische Bestdtigung gefunden. Diese Zuordnung von
De staticis experimentis in den biblischen Kontext war auch fiir die philo-
sophischen Forschungsquelle hilfreich. In einem zweiten Schritt haben wir
versucht zu priifen, ob bei Cusanus’ augustinische Quellen beziiglich die-
ser Konzeption zu finden sind. Wir haben einige Textpassagen von Augus-
tinus analysiert und haben keine wichtige Entsprechung mit Cusanus
bemerkt, abgesehen von einer generell ahnlichen Konzeption von
Weisheit, von der harmonischen Ordnung der Welt und der aristotelisch-
ptolemadischen Theorie des natiirlichen Ortes. Aus diesen Griinden folgern
wir, dass im Rahmen der Auslegung von Sap. 11,21 und vom Begriff des
Gewichtes Augustinus eine partielle Quelle fiir Cusanus darstellt. Des
Weiteren entfernt Nikolaus von Kues sich von Augustinus in Bezug auf
zwei Aspekte seiner Ausdeutung des Buches der Weisheit:

i. Die Waage

In De staticis experimentis findet man eine starke Verbindung zwischen
dem Gewicht als Konstituens des Seienden und der menschlichen Erkennt-
nis des Gewichtes. Nikolaus von Kues denkt, dass diese Verbindung durch
die Waage vermittelt werde. Mit Anwendung der Waage kann der Mensch
die Gegenstande wiegen, um sie so zu erkennen. Der Mensch verwendet
die Waage ahnlich wie Gott, der das Seiende bei der Schopfung gewogen
hat, um es zu schaffen. Der Mensch wiegt ebenso, wie Gott gewogen hat.
Eine solche Konzeption der Waage findet man nicht im Werk des Augus-
tinus’. Bei ihm fehlt die aktive Rolle des Menschen, der in der Benutzung
der Waage Gott imitiert. Dagegen ist die Waage bei Cusanus ein Instru-
ment, um die Beziehung Bild (Mensch) - Urbild (Gott) zu verwirklichen.

ii. Die Auslegung des Buches der Weisheit
Wenn Augustinus die Stelle aus Sap. 11,21 wiedergibt, verwendet er das
Zitat, um die gottliche Ordnung der Welt aufzuzeigen. Zahl, Gewicht und
Messung beschreiben zwar die Welt, aber sie werden als ontologische Kon-
stituenten gezeigt. Auch im Falle von De Trinitate, wo Augustinus das Ge-
wicht in einem erkenntnistheoretischen Rahmen erwahnt, deutet er das
Gewicht als eine Kraft, die nach einem natiirlichen Ziel (locus naturalis)
strebt. Dagegen denkt Nikolaus von Kues das Gewicht in De staticis experi-
mentis als eine konkrete, schwere, physische, grobe und messbare Masse,



194 Andrea Fiamma

die der menschliche Geist mithilfe der Waage wiegen kann, um die Ergeb-
nisse der Messung gemafd der Zahl zu verstehen.

Unserer Ansicht nach bilden diese Unterschiede zwischen Nikolaus von
Kues und Augustinus von Hippo dennoch keinen Widerspruch der beiden
Philosophien. Im Laufe unseres Beitrags haben wir gezeigt, dass die theo-
logische Perspektive der ,Imago Dei” bei Augustinus und seine Auslegung
von Sap. 11,21 im Hintergrund von De staticis experimentis stehen. Die
gottlich hergestellte Ordnung der Welt und die Weisheit begriinden auch
die erkenntnistheoretische Perspektive bei Cusanus: wir konnen das Ge-
wicht als eine wahre Mutmafung aus den konkreten Konstituierungen des
Seienden formulieren, weil das Gewicht die gesamte gottliche Weisheit als
Ordnung der Welt in sich tragt. Von Augustinus tibernimmt Nikolaus von
Kues vor allem diesen theologischen Hintergrund und die Begriindung
aller menschlichen Erkenntnis im gottlichen Weisheitsbegriff. Die Unter-
schiede zwischen den Philosophen riihren daher, dass Cusanus die Drei-
heit numerus, pondus und mensura als weltliche Spur der gottlichen Weis-
heit in einer radikaleren Weise als Augustinus denkt, denn er unterstreicht,
dass sich diese gottliche Weisheit tatsachlich in der Welt finden kann.
Entscheidend ist, dass Cusanus die Weisheit nicht im Himmel verortet,
sondern tatsdchlich in der Welt verkorpert sieht, weil die Weisheit - theo-
logisch - tatsdchlich in der Welt Fleisch geworden ist: sie ist auf den
Marktplatzen zu finden, wo gewogen und gekauft wird und wo die Welt
wirklich als Zahl, Gewicht und Messung erscheint. Die Jagd nach der Weis-
heit miisse sich also nach Cusanus in der endlichen, empirischen und
materiellen Welt entwickeln. Ernst Cassirer hatte deswegen sehr wohl ver-
standen, dass sich in De staticis experimentis eine empirisch-quantitative
Erkenntnistheorie findet. Trotzdem bedeutet diese Neuheit bei Cusanus
keinen radikalen Bruch mit der mittelalterlichen Weltanschauung: wir
haben gezeigt, dass der Hintergrund von De staticis experimentis aus theo-
logischen Voraussetzungen und aus der augustinischen Ausdeutung eines
biblischen Zitates besteht: in diesem Sinn stellt De staticis experimentis
ein Buch im Ubergang zwischen Mittelalter und Neuzeit dar.



y2Judicium staterae verius experimur* 195

Zusammenfassung

In De staticis experimentis arbeitet Nikolaus von Kues seine Konzeption der
endlichen Erkenntnis der Welt mithilfe des Konzeptes der Messung aus.
Nach Cusanus kann der Mensch die Welt messen, weil die endliche Welt nach
die Dreiheit ,pondus®, ,numerus” und ,mensura” strukturiert ist: eine ontolo-
gische Perspektive, die sich auch im biblischen Buch der Weisheit 11,21 zeigt.
Aus diesem Grund versucht Cusanus in De staticis experimentis mithilfe
einer Waage die Welt nach Zahl und Gewicht zu messen. Die Cusanus-For-
schung verweist als Quelle dieser in De staticis experimentis formulierten
Erkenntnistheorie auf Augustinus von Hippo. In diesem Beitrag mochte ich
die Frage zu stellen, ob es sich bei Augustinus von Hippo tatsdchlich um die
richtige Quelle handelt.

Abstract

Nicholas of Cusa in De staticis experimentis presents his perspective on the
human knowledge of the world through the concept of measurement. Cusa-
nus thinks that humans can measure the world, because the world is con-
stituted by the trinitarian structure “pondus”, “numerus” and “mensura”: an
ontological perspective that is also seen in the biblical book of Wisdom 11:21.
For this reason in De staticis experimentis Cusanus tries to measure the
world through numbers and weights and using a balance. Academic research
on Cusanus has identified Augustine of Hippo as the source of this episte-
mology. In this paper, we will try to ask if Augustine of Hippo should indeed
be recognized as a correct source.



	"Iudicium staterae verius experimur" : Augustinus von Hippo als Quelle der De staticis experimentis bei Nikolaus von Kues

