
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 1

Artikel: Gottes Stimme sehen : synästhesie der Christuserfahrung als
Herausforderung für das interkonfessionelle Gespräch

Autor: Negel, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760707

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Joachim Negel

Gottes Stimme sehen.
Synästhesie der Christuserfahrung als

Herausforderung für das interkonfessionelle Gespräch*

Von Kassandra, der großen Seherin der griechischen Antike, erzählt der
Mythos, sie hätte sich einst als Kind im Hain des Apollon versteckt und sei

dort, von den Eltern unbemerkt, eingeschlafen. Da seien die heiligen
Schlangen herangekrochen, hätten ihr die Ohren ausgeleckt und ihr damit
die Sehergabe verliehen. Voraussetzung der Gabe, zu sehen - mehr zu
sehen, als andere Leute mit den Augen sehen, und davon zu künden, sind
demnach offene Ohren. Oder anders gesagt, in Anlehnung an ein Wort aus
dem Neuen Testament: Wer Ohren hat zu sehen, der rede!1

Mit dieser paradoxen Formel ist das Thema der folgenden Überlegungen

umrissen: Kann man Worte sehen? Oder umgekehrt: Kann man Bilder
hören? - Solche Fragen lassen sich leicht um weitere Oxymora ergänzen:
Kann man Klänge riechen? Kann man Süße oder Bitternis berühren? Kann
man Wahrheit schmecken? - Biblischem und patristischem Zeugnis zufolge
ist das sehr wohl möglich, und wenn ich im Folgenden diese Zeugnisse
herbeirufe, so um folgender These willen: Mir will scheinen, daß in den
verschiedenen christlichen Frömmigkeitstraditionen einzelne Sinnesfähigkeiten

jeweils in besonderer Weise kultiviert werden, um der Erfahrung
der Gnade Christi teilhaftig zu werden: In den Kirchen der Reformation
das Hören auf Gottes Wort vermittels des verbum praedicatum; in der
nachreformatorischen Frömmigkeit des Römischen Katholizismus das
Schauen der Gegenwart Christi in der konsekrierten Hostie; in den
Kirchen der Orthodoxie das Berühren und Schmecken der göttlichen
Transzendenz vermittels der Verehrung der heiligen Ikonen und des Empfangs
der Eucharistie.

Diese These ist natürlich äußerst holzschnittartig; denn nicht nur sind
in den drei genannten Traditionen die jeweils anderen Sinne präsent (Was

* Motto und Idee der folgenden Ausführungen verdanken sich einer Predigt von
Pfarrerin Käthi La ROCHE: Gottes Stimme sehen. Predigt zum ig. Sonntag nach Trinitatis
(Festgottesdienst anläßlich der Einweihung der Kirchenfenster von Sigmar Polke im
Großmünster Zürich, 18. Oktober 200g). Unveröffentlichtes Typoskript.

1 EBACH, Jürgen: Kassandra und Jona - Gegen die Macht des Schicksals. Frankfurt a.M.:
Athenäum 1987, 32-38, 35: „Ein Prophet ist, wer mit den Ohren sehen, mit den Augen hören
und mit der Haut lesen kann." - Zur Schlangenepisode, die dem Antikleides von Athen
zugeschrieben wird und in den Scholien zur Ilias und zu Lykophrons Alexandra überliefert ist,
vgl. VON RANKE-GRAVES, Robert: Griechische Mythologie. Quellen und Deutung, Bd. 2.

Reinbek bei Hamburg: Rowohlt i960, 255.



i58 Joachim Negel

wäre die orthodoxe Liturgie ohne Gesang? Was eine Heilige Messe ohne
Schriftlesung? Was das evangelische Gottesdienstleben ohne Taufe und
Abendmahl?); sondern es scheint darüber hinaus, daß die jeweiligen Sinne
sich untereinander vernetzen müssen, das eine Sinnesvermögen im anderen

präsent werden muß, soll der geistige Sinn, auf den sie alle auf ihre
Weise abzielen, nicht verfehlt werden. Das heißt zugleich aber auch, daß
alle diese Sinnesvermögen im Vorgang ihrer Anwendung transzendiert
werden müssen, um Desjenigen anhörig und ansichtig zu werden, der alle
Sinneserkenntnis übersteigt: des Ewigen Gottes, wie er geschichtlich offenbar

geworden ist in seinem menschgewordenen Wort Jesus Christus.
Meine Ausführungen schreiten so voran, daß ich zunächst einige

grundsätzliche Bemerkungen zum Phänomen der Synästhesie mache und
dabei der Frage nachgehe, weshalb das synästhetische Moment menschlicher

Sinneswahrnehmung das Moment der Metaphorizität der Sprache
herbeiruft (I). - In zwei weiteren Schritten sind dann evangelische
Wortfrömmigkeit, orthodoxe Bilderfrömmigkeit und katholische Sakramentenfrömmigkeit

daraufhin zu befragen, wie die in ihnen arbeitenden
Sinnesvermögen sich auf einen geistigen Sinn öffnen: inwiefern also im Hören,
Schauen und Schmecken von Wort, Bild und Sakrament die Nichthörbar-
keit, NichtSichtbarkeit, Nichtschmeckbarkeit Gottes hörbar, sichtbar und
schmeckbar wird (II/III). Inwiefern sich von diesen Überlegungen dann
ganz von selbst die Frage nahelegt, ob die Annäherung an die jeweils anderen

Frömmigkeitstraditionen zu einer komplementären Kultivierung des je
eigenen theologalen Erkenntnisvermögens beiträgt und welche Bedeutung
von hier aus dem interkonfessionellen Gespräch zuwächst, wird Gegenstand

meiner Abschlußreflexion (IV) sowie eines kurzen Epilogs (V) sein.

I. Die Sinnlichkeit des Sinns: Synästhesie der Sinne und Metaphorizität
der Sprache

Damit der Vorrede genug! Gehen wir in médias res und rufen uns zu
diesem Zweck noch einmal unsere Eingangsfrage in Erinnerung: Kann man
Worte sehen? Kann man Bilder hören? - Es ist offensichtlich, daß solche
Formulierungen synästhetische Vorgänge beschreiben. Sinnesqualitäten
werden von einem Sinnenfeld auf das andere verschoben. Beispiele aus
dem Alltag gibt es dafür zuhauf: Wir sehen „warme", „kalte" oder „schreiende"

Farben; wir hören „helle", „dunkle" oder „satte" Töne; wir schmecken

„trockenen" oder „schweren" Wein. Nicht selten werden solche
Redeweisen als „absolute", d.h. unhintergehbare Metaphern bezeichnet2, da wir

2 Der Ausdruck stammt von Hans BLUMENBERG (Paradigmen zu einer Metaphorologie [=
ABG 6]. Bonn: Bouvier i960) und zielt auf die unhintergehbare „Hintergrundmetaphorik",
die jede Form von Weltperzeption durchstimmt: „Nicht nur die Sprache denkt uns vor und
steht uns bei unserer Weltsicht gleichsam ,im Rücken'; noch zwingender sind wir durch



Gottes Stimme sehen 159

solche bildliche Redeweise verwenden müssen, wenn wir Erfahrungen von
Synästhesie beschreiben wollen. Aber damit ist das Phänomen, das hier
zur Debatte steht, entschärft. Es gibt gute Gründe anzunehmen, daß unser
über die fünf Sinne sich differenzierendes Wahrnehmungsvermögen eine
grundsätzlich synästhetische Dimension hat. So macht etwa Maurice
Merleau-Ponty in seiner „Phänomenologie der Wahrnehmung" anhand
einer Fülle von Beispielen einsichtig, daß die Sinne nicht nur „miteinander
kommunizieren", sondern „ineinander verfugt" sind.3 Aus seinen reichen
Untersuchungen hier nur folgendes Zitat:

„Man sieht die Sprödigkeit und Zerbrechlichkeit des Glases, und bricht es mit
einem kristallenen Klang, so ist der Träger auch dieses Tones das sichtbare
Glas. Man sieht die Elastizität des Stahls, die Bildsamkeit des glühenden
Eisens, die Härte der Klinge eines Hobels, die Weichheit der Späne. Die Form
der Gegenstände ist nicht ihr geometrischer Umriß: sie hat einen
wohlbestimmten Bezug zu ihrem je eigenen Wesen und spricht in eins mit dem Sehen

unsere sämtlichen Sinne an. Die Form einer Falte in Leinen- oder Baumwolltuch

macht uns die Geschmeidigkeit oder Sprödigkeit der Faser, die Kühle
oder Wärme des Stoffes sichtbar. [...] In gleicher Weise höre ich im
Geräusch eines Wagens die Härte und Holprigkeit des Pflasters, und nicht
umsonst spricht man von .weichen', .dumpfen' und .trockenen' Tönen."4

Wahrnehmung (aîa9r]aLç), so können wir angesichts dieser Beispiele
festhalten, „setzt sich [...] nicht [...] aus einer Vielzahl von einzelnen Akten
zusammen"; sie ist vielmehr, „um einen Ausdruck von Kant zu verwenden,
ursprünglich einig'." Deshalb ist es auch nicht hilfreich, die Sinnesvermögen

einzeln zu untersuchen. „Nicht die physiologisch analysierbaren
Funktionen unserer Sinnesorgane", sondern erst „die Totalität des Spiels von
Wechselwirkungen der Sinnensphäre" erschließt uns, was mit dem Wort
„Wahrnehmung" recht eigentlich gemeint ist.5

Hier meldet sich freilich eine weitere Überlegung an: Wie sollte man je
wissen, wie unsere Sinne zusammenwirken, wenn nicht die Sprache selbst
uns immer schon den entscheidenden Fingerzeig gäbe? Daß all unser
Erkennen in synästhetischen Zusammenhängen gründet, wird an der unhin-
tergehbaren Metaphorizität der Sprache evident. „Die Metapher als eine
Grundform unseres Denkens", so ließe sich in Nachfolge von Vico, Herder
und Hamann formulieren, „führt uns an die Quellen der Sprachschöpfung.
Alle Wurzeln einer Sprache haben ursprünglich sinnliche Bedeutung, sind

Bildervorrat und Bilderwahl bestimmt, .kanalisiert' in dem, was überhaupt sich uns zu
zeigen vermag und was wir in Erfahrung bringen können." (Ebd. 69)

3 Merleau-Ponty, Maurice: Phänomenologie der Wahrnehmung. Berlin: de Gruyter 1977,
264, 260.

4 Ebd. 268f. (Kursivierungen J.N.)
5 Picht, Georg: Kunst und Mythos. Stuttgart: Klett-Cotta 4t993, 418. (Vgl. KrV B 130

[Erste Abteilung: Die transzendentale Ästhetik, Erstes Buch, 2. Hauptstück, 2. Abschnitt.
Transzendentale Deduktion der reinen Verstandesbegriffe § 15.])



i6o Joachim Negel

lautliche Zeichen für Sinneseindrücke, und alle Bezeichnungen für geistige
Erscheinungen sind nichts anderes als Übertragungen jener sinnlichen
Lautzeichen auf das Intellektuelle."6 Jede Sprache, so die berühmte Formulierung

von Jean Paul, ist deshalb „in Rücksicht geistiger Beziehungen ein
Wörterbuch erblasseter Metaphern."7 In der Tat „schimmert noch bei
unendlich vielen Wörtern die sinnliche Farbe des ursprünglichen Bildes
hindurch [...]."8 Wer denkt schon daran, daß das Wort „Buch" ursprünglich
die Schreibtafel aus Buchenholz meint, und das Wort „Wand" vom
„Gewundenen" sich herleitet, nämlich von den zwischen aufrechten Holzpfosten

hin und her geflochtenen Weidenzweigen?
Aber auch das Umgekehrte gilt: Nicht nur stellt alle Sprache „ein

Wörterbuch erblasseter Metaphern" in dem Sinne dar, daß das Sinnlich-
Bildhafte sich im Laufe fortschreitender Terminologisierung in die
Abstraktion des Begriffs entfärbt; sondern die begriffliche Terminologisierung

der Welt bedarf umgekehrt immer auch der sinnlichen Konkretion,
soll die Welt- und Selbsterfahrung des Menschen nicht absterben. Auch
hier ein paar kurze Beispiele: Unsere Alltagssprache strebt ständig dahin,
das Unbeseelte entweder zu beseelen (z.B. „Die Traube will Wärme", „der
Nagel will nicht in die Wand") oder das Seelische zu verleiblichen (z.B.
„die Angst lähmt ihn", „das Gewissen drückt mich"). Vor allem am letzten
Beispiel wird deutlich, daß solche metaphorischen Ausdrücke nicht
einfach als „Überlebsel"9 eines hinter uns liegenden mythischen Welterlebens

zu begreifen sind. Vielmehr verschafft sich im Metaphorischen die
Erfahrung Ausdruck, daß das seelisch Erlebte oder intellektuell Erkannte
nicht nur eine leibliche Dimension hat (das Gewissen drückt), sondern
überhaupt nur auf dem Umweg über die Dinge erfahrbar wird (Druck ist
eine Eigenschaft schwerer Lasten). Ist die Rede vom .verwitterten' Gesicht
einer alten Frau lediglich bildhafte Übertragung jenes Eindrucks, den ein
verwittertes Gestein auf uns machte? Oder gilt nicht auch das
Umgekehrte: Das Gestein erscheint uns nur deshalb als verwittert, weil uns die
Bedeutungssphäre dessen, was .Verwitterung' ist, an ganz unterschiedlichen

Dingen aufgeht? Es ist irreführend zu sagen, ein menschliches
Aussehen werde hier lediglich anthropomorph auf ein Gestein übertragen;
vielmehr eignet sich das verwitterte Gestein zur Beschreibung eines alten
Gesichts, weil dieses seinerseits als lithomorph erscheint. Der Mensch

6 BIESE, Alfred: Das Metaphorische in der dichterischen Phantasie. Ein Beitrag zur
vergleichenden Poetik. Berlin: Haack 1889, 14.

7 Jean PAUL: Vorschule der Ästhetik ["1812], in: Sämtliche Werke, Bd. I/V, hrsg. v. Norbert
Miller. München: Carl Hanser 1963, 7-514,184 § 50: Doppelzweig des bildlichen Witzes).

8 BIESE, Alfred: Das Metaphorische in der dichterischen Phantasie, 14.

9 Dt. Übersetzung des von Edward B. TYLOR in seinem Werk „Primitive Culture" (Die
Anfänge der Cultur. Leipzig: Winter 1873) geprägten Terminus „survivals". „Überlebsei" als
Reminiszenzen primitiverer Zivilisationsstufen sollen belegen, „wie direkt unser modernes
Leben sich auf das Altertum und die Wildheit stützt." (Bd. I, 158).



Gottes Stimme sehen 161

kann sich selbst nur im Echo der Dinge hören und verstehen.10 Menschen,
denen die Fähigkeit, die Konkretheit der Dinge synästhetisch wahrzunehmen,

ganz abhandengekommen ist, erschrecken oder erstaunen vor nichts
mehr; Erfahrungen wie die eines verwitterten Gesichts oder eines lachenden

Sommerhimmels sind ihnen verschlossen; was sie wahrnehmen, stellt
sich ihnen nur noch dar als ein meteorologisches Phänomen oder als ein
biologisch zu analysierender Alterungsprozeß.11

Man sieht an solchen Beispielen unmittelbar, wie sehr die Synästhesie
unserer Wahrnehmung sich in der Metaphorizität der Sprache nicht nur
widerspiegelt12, sondern auf diese zurückwirkt - „we not only use words,
but words use us". (Everett Ferguson) Das Eigentümliche metaphorischer
Rede zeichnet sich ja durch ihre elementare Fähigkeit aus, „das Sinnliche

10 Hugo VON Hofmannsthal hat diese Zusammenhänge in „Das Gespräch über Gedichte"
eindrucksvoll beschrieben: „Sind nicht die Gefühle, die Halbgefühle, alle die geheimsten und
tiefsten Zustände unseres Inneren in der seltsamsten Weise mit einer Landschaft verflochten,

mit einer Jahreszeit, mit einer Beschaffenheit der Luft, mit einem Hauch? Eine gewisse
Bewegung, mit der du von einem hohen Wagen abspringst; eine schwüle, sternlose Sommernacht;

der Geruch feuchter Steine in einer Hausflur; das Gefühl eisigen Wassers, das aus
einem Laufbrunnen über deine Hände sprüht: an ein paar solcher tausend Erdendinge ist
dein ganzer innerer Besitz geknüpft [...]. Mehr als geknüpft: mit den Wurzeln ihres Lebens
festgewachsen daran, daß - schnitten wir sie mit dem Messer von diesem Grunde ab, sie in
sich zusammenschrumpften und dir zwischen den Händen zu nichts vergingen. Wollen wir
uns finden, so dürfen wir nicht in unser Inneres hinabsteigen: draußen sind wir zu finden,
draußen. [...] Wir besitzen unser Selbst nicht, es flieht uns für lange und kehrt uns in einem
Hauch zurück. Zwar - unser .Selbst'! Das Wort ist solch eine Metapher." (in: GW in zehn
Einzelbänden. Bd. Erzählungen, Erfundene Gespräche und Briefe, Reisen. Frankfurt/M.: Fischer
Taschenbuch-Verlag 1979, 495-509, hier 497).

11 Vgl. SNELL, Bruno: Gleichnis, Vergleich, Metapher, Analogie. Der Weg vom mythischen
zum logischen Denken, in: Ders.: Die Entdeckung des Geistes. Studien zur Entstehung des

europäischen Denkens bei den Griechen. Göttingen: Vandenhoek & Ruprecht '1993, 178-185,
hier 185; LÖWITH, Karl: Die Sprache als Vermittler von Welt und Mensch, in: DERS.: Gesammelte

Abhandlungen. Zur Kritik der geschichtlichen Existenz. Stuttgart: Kohlhammer "1969,

208-227, hier 222h; LIEBRUCKS, Bruno: Sprache und Bewußtsein, Bd. I. Frankfurt a.M.: Akademische

Verlagsgesellschaft 1964, 412.
12 HERDER, Johann Gottfried: Abhandlung über den Ursprung der Sprache. Stuttgart: Philipp

Reclam 1993: „Wie hängt Gesicht und Gehör, Farbe und Wort, Duft und Ton zusammen?

Nicht unter sich in den Gegenständen; aber was sind denn diese Eigenschaften in den
Gegenständen? Sie sind bloß sinnliche Empfindungen in uns, und als solche fließen sie nicht
alle in eins? Wir sind ein denkendes sensorium commune, nur von verschiednen Seiten
berührt - da liegt die Erklärung." (54) Das Zusammenfließen der Empfindungen ist für Herder
dann auch die Erklärung für den ursprünglich synästhetischen Charakter der Sprache und
die Voraussetzung für das Entstehen von Bedeutungsübertragungen aus einem Sinnesbereich

in den anderen: An den „starken, kühnen Metaphern in den Wurzeln der Worte" (63)
der noch nicht ins Abstrakte entfärbten Sprachen - insbesondere der Dialekte - läßt sich
erkennen, wie die Bedeutungen „durch flüchtige Nebenideen, durch Mitempfindungen" (64)
- nichts anderes meint ja Synästhesie - miteinander verwandt sind: „Die Seele, die im
Gedränge solcher zusammenströmenden Empfindungen und in der Bedürfnis war, ein Wort zu
schaffen, griff und bekam vielleicht das Wort eines nachbarlichen Sinnes, dessen Gefühl mit
diesem zusammenfloß [...]." (56)



1Ô2 Joachim Negel

zu vergeistigen" und „das Geistige zu versinnlichen"1}, und zwar in der
Weise, daß entweder im Sinnlichen unmittelbar ein Sinn aufspringt14 oder
aber der aufspringende Sinn auf die ihm zugrundeliegenden und ihn
ermöglichenden Sinneswahrnehmungen rückbezogen wird.1} Es war G.W.F.
Hegel, der diese Zusammenhänge präzise auf den Punkt gebracht hat.
,„Sinn"', sagt Hegel in seinen Vorlesungen zur Ästhetik,

„ist dies wunderbare Wort, welches selber in zwei Richtungen gebraucht wird.
Einmal bezeichnet es die Organe der unmittelbaren Auffassung, das andere
Mal aber heißen wir Sinn: die Bedeutung, den Gedanken, das Allgemeine der
Sache. Und so bezieht sich der Sinn einerseits auf das unmittelbar Äußerliche
der Existenz, andererseits auf das innere Wesen derselben. Eine sinnvolle
Betrachtung nun scheidet die beiden Seite nicht etwa, sondern in der einen Richtung

enthält sie auch die entgegengesetzte und faßt im sinnlichen, unmittelbaren

Anschauen zugleich das Wesen und den Begriff auf."16

Die ins Unendliche sich ausdifferenzierende Diskussion der philosophischen

Ästhetik, ob und inwieweit zwischen aÜT§r]Ta und vopxa gleitende
Übergänglichkeit herrscht17 oder aber eine inkommensurable Kluft18, kann
hier nicht weiter verfolgt werden. Unbedingt festzuhalten ist aber, daß die
hier angestellten aisthesiologischen Überlegungen konfessions- und
frömmigkeitsgeschichtlich von erheblicher Relevanz sind: Die Liturgie in ihrer
Spannung zwischen den Polen Wort und Sakrament bzw. den Sinnes-

f BIESE, Alfred: Philosophie des Metaphorischen. In Grundlinien dargestellt. Hamburg:
Voss 1893, 22: „Die Sprache ist durch und durch metaphorisch: sie verkörpert das Seelische
und sie vergeistigt das Körperliche, sie ist ein analoges Abkürzungsbild alles Lebens, das auf
einer Wechselwirkung und innigen Verschmelzung von Leib und Seele beruht."

14 Mit Cassirer wäre dann von „symbolischer Prägnanz" zu sprechen: Philosophie der

symbolischen Formen. Dritter Teil: Phänomenologie der Erkenntnis. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 10i994, 235: „Unter .symbolischer Prägnanz' soll [...] die Art
verstanden werden, in der ein Wahrnehmungserlebnis, als .sinnliches' Erlebnis, zugleich
einen bestimmten nicht-anschaulichen ,Sinn' in sich faßt und ihn zur unmittelbaren
konkreten Darstellung bringt" (vgl. insgesamt ebd. 222-237).

15 Mit Husserl wäre dann von einer irreduziblen „Urimpression" zu sprechen. Vgl. HELD,

K./REDAKTION: Art. „Urimpression", in: HWP, Bd. XI, 363h
16 HEGEL, Georg W.F.: Vorlesungen über die Ästhetik I, in: Suhrkamp Werkausgabe, Bd.

13. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986, 173.
17 Das Wort „Sinn" wäre in diesem Fall metaphorisch zu verstehen - d.h. ein Wort, aber

zwei übertragene, „ähnliche" Bedeutungen. Der Sinn des Sinnes würde dann auf die

„ungetrennte Einheit" (HEGEL: s.o. Anm. 16) bzw. „ungeschiedene Einheit" (CASSIRER: s.o. Anm.
14) des einen im anderen hin gelesen: „Symbolische Prägnanz" als ein Wahrnehmungsvorgang,

in welchem „ein Wahrnehmungserlebnis, als .sinnliches' Erlebnis, zugleich einen
bestimmten, nicht-anschaulichen ,Sinn' in sich faßt und ihn zur unmittelbaren konkreten
Darstellung bringt" (CASSIRER: s.o. Anm. 14).

18 Das Wort „Sinn" wäre als äquivok entlarvt - d.h. ein Wort, aber zwei gänzlich
verschiedene, „unähnliche" Bedeutungen. Der Sinn des Sinnes würde dann einmal „auf das
unmittelbar Äußerliche der Existenz", ein anderes Mal „auf das innere Wesen derselben", d.h.
jeweils auf seine „entgegengesetzten Bedeutungen" hin gelesen (Hegel: s.o. Anm. 16).



Gottes Stimme sehen 163

vermögen Hören auf der einen Seite und Schauen, Schmecken, Riechen
und Tasten auf der anderen läßt sich nämlich als der theologische Ort des

hier beschriebenen Doppelsinns von „Sinn" verstehen: „Wort" erscheint
dann als Repräsentant des alle Sinneserkenntnisse transzendierenden
göttlichen Sinns, wie umgekehrt „Sakrament" als Repräsentant des nur
vermittels der Sinne zu erreichenden göttlichen Sinns erscheint. Man sieht
auf Anhieb, daß die hier in Erinnerung gerufene Debatte philosophischer
Ästhetik konfessionsgeschichtlich die Grenze zwischen einer eher „hörenden"

bzw. einer eher „schauenden" Frömmigkeitshaltung markiert, in welcher

man kontroverstheologisch den ,,eigentliche[n] Differenzpunkt
zwischen dem katholischen [bzw. orthodoxen] und [dem] protestantischen
Glaubensverständnis"19 hat sehen wollen - inwieweit zu Recht, diese Frage
sei zunächst noch zurückgestellt.

II. Sehen, Hören, Schmecken, Riechen, Tasten als geistliche Sinne:
Biblischer Hintergrund, patristische Kontexte, metaphorologische Fragen

Bevor wir im letzten Teil unserer Ausführungen hierauf näher eingehen,
ist nämlich jetzt die Tatsache ins Auge zu fassen, daß auch und gerade die
heilschaffende Rezeption des Wortes Gottes auf unhintergehbare Weise in
synästhetischen Zusammenhängen gründet. Sowohl die biblische als auch
die patristische Tradition sind hierfür außerordentlich sensibel.

So weiß man aus prophetischen Zusammenhängen, daß Gottes Worte
nicht nur gehört, sondern bisweilen verschlungen werden (Jer 15,16a). Wo
das geschieht, ist das Organon des Rezeptiven augenblicklich erweitert um
die Sinnesfelder des Olfaktorischen und Gustatorischen: Gottes Wort wird
geschmeckt, und sein Geschmack ist, je nach Umständen, süß wie Honig
oder bitter wie Galle (Ez 2,8-3,3; Hebr 6,4h Offb 10,9; 1 Petr 2,3 [Ps 34,9];
vgl. Ps 119,103). Wiederum kann Paulus davon sprechen, daß die Erkenntnis
Christi einen feinen Wohlgeruch (xpv oapf]v xrjç yvdiaecuç) verbreite,
angenehm nicht nur für Menschen, sondern auch für Gott (2Kor 2,i4ff.). An
anderer Stelle spricht er vom „Glanz der Heilsbotschaft" (xôv (pcoxiapôv xoü

£Ùayy£Àiou) (2 Kor 4,4; vgl. 4,6) - das Organon des Rezeptiven verschiebt
sich hier vom Gebiet des Olfaktorischen auf das des Visuellen; anscheinend

kann man die Heilsbotschaft nicht nur hören, riechen und schmecken;

man kann sie auch sehen, schauen, betrachten. Aber damit nicht ge-

19 So GERBER, Uwe: Katholischer Glaubensbegriff. Die Frage nach dem Glaubensbegriff in
der katholischen Theologie vom 1. Vatikanum bis zur Gegenwart. Gütersloh: Mohn 1966, 304;
vgl. insgesamt 303-307. Danach auch MARON, Gottfried: Kirche und Rechtfertigung. Eine
kontroverstheologische Untersuchung, ausgehend von den Texten des Zweiten Vatikanischen Konzils.

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1969, 193h Ähnlich auf katholischer Seite auch
Neuner, Peter: Ökumenische Theologie. Die Suche nach der Einheit der Christen. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1997, 270. - Ich danke meinem Marburger Kollegen Dr.
Markus Lersch für diese Literaturhinweise.



164 Joachim Negel

nug: Der Erste Johannesbrief behauptet, man könne „das Wort des Lebens"
mit den Händen geradezu betasten (1 Joh 1,1) - das Moment des Taktilen
rückt hier in den Vordergrund (vgl. Apg 17,27), ja in der Vibrationsmächtigkeit

der Atmosphäre, die Gottes Wort um sich verbreitet (Hebr i2,2Öf.;

Apg 4,31 [Ps 18,8]), wird es, so behaupten es jedenfalls Jesaja und Lukas,
bisweilen geradezu körperlich (v)erspürt (vgl. Jes 6,1-8; Apg 2,4).

Aus diesen Beobachtungen ist die Tradition der „fünf geistlichen Sinne"
erwachsen. Von Origenes begründet20, von Augustinus21, Ephräm dem
Syrer und Evagrius Ponticus22 systematisch entfaltet und in der franziskanischen

Mystik zu neuer Blüte gebrachte, bezieht diese Tradition ihr
Recht aus der Tatsache, daß die Heilige Schrift das religiöse Erkennen mit
Begriffen ausdrückt, die die Tätigkeit sinnlicher Fähigkeiten bezeichnen.
Daß diese Tradition in der heutigen Theologie kaum noch eine Rolle
spielt, dürfte nicht zuletzt daran liegen, daß ihr ein platonisches Weltverständnis

zugrunde liegt. Im Zentrum der Lehre von den geistlichen Sinnen
steht nämlich der „innere Mensch", der homo interior. Im Gegensatz zum
„äußeren Menschen" ist allein der innere Mensch für die Wahrheit des

göttlichen Wortes aufnahmefähig. Deswegen gilt es, ihn zu erziehen, d.h.
unter Ausschaltung aller Ablenkung durch die äußeren Sinne die seelische

Empfänglichkeit für Gottes Wort zu schärfen. Mit Recht hat man deshalb

gesagt, daß die fünf leiblichen Sinne und die fünf geistlichen Sinne letzten
Endes „nur den Namen gemeinsam]"24 haben. Nicht vermittels der Welt-
Dinge, sondern im Vollzug ihrer strengst möglichen Umgehung eröffnet
sich den geistlichen Sinnen ein Zugang zu den himmlischen Gütern - so
neben Origenes25 vor allem Augustinus26; die platonische Dichotomisie-
rung der Welt liegt hier offen zu Tage.

20 Contra Celsum I, 48.
21 Conf. I 18,28 (et a te, deus meus, ibam foras); III 1,1 (famis mihi erat intus ab interior

cibo, te ipso, deus meus); III 4,8 (lumen cordis mei); IV 1,1 (surgens lac tuum); IV 5,10
(aurem cordis mei; IV 11,16 (in aure cordis); IV 12,18 (intimus cordi); IV 15,27 (cordis mei
auribus); V 2,2 (in corde eorum); VI 10,17 (dares eis escam); VI 16,26 (oculus carnis!); VII
10,16 (oculo animae meae); IX 3,6 (spiritale os); IX 9,22 (praesentiam tuam in corde eius); IX
10,23 (ore cordis); IX 10,24 (veritate pabulo); IX 10,25 (non per linguam carnis); X 6,8
(amplexum interioris hominis); X 6,9 (homo interior per exterioris ministerium); X 8,12

(manu cordis).
22 RAHNER, Karl: Die geistliche Lehre des Evagrius Ponticus. In ihren Grundzügen

dargestellt, in: ZAM 8 (1930), 21-38, hier 30-37,
23 RAHNER, Karl: Die Lehre von den geistlichen Sinnen' im Mittelalter, in: DERS: Schriften

zur Theologie, Bd. XII. Einsiedeln: Benziger 1975, 137-172.
24 Rahner, Karl: Die „geistlichen Sinne" nach Origenes, in: DERS: Schriften zur Theologie,

Bd. XII. Einsiedeln: Benziger 1975, 111-136, 115.

25 Wenn Origenes „den bildlichen Sinn dieser Ausdrücke betont, deutet er an, daß diese
Worte der Hl. Schrift gerade insofern bildlich gemeint sind, daß man sie nicht von körperlichen,

sondern nur von geistlichen Sinnen aussagen kann" (ebd. i2of.): .„Eine Sinnlichkeit,
die nichts Sinnliches an sich hat'" [Contra Celsum 1. I c. 1 n. 48 <GCS 22> 98, 22]; „.einen
höheren Sinn, der nicht leiblich ist'" [ebd. 1. VII n. 34 <GCS 3> 185, 136]; „.eine göttliche Sinn-



Gottes Stimme sehen 165

Dagegen ist daran zu erinnern, daß die biblische Anthropologie eine
solche Dichotomisierung nicht kennt. So ist „das Organ des Denkens [...]
im biblischen Hebräisch nicht der Kopf, sondern das Herz. Freilich wird
mit dem Herzen nicht nur gedacht; es ist, da kognitive und affektive
Erkenntnis nicht getrennt werden, auch der Sitz von Trauer, Furcht und
Freude. [...] Was die Psychosomatik als [wechselseitigen] Zusammenhang
von Denken, Empfinden und Körperlichkeit wiederentdeckt, hält die biblische

Sprache wie selbstverständlich fest. [...] Erkennen ist in der Sprache
der Bibel gleichsam mit allen Körperteilen möglich. Deshalb kann man,
nur scheinbar paradox, mit dem Herzen hören und Gottes Wort sehen. [/]
Die Integration von denkender und fühlender Erkenntnis in ihrer Körperlichkeit

schließt sich zusammen in der Bedeutung des hebräischen Wortes
für .Erkennen' selbst. Die Formulierung ,Und Adam erkannte sein Weib
Eva' (Gen 4,1 [...]), die unzweifelhaft den Beischlaf bezeichnet, ist deshalb
keine prüde Verhüllung des .eigentlich' Gemeinten, sondern das Gemeinte
selbst: die intensivste Form von Erkenntnis, Sinnlichkeit, Körperlichkeit
und In-eins-Gehen von Erkennendem und Erkanntem" - was im Übrigen
auf ganz ähnliche Weise auch für das menschliche Erkennen Gottes gilt
(vgl. Ez 36,26; Jer 3i,3iff.); „von der Vorstellung, man müsse, um zu
Erkenntnis zu gelangen, die Empfindungen des Körpers überwinden, sind
solche biblischen Hoffnungen weit entfernt."27

Deshalb möchte ich (in Absetzung von Origenes und Augustinus und in
einer gewissen Weiterführung von Evagrius) folgenden ästhesiologischen
Hauptsatz formulieren: Wenn es eine Erfahrung der unsere Sinne übersteigenden

Wirklichkeit Gottes jemals geben soll, so niemals unter Umgehung
jener Erfahrungsfelder, die uns unsere leiblichen Sinnesvermögen eröffnen,

sondern immer nur unter ihrer positiven Einbeziehung! Damit soll
natürlich nicht behauptet sein, daß sich unsere leib-seelische Sinneserfahrung

zur religiösen Sinnerfahrung umstandslos prolongieren ließe, Gott

lichkeit, die völlig verschieden ist von der, über die man gewöhnlich spricht'" [ebd. 1. VII n.

34 <GCS 3> 184, 26]. Belege nach RAHNER: ebd. 115, Anm. 23fr
2® Erinnert sei hier nur an Conf. X 6, 8, wo Augustinus zu Beginn seiner Erinnerungsanalyse

auf die grundsätzliche Unterschiedenheit von leiblicher Sinneswahrnehmung und
religiöser Sinnwahrnehmung aufmerksam macht: „Was aber liebe ich [, Herr], da ich Dich
liebe? Nicht die Schönheit eines Körpers noch den Rhythmus der bewegten Zeit; nicht den
Glanz des Lichtes, der so lieb den Augen; nicht die süßen Melodien in der Welt des Tönens
aller Art; nicht der Blumen, Salben, Spezereien Wohlgeruch; nicht Manna und nicht Honig;
nicht Leibesglieder, die köstlich sind der fleischlichen Umarmung: nichts von alledem liebe
ich, wenn ich liebe meinen Gott. Und dennoch liebe ich ein Licht und einen Klang und
einen Duft und eine Speise und eine Umarmung, wenn ich liebe meinen Gott: Licht und Klang
und Duft und Speise und Umarmung meinem inneren Menschen. Dort erstrahlt meiner
Seele, was kein Raum erfaßt; dort erklingt, was keine Zeit entführt; dort duftet, was kein
Wind verweht; dort mundet, was keine Sattheit vergällt; dort schmiegt sich an, was kein
Überdruß auseinanderlöst. Das ist es, was ich liebe, wenn ich liebe meinen Gott."
(Übersetzung Joseph Bernhart)

27 EBACH, Jürgen: Kassandra und Jona, 37L



i66 Joachim Negel

also als Gegenstand unter Gegenständen erschiene. Vielmehr unsere
sinnlichen Erfahrungen, die als solche natürlich immer schon unendlich
mehr sind als bloß sinnliche Erfahrungen („Schönheit, Rhythmus, Glanz,
Süße, Wohlgeruch" sind als aicxÜr|Ta immer auch v6i]xa), sind als

Ausgangspunkt und Grundlage unserer religiösen Erfahrungen unbedingt
ernst zu nehmen. Nur dann entfaltet die Tradition der geistlichen Sinne
im Blick auf das uns hier beschäftigende Problem ihre spezifische,
unverzichtbare Kraft.

Mir will nun scheinen, daß eben diese Kraft (nämlich das Nichthörbare
sichtbar, das Nichtsehbare hörbar zu machen) unter nachplatonischen
Bedingungen nirgendwo anders wiederzufinden ist als in einer elaborierten
Metapherntheorie, die um die Synästhesie menschlicher Weltwahrnehmung

weiß. Karl Rahner hatte einmal vermerkt, daß es sich bei der
biblischen Rede von einem „Hören", „Sehen" und „Schmecken" der Güte Gottes
„einfach um gut gewählte Metaphern"28 handle. So sehr diesem Urteil
zuzustimmen ist, so sehr hängt dessen theologische Valenz davon ab, ob
man solchen Metaphern zutraut, die Sichtbarkeit der Nichthörbarkeit, die
Hörbarkeit der NichtSichtbarkeit Gottes an den Tag zu bringen. Wo man
nämlich meint, daß es sich hier letztendlich bloß um Metaphern handle29,
die man jederzeit durch andere Formen der Rede ersetzen könne, da gerät
aus dem Blick, daß Metaphern, wenn sie nicht einfach Unsinn reden
sollen, niemals willkürlich verwendet werden dürfen^0, ja daß gerade in
der gelingenden Metapher beim Hörer etwas von dem ankommt, was von
der bildgebenden Seite selber her stammt^1 - Metaphern also, wenn sie ihre

spezifisch semantische Spannung entfalten sollen, im starken Sinn des

Wortes ernst, d.h. unmetaphorisch zu nehmen sind. Auch die synästhe-
tisch generierte und insofern notwendig als metaphorisch zu bezeich-

28 RAHNER, Karl: Die geistlichen Sinne nach Origenes, 113.

29 Auch wenn Rahner in seinem Sprachgebrauch zeitweilig schwankt („diese Begriffe
sind also mehr oder weniger in bildlichem Sinn aufzufassen" [ebd. 120]; „eher nur verschiedene

Ausdrücke bildlicher Art" [ebd.]; „Analogie [...], welche hinter dem Gebrauch dieser
Namen körperlicher Organe für die Fähigkeiten des Geistes steht" [ebd.]), so läuft seine
Feststellung letztlich doch auf dieses einlinige Ergebnis hinaus.

3° Darauf machen unter Hinweis auf die einschlägigen Stellen in der aristotelischen
Metaphernlehre (insbes. Poet. 1458a.i8ff.; Rhet. III 1404b.10ff.18f.35f.) sowohl Eberhard Jüngel
als auch Paul Ricœur aufmerksam. Beiden ist es um die ontologische Referenzfunktion zu
tun, auf welche die metaphorische Neubeschreibung von Wirklichkeit hinauswill. - Vgl. JÜNGEL,

Eberhard: Metaphorische Wahrheit. Erwägungen zur theologischen Relevanz der Metapher

als Beitrag zur Hermeneutik einer narrativen Theologie, in: DERS./RICŒUR, Paul: Metapher.

Zur Hermeneutik religiöser Sprache Sonderheft EvTh). München: Kaiser 1974, 86-
103; RICŒUR, Paul: Die lebendige Metapher. München: Fink Ü991, 21-31, 227-238, 249; Ders.:
Die Metapher und das Hauptproblem der Hermeneutik, in: HAVERKAMP, Anselm (Hg.): Theorie

der Metapher. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft Ü996, 356-375.
31 Vgl. WEINRICH, Harald: Semantik der kühnen Metapher, in: HAVERKAMP, Anselm (Hg.):

Theorie der Metapher, 316-339, hier 321 f.



Gottes Stimme sehen

nende Rede von einem „Schmecken" der Güte Gottes und einem „Sehen"
seines Wortes, das als göttliches jenseits aller akustischen Hörbarkeit
angesiedelt ist, würde sonst ja augenblicklich ihre semantische Spannung
verlieren - und im selben Augenblick die ihr innewohnende theologische
Kraft.

Das Problem, mit dem wir es hier zu tun bekommen, ist, daß der homo
interior immer nur über den homo exterior zu erreichen ist, und insofern
tangiert das uns hier beschäftigende Problem letztlich jede Form von
Gotteserfahrung: Sind unsere leib-seelischen Sinnesvermögen je in der Lage,

von der Wirklichkeit Gottes so affiziert zu werden, daß sie im Sinnlichen

das Geistige zu sehen vermögen? - Wodurch zeichnet sich eine solche

geistige Sinnlichkeit aus? Sie zeichnet sich, wie Evagrius Ponticus sagt,
durch die Fähigkeit allegorischer Weltwahrnehmung aus, nämlich im
Sehen, Hören oder Schmecken des sinnlich Seh-, Hör- und Schmeckbaren
einen darin verborgenen nicht-sichtbaren, nicht-hörbaren, nicht-schmeckbaren

Sinn „sehen", „hören" und „schmecken" zu könnet2 - etwa nach Art
des Apostels Paulus, der behauptet, er könne auf dem zerschundenen Antlitz

des gekreuzigten Jesus den Glanz der Liebe Gottes „sehen" (vgl. 2 Kor
4,6). Ist dann aber die Fähigkeit zum äÄA-ayoQ£Ü£LV, nämlich das eine im
anderen sehen zu können, nicht Fähigkeit zur Metapher? Muß man also,
um verstehen zu können, was die klassische Lehre von den geistlichen
Sinnen meint, die von ihr verwendete Metaphorik nicht unmetaphorisch,
d.h. wörtlich nehmen, und zwar, indem man sie rückbezieht auf die Syn-
ästhesie unserer Sinneswahrnehmung? - Wie antworten hierauf die
verschiedenen christlichen Konfessionen?

III. Hören (auditus), Schauen (visus), Schmecken (gustus) und Tasten

(tactus) als spezifisch konfessionelle Sinnesorgane?

Rufen wir zunächst die reformatorische Tradition in den Zeugenstand; sie
wird nicht müde, mit dem Apostel Paulus uns einzuschärfen: fides ex au-
ditu - „Der Glaube kommt aus dem Hören; wie aber soll man hören ohne
Predigt?" (Rom 10,14) Sehr schnell jedoch wird deutlich, daß unser Predigen

des Gotteswortes ein stumpfes, um nicht zu sagen stummes Schwert
bliebe (vgl. Hebr 4,12), und unser Hören des Gotteswortes ein im Wortsinn
ab-surder, tauber Vorgang (vgl. Apg 28,26h), wenn Reden und Hören des

Gotteswortes nicht wieder in Sinneszusammenhängen wurzelten, die den
leibhaften Menschen in seiner Gänze erfassen: „Das Wort sollt ihr nicht
nur hören, ihr sollt es schmecken, riechen, fühlen, tasten, auf daß ihr ganz
von ihm gesättigt werdet", sagt Martin Luther.33

32 Textbelege bei Rahner, Karl: Die geistliche Lehre des Evagrius Ponticus, 32.
33 Vgl. die entsprechenden Belege bei BAYER, Oswald: Gott als Autor. Zu einer poietolo-

gischen Theologie. Tübingen: Mohr Siebeck 1999, 294 Anm. 55. Des Weiteren LUTHER, Mar-



i68 Joachim Negel

Ganz gegenläufig dazu (und deswegen auf merkwürdige Weise
vergleichbar) die Tradition katholischer Sakramentsfrömmigkeit: „Visus, tac-
tus, gustus in te fallitur"34, dichtet Thomas von Aquin. Anscheinend reicht
das Fest katholischer Sinnenfreude nicht aus, um hinzufinden zum Glauben

an das menschgewordene Wort; anscheinend müssen, so sehr alle
unsere Erfahrungen in unserer Sinnenwelt ihren Ursprung haben, alle unsere
Sinne „im Glauben" überschritten werden^ („praestet fides supplementum,
sensuum defectui", „sola fides sufficit"36), um zum göttlichen Sinn zu
gelangen.

Und die Tradition der Orthodoxie? Auch hier stoßen wir auf eine
vergleichbare Dialektik. So sehr gilt, daß die Verehrung der heiligen Ikonen
ihre Legitimation aus dem Glauben an die Fleischwerdung des göttlichen
Wortes bezieht (Christus als der menschgewordene Logos ist „die Ikone
des unsichtbaren Gottes" [Kol 1,15]) 37, so sehr gilt auch, daß die menschengefertigten

Bilder im wörtlichen Sinn „durchschaut" werden müssen auf
das gänzlich jenseits der Ikone liegende göttliche Urbild. Noch die frömmste

Ikonodulie gründet in einer noch einmal frömmeren Ikonoklasie, in
einer Überschreitung der Ikone, um in der Ikone und durch sie hindurch
jenes Bildes ansichtig zu werden, das kein Mensch gemalt hat, sondern
Gott: das Bild des menschgewordenen Wortes.38 Und doch bedarf es, um
dessen ansichtig zu werden, was Gott gemalt hat, der konkreten Ikone.

Was haben wir hieraus zu lernen? - Nun zu lernen ist, daß unsere
Sinnesvermögen, so sehr sie auf das Sinnliche ausgerichtet sind, ihm doch
keinesfalls verhaftet sind. Vielmehr in einem sensibile ein intelligibile
wahrnehmen zu können, im Sinnlichen ein Sinnhaftes, ist auf elementare
Weise das, was den Menschen vom Tier unterscheidet. Schon Aristoteles
hat darauf aufmerksam gemacht, daß jeder Sehvorgang, in welchem ich
etwas als etwas sehe, ein kategoriales Urteilsmoment enthält.39 Ich sehe

tin: Ausgewählte Schriften, Bd. 2, hrsg v. K. Bornkamm/G. Ebeling. Frankfurt a.M.: Insel
1988, 277: „Denn noch heute sauge ich am Vaterunser wie ein Kind, trinke und esse von ihm
wie ein alter Mann, und kann seiner nicht satt werden." Gleichwohl steht für Luther fest:
„Ideo solae aures sunt Organa Christiani hominis" (WA 57 H, 222,7).

34 Hymnus „Adoro te devote", Strophe 2.

35 Ebd.: „Sed auditu solo tuto creditur."
38 Vesperhymnus an Fronleichnam: „Pange lingua", Strophe 4.
37 SCHÖNBORN, Christoph: Die Christusikone. Eine theologische Hinführung. Wien: Dom-

Verlag 1998.
38 Vgl. Marion, Jean-Luc: L'Idole et la distance. Cinq études. Paris: Grasset *1989; Flo-

RENSKIJ, Pavel: Die Ikonostase. Urbild und Grenzerlebnis im revolutionären Rußland. Stuttgart:

Urachhaus 0996; DERS.: Die umgekehrte Perspektive. Texte zur Kunst. München: Matt-
hes & Seitz 1989.

39 Dazu vor allem ARISTOTELES: De anima III, 425b 22-4263 15; 426b 8-22. Ähnlich spricht
auch Thomas von Aquin von einer Bindung der Ratio durch Wahrnehmung oder Affekt: STh

I-II q. 10 art. 3. - Vgl. dazu näherhin BERNARD, Wolfgang: Rezeptivität und Spontaneität der
Wahrnehmung bei Aristoteles. Versuch einer Bestimmung der spontanen Erkenntnisleistung



Gottes Stimme sehen 169

ein Bild von van Gogh und sage: „Ah, eine Berglandschaft!", obgleich, was
ich da sehe, genau genommen nur stilisierte Wellenlinien sind. Und doch
sehe ich eine Berglandschaft - m.a.W.: Sehen ist nicht nur Erkennen und
Urteilen; Sehen ist zuletzt immer auch ein Glauben! Verhält es sich mit
der metaphorischen Rede von den geistlichen Sinnen nicht ganz ähnlich?
Eine gelingende Metapher zeichnet sich durch eine spezifische „als"-Prädikation

aus - etwas wird als oder wie etwas gesehen: „Achill ist ein Löwe",
sagt Homer, d.h. Achill ist tatsächlich ein Löwe, denn er kämpft wie ein
Löwe. „Gottes Wahrheit schmeckt süßer als Honig", sagt Augustinus, d.h.
sie schmeckt wirklich süßer, denn sie übersteigt alles Entzücken, das uns
die Süße des Honigs bereitet. Durch metaphorische Sprache, sagt die
amerikanische Exegetin Sandra Schneiders, „können [wir] mehr sagen als wir
wissen und es dadurch kennen lernen. Wir können beschreiben, was wir
nicht gesehen haben und es uns dadurch vorstellen. Wir können tatsächlich

behaupten, was kein Auge gesehen und kein Ohr gehört hat [...] (iKor
2,9), und haben damit eine Ahnung von dem, was uns erwartet."40 M.a.W.:
Durch die metaphorische Sprache der Bibel wird uns anschaulich, wer und
wie Gott ist. Ihre Bilder, in das Idiom der Liturgie übersetzt, machen hörbar,

ihre Worte, in den verba visibilia der Sakramente berührbar geworden,
malen uns vor Augen, was Gott uns sagen will. Die biblischen Metaphern
sollen wir nachgerade wiederkäuen („ruminatio", sagt dazu die monasti-
sche Tradition4') und dadurch ihren Sinn er-schmecken („sapere"), damit
uns die Augen auf- und übergehen. Was bedeutet dies alles nun aber für
das interkonfessionelle Gespräch?

IV. Hören, Sehen, Schmecken als konfessionelle Differenz? - Plädoyer
FÜR EINE ÖKUMENE DER AISTHESIOLOGISCHEN KOMPLEMENTARITÄT

In einem vielbeachteten Aufsatz hat Gerhard Ebeling in den 1960er Jahren
den Unterschied zwischen evangelischer und katholischer Glaubenshaltung

dahingehend beschrieben, daß die Existenz des (gläubigen) Protestanten

eine „worthafte" sei und die des (praktizierenden) Katholiken eine

der Wahrnehmung bei Aristoteles in Abgrenzung gegen die rezeptive Auslegung der Sinnlichkeit

bei Descartes und Kant. Baden-Baden: Kierber 1988, 181-200.

40 SCHNEIDERS, Sandra M.: The Revelatory Text. Interpreting the New Testament as Sacred

Scripture. San Francisco: Harper 1991, 140. - Deutsche Übersetzung zit. nach GRUBER, Margareta:

Wandern und Wohnen in den Welten des Textes. Das Neue Testament als Heilige Schrift
interpretieren SNTU 29). Linz: [s.n.] 2004, 41-65, hier 54. Vgl. zum Ganzen auch ebd. 52-
54-

41 Vgl. LECLERQ, Jean: Wissenschaft und Gottverlangen. Zur Mönchstheologie des Mittelalters.

Düsseldorf: Patmos 1963, 85.



Joachim Negel

„sakramentale".42 Andernorts hat man gemeint, den Unterschied zwischen
evangelischer und katholischer Frömmigkeit in der Differenz von „Hören"
und „Schauen"44 festmachen zu können (zu ergänzen wäre das Spezifische
orthodoxer Frömmigkeit, die phänotypisch in einem vielfaltigen Sich-Be-
kreuzigen, im Küssen und Berühren der Ikonen, im Schmecken der
Kommunion unter beiderlei Gestalt sowie im Genuß des Antidoron besteht).
Natürlich wird mit solchen Kategorisierungen etwas Richtiges getroffen,
und doch wäre es fatal, würde man sich mit solchen Richtigkeiten zufrieden

geben. Denn längst dürfte deutlich geworden sein, daß das Ziel aller
christlichen Frömmigkeitstraditionen nur dieses Eine sein kann: der Güte
und Liebe dessen ansichtig und anhörig zu werden, den „niemand je gesehen

hat" (Joh 1,18): des göttlichen Vaters, dessen ewiges Wort in dem
Menschen Jesus von Nazareth sichtbar erschienen ist. Wenn es hierzu aber
einer Kultivierung aller unserer Sinnesvermögen bedarf, dann käme es

einer sträflichen Unterlassungssünde gleich, wollte man meinen, man könne
sich der Erfahrungen der jeweils anderen Traditionen entschlagen. Man
liefe Gefahr, theologaler Anästhesie anheimzufallen: Analphabetismus der
geistlichen Sinne.44 Ein Ohr, das die Schönheit Gottes nicht auch zu

42 EßELING, Gerhard: Worthafte und sakramentale Existenz. Ein Beitrag zum Unterschied
zwischen den Konfessionen, in: DERS.: Wort Gottes und Tradition. Studien zu einer Hermeneutik

der Konfessionen. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1964, 197-216.
44 Vgl. oben Anm. 19. - Romano Guardini hat hierzu folgendes eindrückliche Beispiel

gegeben: „Liturgischer Akt realisiert sich schon im Schauen. Das bedeutet nicht nur, daß der
Gesichtssinn wahrnimmt, was am Altar geschieht. Und der Wahrnehmende den Text im
Buch nachliest, sondern ist in sich selbst lebendiger Mitvollzug. Das habe ich einmal miterlebt,

als ich Palermo die den Dom füllende Aufmerksamkeit empfand, mit der das Volk die
Weihen am Karsamstag stundenlang, ohne Buch noch irgendein .erklärendes' Wort,
verfolgte. Gewiß war darin vieles nur ein äußerliches .Zuschauen'; im Kern aber war es mehr.
Das Blicken des Volkes war selbst ein Tun; in ihm vollzog es die heiligen Vorgänge mit. Nur
von hier aus wird der liturgisch-symbolische Vorgang, z.B. die Händewaschung des

Zelebranten, aber schon die einfache liturgische Geste, etwa das Ausstrecken der Hände
über den Kelch, wesensgerecht aufgefaßt. Also nicht dadurch, daß dazugesagt wird: das
bedeutet das und das, sondern die symbolische Handlung wird vom Ausübenden als

liturgischer Akt .getan' und vom Wahrnehmenden in einem analogen Akt .gelesen', der
innere Sinn im Äußeren angeschaut. Sonst ist alles nur Vergeudung von Zeit und Kraft, und
man täte besser, das Gemeinte einfach zu .sagen'. Aber Symbol ist in sich selbst etwas Leib-
Geistiges, Ausdruck von Innerem im Äußeren und muß, damit es seine volle Aussagekraft
erhalte, mit Ernst und Sammlung vollzogen und im Schauen mitvollzogen werden." (Der
Kultakt und die gegenwärtige Aufgabe der Liturgischen Bildung. Ein Brief [1964], in: DERS.:

Liturgie und liturgische Bildung, hrsg. v. Franz Henrich. Mainz: Matthias-Grünewald 1992, 9-
17, hier i2f.).

44 Theologale Anästhesie ist eine Gefahr, die den Konfessionen auf je spezifische Weise
droht. Wo die Feier des Predigtgottesdienstes mit den Worten endet: „Was uns der Herr
durch sein Wort gegeben hat, das will er uns jetzt in seinem Leib und Blut sichtbar schenken",

da erhebt sich die Frage, warum ich, was ich im Wort schon habe, jetzt noch einmal im
Abendmahl empfangen soll - Einladung zum Abendmahl als Signal für den durchschnittlichen

Protestanten, den Gottesdienst zu verlassen. - Ganz ähnlich auf katholischer Seite: Wo
(wie bis zur vatikanischen Liturgiereform vielerorts üblich) der Zelebrant zur Predigt das



Gottes Stimme sehen

schauen verstünde, würde alsbald ertauben; ein Auge, das die Unsagbarkeit

Gottes nicht zu hören wüßte, würde alsbald erblinden - von den
geistlichen Sinnen des Schmeckens, Riechens, Tastens samt ihren vielfaltigen
synästhetischen Verästelungen bis hinein in die Hauptsinne des Auditiven
und Visuellen gleich ganz zu schweigen.

Deshalb wird man zwar aus der Perspektive reformatorischer
Worttheologie sagen: Man sieht nur mit den Ohren gut. Aus der Perspektive
katholischer Eucharistiefrömmigkeit wird man zugleich aber ergänzen: Mit
den Augen hört man manchmal besser. Aus der Perspektive orthodoxer
Liturgie wäre schließlich hinzufügen: Aber nur mit sehenden Ohren und
hörenden Augen läßt sich Gottes Gegenwart - schmecken und berühren. Man
lernt aus solchen Oxymora unmittelbar dies: Die Konfessionen haben, was
die sinnliche Erfahrbarkeit der leibhaften Gegenwart Gottes in Christus
anlangt, manches voneinander zu lernen.

V. Epilog

Ich habe meine Überlegungen mit einem griechischen Mythos eröffnet; ich
möchte sie schließen unter Hinweis auf einen katholischen Ritus.45 Es

stellt sich nämlich die Frage, ob es einen Ort gibt, an welchem die syn-
ästhetische Feier der geistlichen Sinne auf ihren Höhepunkt kommt. Und
da ist zu antworten: Es gibt ihn, und zwar in der Liturgie vom
Gründonnerstag. Im Anschluß an die rituelle Fußwaschung (im Johannesevangelium

steht sie bekanntlich an Stelle der Einsetzung des Herrenmahls
[i3,r-2o]), wird zum Offertorium der Gründonnerstagsmesse seit mehr als
tausend Jahren der im Umfeld der Synode von Aquileia entstandene
Gesang „Ubi Caritas" gesungen. Der Text (nicht zuletzt durch die Vertonung
von Jacques Berthier) ist vielen geläufig. Im Original, wie es das Graduale
Romanum bietet, lautet der Antiphonaltext folgendermaßen: „Ubi Caritas
est vera, Deus ibi est". Und die Versikel setzt hinzu: „Congregavit nos in
unum Christi amor."46 Die Rückübersetzung der entscheidenden Substantive

ins Griechische muß verblüffen: Caritas und amor - das sind ayanq
und eqcoç. Während àyaTiq im Neuen Testament hundertfach belegt ist,
taucht eqcoç nicht ein einziges Mal auf. Ob man hierin womöglich einen
Fingerzeig auf das intrikate, weil durch und durch meta-phorische Korres-

Meßgewand ablegte, um, allein mit Albe und Stola bekleidet, die außerhalb des Altarraums
gelegene Kanzel zu besteigen, war dies für den durchschnittlichen (männlichen, unter der
Orgel nahe des Ausgangs stehenden) Katholiken das Signal, jetzt die Kirche für eine
Zigarettenpause zu verlassen. Zur gültigen Persolvenz der Sonntagspflicht bedurfte es des

andächtigen Hörens der Messe, die Messe aber war definitiv nicht Predigt.
45 Das Folgende nach einem Gedanken, den Prof. Günter Bader im Sommersemester

1996 in einem systematischen Hauptseminar an der Ev.-Theol. Fakultät der Universität
Bonn, das dem Thema „Die Sinne und der Sinn" gewidmet war, geäußert hat.

46 Graduale Romanum, Missa vespertina in Cena Domini.



172 Joachim Negel

pondenzverhältnis zwischen der Sinnlichkeit des Sinns und der Sinnhaftig-
keit der Sinne entdecken darf? Wir sahen, daß eine dezidiert protestantische

bzw. reformierte Tradition immer den Weg fort von den Sinnen zum
Sinn verfolgt (fides ex auditu) - und damit auf merkwürdige Weise riskiert,
den frühchristlichen Piatonismus zu repristinieren47, während die katholischen

und orthodoxen Traditionen den geistigen Sinn in den vielfältigen
Sinneserfahrungen suchen (fides ex oculis et sensibus fruitio dei) - und
damit womöglich Gefahr laufen, die Alterität des Wortes Gottes vermittels
Sakrament und Liturgie idolatrisch kurzzuschalten. Aber in Wahrheit sind
alle drei Wege komplementär48, und nur, wenn man sie gleicherweise
beschreitet, entgeht man den Fatalitäten eines leiblosen Glaubens bzw. einer
glaubenslosen Leiblichkeit. Der Fleischwerdung des göttlichen Wortes in
seiner geschichtlichen Konkretheit ansichtig zu werden bedeutet, daß die
drei Wege sich nicht nur kreuzen, sondern ineinander verflechten. Daß
nämlich ohne die Vergeistigung hin zur Agape der Eros stumpf bleibt,
ohne den sinnlichen Eros die Agape aber zum schlappen Wangenkuß
verkommt, bringt mit aller nur wünschenswerten Deutlichkeit an den Tag,
daß im Einsatz für die Brüder und Schwestern, wie der Ritus der Fußwaschung

es sinnfällig zum Ausdruck bringt, Sinn und Sinnlichkeit ineins
fallen, das Wort Fleisch wird und das Fleisch Wort.49 Worin anders als in
dieser Erfahrung läge nun aber das Ziel einer christlichen Existenz - und
damit auch der Sinn aller ökumenischen Arbeit!? Insofern wird gerade
vom liturgisch vollzogenen, in die Praxis des Alltags übertragenen Gebet
noch einmal mehr deutlich, wie sehr die Konfessionen, was die sinnliche
Erfahrbarkeit der leibhaften Gegenwart Gottes in Christus anlangt, viel
voneinander zu lernen hätten.

47 Nicht zufällig hat Luther Zwingli einen „Platoniker", „Gnostiker" und „Arianer"
gescholten. Auch Melanchthon weist in der CA zurück, daß die Kirche eine „Civitas Platonica"
sei. - Dazu DIEZ, Karlheinz: „Ecclesia - non est civitas platonica." Antworten katholischer
Kontroverstheologen des 16. Jahrhunderts aufMartin Luthers Anfrage an die „Sichtbarkeit" der
Kirche FuSt 8). Frankfurt a.M.: Knecht 1997.

48 Zum Themenkomplex „Ökumenische Komplementarität" vgl. Lindfeld, Tim: Einheit
in der Wahrheit. Konfessionelle Denkformen und die Suche nach ökumenischer Hermeneutik.
Paderborn: Bonifatius 2008, 33-37.

49 Die hier nur angedeuteten Zusammenhänge habe ich andernorts ausführlicher
entfaltet. Vgl. NEGEL, Joachim: Und das Fleisch ist Wort geworden... Liturgie und Leiblichkeit in
phänomenologischer Perspektive, in: DALFERTH, Ingolf U./Peng-Keller, Simon (Hgg.): Beten
als verleiblichtes Verstehen. Neue Zugänge zu einer Hermeneutik des Gebets QD 275).
Freiburg i.Br.: Herder 2016, 138-170.



Gottes Stimme sehen 173

Zusammenfassung
Im Rückgriffauf die biblische und patristische Tradition der „fünfgeistlichen
Sinne" entfaltet der vorliegende Aufsatz die Frage, wie die Gegenwart Christi
leibhaft erfahren werden könne. Dabei wird einerseits die Synästhesie
menschlicher Sinneswahrnehmung in den Blick genommen, andererseits die

unhintergehbare Metaphorizität menschlicher Sprache bedacht. Die
systematische Reflexion von Synästhesie und Metapher leitet dazu an, die Spannung

von Sinnlichkeit und Sinn bzw. Leiblichkeit und Wort, die in den
Traditionen von protestantischer, katholischer und orthodoxer Theologie auf
höchst unterschiedliche Weise prägend ist, nicht auseinander zu dividieren,
sondern statt dessen ihre fundamentale Bedeutung für das ökumenische
Gespräch zu verdeutlichen.

Abstract
With reference to the biblical and patristic tradition of the „five spiritual
senses", the present article discusses the question of how to experience in
one's body the presence of Christ. This requires both a reflection on the

synesthesia of human sense perceptions and on the irreducible metaphorical
foundation of language. A systematic analysis of the relation between syn-
aesthesia and metaphor invites us to reconsider the tension of sensuousness
and meaning, or of corporeality and word. While the theological and
spiritual traditions of Protestantism, Catholicism and Orthodoxy accentuate
this tension in distinctive ways, the traditions should not be separated but
rather clarified in their fundamental significance for ecumenical dialogue.




	Gottes Stimme sehen : synästhesie der Christuserfahrung als Herausforderung für das interkonfessionelle Gespräch

