Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 1

Artikel: Gottes Stimme sehen : synasthesie der Christuserfahrung als
Herausforderung fur das interkonfessionelle Gesprach

Autor: Negel, Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760707

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOACHIM NEGEL

Gottes Stimme sehen.
Synasthesie der Christuserfahrung als
Herausforderung fiir das interkonfessionelle Gesprach-

Von Kassandra, der groflen Seherin der griechischen Antike, erzahlt der
Mythos, sie hétte sich einst als Kind im Hain des Apollon versteckt und sei
dort, von den Eltern unbemerkt, eingeschlafen. Da seien die heiligen
Schlangen herangekrochen, hatten ihr die Ohren ausgeleckt und ihr damit
die Sehergabe verliehen. Voraussetzung der Gabe, zu sehen - mehr zu se-
hen, als andere Leute mit den Augen sehen, und davon zu kiinden, sind
demnach offene Ohren. Oder anders gesagt, in Anlehnung an ein Wort aus
dem Neuen Testament: Wer Ohren hat zu sehen, der rede!"

Mit dieser paradoxen Formel ist das Thema der folgenden Uberlegun-
gen umrissen: Kann man Worte sehen? Oder umgekehrt: Kann man Bilder
horen? - Solche Fragen lassen sich leicht um weitere Oxymora erganzen:
Kann man Kldnge riechen? Kann man StifSe oder Bitternis bertihren? Kann
man Wahrheit schmecken? - Biblischem und patristischem Zeugnis zufolge
ist das sehr wohl moglich, und wenn ich im Folgenden diese Zeugnisse
herbeirufe, so um folgender These willen: Mir will scheinen, daf in den
verschiedenen christlichen Frommigkeitstraditionen einzelne Sinnesfihig-
keiten jeweils in besonderer Weise kultiviert werden, um der Erfahrung
der Gnade Christi teilhaftig zu werden: In den Kirchen der Reformation
das Horen auf Gottes Wort vermittels des verbum praedicatum; in der
nachreformatorischen Frommigkeit des Romischen Katholizismus das
Schauen der Gegenwart Christi in der konsekrierten Hostie; in den Kir-
chen der Orthodoxie das Berithren und Schmecken der gottlichen Trans-
zendenz vermittels der Verehrung der heiligen lkonen und des Empfangs
der Eucharistie.

Diese These ist natiirlich aufderst holzschnittartig; denn nicht nur sind
in den drei genannten Traditionen die jeweils anderen Sinne prasent (Was

* Motto und Idee der folgenden Ausfithrungen verdanken sich einer Predigt von
Pfarrerin Kathi LA ROCHE: Gottes Stimme sehen. Predigt zum 19. Sonntag nach Trinitatis
(Festgottesdienst anldfslich der Einweihung der Kirchenfenster von Sigmar Polke im Grofs-
miinster Ziirich, 18. Oktober 2009). Unveréffentlichtes Typoskript.

! EBACH, Jirgen: Kassandra und Jona - Gegen die Macht des Schicksals. Frankfurt a.M.:
Athenaum 1987, 32-38, 35: ,Ein Prophet ist, wer mit den Ohren sehen, mit den Augen héren
und mit der Haut lesen kann.” - Zur Schlangenepisode, die dem Antikleides von Athen zuge-
schrieben wird und in den Scholien zur Ilias und zu Lykophrons Alexandra iiberliefert ist,
vgl. VON RANKE-GRAVES, Robert: Griechische Mythologie. Quellen und Deutung, Bd. 2.
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1960, 255.



158 Joachim Negel

ware die orthodoxe Liturgie ohne Gesang? Was eine Heilige Messe ohne
Schriftlesung? Was das evangelische Gottesdienstleben ohne Taufe und
Abendmahl?); sondern es scheint dartiber hinaus, da die jeweiligen Sinne
sich untereinander vernetzen miissen, das eine Sinnesvermogen im ande-
ren prasent werden mufs, soll der geistige Sinn, auf den sie alle auf ihre
Weise abzielen, nicht verfehlt werden. Das heifdt zugleich aber auch, daf3
alle diese Sinnesvermogen im Vorgang ihrer Anwendung transzendiert
werden miissen, um Desjenigen anhorig und ansichtig zu werden, der alle
Sinneserkenntnis tibersteigt: des Ewigen Gottes, wie er geschichtlich offen-
bar geworden ist in seinem menschgewordenen Wort Jesus Christus.
Meine Ausfiihrungen schreiten so voran, dafl ich zundchst einige
grundsatzliche Bemerkungen zum Phdanomen der Syndsthesie mache und
dabei der Frage nachgehe, weshalb das synasthetische Moment menschli-
cher Sinneswahrnehmung das Moment der Metaphorizitit der Sprache
herbeiruft (I). - In zwei weiteren Schritten sind dann evangelische Wort-
frommigkeit, orthodoxe Bilderfrommigkeit und katholische Sakramenten-
frommigkeit daraufhin zu befragen, wie die in ihnen arbeitenden Sinnes-
vermogen sich auf einen geistigen Sinn Offnen: inwiefern also im Horen,
Schauen und Schmecken von Wort, Bild und Sakrament die Nichthorbar-
keit, Nichtsichtbarkeit, Nichtschmeckbarkeit Gottes horbar, sichtbar und
schmeckbar wird (II/111). Inwiefern sich von diesen Uberlegungen dann
ganz von selbst die Frage nahelegt, ob die Annaherung an die jeweils ande-
ren Frommigkeitstraditionen zu einer komplementaren Kultivierung des je
eigenen theologalen Erkenntnisvermogens beitragt und welche Bedeutung
von hier aus dem interkonfessionellen Gesprach zuwachst, wird Gegen-
stand meiner Abschluf3reflexion (IV) sowie eines kurzen Epilogs (V) sein.

[. DIE SINNLICHKEIT DES SINNS: SYNASTHESIE DER SINNE UND METAPHORIZITAT
DER SPRACHE

Damit der Vorrede genug! Gehen wir in medias res und rufen uns zu die-
sem Zweck noch einmal unsere Eingangsfrage in Erinnerung: Kann man
Worte sehen? Kann man Bilder horen? - Es ist offensichtlich, dafR solche
Formulierungen synasthetische Vorginge beschreiben. Sinnesqualitiaten
werden von einem Sinnenfeld auf das andere verschoben. Beispiele aus
dem Alltag gibt es dafiir zuhauf: Wir sehen ,warme®, ,kalte“ oder ,schrei-
ende®“ Farben; wir horen ,helle“, ,dunkle“ oder ,satte“ Tone; wir schme-
cken ,trockenen” oder ,schweren“ Wein. Nicht selten werden solche Rede-
weisen als ,absolute®, d.h. unhintergehbare Metaphern bezeichnet?, da wir

2 Der Ausdruck stammt von Hans BLUMENBERG (Paradigmen zu einer Metaphorologie [=
ABG 6]. Bonn: Bouvier 1960) und zielt auf die unhintergehbare ,Hintergrundmetaphorik®,
die jede Form von Weltperzeption durchstimmt: ,Nicht nur die Sprache denkt uns vor und
steht uns bei unserer Weltsicht gleichsam ,im Riicken‘; noch zwingender sind wir durch



Gottes Stimme sehen 159

solche bildliche Redeweise verwenden miissen, wenn wir Erfahrungen von
Synasthesie beschreiben wollen. Aber damit ist das Phanomen, das hier
zur Debatte steht, entscharft. Es gibt gute Griinde anzunehmen, daf unser
tber die fiinf Sinne sich differenzierendes Wahrnehmungsvermogen eine
grundsatzlich synasthetische Dimension hat. So macht etwa Maurice
Merleau-Ponty in seiner ,Phdnomenologie der Wahrnehmung“ anhand
einer Fiille von Beispielen einsichtig, dafd die Sinne nicht nur ,miteinander
kommunizieren®, sondern ,ineinander verfugt® sind.3 Aus seinen reichen
Untersuchungen hier nur folgendes Zitat:

»,Man sieht die Sprodigkeit und Zerbrechlichkeit des Glases, und bricht es mit
einem kristallenen Klang, so ist der Trager auch dieses Tones das sichtbare
Glas. Man sieht die Elastizitat des Stahls, die Bildsamkeit des glihenden Ei-
sens, die Hdarte der Klinge eines Hobels, die Weichheit der Spane. Die Form
der Gegenstinde ist nicht ihr geometrischer Umrif3: sie hat einen wohlbe-
stimmten Bezug zu ihrem je eigenen Wesen und spricht in eins mit dem Sehen
unsere samtlichen Sinne an. Die Form einer Falte in Leinen- oder Baumwoll-
tuch macht uns die Geschmeidigkeit oder Sprodigkeit der Faser, die Kiihle
oder Wirme des Stoffes sichtbar. [...] In gleicher Weise hére ich im Ge-
rausch eines Wagens die Hdrte und Holprigkeit des Pflasters, und nicht um-

sonst spricht man von ,weichen’, ,dumpfen’ und ,trockenen‘ Ténen.“4

Wahrnehmung (aioSnoic), so kdnnen wir angesichts dieser Beispiele fest-
halten, ,setzt sich [...] nicht [...] aus einer Vielzahl von einzelnen Akten zu-
sammen"; sie ist vielmehr, ,um einen Ausdruck von Kant zu verwenden,
,urspriinglich einig”.” Deshalb ist es auch nicht hilfreich, die Sinnesvermo-
gen einzeln zu untersuchen. ,Nicht die physiologisch analysierbaren Funk-
tionen unserer Sinnesorgane®, sondern erst ,die Totalitat des Spiels von
Wechselwirkungen der Sinnensphdre® erschliefdt uns, was mit dem Wort
,Wahrnehmung"” recht eigentlich gemeint ist.5

Hier meldet sich freilich eine weitere Uberlegung an: Wie sollte man je
wissen, wie unsere Sinne zusammenwirken, wenn nicht die Sprache selbst
uns immer schon den entscheidenden Fingerzeig gabe? Dafd all unser Er-
kennen in syndsthetischen Zusammenhangen grindet, wird an der unhin-
tergehbaren Metaphorizitat der Sprache evident. ,Die Metapher als eine
Grundform unseres Denkens®, so lief3e sich in Nachfolge von Vico, Herder
und Hamann formulieren, ,fithrt uns an die Quellen der Sprachschépfung.
Alle Wurzeln einer Sprache haben urspriinglich sinnliche Bedeutung, sind

Bildervorrat und Bilderwahl bestimmt, Jkanalisiert’ in dem, was tiberhaupt sich uns zu
zeigen vermag und was wir in Erfahrung bringen kénnen.“ (Ebd. 69)

3 MERLEAU-PONTY, Maurice: Phdnomenologie der Wahrnehmung. Berlin: de Gruyter 1977,
264, 260.

4 Ebd. 268f. (Kursivierungen J.N.)
5 PICHT, Georg: Kunst und Mythos. Stuttgart: Klett-Cotta *1993, 418. (Vgl. KrV B 130

[Erste Abteilung: Die transzendentale Asthetik, Erstes Buch, 2. Hauptstiick, 2. Abschnitt.
Transzendentale Deduktion der reinen Verstandesbegriffe § 15.])



160 Joachim Negel

lautliche Zeichen fiir Sinneseindriicke, und alle Bezeichnungen fiir geistige
Erscheinungen sind nichts anderes als Ubertragungen jener sinnlichen
Lautzeichen auf das Intellektuelle.“® Jede Sprache, so die berithmte Formu-
lierung von Jean Paul, ist deshalb ,in Riicksicht geistiger Beziehungen ein
Worterbuch erblasseter Metaphern.“7 In der Tat ,schimmert noch bei un-
endlich vielen Wortern die sinnliche Farbe des urspriinglichen Bildes hin-
durch [..].“® Wer denkt schon daran, daf§ das Wort ,Buch“ urspriinglich
die Schreibtafel aus Buchenholz meint, und das Wort ,Wand“ vom ,Ge-
wundenen® sich herleitet, naimlich von den zwischen aufrechten Holzpfos-
ten hin und her geflochtenen Weidenzweigen?

Aber auch das Umgekehrte gilt: Nicht nur stellt alle Sprache ,ein
Worterbuch erblasseter Metaphern® in dem Sinne dar, daff das Sinnlich-
Bildhafte sich im Laufe fortschreitender Terminologisierung in die Ab-
straktion des Begriffs entfarbt; sondern die begriffliche Terminologisie-
rung der Welt bedarf umgekehrt immer auch der sinnlichen Konkretion,
soll die Welt- und Selbsterfahrung des Menschen nicht absterben. Auch
hier ein paar kurze Beispiele: Unsere Alltagssprache strebt standig dahin,
das Unbeseelte entweder zu beseelen (z.B. ,Die Traube will Warme*, ,der
Nagel will nicht in die Wand“) oder das Seelische zu verleiblichen (z.B.
,die Angst lahmt ihn“, ,das Gewissen driickt mich®). Vor allem am letzten
Beispiel wird deutlich, daf3 solche metaphorischen Ausdriicke nicht
einfach als ,Uberlebsel“9 eines hinter uns liegenden mythischen Welterle-
bens zu begreifen sind. Vielmehr verschafft sich im Metaphorischen die
Erfahrung Ausdruck, dafd das seelisch Erlebte oder intellektuell Erkannte
nicht nur eine leibliche Dimension hat (das Gewissen driickt), sondern
tiberhaupt nur auf dem Umweg tiber die Dinge erfahrbar wird (Druck ist
eine Eigenschaft schwerer Lasten). Ist die Rede vom ,verwitterten‘ Gesicht
einer alten Frau lediglich bildhafte Ubertragung jenes Eindrucks, den ein
verwittertes Gestein auf uns machte? Oder gilt nicht auch das Umge-
kehrte: Das Gestein erscheint uns nur deshalb als verwittert, weil uns die
Bedeutungssphare dessen, was ,Verwitterung’ ist, an ganz unterschiedli-
chen Dingen aufgeht? Es ist irrefithrend zu sagen, ein menschliches Aus-
sehen werde hier lediglich anthropomorph auf ein Gestein tibertragen;
vielmehr eignet sich das verwitterte Gestein zur Beschreibung eines alten
Gesichts, weil dieses seinerseits als lithomorph erscheint. Der Mensch

6 BIESE, Alfred: Das Metaphorische in der dichterischen Phantasie. Ein Beitrag zur
vergleichenden Poetik. Berlin: Haack 1889, 14.

7 JEAN PAUL: Vorschule der Asthetik [*1812], in: Samtliche Werke, Bd. 1/V, hrsg. v. Norbert
Miller. Miinchen: Carl Hanser 1963, 7-514, 184 (= § 50: Doppelzweig des bildlichen Witzes).

8 BIESE, Alfred: Das Metaphorische in der dichterischen Phantasie, 14.

9 Dt. Ubersetzung des von Edward B. TYLOR in seinem Werk , Primitive Culture® (Die An-
finge der Cultur. Leipzig: Winter 1873) gepragten Terminus ,survivals®. ,Uberlebsel“ als Re-

miniszenzen primitiverer Zivilisationsstufen sollen belegen, ,wie direkt unser modernes
Leben sich auf das Altertum und die Wildheit stiitzt.” (Bd. I, 158).



Gottes Stimme sehen 161

kann sich selbst nur im Echo der Dinge horen und verstehen.® Menschen,
denen die Fahigkeit, die Konkretheit der Dinge synasthetisch wahrzuneh-
men, ganz abhandengekommen ist, erschrecken oder erstaunen vor nichts
mehr; Erfahrungen wie die eines verwitterten Gesichts oder eines lachen-
den Sommerhimmels sind ihnen verschlossen; was sie wahrnehmen, stellt
sich ihnen nur noch dar als ein meteorologisches Phanomen oder als ein
biologisch zu analysierender Alterungsprozef."

Man sieht an solchen Beispielen unmittelbar, wie sehr die Synasthesie
unserer Wahrnehmung sich in der Metaphorizitat der Sprache nicht nur
widerspiegelt?, sondern auf diese zurtickwirkt - ,we not only use words,
but words use us“. (Everett Ferguson) Das Eigentiimliche metaphorischer
Rede zeichnet sich ja durch ihre elementare Fihigkeit aus, ,das Sinnliche

19 Hugo VON HOFMANNSTHAL hat diese Zusammenhange in ,Das Gesprdch tiber Gedichte*
eindrucksvoll beschrieben: ,Sind nicht die Gefiihle, die Halbgefiihle, alle die geheimsten und
tiefsten Zustande unseres Inneren in der seltsamsten Weise mit einer Landschaft verfloch-
ten, mit einer Jahreszeit, mit einer Beschaffenheit der Luft, mit einem Hauch? Eine gewisse
Bewegung, mit der du von einem hohen Wagen abspringst; eine schwiile, sternlose Sommer-
nacht; der Geruch feuchter Steine in einer Hausflur; das Gefiihl eisigen Wassers, das aus
einem Laufbrunnen iiber deine Hande spriiht: an ein paar solcher tausend Erdendinge ist
dein ganzer innerer Besitz gekniipft [...]. Mehr als gekniipft: mit den Wurzeln ihres Lebens
festgewachsen daran, da - schnitten wir sie mit dem Messer von diesem Grunde ab, sie in
sich zusammenschrumpften und dir zwischen den Handen zu nichts vergingen. Wollen wir
uns finden, so dirfen wir nicht in unser Inneres hinabsteigen: drauflen sind wir zu finden,
drauflen. [...] Wir besitzen unser Selbst nicht, es flieht uns fiir lange und kehrt uns in einem
Hauch zuriick. Zwar - unser ,Selbst’! Das Wort ist solch eine Metapher.” (in: GW in zehn Ein-
zelbdnden. Bd. Erzahlungen, Erfundene Gesprache und Briefe, Reisen. Frankfurt/M.: Fischer
Taschenbuch-Verlag 1979, 495-509, hier 497).

" Vgl. SNELL, Bruno: Gleichnis, Vergleich, Metapher, Analogie. Der Weg vom mythischen
zum logischen Denken, in: DERS.: Die Entdeckung des Geistes. Studien zur Entstehung des
europdischen Denkens bei den Griechen. Gottingen: Vandenhoek & Ruprecht 1993, 178-185,
hier 185; LOWITH, Karl: Die Sprache als Vermittler von Welt und Mensch, in: DERS.: Gesam-
melte Abhandlungen. Zur Kritik der geschichtlichen Existenz. Stuttgart: Kohlhammer *1969,
208-227, hier 222f.; LIEBRUCKS, Bruno: Sprache und Bewufstsein, Bd. 1. Frankfurt a.M.: Akade-
mische Verlagsgesellschaft 1964, 412.

2 HERDER, Johann Gottfried: Abhandlung tiber den Ursprung der Sprache. Stuttgart: Phi-
lipp Reclam 1993: ,Wie hdangt Gesicht und Gehor, Farbe und Wort, Duft und Ton zusam-
men? Nicht unter sich in den Gegenstinden; aber was sind denn diese Eigenschaften in den
Gegenstanden? Sie sind blof sinnliche Empfindungen in uns, und als solche flieen sie nicht
alle in eins? Wir sind ein denkendes sensorium commune, nur von verschiednen Seiten be-
rihrt - da liegt die Erklarung.“ (54) Das Zusammenfliefden der Empfindungen ist fir Herder
dann auch die Erklarung fiir den urspriinglich syndsthetischen Charakter der Sprache und
die Voraussetzung fiir das Entstehen von Bedeutungsiibertragungen aus einem Sinnesbe-
reich in den anderen: An den ,starken, kithnen Metaphern in den Wurzeln der Worte" (63)
der noch nicht ins Abstrakte entfdirbten Sprachen - insbesondere der Dialekte - 1af3t sich
erkennen, wie die Bedeutungen ,durch fliichtige Nebenideen, durch Mitempfindungen® (64)
- nichts anderes meint ja Syndsthesie - miteinander verwandt sind: ,Die Seele, die im Ge-
drange solcher zusammenstromenden Empfindungen und in der Bediirfnis war, ein Wort zu
schaffen, griff und bekam vielleicht das Wort eines nachbarlichen Sinnes, dessen Gefiihl mit
diesem zusammenfloR [...].“ (56)



162 Joachim Negel

zu vergeistigen“ und ,das Geistige zu versinnlichen3, und zwar in der
Weise, dafd entweder im Sinnlichen unmittelbar ein Sinn aufspringt4 oder
aber der aufspringende Sinn auf die ihm zugrundeliegenden und ihn er-
moglichenden Sinneswahrnehmungen riickbezogen wird.’s Es war G.W.F.
Hegel, der diese Zusammenhdnge prazise auf den Punkt gebracht hat.
,»Sinn‘“, sagt Hegel in seinen Vorlesungen zur Asthetik,

»ist dies wunderbare Wort, welches selber in zwei Richtungen gebraucht wird.
Einmal bezeichnet es die Organe der unmittelbaren Auffassung, das andere
Mal aber heifden wir Sinn: die Bedeutung, den Gedanken, das Allgemeine der
Sache. Und so bezieht sich der Sinn einerseits auf das unmittelbar Auf3erliche
der Existenz, andererseits auf das innere Wesen derselben. Eine sinnvolle Be-
trachtung nun scheidet die beiden Seite nicht etwa, sondern in der einen Rich-
tung enthdlt sie auch die entgegengesetzte und fafdt im sinnlichen, unmittel-
baren Anschauen zugleich das Wesen und den Begriff auf.“'®

Die ins Unendliche sich ausdifferenzierende Diskussion der philosophi-
schen Asthetik, ob und inwieweit zwischen aioSnta und vonta gleitende
Uberginglichkeit herrscht'? oder aber eine inkommensurable Kluft'®, kann
hier nicht weiter verfolgt werden. Unbedingt festzuhalten ist aber, dafs die
hier angestellten aisthesiologischen Uberlegungen konfessions- und from-
migkeitsgeschichtlich von erheblicher Relevanz sind: Die Liturgie in ihrer
Spannung zwischen den Polen Wort und Sakrament bzw. den Sinnes-

13 BIESE, Alfred: Philosophie des Metaphorischen. In Grundlinien dargestellt. Hamburg:
Voss 1893, 22: ,Die Sprache ist durch und durch metaphorisch: sie verkorpert das Seelische
und sie vergeistigt das Korperliche, sie ist ein analoges Abkiirzungsbild alles Lebens, das auf
einer Wechselwirkung und innigen Verschmelzung von Leib und Seele beruht.”

14 Mit Cassirer ware dann von ,symbolischer Pragnanz“ zu sprechen: Philosophie der
symbolischen Formen. Dritter Teil: Phdnomenologie der Erkenntnis. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft “1994, 235: ,Unter ,symbolischer Pragnanz’ soll [..] die Art
verstanden werden, in der ein Wahrnehmungserlebnis, als ,sinnliches’ Erlebnis, zugleich
einen bestimmten nicht-anschaulichen ,Sinn‘ in sich fadt und ihn zur unmittelbaren kon-
kreten Darstellung bringt” (vgl. insgesamt ebd. 222-237).

5> Mit Husserl ware dann von einer irreduziblen ,Urimpression“ zu sprechen. Vgl. HELD,
K./REDAKTION: Art. ,Urimpression”, in: HWP, Bd. XI, 363f.

16 HEGEL, Georg W.F.: Vorlesungen iiber die Asthetik I, in: Suhrkamp Werkausgabe, Bd.
13. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986, 173.

7 Das Wort ,,Sinn“ ware in diesem Fall metaphorisch zu verstehen - d.h. ein Wort, aber
zwei Ubertragene, ,dhnliche“ Bedeutungen. Der Sinn des Sinnes wiirde dann auf die ,un-
getrennte Einheit“ (HEGEL: s.0. Anm. 16) bzw. ,ungeschiedene Einheit (CASSIRER: s.0. Anm.
14) des einen im anderen hin gelesen: ,Symbolische Pragnanz“ als ein Wahrnehmungsvor-
gang, in welchem ,ein Wahrnehmungserlebnis, als ,sinnliches® Erlebnis, zugleich einen be-
stimmten, nicht-anschaulichen ,Sinn‘ in sich fafdt und ihn zur unmittelbaren konkreten Dar-
stellung bringt® (CASSIRER: s.0. Anm. 14).

18 Das Wort ,Sinn“ wire als dquivok entlarvt - d.h. ein Wort, aber zwei ginzlich ver-
schiedene, ,undhnliche” Bedeutungen. Der Sinn des Sinnes wiirde dann einmal ,auf das un-
mittelbar Aufderliche der Existenz®, ein anderes Mal ,auf das innere Wesen derselben®, d.h.
jeweils auf seine ,entgegengesetzten Bedeutungen“ hin gelesen (HEGEL: s.0. Anm. 16).



Gottes Stimme sehen 163

vermogen Horen auf der einen Seite und Schauen, Schmecken, Riechen
und Tasten auf der anderen laf3t sich namlich als der theologische Ort des
hier beschriebenen Doppelsinns von ,Sinn“ verstehen: ,Wort“ erscheint
dann als Reprasentant des alle Sinneserkenntnisse transzendierenden
gottlichen Sinns, wie umgekehrt ,Sakrament® als Reprdasentant des nur
vermittels der Sinne zu erreichenden gottlichen Sinns erscheint. Man sieht
auf Anhieb, dafd die hier in Erinnerung gerufene Debatte philosophischer
Asthetik konfessionsgeschichtlich die Grenze zwischen einer eher ,horen-
den” bzw. einer eher ,schauenden” Frommigkeitshaltung markiert, in wel-
cher man kontroverstheologisch den ,eigentliche[n] Differenzpunkt zwi-
schen dem katholischen [bzw. orthodoxen] und [dem] protestantischen
Glaubensverstandnis“? hat sehen wollen - inwieweit zu Recht, diese Frage
sei zundchst noch zurtickgestellt.

II. SEHEN, HOREN, SCHMECKEN, RIECHEN, TASTEN ALS GEISTLICHE SINNE: BIBLI-
SCHER HINTERGRUND, PATRISTISCHE KONTEXTE, METAPHOROLOGISCHE FRAGEN

Bevor wir im letzten Teil unserer Ausfihrungen hierauf niher eingehen,
ist namlich jetzt die Tatsache ins Auge zu fassen, dafd auch und gerade die
heilschaffende Rezeption des Wortes Gottes auf unhintergehbare Weise in
synasthetischen Zusammenhangen griindet. Sowohl die biblische als auch
die patristische Tradition sind hierfiir auf3erordentlich sensibel.

So weifd man aus prophetischen Zusammenhangen, dafd Gottes Worte
nicht nur gehort, sondern bisweilen verschlungen werden (Jer 15,16a). Wo
das geschieht, ist das Organon des Rezeptiven augenblicklich erweitert um
die Sinnesfelder des Olfaktorischen und Gustatorischen: Gottes Wort wird
geschmeckt, und sein Geschmack ist, je nach Umstdnden, siifd wie Honig
oder bitter wie Galle (Ez 2,8-3,3; Hebr 6,4f; Offb 10,9; 1 Petr 2,3 [Ps 34,9];
vgl. Ps 119,103). Wiederum kann Paulus davon sprechen, daf die Erkenntnis
Christi einen feinen Wohlgeruch (tr)v oounv tc yvawoewc) verbreite, an-
genehm nicht nur fiir Menschen, sondern auch fiir Gott (2Kor 2,14ff.). An
anderer Stelle spricht er vom ,Glanz der Heilsbotschaft” (tov @wtiouov tov

evayyeAlov) (2 Kor 4,4; vgl. 4,6) — das Organon des Rezeptiven verschiebt
sich hier vom Gebiet des Olfaktorischen auf das des Visuellen; anschei-
nend kann man die Heilsbotschaft nicht nur horen, riechen und schme-
cken; man kann sie auch sehen, schauen, betrachten. Aber damit nicht ge-

'9 So GERBER, Uwe: Katholischer Glaubensbegriff. Die Frage nach dem Glaubensbegriff in
der katholischen Theologie vom I. Vatikanum bis zur Gegenwart. Giitersloh: Mohn 1966, 304;
vgl. insgesamt 303-307. Danach auch MARON, Gottfried: Kirche und Rechtfertigung. Eine kon-
troverstheologische Untersuchung, ausgehend von den Texten des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1969, 193f. Ahnlich auf katholischer Seite auch
NEUNER, Peter: Okumenische Theologie. Die Suche nach der Einheit der Christen. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1997, 270. - Ich danke meinem Marburger Kollegen Dr.
Markus Lersch fiir diese Literaturhinweise.



164 Joachim Negel

nug: Der Erste Johannesbrief behauptet, man konne ,das Wort des Lebens”
mit den Handen geradezu betasten (1 Joh 1,1) - das Moment des Taktilen
riickt hier in den Vordergrund (vgl. Apg 17,27), ja in der Vibrationsmach-
tigkeit der Atmosphare, die Gottes Wort um sich verbreitet (Hebr 12,26f.;
Apg 4,31 [Ps 18,8]), wird es, so behaupten es jedenfalls Jesaja und Lukas,
bisweilen geradezu kdrperlich (v)erspiirt (vgl. Jes 6,1-8; Apg 2,4).

Aus diesen Beobachtungen ist die Tradition der ,finf geistlichen Sinne”
erwachsen. Von Origenes begriindet®**, von Augustinus®, Ephram dem
Syrer und Evagrius Ponticus?? systematisch entfaltet und in der franziska-
nischen Mystik zu neuer Bliite gebracht®, bezieht diese Tradition ihr
Recht aus der Tatsache, dafd die Heilige Schrift das religiose Erkennen mit
Begriffen ausdriickt, die die Tatigkeit sinnlicher Fahigkeiten bezeichnen.
Daf3 diese Tradition in der heutigen Theologie kaum noch eine Rolle
spielt, diirfte nicht zuletzt daran liegen, daf3 ihr ein platonisches Weltver-
standnis zugrunde liegt. Im Zentrum der Lehre von den geistlichen Sinnen
steht namlich der ,innere Mensch®, der homo interior. Im Gegensatz zum
,aufleren Menschen® ist allein der innere Mensch fiir die Wahrheit des
gottlichen Wortes aufnahmefiahig. Deswegen gilt es, ihn zu erziehen, d.h.
unter Ausschaltung aller Ablenkung durch die dufieren Sinne die seelische
Empfanglichkeit fiir Gottes Wort zu scharfen. Mit Recht hat man deshalb
gesagt, dafd die finf leiblichen Sinne und die fiinf geistlichen Sinne letzten
Endes ,nur den Namen gemein[sam]“>4 haben. Nicht vermittels der Welt-
Dinge, sondern im Vollzug ihrer strengst moglichen Umgehung eroffnet
sich den geistlichen Sinnen ein Zugang zu den himmlischen Giitern - so
neben Origenes?s vor allem Augustinus®®; die platonische Dichotomisie-
rung der Welt liegt hier offen zu Tage.

20 Contra Celsum I, 48.

21 Conf. 118,28 (et a te, deus meus, ibam foras); III 1,1 (famis mihi erat intus ab interior
cibo, te ipso, deus meus); Il 4,8 (lumen cordis mei); IV 1,1 (surgens lac tuum); IV 5,10
(aurem cordis mei; IV 11,16 (in aure cordis); IV 12,18 (intimus cordi); IV 15,27 (cordis mei
auribus); V 2,2 (in corde eorum); VI 10,17 (dares eis escam); VI 16,26 (oculus carnis!); VII
10,16 (oculo animae meae); [X 3,6 (spiritale o0s); IX 9,22 (praesentiam tuam in corde eius); IX
10,23 (ore cordis); IX 10,24 (veritate pabulo); IX 10,25 (non per linguam carnis); X 6,8
(amplexum interioris hominis); X 6,9 (homo interior ... per exterioris ministerium); X 8,12
(manu cordis).

22 RAHNER, Karl: Die geistliche Lehre des Evagrius Ponticus. In ihren Grundziigen
dargestellt, in: ZAM 8 (1930), 21-38, hier 30-37,

23 RAHNER, Karl: Die Lehre von den ,geistlichen Sinnen‘ im Mittelalter, in: DERS: Schriften
zur Theologie, Bd. XII. Einsiedeln: Benziger 1975, 137-172.

24 RAHNER, Karl: Die ,geistlichen Sinne“ nach Origenes, in: DERS: Schriften zur Theologie,
Bd. XII. Einsiedeln: Benziger 1975, 111-136, 115.

%5 Wenn Origenes ,den bildlichen Sinn dieser Ausdriicke betont, deutet er an, dafs diese
Worte der HI. Schrift gerade insofern bildlich gemeint sind, daff man sie nicht von korper-
lichen, sondern nur von geistlichen Sinnen aussagen kann® (ebd. 120f.): ,,Eine Sinnlichkeit,
die nichts Sinnliches an sich hat* [Contra Celsum 1. 1 c. 1 n. 48 <«GCS 22> 98, 22]; ,,einen ho-
heren Sinn, der nicht leiblich ist™ [ebd. 1. VII n. 34 <GCS 3> 185, 13f.]; ,,eine gottliche Sinn-



Gottes Stimme sehen 165

Dagegen ist daran zu erinnern, dafd die biblische Anthropologie eine
solche Dichotomisierung nicht kennt. So ist ,das Organ des Denkens [...]
im biblischen Hebrdisch nicht der Kopf, sondern das Herz. Freilich wird
mit dem Herzen nicht nur gedacht; es ist, da kognitive und affektive Er-
kenntnis nicht getrennt werden, auch der Sitz von Trauer, Furcht und
Freude. [..] Was die Psychosomatik als [wechselseitigen] Zusammenhang
von Denken, Empfinden und Korperlichkeit wiederentdeckt, halt die bibli-
sche Sprache wie selbstverstandlich fest. [...] Erkennen ist in der Sprache
der Bibel gleichsam mit allen Korperteilen moglich. Deshalb kann man,
nur scheinbar paradox, mit dem Herzen héren und Gottes Wort sehen. [/]
Die Integration von denkender und fiihlender Erkenntnis in ihrer Korper-
lichkeit schlief3t sich zusammen in der Bedeutung des hebraischen Wortes
fir ,Erkennen‘ selbst. Die Formulierung ,Und Adam erkannte sein Weib
Eva‘ (Gen 4, [...]), die unzweifelhaft den Beischlaf bezeichnet, ist deshalb
keine priide Verhiillung des ,eigentlich® Gemeinten, sondern das Gemeinte
selbst: die intensivste Form von Erkenntnis, Sinnlichkeit, Korperlichkeit
und In-eins-Gehen von Erkennendem und Erkanntem“ - was im Ubrigen
auf ganz ahnliche Weise auch fiir das menschliche Erkennen Gottes gilt
(vgl. Ez 36,26; Jer 31,31ff.); ,von der Vorstellung, man miisse, um zu Er-
kenntnis zu gelangen, die Empfindungen des Korpers tiberwinden, sind
solche biblischen Hoffnungen weit entfernt.“7

Deshalb mochte ich (in Absetzung von Origenes und Augustinus und in
einer gewissen Weiterfithrung von Evagrius) folgenden asthesiologischen
Hauptsatz formulieren: Wenn es eine Erfahrung der unsere Sinne tiberstei-
genden Wirklichkeit Gottes jemals geben soll, so niemals unter Umgehung
jener Erfahrungsfelder, die uns unsere leiblichen Sinnesvermogen eroff-
nen, sondern immer nur unter ihrer positiven Einbeziehung! Damit soll
nattirlich nicht behauptet sein, dafd sich unsere leib-seelische Sinneserfah-
rung zur religiosen Sinnerfahrung umstandslos prolongieren liefde, Gott

lichkeit, die vollig verschieden ist von der, iber die man gewohnlich spricht™ [ebd. 1. VII n.
34 «GCS 3> 184, 26]. Belege nach RAHNER: ebd. 15, Anm. 23ff.

26 Erinnert sei hier nur an Conf. X 6, 8, wo Augustinus zu Beginn seiner Erinnerungs-
analyse auf die grundsatzliche Unterschiedenheit von leiblicher Sinneswahrnehmung und
religioser Sinnwahrnehmung aufmerksam macht: ,Was aber liebe ich [, Herr], da ich Dich
liebe? Nicht die Schonheit eines Kérpers noch den Rhythmus der bewegten Zeit; nicht den
Glanz des Lichtes, der so lieb den Augen; nicht die siiffen Melodien in der Welt des Ténens
aller Art; nicht der Blumen, Salben, Spezereien Wohlgeruch; nicht Manna und nicht Honig;
nicht Leibesglieder, die kostlich sind der fleischlichen Umarmung: nichts von alledem liebe
ich, wenn ich liebe meinen Gott. Und dennoch liebe ich ein Licht und einen Klang und ei-
nen Duft und eine Speise und eine Umarmung, wenn ich liebe meinen Gott: Licht und Klang
und Duft und Speise und Umarmung meinem inneren Menschen. Dort erstrahlt meiner
Seele, was kein Raum erfafdt; dort erklingt, was keine Zeit entfiihrt; dort duftet, was kein
Wind verweht; dort mundet, was keine Sattheit vergallt; dort schmiegt sich an, was kein
Uberdruf? auseinanderlost. Das ist es, was ich liebe, wenn ich liebe meinen Gott.“ (Uber-
setzung Joseph Bernhart)

27 EBACH, Jurgen: Kassandra und Jona, 37f.



166 Joachim Negel

also als Gegenstand unter Gegenstinden erschiene. Vielmehr unsere
sinnlichen Erfahrungen, die als solche natiirlich immer schon unendlich
mehr sind als blof sinnliche Erfahrungen (,Schonheit, Rhythmus, Glanz,
Stifde, Wohlgeruch® sind als aio®nta immer auch vonta), sind als Aus-
gangspunkt und Grundlage unserer religiosen Erfahrungen unbedingt
ernst zu nehmen. Nur dann entfaltet die Tradition der geistlichen Sinne
im Blick auf das uns hier beschiftigende Problem ihre spezifische, un-
verzichtbare Kraft.

Mir will nun scheinen, dafd eben diese Kraft (namlich das Nichthorbare
sichtbar, das Nichtsehbare horbar zu machen) unter nachplatonischen Be-
dingungen nirgendwo anders wiederzufinden ist als in einer elaborierten
Metapherntheorie, die um die Syndsthesie menschlicher Weltwahrneh-
mung weifd. Karl Rahner hatte einmal vermerkt, daf es sich bei der bibli-
schen Rede von einem ,Horen®, ,Sehen” und ,Schmecken“ der Giite Gottes
yeinfach um gut gewdhlte Metaphern“?® handle. So sehr diesem Urteil zu-
zustimmen ist, so sehr hangt dessen theologische Valenz davon ab, ob
man solchen Metaphern zutraut, die Sichtbarkeit der Nichthorbarkeit, die
Horbarkeit der Nichtsichtbarkeit Gottes an den Tag zu bringen. Wo man
namlich meint, dafd es sich hier letztendlich bloff um Metaphern handle9,
die man jederzeit durch andere Formen der Rede ersetzen konne, da gerat
aus dem Blick, dafd Metaphern, wenn sie nicht einfach Unsinn reden
sollen, niemals willkiirlich verwendet werden dirfen3°, ja dafd gerade in
der gelingenden Metapher beim Horer etwas von dem ankommt, was von
der bildgebenden Seite selber her stammt3 - Metaphern also, wenn sie ih-
re spezifisch semantische Spannung entfalten sollen, im starken Sinn des
Wortes ernst, d.h. unmetaphorisch zu nehmen sind. Auch die syndsthe-
tisch generierte und insofern notwendig als metaphorisch zu bezeich-

28 RAHNER, Karl: Die geistlichen Sinne nach Origenes, 113.

29 Auch wenn Rahner in seinem Sprachgebrauch zeitweilig schwankt (,diese Begriffe
sind also mehr oder weniger in bildlichem Sinn aufzufassen“ [ebd. 120]; ,eher nur verschie-
dene Ausdriicke bildlicher Art“ [ebd.]; ,Analogie [...], welche hinter dem Gebrauch dieser
Namen koérperlicher Organe fiir die Fahigkeiten des Geistes steht” [ebd.]), so lauft seine
Feststellung letztlich doch auf dieses einlinige Ergebnis hinaus.

39 Darauf machen unter Hinweis auf die einschlagigen Stellen in der aristotelischen Me-
taphernlehre (insbes. Poet. 1458a.18ff.; Rhet. 11l 1404b.10ff.18f.35f.) sowohl Eberhard Jiingel
als auch Paul Ricceur aufmerksam. Beiden ist es um die ontologische Referenzfunktion zu
tun, auf welche die metaphorische Neubeschreibung von Wirklichkeit hinauswill. - Vgl. JUN-
GEL, Eberhard: Metaphorische Wahrheit. Erwdgungen zur theologischen Relevanz der Meta-
pher als Beitrag zur Hermeneutik einer narrativen Theologie, in: DERS./RICEUR, Paul: Meta-
pher. Zur Hermeneutik religiéser Sprache (= Sonderheft EvTh). Miinchen: Kaiser 1974, 86—
103; RICGEUR, Paul: Die lebendige Metapher. Minchen: Fink *1991, 21-31, 227-238, 249; DERS.:
Die Metapher und das Hauptproblem der Hermeneutik, in: HAVERKAMP, Anselm (Hg.): Theo-
rie der Metapher. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1996, 356-375.

3! Vgl. WEINRICH, Harald: Semantik der kiihnen Metapher, in: HAVERKAMP, Anselm (Hg.):
Theorie der Metapher, 316-339, hier 32if.



Gottes Stimme sehen 167

nende Rede von einem ,Schmecken® der Giite Gottes und einem ,Sehen®
seines Wortes, das als gottliches jenseits aller akustischen Horbarkeit an-
gesiedelt ist, wiirde sonst ja augenblicklich ihre semantische Spannung
verlieren - und im selben Augenblick die ihr innewohnende theologische
Kraft.

Das Problem, mit dem wir es hier zu tun bekommen, ist, dafd der homo
interior immer nur tber den homo exterior zu erreichen ist, und insofern
tangiert das uns hier beschaftigende Problem letztlich jede Form von
Gotteserfahrung: Sind unsere leib-seelischen Sinnesvermogen je in der La-
ge, von der Wirklichkeit Gottes so affiziert zu werden, daf sie im Sinnli-
chen das Geistige zu sehen vermogen? - Wodurch zeichnet sich eine sol-
che geistige Sinnlichkeit aus? Sie zeichnet sich, wie Evagrius Ponticus sagt,
durch die Fahigkeit allegorischer Weltwahrnehmung aus, namlich im
Sehen, Horen oder Schmecken des sinnlich Seh-, Hor- und Schmeckbaren
einen darin verborgenen nicht-sichtbaren, nicht-horbaren, nicht-schmeck-
baren Sinn ,sehen®, ,horen“ und ,schmecken” zu konnen3* - etwa nach Art
des Apostels Paulus, der behauptet, er konne auf dem zerschundenen Ant-
litz des gekreuzigten Jesus den Glanz der Liebe Gottes ,sehen® (vgl. 2 Kor
4,6). Ist dann aber die Fihigkeit zum dAA-ayopeVerv, namlich das eine im
anderen sehen zu konnen, nicht Fahigkeit zur Metapher? Mufd man also,
um verstehen zu konnen, was die klassische Lehre von den geistlichen
Sinnen meint, die von ihr verwendete Metaphorik nicht unmetaphorisch,
d.h. wortlich nehmen, und zwar, indem man sie riickbezieht auf die Syn-
asthesie unserer Sinneswahrnehmung? - Wie antworten hierauf die ver-
schiedenen christlichen Konfessionen?

III. HOREN (AUDITUS), SCHAUEN (VISUS), SCHMECKEN (GUSTUS) UND TAS-
TEN (TACTUS) ALS SPEZIFISCH KONFESSIONELLE SINNESORGANE?

Rufen wir zunachst die reformatorische Tradition in den Zeugenstand; sie
wird nicht miide, mit dem Apostel Paulus uns einzuscharfen: fides ex au-
ditu — ,Der Glaube kommt aus dem Horen; wie aber soll man hoéren ohne
Predigt?“ (Rom 10,14) Sehr schnell jedoch wird deutlich, dafd unser Predi-
gen des Gotteswortes ein stumpfes, um nicht zu sagen stummes Schwert
bliebe (vgl. Hebr 4,12), und unser Horen des Gotteswortes ein im Wortsinn
ab-surder, tauber Vorgang (vgl. Apg 28,26f.), wenn Reden und Horen des
Gotteswortes nicht wieder in Sinneszusammenhangen wurzelten, die den
leibhaften Menschen in seiner Ganze erfassen: ,Das Wort sollt ihr nicht
nur horen, ihr sollt es schmecken, riechen, fiithlen, tasten, auf dafd ihr ganz
von ihm gesattigt werdet®, sagt Martin Luther.33

32 Textbelege bei RAHNER, Karl: Die geistliche Lehre des Evagrius Ponticus, 32.

33 Vgl. die entsprechenden Belege bei BAYER, Oswald: Gott als Autor. Zu einer poietolo-
gischen Theologie. Tiibingen: Mohr Siebeck 1999, 294 Anm. 55. Des Weiteren LUTHER, Mar-



168 Joachim Negel

Ganz gegenldufig dazu (und deswegen auf merkwiirdige Weise ver-
gleichbar) die Tradition katholischer Sakramentsfrommigkeit: , Visus, tac-
tus, gustus in te fallitur“34, dichtet Thomas von Aquin. Anscheinend reicht
das Fest katholischer Sinnenfreude nicht aus, um hinzufinden zum Glau-
ben an das menschgewordene Wort; anscheinend miissen, so sehr alle un-
sere Erfahrungen in unserer Sinnenwelt ihren Ursprung haben, alle unsere
Sinne ,im Glauben® iberschritten werden3s (,praestet fides supplementum,
sensuum defectui, ,sola fides sufficit“3), um zum goéttlichen Sinn zu ge-
langen.

Und die Tradition der Orthodoxie? Auch hier stofden wir auf eine ver-
gleichbare Dialektik. So sehr gilt, daf§ die Verehrung der heiligen lkonen
ihre Legitimation aus dem Glauben an die Fleischwerdung des gottlichen
Wortes bezieht (Christus als der menschgewordene Logos ist ,die Ikone
des unsichtbaren Gottes“ [Kol 1,15]) 37, so sehr gilt auch, dafd die menschen-
gefertigten Bilder im wortlichen Sinn ,durchschaut“ werden miissen auf
das ganzlich jenseits der Ikone liegende gottliche Urbild. Noch die fromm-
ste lkonodulie griindet in einer noch einmal frommeren lkonoklasie, in
einer Uberschreitung der Ikone, um in der Ikone und durch sie hindurch
jenes Bildes ansichtig zu werden, das kein Mensch gemalt hat, sondern
Gott: das Bild des menschgewordenen Wortes.3® Und doch bedarf es, um
dessen ansichtig zu werden, was Gott gemalt hat, der konkreten Ikone.

Was haben wir hieraus zu lernen? - Nun zu lernen ist, dafd unsere Sin-
nesvermogen, so sehr sie auf das Sinnliche ausgerichtet sind, ihm doch
keinesfalls verhaftet sind. Vielmehr in einem sensibile ein intelligibile
wahrnehmen zu koénnen, im Sinnlichen ein Sinnhaftes, ist auf elementare
Weise das, was den Menschen vom Tier unterscheidet. Schon Aristoteles
hat darauf aufmerksam gemacht, dafd jeder Sehvorgang, in welchem ich
etwas als etwas sehe, ein kategoriales Urteilsmoment enthdlt.39 Ich sehe

tin: Ausgewdhlte Schriften, Bd. 2, hrsg v. K. Bornkamm/G. Ebeling. Frankfurt a.M.: Insel
1988, 277: ,Denn noch heute sauge ich am Vaterunser wie ein Kind, trinke und esse von ihm
wie ein alter Mann, und kann seiner nicht satt werden.” Gleichwohl steht fiir Luther fest:
,1deo solae aures sunt organa Christiani hominis“ (WA 57 H, 222,7).

34 Hymnus ,Adoro te devote®, Strophe 2.

35 Ebd.: , Sed auditu solo tuto creditur.”

36 Vesperhymnus an Fronleichnam: ,Pange lingua®, Strophe 4.

37 SCHONBORN, Christoph: Die Christusikone. Eine theologische Hinfiihrung. Wien: Dom-
Verlag 1998.

38 Vgl. MARION, Jean-Luc: L'ldole et la distance. Cing études. Paris: Grasset 1989; FLO-
RENSKI], Pavel: Die Ikonostase. Urbild und Grenzerlebnis im revolutiondren RufSland. Stutt-
gart: Urachhaus *1996; DERS.: Die umgekehrte Perspektive. Texte zur Kunst. Miinchen: Matt-
hes & Seitz 1989.

39 Dazu vor allem ARISTOTELES: De anima I1I, 425b 22-426a 15; 426b 8-22. Ahnlich spricht
auch Thomas von Aquin von einer Bindung der Ratio durch Wahrnehmung oder Affekt: STh
[-II g. 10 art. 3. - Vgl. dazu ndaherhin BERNARD, Wolfgang: Rezeptivitdt und Spontaneitdt der
Wahrnehmung bei Aristoteles. Versuch einer Bestimmung der spontanen Erkenntnisleistung



Gottes Stimme sehen 169

ein Bild von van Gogh und sage: ,Ah, eine Berglandschaft!“, obgleich, was
ich da sehe, genau genommen nur stilisierte Wellenlinien sind. Und doch
sehe ich eine Berglandschaft - m.a.W.: Sehen ist nicht nur Erkennen und
Urteilen; Sehen ist zuletzt immer auch ein Glauben! Verhdlt es sich mit
der metaphorischen Rede von den geistlichen Sinnen nicht ganz dhnlich?
Eine gelingende Metapher zeichnet sich durch eine spezifische ,als“-Pradi-
kation aus - etwas wird als oder wie etwas gesehen: ,Achill ist ein Lowe",
sagt Homer, d.h. Achill ist tatsachlich ein Lowe, denn er kampft wie ein
Lowe. ,,Gottes Wahrheit schmeckt siiffer als Honig", sagt Augustinus, d.h.
sie schmeckt wirklich siifSer, denn sie tibersteigt alles Entziicken, das uns
die SiifSe des Honigs bereitet. Durch metaphorische Sprache, sagt die ame-
rikanische Exegetin Sandra Schneiders, ,kénnen [wir] mehr sagen als wir
wissen und es dadurch kennen lernen. Wir konnen beschreiben, was wir
nicht gesehen haben und es uns dadurch vorstellen. Wir kénnen tatsach-
lich behaupten, was kein Auge gesehen und kein Ohr gehért hat [...] (1Kor
2,9), und haben damit eine Ahnung von dem, was uns erwartet.“4° M.a.W.:
Durch die metaphorische Sprache der Bibel wird uns anschaulich, wer und
wie Gott ist. [hre Bilder, in das Idiom der Liturgie tibersetzt, machen hor-
bar, ihre Worte, in den verba visibilia der Sakramente beriihrbar geworden,
malen uns vor Augen, was Gott uns sagen will. Die biblischen Metaphern
sollen wir nachgerade wiederkduen (,ruminatio“, sagt dazu die monasti-
sche Tradition*) und dadurch ihren Sinn er-schmecken (,sapere®), damit
uns die Augen auf- und tbergehen. Was bedeutet dies alles nun aber fir
das interkonfessionelle Gesprach?

IV. HOREN, SEHEN, SCHMECKEN ALS KONFESSIONELLE DIFFERENZ? — PLADOYER
FUR EINE OKUMENE DER AISTHESIOLOGISCHEN KOMPLEMENTARITAT

In einem vielbeachteten Aufsatz hat Gerhard Ebeling in den 1960er Jahren
den Unterschied zwischen evangelischer und katholischer Glaubenshal-
tung dahingehend beschrieben, dafd die Existenz des (glaubigen) Protes-
tanten eine ,worthafte“ sei und die des (praktizierenden) Katholiken eine

der Wahrnehmung bei Aristoteles in Abgrenzung gegen die rezeptive Auslequng der Sinnlich-
keit bei Descartes und Kant. Baden-Baden: Kierber 1988, 181-200.

40 SCHNEIDERS, Sandra M.: The Revelatory Text. Interpreting the New Testament as Sacred
Scripture. San Francisco: Harper 1991, 140. - Deutsche Ubersetzung zit. nach GRUBER, Marga-
reta: Wandern und Wohnen in den Welten des Textes. Das Neue Testament als Heilige Schrift
interpretieren (= SNTU 29). Linz: [s.n.] 2004, 41-65, hier 54. Vgl. zum Ganzen auch ebd. 52-
54.

4 Vgl. LECLERQ, Jean: Wissenschaft und Gottverlangen. Zur Ménchstheologie des Mittel-
alters. Diisseldorf: Patmos 1963, 85.



170 Joachim Negel

,sakramentale“.4> Andernorts hat man gemeint, den Unterschied zwischen
evangelischer und katholischer Frommigkeit in der Differenz von ,Horen"
und , Schauen“® festmachen zu kénnen (zu erganzen ware das Spezifische
orthodoxer Frommigkeit, die phanotypisch in einem vielfaltigen Sich-Be-
kreuzigen, im Kiissen und Bertihren der lkonen, im Schmecken der Kom-
munion unter beiderlei Gestalt sowie im Genufd des Antidoron besteht).
Nattirlich wird mit solchen Kategorisierungen etwas Richtiges getroffen,
und doch ware es fatal, wiirde man sich mit solchen Richtigkeiten zufrie-
den geben. Denn langst diirfte deutlich geworden sein, da das Ziel aller
christlichen Frommigkeitstraditionen nur dieses Eine sein kann: der Gite
und Liebe dessen ansichtig und anhorig zu werden, den ,niemand je gese-
hen hat“ (Joh 1,18): des gottlichen Vaters, dessen ewiges Wort in dem Men-
schen Jesus von Nazareth sichtbar erschienen ist. Wenn es hierzu aber
einer Kultivierung aller unserer Sinnesvermogen bedarf, dann kame es ei-
ner straflichen Unterlassungssiinde gleich, wollte man meinen, man konne
sich der Erfahrungen der jeweils anderen Traditionen entschlagen. Man
liefe Gefahr, theologaler Anasthesie anheimzufallen: Analphabetismus der
geistlichen Sinne.# Ein Ohr, das die Schonheit Gottes nicht auch zu

4* EBELING, Gerhard: Worthafte und sakramentale Existenz. Ein Beitrag zum Unterschied
zwischen den Konfessionen, in: DERS.: Wort Gottes und Tradition. Studien zu einer Hermeneu-
tik der Konfessionen. Goéttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1964, 197-216.

43 Vgl. oben Anm. 19. - Romano Guardini hat hierzu folgendes eindriickliche Beispiel ge-
geben: ,Liturgischer Akt realisiert sich schon im Schauen. Das bedeutet nicht nur, daf der
Gesichtssinn wahrnimmt, was am Altar geschieht. Und der Wahrnehmende den Text im
Buch nachliest, sondern ist in sich selbst lebendiger Mitvollzug. Das habe ich einmal miter-
lebt, als ich Palermo die den Dom fiillende Aufmerksamkeit empfand, mit der das Volk die
Weihen am Karsamstag stundenlang, ohne Buch noch irgendein ,erklarendes® Wort,
verfolgte. Gewifd war darin vieles nur ein duflerliches ,Zuschauen’; im Kern aber war es mehr.
Das Blicken des Volkes war selbst ein Tun; in ihm vollzog es die heiligen Vorgange mit. Nur
von hier aus wird der liturgisch-symbolische Vorgang, z.B. die Handewaschung des
Zelebranten, aber schon die einfache liturgische Geste, etwa das Ausstrecken der Hande
iiber den Kelch, wesensgerecht aufgefafit. Also nicht dadurch, daf dazugesagt wird: das
bedeutet das und das, sondern die symbolische Handlung wird vom Ausiibenden als
liturgischer Akt ,getan’ und vom Wahrnehmenden in einem analogen Akt ,gelesen’, der
innere Sinn im AufReren angeschaut. Sonst ist alles nur Vergeudung von Zeit und Kraft, und
man tate besser, das Gemeinte einfach zu ,sagen‘. Aber Symbol ist in sich selbst etwas Leib-
Geistiges, Ausdruck von Innerem im Auferen und muf, damit es seine volle Aussagekraft
erhalte, mit Ernst und Sammlung vollzogen und im Schauen mitvollzogen werden.“ (Der
Kultakt und die gegenwirtige Aufgabe der Liturgischen Bildung. Ein Brief [1964], in: DERS.:
Liturgie und liturgische Bildung, hrsg. v. Franz Henrich. Mainz: Matthias-Griinewald 1992, 9-
17, hier 12f.).

44 Theologale Andsthesie ist eine Gefahr, die den Konfessionen auf je spezifische Weise
droht. Wo die Feier des Predigtgottesdienstes mit den Worten endet: ,Was uns der Herr
durch sein Wort gegeben hat, das will er uns jetzt in seinem Leib und Blut sichtbar schen-
ken®, da erhebt sich die Frage, warum ich, was ich im Wort schon habe, jetzt noch einmal im
Abendmahl empfangen soll - Einladung zum Abendmahl als Signal fiir den durchschnittli-
chen Protestanten, den Gottesdienst zu verlassen. — Ganz dahnlich auf katholischer Seite: Wo
(wie bis zur vatikanischen Liturgiereform vielerorts iiblich) der Zelebrant zur Predigt das



Gottes Stimme sehen 171

schauen verstiinde, wiirde alsbald ertauben; ein Auge, das die Unsagbar-
keit Gottes nicht zu horen wiifdte, wiirde alsbald erblinden - von den geist-
lichen Sinnen des Schmeckens, Riechens, Tastens samt ihren vielfaltigen
syndsthetischen Verdstelungen bis hinein in die Hauptsinne des Auditiven
und Visuellen gleich ganz zu schweigen.

Deshalb wird man zwar aus der Perspektive reformatorischer Wort-
theologie sagen: Man sieht nur mit den Ohren gut. Aus der Perspektive
katholischer Eucharistiefrommigkeit wird man zugleich aber erganzen: Mit
den Augen hért man manchmal besser. Aus der Perspektive orthodoxer Li-
turgie ware schlief8lich hinzuftigen: Aber nur mit sehenden Ohren und hé-
renden Augen ldft sich Gottes Gegenwart — schmecken und beriihren. Man
lernt aus solchen Oxymora unmittelbar dies: Die Konfessionen haben, was
die sinnliche Erfahrbarkeit der leibhaften Gegenwart Gottes in Christus
anlangt, manches voneinander zu lernen.

V. EPILOG

Ich habe meine Uberlegungen mit einem griechischen Mythos eroffnet; ich
mochte sie schlieffen unter Hinweis auf einen katholischen Ritus.45 Es
stellt sich namlich die Frage, ob es einen Ort gibt, an welchem die syn-
asthetische Feier der geistlichen Sinne auf ihren Hohepunkt kommt. Und
da ist zu antworten: Es gibt ihn, und zwar in der Liturgie vom Grin-
donnerstag. Im Anschluf§ an die rituelle Fuf3waschung (im Johannesevan-
gelium steht sie bekanntlich an Stelle der Einsetzung des Herrenmahls
[13,1-20]), wird zum Offertorium der Griindonnerstagsmesse seit mehr als
tausend Jahren der im Umfeld der Synode von Aquileia entstandene Ge-
sang ,Ubi caritas“ gesungen. Der Text (nicht zuletzt durch die Vertonung
von Jacques Berthier) ist vielen geldufig. Im Original, wie es das Graduale
Romanum bietet, lautet der Antiphonaltext folgendermafden: ,Ubi caritas
est vera, Deus ibi est”. Und die Versikel setzt hinzu: ,Congregavit nos in
unum Christi amor.“4® Die Riickiibersetzung der entscheidenden Substan-
tive ins Griechische muf} verbliffen: caritas und amor - das sind ayamnn
und €owc. Wahrend &ydamn im Neuen Testament hundertfach belegt ist,

taucht €pwg nicht ein einziges Mal auf. Ob man hierin womoglich einen
Fingerzeig auf das intrikate, weil durch und durch meta-phorische Korres-

MefRgewand ablegte, um, allein mit Albe und Stola bekleidet, die auf3erhalb des Altarraums
gelegene Kanzel zu besteigen, war dies fiir den durchschnittlichen (mdnnlichen, unter der
Orgel nahe des Ausgangs stehenden) Katholiken das Signal, jetzt die Kirche fiir eine Ziga-
rettenpause zu verlassen. Zur giiltigen Persolvenz der Sonntagspflicht bedurfte es des an-
dachtigen Horens der Messe, die Messe aber war definitiv nicht Predigt.

45 Das Folgende nach einem Gedanken, den Prof. Giinter Bader im Sommersemester
1996 in einem systematischen Hauptseminar an der Ev.-Theol. Fakultit der Universitat
Bonn, das dem Thema ,Die Sinne und der Sinn“ gewidmet war, geaufiert hat.

46 Graduale Romanum, Missa vespertina in Cena Domini.



172 Joachim Negel

pondenzverhdltnis zwischen der Sinnlichkeit des Sinns und der Sinnhaftig-
keit der Sinne entdecken darf? Wir sahen, daf} eine dezidiert protestanti-
sche bzw. reformierte Tradition immer den Weg fort von den Sinnen zum
Sinn verfolgt (fides ex auditu) - und damit auf merkwiirdige Weise riskiert,
den frihchristlichen Platonismus zu repristinieren4?, wahrend die katholi-
schen und orthodoxen Traditionen den geistigen Sinn in den vielfdltigen
Sinneserfahrungen suchen (fides ex oculis et sensibus fruitio dei) - und da-
mit womoglich Gefahr laufen, die Alteritat des Wortes Gottes vermittels
Sakrament und Liturgie idolatrisch kurzzuschalten. Aber in Wahrheit sind
alle drei Wege komplementar4®, und nur, wenn man sie gleicherweise be-
schreitet, entgeht man den Fatalitaten eines leiblosen Glaubens bzw. einer
glaubenslosen Leiblichkeit. Der Fleischwerdung des gottlichen Wortes in
seiner geschichtlichen Konkretheit ansichtig zu werden bedeutet, daf$ die
drei Wege sich nicht nur kreuzen, sondern ineinander verflechten. Daf3
namlich ohne die Vergeistigung hin zur Agape der Eros stumpf bleibt,
ohne den sinnlichen Eros die Agape aber zum schlappen Wangenkufd
verkommt, bringt mit aller nur wiinschenswerten Deutlichkeit an den Tag,
dafd im Einsatz fiir die Briider und Schwestern, wie der Ritus der Fufdwa-
schung es sinnfdllig zum Ausdruck bringt, Sinn und Sinnlichkeit ineins
fallen, das Wort Fleisch wird und das Fleisch Wort.49 Worin anders als in
dieser Erfahrung lage nun aber das Ziel einer christlichen Existenz - und
damit auch der Sinn aller 6kumenischen Arbeit!? Insofern wird gerade
vom liturgisch vollzogenen, in die Praxis des Alltags tibertragenen Gebet
noch einmal mehr deutlich, wie sehr die Konfessionen, was die sinnliche
Erfahrbarkeit der leibhaften Gegenwart Gottes in Christus anlangt, viel
voneinander zu lernen hatten.

47 Nicht zuféllig hat Luther Zwingli einen ,Platoniker®, ,Gnostiker* und ,Arianer” ge-
scholten. Auch Melanchthon weist in der CA zurtiick, daf die Kirche eine ,Civitas Platonica“
sei. — Dazu DIEz, Karlheinz: ,Ecclesia - non est civitas platonica.“ Antworten katholischer
Kontroverstheologen des 16. Jahrhunderts auf Martin Luthers Anfrage an die ,Sichtbarkeit” der
Kirche (= FuSt 8). Frankfurt a.M.: Knecht 1997.

48 7Zum Themenkomplex ,,Okumenische Komplementaritat“ vgl. LINDFELD, Tim: Einheit
in der Wahrheit. Konfessionelle Denkformen und die Suche nach 6kumenischer Hermeneutik.
Paderborn: Bonifatius 2008, 33-37.

49 Die hier nur angedeuteten Zusammenhdnge habe ich andernorts ausfiihrlicher ent-
faltet. Vgl. NEGEL, Joachim: Und das Fleisch ist Wort geworden... Liturgie und Leiblichkeit in
phdnomenologischer Perspektive, in: DALFERTH, Ingolf U./PENG-KELLER, Simon (Hgg.): Beten
als verleiblichtes Verstehen. Neue Zugdnge zu einer Hermeneutik des Gebets (= QD 275). Frei-
burg i.Br.: Herder 2016, 138-170.



Gottes Stimme sehen 173

Zusammenfassung

Im Riickgriff auf die biblische und patristische Tradition der ,fiinf geistlichen
Sinne“ entfaltet der vorliegende Aufsatz die Frage, wie die Gegenwart Christi
leibhaft erfahren werden kénne. Dabei wird einerseits die Syndsthesie
menschlicher Sinneswahrnehmung in den Blick genommen, andererseits die
unhintergehbare Metaphorizitdt menschlicher Sprache bedacht. Die syste-
matische Reflexion von Syndsthesie und Metapher leitet dazu an, die Span-
nung von Sinnlichkeit und Sinn bzw. Leiblichkeit und Wort, die in den Tradi-
tionen von protestantischer, katholischer und orthodoxer Theologie auf
héchst unterschiedliche Weise prdagend ist, nicht auseinander zu dividieren,
sondern statt dessen ihre fundamentale Bedeutung fiir das 6 kumenische Ge-
spréch zu verdeutlichen.

Abstract

With reference to the biblical and patristic tradition of the ,five spiritual
senses”, the present article discusses the question of how to experience in
one’s body the presence of Christ. This requires both a reflection on the
synesthesia of human sense perceptions and on the irreducible metaphorical
foundation of language. A systematic analysis of the relation between syn-
aesthesia and metaphor invites us to reconsider the tension of sensuousness
and meaning, or of corporeality and word. While the theological and spi-
ritual traditions of Protestantism, Catholicism and Orthodoxy accentuate
this tension in distinctive ways, the traditions should not be separated but
rather clarified in their fundamental significance for ecumenical dialogue.






	Gottes Stimme sehen : synästhesie der Christuserfahrung als Herausforderung für das interkonfessionelle Gespräch

