Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 1

Artikel: Die menschliche Stimme und die Tradition des Expressivismus :
Uberlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache

Autor: Liebsch, Burkhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760706

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BURKHARD LIEBSCH

Die menschliche Stimme und die Tradition

des Expressivismus.
Uberlegungen zum Sinn und Ursprung
menschlicher Sprachet!

,This voice [-] not listening to itself
but to the silence that it breaks.”
Samuel Beckett?

»Wahrhaft uneinnehmbar ist der Mensch nur im Ausdruck [...].
Vor lauter Kohdrenz hat das Wort die Sprache verloren.”
Emmanuel Levinas3

1. VON DER MENSCHLICHEN SPRACHE (ZURUCK) ZUR STIMME DES ANDEREN

Wie alt auch immer die Gattung homo sapiens sapiens sein mag, ihre
Geschichte wadre nicht moglich geworden ohne die Fahigkeit symbolischer
Kommunikation. Wenn wir der klassischen, vielfach zitierten aristoteli-
schen Theorie folgen, lebten die Menschen schon immer vor allem deshalb
als Menschen zusammen, weil sie mit verniinftiger Rede begabt waren.
Doch dauerte es nach ersten Reflexionen iiber die Bedeutung der Sprache
fiir menschliche Lebensformen im Kontext der antiken Philosophie mehr
als weitere zwei Jahrtausende, bis die Sprache als solche und die Sprach-
lichkeit der menschlichen Gattung einschlief3lich der ihr eigenen Histori-
zitat zur Sprache kam. Mit Franz Bopp, Wilhelm v. Humboldt und Jakob
Grimm wurde die Sprache scheinbar endgiiltig zum Objekt wissenschaft-
licher Erkenntnis.4 Als Objekt schien die Sprache im Zuge einer umfassen-
den Philologisierung erkennbar und im Zuge ihrer riickhaltlosen Histori-

! Dieser Beitrag geht zuriick auf einen Vortrag im Rahmen des interdisziplindren Pro-
jekts The cultural and scientific context of '[iidisches Sprachdenken’ in 18th and 19th centuries,
Van Leer Institute, Jerusalem/Israel, am 4.-7. November 2008. Er wurde durch wenige Hin-
weise auf spdtere Neuerscheinungen nachtrédglich erganzt. Die Dokumentation der Ergeb-
nisse dieses Projekts ist bei Fink seit einigen Jahren angekiindigt unter dem Titel Judentum
und Sprachdenken. Beitrdge zur Sprach- und Kulturtheorie der Moderne.

% BECKETT, Samuel: The Unnamable, in: DERS.: The Beckett Trilogy. London: Pan Books
1979, 281.
3 LEVINAS, Emmanuel: Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritdt. Frei-

burg i.Br: Alber 1987, 432; DERS.: Schwierige Freiheit. Versuch tiber das Judentum. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 1992, 158.

4 Vgl. FOUCAULT, Michel: Die Ordnung der Dinge. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1974, Kap. 8, V.



134 Burkhard Liebsch

sierung zugleich beherrschbar zu werden. Was man den Einbruch der Ge-
schichtlichkeit in die Sprache genannt hat, hat nicht nur deren Alter, ihre
idiomatischen Verzweigungen, ihr tiefgreifenden kontingenten Umfor-
mungen, ihre auferordentliche semantische Liquiditit und die interkul-
turelle Diffusion sprachlicher Artikulationsmoglichkeiten der Menschen
zu Bewusstsein gebracht, sondern auch machtpolitische Aspirationen ge-
weckt. Man hoffte, sich der eigenen Sprache als einer ,nationalen Geistes-
kraft“ bemachtigen und auf diese Weise zugleich in unzweideutiger Ab-
grenzung von Fremden sich seiner selbst vergewissern zu konnen. So ge-
riet die Sprache - als langue, nicht als parole - zum willfahrigen Objekt
politischer Bemachtigung.

Von Humboldts Theorie der energeia der Sprache als einer gelebten
Wirklichkeit iber die Pragmatik bis hin zur Karriere des Performativen in
der Gegenwart macht sich freilich auch eine machtige Gegenstromung be-
merkbar, die in der als Objekt und virtuelles System begriffenen Sprache
nur den sekunddren Niederschlag eines sprachlichen Geschehens sieht, in
dem sich allererst die Zeitigung all dessen vollzieht, was man der Sprache
zutraut: Zeichengebung, Ausdruck, Kommunikation und Verstandigung.
Mindestens setzt diese Zeitigung die Anrede und Ansprechbarkeit eines
Anderen voraus. Das haben mit Nachdruck vor allem jidisch inspirierte
Philosophen des 20. Jahrhunderts wie Franz Rosenzweig, Emmanuel Levi-
nas und Jacques Derrida zur Geltung gebracht.

Wenn sie als ,jidisch inspiriert’ zu bezeichnendes Sprachdenken betrie-
ben haben, dann gewiss nicht deshalb, weil man sie in ethnischer, politi-
scher oder religioser Hinsicht entsprechend eindeutig klassifizieren konn-
te. Und auch nicht deshalb, weil ihr Denken mit einem dichten Geflecht
judischer Traditionen verflochten scheint, in dem sie sich immerhin selbst
ausdriicklich immer wieder situiert haben. Vergessen wir nicht, dass ge-
rade diesen Traditionen eine extreme Infragestellung dessen zu verdanken
ist, was es iiberhaupt bedeutet, an eine Uberlieferung anzukniipfen, die in
ihren subtilsten Formen eben das, worum es ihr religios geht, verbirgt und
der Aussagbarkeit (nicht aber der Ansprechbarkeit) entzieht, um es als
solches, jeglichem menschlichen Zugriff Entzogenes, zu bewahren. Keines-
wegs wollten die Genannten als kabbalistische Schriftmystiker gelten, die
auf der Spur einer urspriinglichen Stimme, welche die menschliche Spra-
che als solche inauguriert, immer neue Verratselungen ihres Ursprungs
produzierten. Aber sie wussten sich doch zutiefst einem Sprachdenken
verpflichtet, das gerade im Wissen um die vielfache Verschiittung, Entstel-
lung und Dissemination menschlicher Sprache unaufhorlich nach dem
wahren ,Einsatz’ menschlicher Rede sucht, ohne dessen fortwahrende Er-
neuerung die als virtuelles System begriffene Sprache buchstablich keine



Uberlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 135

Bedeutung hatte.> Diese Suche macht weder die Erforschung der Vielzahl
menschlicher Sprachen obsolet noch zwingt sie dazu, jenen Einsatz naiv
als geschichtlichen Ursprung der Sprache zu begreifen. Vielmehr forscht
sie nach einer entstellten Wiederholung des Ursprungs in der ,zerstreuten’
Rede, selbst in der Rede, die ihn verleugnet. Wenn dabei irgendetwas - zu-
mindest prima facie — als spezifisch ,judisch® gelten kann, dann dies: die
Apologie einer ,menschlichen’ Ansprechbarkeit, die trotz aller Deforma-
tion und Gewalt, der die Sprache unterliegt und die sie gelegentlich (in
sog. hate speech) bis zur Unkenntlichkeit entstellt, zu bezeugen ist.

Werke jlidischer Philosophen wie Levinas, Buber und Rosenzweig sind
freilich in einer schier unentwirrbaren Gemengelage von heterogenen in-
terreligiosen und interkulturellen Gedanken situiert, die einander in Jahr-
tausenden angezogen, durchdrungen, aber auch abgestofden und einander
inspiriert, befremdet, durch Befremdung inspiriert und durch Inspiration
befremdet haben. Dem wird kein Versuch gerecht werden konnen, durch
immer neue Absteckung von dichten Grenzen exklusive Traditionen wie
Besitztiimer in Beschlag zu nehmen, deren Identitat nur als eindeutig
diesseits oder jenseits einer (etwa ,deutsch-jidischen” oder ,theologisch-
philosophischen“) Demarkationslinie auszumachen und zu bewahren
ware. Viel reizvoller, aber auch dringlicher ist die Frage, ob das, was sich aus
europaischen, biblischen, deutschen, jidischen Quellen speist, eine neue
Form inter- oder trans-nationaler Gastlichkeit hervorbringen kann, die
aufgeschlossen gerade fiir diejenigen wire, welche nicht in ,unseren’ Uber-
lieferungen verwurzelt sind oder ihnen fremd und ablehnend gegeniiber
stehen.

5 Uberaus deutlich wird das in G. Scholems Rekonstruktion der Sprachtheorie der Kab-
bala in: SCHOLEM, Gershom: Judaica IIl. Studien zur jiidischen Mystik. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 1973, 7-71. Sie betont die Auffassung der reinen Urspriinglichkeit der Stimme Gottes,
die die menschliche Sprache stifte als ,wichtigste Erbschaft des Judentums®, aber zugleich
auch deren riickhaltlose Auslieferung an eine sie entstellende und verbergende, sie dadurch
zugleich verfdlschende und bewahrende Tradition. In Scholems Ausfithrungen kommt es zu
eigentimlichen Verwerfungen, die hier nicht weiter zu bertucksichtigen sind; so z.B.
zwischen dem Rekurs auf eine ,akustisch” (!) vernehmbare Stimme im Gegensatz zu einem
Primat der Schrift, zwischen einer Mystik der Schrift bzw. des Buchstabens und einer
ethischen Ansprechbarkeit des Menschen durch die Stimme des Anderen, aber auch zwi-
schen einer privilegierten ,menschlichen” Sprache und der Vielfalt der Sprachen. Geht man
von letzterer aus, wie es die moderne Sprachforschung verlangt, so zeigt sich, wie weit der
sprachmystisch leichtfertig abgekiirzte Weg von einer vielfdltigen Ansprechbarkeit in einer
Sprache (unter vielen) bis zu einem angeblich ersten Wort tatsichlich ist, dem zugetraut
wird, vor aller menschlichen Sprachenvielfalt geradezu die Menschlichkeit des Menschen
(primdr im Modus des Gewissens, im Antworten auf einen ,stillschweigenden’ Anspruch des
Anderen) zu stiften.



136 Burkhard Liebsch

Warum spreche ich von Gastlichkeit?® Sprache beginnt tiberhaupt nicht
mit der seit Aristoteles so iiberaus privilegierten Aussage und auch nicht
mit dem Gesprach oder Diskurs, in dem man moglichst rationalen Aus-
tausch pflegt; vielmehr setzt Sprache mit dem Anspruch des Anderen oder
mit seiner Anrede ein (ggf. auch mittels eines lautlosen, bittenden Blickes).
Ohne Anspruch bzw. Anrede erdffnet sich nicht einmal ein kommunikati-
ver Raum, in dem Argumente auszutauschen oder Aussagen zu beurteilen
waren. Paradoxerweise kommt aber diese elementare Voraussetzung
dessen, was man mit Derrida die ,Eréffnung der Sprache® als solcher
nennen kann, erst in den letzten Jahrzehnten zum Vorschein - wie in einer
zentripetalen Bewusstwerdung.” Man forscht nach dem Ursprung dieser
Eroffnung aber nicht mehr in anthropogenetischer Perspektive, d.h. im
Riickgang auf die Gattungsgeschichte, sondern vermutet ihn als stdndig
neu zu wiederholenden in der Zwischenmenschlichkeit des Geschehens von
Anrede und Erwiderung selbst, das die Sprache und ihren Sinn jederzeit ra-
dikal in Frage stellen kann. Keineswegs ist dieser Sinn durch die Anthro-
pogenese sprechender Lebewesen ein fur alle Mal verbtrgt. Im Gegenteil
kann ihm der (gewaltsame) Gebrauch der Sprache wie auch die Verweige-
rung von Anrede und Erwiderung radikal zuwiderlaufen. So zwingen nicht
zuletzt Phianomene der Sprachzerstorung wieder nach dem Sinn der Spra-
che zu fragen, der sich offenbar nicht darin erschopft, moglichst eindeutig
Wahres auszusagen, worauf man die Sprache von Platon bis hin zur
sprachanalytischen Philosophie vorrangig verpflichtet hat.® Weniger denn
je sind wir uns dieses Sinns gewiss. Wir miussen die Sprache deshalb dort
aufsuchen, wo sie riickhaltlos auf dem Spiel steht und zeigt, was sie kann -
oder fatal versagt. Es bedarf wohl keiner ndheren Erlauterung dessen, wie
brisant diese Fragestellung zumal in politischer Hinsicht in einer Zeit ist,
die vielen nichts iiberzeugender erscheinen lasst als die ,Aufkiindigung'’
jeglicher Gemeinsamkeit mit Anderen, vor allem mit radikalen Feinden,
von denen man sich am Ende nicht einmal mehr ansprechen lassen will.

Diese Ansprechbarkeit, ohne die die Sprache als System keinerlei
menschliche Bedeutung hitte, hat nach der Uberzeugung jener jiidisch in-
spirierten Philosophen niemand (als Subjekt sogenannten ,Sprachge-
brauchs®) sich selbst zu verdanken. Sie ist vielmehr dem Anderen zu ver-
danken, wer auch immer er oder sie ist, woher auch immer sein oder ihr
Anspruch rihrt. Sprache ist so gesehen vom Anspruch des/r Anderen bzw.

6 In Anschluss an in diese Richtung zielende Gedanken, die besonders Emmanuel Levi-
nas und Paul Ricceur angeregt haben. Dem im Einzelnen nachzugehen, wiirde den verfiig-
baren Rahmen dieses Beitrages jedoch sprengen.

7 Vgl. DERRIDA, Jacques: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1976, 150.

8 Noch bei Vincent Descombes hat es den Anschein, als habe sich die Philosophie nur
mit Tatsachen (im Sinne Wittgensteins) oder mit Aussagen liber Tatsachen zu befassen; vgl.
DESCOMBES, Vincent: Die Rdtsel der Identitdt. Berlin: Suhrkamp 2013, Kap. 2.



Uberlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 137

von seiner/ihrer Ansprechbarkeit her zu denken. Dieser Gedanke kann
und muss sich vielleicht anlehnen an eine jiidische Uberlieferung. Doch
eine solche Anlehnung an sie muss nicht auf eine exklusive Berufung auf
sie hinauslaufen. Letztlich geht es um die universale Dimension der Er-
6ffnung menschlicher Sprachlichkeit, die durch keine ein fiir alle Mal
erfolgte Stiftung ihres vermeintlichen Ursprungs verbiirgt ist. Im Gegenteil
steht sie immer wieder radikal auf dem Spiel.

Das zeigt sich, wenn jeglicher Anspruch Anderer in Abrede gestellt
oder radikal ignoriert wird und wenn deren Ansprechbarkeit in keiner
Weise mehr garantiert erscheint. Was so als politische Frage uniibersehbar
brisant wird, fihrt uns heute mehr denn je auf die Spur der radikalen,
zwar judisch inspirierten, aber im Kern universalen Frage, wie die Sprache
der Menschen eine ,menschliche’ sein, bleiben oder (wieder) werden kann.
Auf diese Frage gibt das hier angesprochene jiidische Sprachdenken eine
ethische Antwort - nicht aber im Rekurs auf die Naturgeschichte der
menschlichen Gattung, sondern im Riickgang auf die Stimme des Anderen
— die uns nicht nur in Folge des modernen ,absurden Theaters“ Beckett-
scher Provenienz, sondern mehr noch durch Versuche, sie radikal zum
Schweigen zu bringen, als radikal fraglich erscheint. Wie sich dieses
ethische Sprachdenken auf der Spur der Stimme eigentiimlich kreuzt mit
der gewohnlich naturgeschichtlich aufgeworfenen Frage nach dem Ur-
sprung der menschlichen Sprache, ist Gegenstand der folgenden, weitge-
hend auf die Tradition des Expressivismus fokussierten Uberlegungen, die
zugleich deutlich machen sollen, wie sehr das Aufkommen sprachphiloso-
phischer Reflexion speziell seit dem 18. Jahrhundert im Riickblick ver-
kntlipft ist mit einer zunehmenden Radikalisierung einer Ethik menschli-
cher Sprachlichkeit, die erst im 20. Jahrhundert voll zur Geltung gekom-
men ist - nachdem man jegliche Gewissheit in der Frage eingebiifdt hatte,
wie Sprache und menschliche Natur zusammen zu denken sind.

2. DIE MENSCHLICHE STIMME, SINN UND URSPRUNG DER SPRACHE

Es kann keine Rede davon sein, dass nach ,Jahrhunderten der Sprachver-
gessenheit” (Jirgen Trabant) mit Johann G. Herder, Wilhelm v. Humboldt,
Georg W.F. Hegel und schlief3lich Ernst Cassirer die Sprachphilosophie auf
ein fir alle Mal gesichertem Fundament stehen wiirde.? Das zeigt sich
nicht zuletzt an der Aufwertung, die die menschliche Stimme als Medium
eines Sagens, das im Gesagten bzw. Verlautbarten nicht aufgeht, bei Em-
manuel Levinas und anderen erfahren hat. Levinas folgt dabei der Spur des
(sei es expliziten, sei es impliziten, im bloffen Blick zum Ausdruck kom-

9 Zur Fragwiurdigkeit des nachtraglichen Ziehens solcher Traditionslinien vgl. TRABANT,
Jurgen: Traditionen Humboldts (= TH). Frankfurt/M.: Suhrkamp 1990, 61f., 67 zur ,Linie"
Humboldt-Steinthal und zur ,Linie“ Humboldt-Cassirer.



138 Burkhard Liebsch

menden) Anspruchs des Anderen, den er in der Figur des Vokativs u.a. bei
Martin Buber und Franz Rosenzweig zur Sprache gebracht fand, die sie,
wie konnte es anders sein, nicht zuletzt mit einer neuen Auslegung der
Abraham-Isaak-Fabel verkniipften. Obwohl der Stimme des Anderen hier
bereits ein sprachphilosophisch zentraler Platz zukommt, hat sie bis heute
ungeachtet mancher ,Rehabilitationsversuche’ nach wie vor einen schweren
Stand.’® Mal bemadngelt man mit Hegel, dass sie der Irreversibilitat der Zeit
nichts entgegenzusetzen habe; mal verdachtigt man sie im Gegenteil mit
Derrida, einer weitgehenden Leugnung radikaler Abwesenheit, d.h. einer
Ideologie ungetriibter Gegenwart des Subjekts bei sich Vorschub zu leis-
ten." Und wo sich die Philosophie im Besitz reiner, idealer Bedeutungen
wahnt, scheint die Stimme nur mehr der ,Signalisierung von Erlebnisge-
halten” zu dienen, deren expressive Mitteilung blofd sekundar in Betracht
kommt oder sogar vernachldassigbar erscheint, wie Jiirgen Habermas gegen
Edmund Husserl eingewandt hat. Im Ubrigen erfreut sich die Stimme aber
metaphorischer Beliebtheit, die uns vielfach im Unklaren dariiber lasst,
mit welchen Phanomenen wir es eigentlich zu tun haben, wenn von ihr die
Rede ist.”> So sagt die Stimme des Gewissens bei Martin Heidegger im
Grunde nichts; ihr Ruf macht weder Larm, noch enthiillt er eine Botschaft.
Wenn das Dasein im Gewissen sich selbst ruft, wie Heidegger schreibt, so
bleibt es doch stumm. Und wenn die Stimme als Stimme des Gewissens
das ,Menschliche“ des Daseins ausmachen soll, so muss man doch fest-
stellen, dass es sich nur um eine Art Schweigen handelt.B

Demgegeniiber sucht Paul Ricceur in einer gewagten Verkniipfung von
Kant, Heidegger und Levinas den Gedanken zu retten, dass sich mittels
der besagten Stimme ein vom Anderen affiziertes Selbst bezeuge, das sich
dazu aufgerufen erfahre, dem Anspruch bzw. Ruf des Anderen gerecht zu
werden. Auch der Anspruch des Anderen braucht nicht laut zu werden;
dennoch soll er angesichts des Anderen etwas Bestimmtes sagen bzw. be-
sagen: du sollst nicht toten namlich. Jedes Gesicht sei in diesem Sinne ,ein
Berg Sinai“, der das Selbst als radikal vom Anderen affiziert zu denken
zwinge, schreibt Ricceur in Das Selbst als ein Anderer.'4

10 Vgl. TRABANT, Jurgen: Artikulationen. Historische Anthropologie der Sprache. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 1998, Kap. 5; KOLESCH, Doris/KRAMER, Sybille (Hgg.): Stimme. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 2006; VF.: Die Stimme des Anderen. Kritische Anmerkungen zu ihrer ak-
tuellen ,Rehabilitierung’, in: DERS.: Renaissance des Menschen? Zum polemologisch-anthropo-
logischen Diskurs der Gegenwart. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft 2010, Kap. V.

" HABERMAS, Jurgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt/M.: Suhrkamp
1985, Kap. VIL

12 GOTTERT, Karl-Heinz: Geschichte der Stimme. Miinchen: Fink 1998.
B RICGEUR, Paul: Das Selbst als ein Anderer. Miinchen: Fink 1996, 418.

14 RICEUR: Das Selbst als ein Anderer, 404, 411. Ob die auf diese Weise im Lichte der
Herrschaft des moralischen Gesetzes nahe gelegte Deutung der Affizierbarkeit des Selbst
vom Anspruch des Anderen iiberzeugt, bleibe dahingestellt.



Uberlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 139

Wer der Andere letztlich ist, woher der ,Ruf des Anderen stammt, und
was er vernehmen lasst, kann allerdings keine Philosophie des Selbst aus
eigener Kraft ermitteln. Erklartermafien bewegt sie sich hier (bei Ricceur)
auf der Spur einer Uberlieferung, die sich in Gershom Scholems Worten
als Tradition zwischen das ,,Absolutum des gottlichen Wortes, welches die
Offenbarung ist, und dessen Empfanger stellt"'> und zwar so, dass man
sich nur noch auf der Spur des Wortes bewegen kann, ohne es je in ur-
spriinglicher oder reiner Form zu vernehmen.'®

Was bliebe demnach vom Ursprung der menschlichen Sprache im Geist
dieser Uberlieferung? Kein Wort und erst recht keine Aussage jedenfalls;
lediglich die iiberlieferte und in der Rezeption der Uberlieferung? jedes
Mal aufs Neue sich abzeichnende, aber auch vielfach verwischte oder ent-
stellte Spur des Ubergangs zur menschlichen, vernehmbaren Sprache bzw.
das, was bei Derrida die Eroffnung der Sprache als solcher heifdt. Diese Er-
offnung hat nicht im Tier-Mensch-Ubergangsfeld in einer fernen Vergan-
genheit der menschlichen Gattung ein fiir alle Mal stattgefunden; vielmehr
ereignet sie sich dort, wo der Andere angesprochen wird — und zwar mit
dem vollen, riickhaltlosen Risiko, ganz und gar ins Leere zu laufen, ohne
Gehor zu finden (und nicht einmal tiberh6rt zu werden). Ohne Ansprech-
barkeit des Anderen kann es indessen keine ,menschliche’ Sprache geben,
die sich ihrerseits auf der Spur der Stimme des Anderen bewegt, welche
die Menschen in Anspruch nimmt. Jedoch reduziert sich der Anspruch des
Anderen fiir Ausleger der Tora wie Levinas nicht auf akustisch Vernehm-

15 SCHOLEM, Gershom: Uber einige Grundbegriffe des Judentums. Frankfurt/M.: Suhrkamp
1996, 105.

16 Scholem hat in seinem Buch Zur Kabbala und ihrer Symbolik gezeigt, wie weit dieser
Gedanke bezeichnenderweise gerade von denjenigen getrieben worden ist, die sich riickhalt-
los der jiidischen Uberlieferung iiberantwortet haben. Dem Rabbi Mendel von Rymandéw
werde eine ,volle Zuspitzung" von Gedanken des Maimonides zugeschrieben, die besagten,
,nicht einmal die ersten beiden Gebote [stammten] aus einer unmittelbaren Offenbarung".
Auf jene Spur fiihrte demnach nichts als jenes hebrdische Aleph, das Scholem unter Hinweis
auf die kabbalistische Uberlieferung als das Element prisentiert, ,aus dem jeder artikulierte
Laut stammt”. ,In der Tat haben die Kabbalisten den Konsonanten Aleph stets als die gei-
stige Wurzel aller anderen Buchstaben aufgefafdt, der in seiner Wesenheit das ganze Alpha-
bet und damit alle Elemente menschlicher Rede umfaf3t. Das Aleph zu horen ist eigentlich so
gut wie nichts, es stellt den Ubergang zu aller vernehmbaren Sprache dar [...].“ SCHOLEM,
Gershom: Zur Kabbala und ihrer Symbolik. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1973, 47f. Schon des 6fte-
ren ist auf die Verwandtschaft des Aleph mit Derridas différance hingewiesen worden.

7 Zum Traditionsdenken Scholems vgl. WEIGEL, Siegrid: Scholems Gedichte und seine
Dichtungstheorie, in: NOOR, Ashraf (Hg.): Erfahrung und Zdsur. Denkfiguren der deutsch-
jidischen Moderne. Freiburg i.Br.: Alber 1999, 253-282, hier: 259, 263. Die Autorin betont
den der tberliefernden Tradition riickhaltlos iiberantworteten Ursprung der Sprache, der
keine ,Aussprechbarkeit®, wohl aber ,Ansprechbarkeit* derer, die sich in ihr situieren, auf
der Spur einer abwesenden Stimme impliziere.



140 Burkhard Liebsch

bares.®® ,Menschlich“ werde die Sprache nur durch eine Ansprechbarkeit
im Modus der Verantwortlichkeit, die ,von der jiidischen Bibel entdeckt"
worden sei, aber von Anfang an ,in der Menschlichkeit des Menschen an-
gelegt” gewesen zu sein scheint. Das suggeriert Levinas in seiner Auseinan-
dersetzung mit Wassili Grossman.’ So gesehen kann man nur in ethischen
Begriffen von ,menschlicher” Sprache sprechen; und zwar unter Rekurs auf
eine Affizierbarkeit durch den - sei es expliziten, sei es stillschweigenden -
Anspruch des Anderen, der nicht laut werden muss, um doch, auch wider-
willig, als dessen ,Stimme*“ Gehor zu finden.

Gewiss ist Levinas kein Sprachmystiker, der im Entziffern ratselhafter
Buchstaben oder in deren exaltierter Artikulation religiose Geheimnisse
bezeugen mochte. Doch glaubt auch er an die Sprache als Spur einer ur-
springlichen Stimme, die selbst dann noch vernehmbar bleiben soll, wenn
die Uberlieferung sie zu verschiitten droht. Er will zeigen, dass wir uns an-
gesichts jedes Anderen, als von ihm in Anspruch Genommene, auf der
Spur dieser Stimme bewegen, die allerdings nicht laut werden miisse, um
Gehor zu finden.

Prima facie konnte dieser Ansatz eines ethisch-jidischen Sprachden-
kens kaum entfernter sein von der meist Herder und Humboldt zuge-
schriebenen (in Wahrheit aber weiter zurtickreichenden und im Jahrhun-
dert der Aufklarung weiter verbreiteten) Rehabilitierung der Frage nach
dem Ursprung menschlicher Sprache, die gerade von der Artikulation der
Stimme ausgeht, ohne dabei deren ethischen Sinn vorauszusetzen. Doch
zeigt sich bei ndaherem Hinsehen, wie sich schon das ,naturgeschichtliche’
Fragen nach dem Ursprung der Sprache auf bloffe Hypothesen (Jean-Jac-
ques Rousseau®°) zurlickziehen musste und auflerstande war, im Rekurs

18 Eben das legt Scholem in seiner Interpretation kabbalistischer Sprachtheorie nahe, der
es allein um die Ansprechbarkeit Gottes geht. Doch setzt auch diese Theorie einen der Spur
dieser Ansprechbarkeit folgenden Leser der Tora voraus und beruft sich explizit auf die
Stimme des Anderen. Levinas, scheint mir, wendet die offenbar derart zweideutige An-
sprechbarkeit ganz und gar ins sog. ,Zwischenmenschliche” und ldsst zugleich jeglichen
schriftmystischen Ansatzpunkt hinter sich; vgl. SCHOLEM: Judaica I11, 7, 15, 38f., 53.

19 LEVINAS, Emmanuel: Jenseits des Buchstabens, Bd. I: Talmud-Lesungen. Frankfurt/M.:
Neue Kritik 1996, 14; sowie DERS.: Stunde der Nationen, Talmudlektiiren. Miinchen: Fink 1994,
98, 103. Die skizzierte Deutung beziehe ich auf die Seiten 135-140 ebd. In dem Aufsatz
,Monotheismus und Sprache“ (1952) benennt der Autor die unbedingte und unumgéngliche
Herausforderung zu antworten und ein Gesprach mit dem Anderen aufzunehmen, als den
Kern seiner Philosophie (LEVINAS: Schwierige Freiheit, 126). Genau darauf ist Levinas’ Deu-
tung jener ,Sprachvergesssenheit” zu beziehen, die zu einer ,Welt ohne Wort* gefithrt habe,
in der sich ,das ganze Abendland wieder[erkennen]“ misse (ebd., 157), wie Levinas wenig
spdter (1957) schreibt. — Vgl. zu Levinas und Grossman VF.: Der Feind als Mensch und der
Mensch als sein eigener, radikaler Feind. Zeugnis einer unannehmbaren Gemeinschaft. Wassili
Grossmans Leben und Schicksal, in: DERS.: Renaissance des Menschen? Zum polemologisch-
anthropologischen Diskurs der Gegenwart, Kap. III.

20 Vgl. FRANZEN, Winfried: Einleitung, in: MAUPERTUIS, Pierre L.M. de: Sprachphiloso-
phische Schriften. Hamburg: Meiner 1988, VII-LXIV, hier: XXXVI.



Uberlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 141

auf den vermeintlichen Ursprung zugleich den Sinn menschlicher Sprache
aufzuklaren. Das gilt sowohl fiir die gattungsgeschichtliche als auch fiir die
ontogenetische Frage nach ihrem Ursprung. Jean Itard, der unter seiner-
zeit verbreitetem Riickgriff auf Etienne B. de Condillac die Entwicklung
der Sprache beim Einzelnen studierte, vermisste bei seinem wilden Schiitz-
ling Victor v. Aveyron, an dem er die Theorie Condillacs hoffte bestatigt zu
finden, alsbald den ,wahren Gebrauch des Wortes®.2 Doch worin liegt der
tiberhaupt? Im Ausdruck von Empfindungen als solchem? Im Ausdruck
von Gedanken als geistiger Verleiblichung und Darstellung eines an-
sonsten unzugdnglichen Innenlebens? Oder darin, sich kommunikativ
auszudriicken?

Genau das behauptet Charles Taylor in einer einflussreichen Reinter-
pretation der wie iiblich v.a. mit den Namen Johann G. Herders und Wil-
helm v. Humboldts verknipften Grundlegung moderner, als expressivis-
tisch charakterisierten Sprachphilosophie. Damit verkniipft Taylor die
These, im Rekurs auf den Ursprung der menschlichen Sprache habe man
endlich auch ihren genuinen Sinn entdeckt, den Sinn namlich, der ,Tiefe"
subjektiver Erfahrung zu kommunikativem Ausdruck zu verhelfen. Diese
Einschatzung steht in bemerkenswertem Kontrast zu einem Sprachdenken
judischer Provenienz, das im sei es naturgeschichtlichen, sei es evolutio-
ndren Rekurs auf den Ursprung oder auf die zerstreuten Anfinge mensch-
licher Sprache gerade die ethische Dimension ihres Sinns verkannt sieht.

Am Beispiel der menschlichen Stimme soll im Folgenden deutlich wer-
den, wie sich die naturgeschichtliche Perspektive des Forschens nach dem
Ursprung menschlicher Sprache offnet fiir die Infragestellung ihres ethi-
schen Sinns und wie umgekehrt die in vor allem jidisch inspirierter
Sprachphilosophie des 20. Jahrhunderts bedachte ethische Eroffnung der
menschlichen Sprache als solcher nachtraglich zu einer Revision des Ur-
sprungsdenkens fithren kann. So mdchte ich gleichsam einen virtuellen
Fluchtpunkt markieren, an dem sich die in der Aufklarung angebahnte
Frage nach dem Ursprung der menschlichen Sprache mit deren Ethik
tiberschneidet und wo umgekehrt die Ethik einen ,rein menschlichen® Ur-
sprung in Betracht zieht.??

2 MORAVIA, Sergio: Beobachtende Vernunft. Philosophie und Anthropologie in der Aufkld-
rung. Frankfurt/M.: Ullstein 1977, 100.

22 Eine nahere, hier nicht zu leistende Untersuchung miisste zeigen, wie sich in Folge
dieser Fragestellung das Verstindnis des ,Ursprungs“ menschlicher Sprache verdndert, der
einerseits gewiss nicht mehr als ,naturhistorischer” gelten kann, andererseits aber auch
nicht in gattungsgeschichtlich zerstreuten Anfingen menschlicher Sprachlichkeit sich auf-
16st oder auf die Frage der systematischen Beschaffenheit der Sprache zu reduzieren ist; vgl.
MENNINGHAUS, Wilfried: Walter Benjamins Theorie der Sprachmagie. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 1995, 34. Im Ubrigen sind die folgenden Uberlegungen weit entfernt davon, die Ethik
der Sprache umfassend anzusprechen. Ganz aufier Betracht bleibt der seit ]. Bohme gelau-
fige Topos der adamitischen Namengebung sowie das Denken der Sprache im Zeichen des
Bosen (vgl. ebd., 43f.), aber auch die mit dem Namen J.G. Hamanns verbundene ,sdkularisie-



142 Burkhard Liebsch

Zuerst gehe ich kurz auf die Tradition des Expressivismus und ihren
sprachphilosophischen Ertrag ein, wie er bei Taylor gesehen wird (3. Teil);
zweitens mochte ich (im Rickgang auf Herder, Humboldt und Hegel) zei-
gen, wie in dieser Tradition die menschliche Stimme zur Geltung kommt
(4. Teil); und drittens werde ich daran erinnern, wie sich in einer jidisch-
en Perspektive von Levinas und Rosenzweig her die Herausforderung
stellt, die Er6ffnung der Sprache als solche neu zu bedenken (5. Teil).

Indem ich diese Frage mit der Tradition des Expressivismus konfrontie-
re, verfahre ich eingestandenermafien in gewisser Weise anachronistisch.
Ich erzahle keine ,Geschichte’ in chronologischer Ordnung nach. Vielmehr
skizziere ich eine nachtragliche Infragestellung der modernen, besonders
expressivistisch ansetzenden Sprachphilosophie ausgehend von der mensch-
lichen Stimme und von der ethischen Bedeutung, die ihr im jidischen
Kontext meiner Bezugsautoren zugeschrieben wird. Es wird so gesehen um
weit mehr gehen, als ,nur® um Sprache. Zur Diskussion steht, was ,uns'
(selbst Fremde) — minimal, wenigstens — miteinander verbindet: wenn nicht
die Zugehorigkeit zu einer Kultur, das Sprechen einer Sprache oder die
Abstammung von einem weit entfernten Ursprung, dann - vielleicht - we-
nigstens die Ansprechbarkeit durch die Stimme des Anderen. Es geht inso-
fern um den menschlichen Sinn der Sprache selbst.

Wer das fiir eine reichlich hoch gegriffene und kaum einlésbare Formu-
lierung halt, der sei u.a. daran erinnert, dass der Sprachtheoretiker Jirgen
Trabant in seinem Essay Horen und Erwidern. Vom Ohr zur Stimme in der
deutschen Sprachphilosophie um 1800 einen zentralen Abschnitt genau so
betitelt hat: ,Der Sinn der Sprache®. Die Rede ist dann davon, dass ,die
Sprache den Menschen menschlich macht“; ,und wenn das Ohr das Organ
fiir dieses Menschliche tiberhaupt ist, dann ist natiirlich auch das Ohr der
menschliche Sinn par excellence® oder, in Herders Worten, die ,eigentli-
che Thiir zur Seele® (TH, 179f.).

Derartige Formulierungen gehen uns heute nicht mehr leicht von den
Lippen. Nicht nur der Philosophie und der Psychologie ist langst die Seele
abhandengekommen; wir mochten auch gerne wissen, was denn durch
jene , Tir“ Einlass finden oder begehren soll. Wenn das Ohr bzw. das Ge-
hor nicht blofd Gegenstand einer Physiologie der Sinne sein kann, weil es
mit einem Begehren zu tun hat, fiir das es sich als mehr oder weniger ,auf-
geschlossen’ erweisen kann (oder muss), bezeugt es dann, im Maf3e seiner
Aufgeschlossenheit, zugleich das, was denjenigen, der hort, ,menschlich’
macht? Bewegen wir uns, wenn wir hier von einem Begehren und Be-
zeugen reden, tiberhaupt noch auf blofd sprachphilosophischem Geldnde?

rende Anverwandlung® sprachmystischer, v.a. kabbalistischer Topoi im Sinne einer im all-
taglichen Sprachgebrauch ,rein auf den Menschen“ gegriindeten Erfahrung eines integralen
Zusammenhangs von Vernunft und Offenbarung (ebd., 7, 20ff., 196f., 211). Die speziell ethi-
schen Implikationen dieses Ansatzes waren allemal erst herauszuarbeiten.



Uberlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 143

Auf diese Frage komme ich am Ende zuriick. Zuerst aber nun zum Begriff
des Expressivismus bei Taylor.

3. VON CHARLES TAYLOR (ZURUCK) ZU JOHANN G. HERDER

Gelaufig ist der Begriff Expressionismus als Bezeichnung fiir eine Kunst-
richtung des 20. Jahrhunderts. Genau so lautete urspriinglich der Termi-
nus, um den es hier als Bezeichnung einer radikalen Wende im modernen
Sprachdenken bzw. einer origindaren Hinwendung zu einer unverkiirzten
Sprachphilosophie tiberhaupt geht. Dieser Terminus findet sich bei Isaiah
Berlin, auf den sich der kanadische Philosoph Charles Taylor wiederholt
beruft. Um aber irrefihrenden Verwechselungen vorzubeugen, entschloss
sich Taylor in seinem Hegel-Buch zu einer terminologischen, von Berlin
offenbar akzeptierten Weichenstellung und ersetzte den Begriff Expressio-
nismus durch den Terminus expressivism.>3 Dabei unterstellt er, weiterhin
das zu meinen, was 1. Berlin in seiner Situierung Herders im Kontext der
Aufklarung im Blick gehabt habe.?4 Taylor stiitzt sich auf Berlin, um in
dessen Reinterpretation der Geschichte moderner Sprachphilosophie tat-
sachlich so etwas wie eine - verborgene, noch langst nicht im Ganzen aus-
gelotete und ausgeschopfte?s — Tradition sichtbar zu machen, die das Pha-
nomen des menschlichen, sprachlich vermittelten Ausdrucks ins Zentrum
ihres Interesses gertickt hat. Ich werde darauf zunachst eingehen, um dann
zu zeigen, dass diese Tradition des Expressivismus nicht allein aus diesem
Grund so bemerkenswert ist; vielmehr scheint sie mir besonders deshalb be-
denkenswert, weil sie vom Phanomen des Ausdrucks aus den Sinn mensch-
lichen Sprechens und menschlichen Lebens iiberhaupt, insofern es ein
durch sprachliche Expression zu realisierendes ist, (erstmals) radikal in
Frage gestellt hat.

Herder wird von Taylor als Wortfiithrer einer Anthropologie des Aus-
drucks vorgestellt, die nicht etwa zu einem vormodernen Begriff mit Bezug
auf ein vom Ausdruck zu realisierendes Ideal zurtickkehre, das sich an ei-
ner vorgegebenen, idealen Ordnung orientiert?®; vielmehr gehe es Herder
um den origindren Ausdruck einer individuellen Subjektivitat als ,Reali-
sierung eines Selbst®, das sich nicht als blof3e Verwirklichung eines Plans
oder einer Idee begreifen lasse. Der Sinn der Realisierung liege nicht darin,

23 TAYLOR, Charles: Hegel. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1978, 28.

24 Vgl. BERLIN, Isaiah: Herder and the Enlightenment, in: DERS.: The Proper Study of Man-
kind. London: Pimplico 1995, 359-435; MARKOVA, Ivana: The origin of the social psychology of
language in German expressivism, in: British Journal of Social Psychology 22 (1983), 315-325.

25 Diese Tradition lief3e sich ohne weiteres vom sog. Paradox des Ausdrucks bei Merleau-
Ponty ausgehend bis in die Gegenwart hinein fortschreiben, was bei Taylor weitgehend un-
beriicksichtigt bleibt. Vgl. MERLEAU-PONTY, Maurice: Die Prosa der Welt. Miinchen: Fink
1984, 33-68.

26 TAYLOR: Hegel, 29



144 Burkhard Liebsch

hervorzubringen, was wir ohnehin sind (mit Aristoteles: Menschen oder
,sprechende Lebewesen“ usw.), sondern wer wir sind, unser Selbst, das uns
auf unsere ,eigene Art menschlich sein lasse.?7 Dieses Selbst zeichnet sich
nur im Nachhinein ab im Zuge einer nachtraglichen Bewahrheitung des
Ausdrucks: Bis er moglich war, wussten wir nicht, ,was wir wirklich fiihl-
ten oder wiinschten“.?® Taylor spricht in diesem Zusammenhang von einer
,Klarung®“ der Bedeutung des Ausdrucks. Doch dessen nachtrdgliche Kla-
rung greift tiefer ein, als es Taylor vermuten ldsst, wo er nur von der Ver-
vollstaindigung einer individuellen Art und Weise spricht, Mensch zu sein.
Die Realisierung des Ausdrucks ,klart“ nicht nur, ,was wir [ohnehin] sind*“,
sondern zeitigt womoglich ein neues Selbst, nicht zuletzt in den Medien
der Kunst und der Sprache, die sich nicht mehr an einem vorgegebenen lo-
gos orientieren, sondern ,poietische” Kraft gewinnen. Dabei lasst die Poiesis
der Sprache ihr traditionelles Verstandnis als Mittel blofder Reprasentation
hinter sich.??

Mit dieser Auffassung des Expressivismus verkniipft Taylor eine weit
reichende Umdeutung des Sinns neuzeitlicher Philosophie: Erst der Ex-
pressivismus habe es - schlief3lich bei Heidegger und Maurice Merleau-
Ponty - moglich gemacht, ein ,epistemologisch” beschranktes Denken zu
tiberwinden, das ein von der Welt distanziertes, in ihr nicht situiert vorzu-
stellendes Subjekt lediglich im Modus der Reprasentation mit einer indif-
ferenten dufieren Welt von Dingen in Beziehung habe treten lassen.

Seinerseits will Taylor aber die Situierung des Subjekts in der Welt so
verstehen, dass es als immer schon ,engaged in realizing a form of life zu
gelten hatte, d.h. als Teil einer Lebensform, die es mit Anderen teilt. Mit
diesem Ansatz verbindet Taylor die weit reichende ,moralische” Aussicht
einer Wiedereinfligung des sprechenden Subjekts in ein Kollektiv, in dem
es seine Identitdt verbiirgt finden soll - im Gegensatz zu einem welt-losen
Subjekt, das nicht weif, wer es ist (PhA, 8, 11f.). Dem Denken einer solchen
Wiedereinfiigung hatten Herder und Humboldt bereits vorgearbeitet, die
nun gleichsam als Proto-Kommunitaristen dastehen, zumal die Zugehorig-

27 TAYLOR: Hegel, 30.

28 TAYLOR: Hegel, 32f.; vgl. DERS.: Philosophical Arguments. Cambridge: Harvard Univer-
sity Press 1995 (= PhA), 79, wo I. Berlins Interpretation Herders im Sinne einer “expressivist
notion of the human person” in Anspruch genommen wird.

?9 TAYLOR: Hegel, 32-37. Die aktuelle Diskussion iiber die politische Bedeutung der Stim-
me, wie wir sie besonders im Werk Jacques Ranciéres finden, ist ohne die skizzierte Ent-
wicklung nicht zu verstehen. Vgl. RANCIERE, Jacques: Le partage du sensible. Esthétique et po-
litique. Paris : La fabrique-éditions 2000; DERS.: Das Unbehagen in der Asthetik. Wien: Passa-
gen 2007; VF.: Prekdre Selbst-Bezeugung. Die erschiitterte Wer-Frage im Horizont der Moder-
ne. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft 2012; DERS.: Unaufhebbare Gewalt? Umrisse einer Anti-
Geschichte des Politischen. Leipziger Vorlesungen zur Politischen Theorie und Sozialphiloso-
phie. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft 2015, Kap. XI.



Uberlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 145

keit zu einer Lebensform auch die Identifikation mit sog. ,starken Wertun-
gen“ einschlieffen soll.

Gemeinsame Sprache ,creates a bond of common understanding” und
eine Sensibilitdt fiir richtigen Sprachgebrauch, der Dinge einschlief3e, die
es wert sind, beachtet oder verwirklicht zu werden (PhA, 86f., 106, 113). Einer
Lebensform zuzugehoren heifdt so gesehen, “being responsive to issues of
strong value” (PhA, 107, 120) und Teil einer moralischen Welt zu sein.
Letztere bezeichnet Taylor auch als ,our house of being“ oder als gemein-
samen Raum, den Menschen miteinander teilen - wenn nicht alle, so doch
wenigstens diejenigen, die sich den gleichen Werten verpflichtet fithlen
(PhA, 109, 111).

So geht Taylor sozialphilosophisch weit iiber Herder hinaus. Von An-
fang an integriert er das sprachlich expressive Leben des Einzelnen einer
kollektiven Lebensform, die sich durch starke Wertungen behauptet und
abgrenzt; und zwar derart, dass man sich fragen muss, ob die Situierung
des Subjekts, der Taylor mit Heidegger und Merleau-Ponty zur Geltung
verhelfen will, nicht auf dessen kontextuelle Beschrankung hinaus lauft.
(Wird es sich als ansprechbar bzw. im Modus des Horens ,aufgeschlossen’
nicht stets nur fiir diejenigen erweisen, die seiner jeweiligen Lebensform
moralisch zugehoren?)

Sprachphilosophisch nicht weniger brisant ist eine andere Weichenstel-
lung, die Taylor mit Heidegger vornimmt. Die Situierung des Subjekts in
der Welt soll namlich konsequent nicht-subjektivistisch zu verstehen sein.
Dass sich ihm {iberhaupt etwas als etwas zeigt, sei keinem subjektiven Tun
zu verdanken, sondern einer ontologischen ,Lichtung® (PhA, 9, 115), die
jedes Wissen von der Welt und jede Reprdsentation, Benennung und Be-
zeichnung bereits voraussetze.3° So liest Taylor die Geschichte der moder-
nen Sprachphilosophie von Heideggers ,Horen auf die Sprache” und Mer-
leau-Pontys Phanomenologie des Zur-Welt-Seins3' her nachtraglich neu.

Aber bei Heidegger droht die Spur der Stimme des Anderen schlief3lich
im Horen auf das Sein unterzugehen, geht es ihm doch um ein ,Horen auf
die Sprache [...], nicht auf andere Individuen, denn ,eigentlich‘ spricht fir
Heidegger die Sprache selbst, unabhiangig vom Menschen®. Es handelt
sich, meint Manfred Riedel, um ein ,monologisches Verstandnis der
Sprache, das sie aus dem dialektischen Urverhaltnis der Zweiheit des Spre-
chen-Horens herausbricht*.3

39 PhA, 10f., 72, 75-78, 91.

3! Ob Taylor mit diesem Kurzschluss Heideggers und Merleau-Pontys der Sache gerecht
wird, bleibe dahingestellt (PhA, 22f., 33, 25, 28).

32 Das kann so freilich allenfalls fir den spaten Heidegger, nicht schon fiir Sein und Zeit
gelten; vgl. RIEDEL, Manfred: Héren auf die Sprache. Die akroamatische Dimension der Her-
meneutik (= HS). Frankfurt/M.: Suhrkamp 1990, 63; HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. Tiibin-
gen: Niemeyer °1984, 163 (§ 34). Im Ubrigen lasse ich Riedels Bemerkung im Hinblick auf



146 Burkhard Liebsch

Wenn die zunachst intuitiv formulierte These zutrifft, dass menschli-
che Sprache sich ohne die Stimme des Anderen (und das Hoéren bzw. Ho-
ren auf sie) nicht denken lasst, haben wir allen Grund dazu, die Geschichte
des Expressivismus noch einmal neu zu lesen. Denn Taylor rekonstruiert
sie ja so, als fande sie endlich beim spaten Heidegger zu ihrer Wahrheit;
dort aber verhallt der Ruf des Anderen ungehort oder kommt als solcher
erst gar nicht zur Geltung.3

Fir Taylor ist Herder wirklich die ,hinge figure®, die die Wende zu
einer genuinen, nicht an Heidegger vorbei zu denkenden Sprachphiloso-
phie einleitet. Eine entsprechende Einordnung miissen sich auch Hum-
boldt, der die Sprache als energeia eines Rede-Geschehens denkbar ge-
macht hat, und Cassirer, der den Blick fiir die ganze Weite symbolischer
Formen geotffnet hat, gefallen lassen (PhA, 98, 100).34 Ich mochte mich
aber im Folgenden mit wenigen Bemerkungen auf Herder konzentrieren,
um dann zu fragen, ob von Herder her nicht die menschliche Stimme in
einer Art und Weise zur Geltung kommt, die sich nicht auf den Expressi-
vismus a la Taylor aufzaumen lasst.

4. JOHANN G. HERDER, WILHELM V. HUMBOLDT UND DER SINN DER SPRACHE

Bekanntlich kommt Herder35 in seiner Auseinandersetzung besonders mit
Condillacs Modell des Ursprungs der menschlichen Sprache zu dem
Schluss, aus purem Gerdusch werde sich niemals die Sprache ableiten
lassen (US, 17ff.) 3¢ Zwar hatten die Menschen eine ,Sprache der Empfin-
dung“ mit den Tieren gemeinsam - auf der Ebene ,empfindsamer Maschi-
nen“, die ihre Schmerzauferungen beispielsweise ,auf andre Geschopfe

den spaten Heidegger hier lediglich als wichtige Problemanzeige eines Forschungsdesiderats
gelten, nicht als unanfechtbares Ergebnis.

33 In der Lichtung des Seins erweisen wir uns fiir Taylor als ,responsive to a call“ (PhA,
119); aber es ist fraglich, ob das bedeutet, auf jemanden zu héren (ebd., 124, 118). Uberdies re-
voziert Heidegger ausdriicklich das (von Taylor bemiihte) Verstandnis der Sprache als , Aus-
druck” (vgl. HEIDEGGER, Martin: Unterwegs zur Sprache. Pfullingen: Neske 1979, 14, 128ff.,
247 zum Begriff des Ausdrucks [von Gedanken]| bei Humboldt, sowie 28f. zum Begriff des
,Heiffens“). Levinas erkennt in diesem Kontext ein ,Judaisieren” des ,griechischen’ Denkens;
LEVINAS, Emmanuel: Gott, der Tod und die Zeit. Wien: Passagen 1996, 163.

34 Vgl. PhA, 97, 109. Gleichwohl ist Taylor davon tiberzeugt, der “expressivism did not put
an end to subjectivism” (ebd., 117). Es geht hier nicht um eine verkirzte Erfolgsgeschichte.

35 HERDER, Johann G.: Abhandlung tiber den Ursprung der Sprache [1772] (= US). Stutt-
gart: Reclam 198s5.

36 Es wiirde sich lohnen, im Lichte dieser Kritik Condillacs Theorie des Ursprungs der
menschlichen Sprache nochmals zu lesen. Die Ursprungsfiktion zweier Kinder, die ,nach der
Sintflut [...] in der Wiiste umherirrten, bevor sie die Verwendung irgendwelcher Zeichen
kannten“, nimmt eine menschliche Affizierbarkeit durch Rufe (nach Hilfe) in Anspruch, die
sie als instinktiv einstuft, ohne sie ihrerseits weiter genetisch ableiten zu konnen; vgl. CON-
DILLAC, Etienne B. de: Essai iiber den Ursprung der menschlichen Erkenntnisse [1746]. Leipzig:
Reclam 1977, 187f.



Uberlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 147

richten” und sie infolge dessen zu ,mitfithlendem Vernehmen® aufgrund
eines offenbar fiir unverbriichlich gehaltenen ,Bandes der Natursprache”
bewegen konnen (US, 15f.). Doch die eigentliche Sprache setze erst mit der
,Besonnenheit” ein, die nur in einem freien, von der Herrschaft des In-
stinkts befreiten Leben moglich sei (US, 28, 31). Was Herder freilich zum
Sprachlernen schreibt, zeigt, dass er es auch in volliger Einsamkeit fur
moglich gehalten hat. Der ihm des 6fteren zugeschriebene Primat des Ge-
hors bedeutet nicht, dass Herder es ,sozial’, in Bezug auf den Anderen ge-
dacht hatte.37 Er glaubt, es gebe keinen seelischen Zustand, der nicht wort-
fahig ware; allein aufgrund der ,Besinnung“ aber werde ein Zeichen méog-
lich, das dann auch als Merk-Mal und Merk-Wort bzw. als Mitteilungswort
fir andere fungieren kénne (US, 33, 36, 43, 86). Dass Herder hier von ei-
nem ,dialogisieren“ spricht, kann nicht dartiber hinwegtduschen, dass er
Anderen im Erwerb der Sprache eine sozusagen nur beiherspielende Funk-
tion zuerkennt. Gesellschaft scheint ihm erst zur Fortbildung der Sprache
notwendig; und ohne Gesellschaft gerat das sprechende Subjekt leicht in
eine Verfassung der Verwilderung, wie er meint. Mit einer genuin kommu-
nikativen Erklarung des Sprachursprungs und -sinns haben wir es hier in-
dessen nicht zu tun.3®

Zwar ist ,keiner fiir sich da“. Jeder einzelne Mensch ,ist in das Ganze
des Geschlechts eingeschlossen, ist nur eins fir die fortgehende Folge®
(US, 98f.). Aber damit behauptet Herder nur, dass nach dem verlorenen
Ursprung der Sprache und ungeachtet ihrer Zerstreuung in verschiedenen
Sprachen dennoch ein einheitlicher Sinn der Sprache unangefochten Be-
stand habe.39 Deshalb spricht er von einer kiinftigen ,Fortbildung der
Sprache fiir die ganze Gattung®; von einer ,Haushaltung des ganzen Ge-
schlechts® und von einer ,Kette der Kultur®, an die gleichsam alle Men-
schen gelegt seien (US, 113ff.).

Uniibersehbar gerat Herder aber in Folge dessen in Konflikt mit seiner
Rede vom Menschen als erstem Freigelassenen der Schopfung4°, der einer-
seits nicht mehr auf die Stimme der Natur horen muss und der anderer-
seits zu einem poietischen sprachlichen Selbstverhdltnis befreit scheint,
das sich als ateleologisch, ohne Perspektive der Vollendung perfektibel

37Vgl. US, 57, 87, 160, 182. Das Ohr macht im ,besonnenen“ Horen aus dem unartikulier-
ten Laut (psophos) einen sinnvollen (phoné), dabei findet nur Hoéren auf das lautliche
Objekt, nicht auf den Anderen statt (TH, 183).

38 Us, 95, 97, 119, 162f,; vgl. TRABANT: Artikulationen, 103; BUHLER, Karl: Sprachtheorie.
Die Darstellungsfunktion der Sprache [1934]. Frankfurt/M.: Ullstein o. ]., 86.

39 US, 67, 122 zum gottlichen Ursprung und zur Verbreitung der Sprache auf der Erde
(106f.), die durch gegenseitigen Hass und Verachtung zu deren Zersplitterung zu fithren
droht (ebd., 109f.), bis dass der gemeinsame Ursprung der Sprache ,verwirrt” wird (ebd., 112).

49 HERDER, Johann G.: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, in: Herders
Werke in fiinf Bdnden, Bd. 4. Berlin: Aufbau-Verlag 1982, 64f.



148 Burkhard Liebsch

erweist (US, 153ff.).# Zwar fiihrt Herder die Rede von einer weisen Stimme
der Natur (oder Natursprache, an der alle sensiblen Lebewesen Anteil
haben, die ihren Schmerz dufern konnen) im Munde; doch bahnt er dem
Denken einer individuellen Selbst-Geschichte den Weg, die durch unvor-
hersehbaren Ausdruck allenfalls nachtraglich ,zu sich” findet.

Gewiss sind die Konsequenzen dieses Denkens erst nach und nach ge-
zogen worden; doch beginnt der integrale Zusammenhang zwischen dem -
vergeblich gesuchten - Ursprung der menschlichen Sprache und ihrem
ausstehenden teleologischen Gattungs-Sinn bereits in Herders Werk er-
kennbar briichig zu werden. Was der sog. Expressivismus in seinem Falle
als Ausdrucksgeschehen zum Vorschein bringt, liefd sich weder auf einen
unangefochtenen Ursprung nachtraglich zuriickfithren noch in einer teleo-
logisch vorgezeichneten Zukunft der Gattung als aufhebbar denken.4

Im Gegensatz zu Herder schien sich Humboldt weder auf einen Ur-
sprung der Sprache noch auch auf ein Telos der Gattung verlassen zu
wollen. Als er feststellte, der Mensch sei nur Mensch durch die Sprache,
dachte er die Sprache doch vom auf Erwiderung angelegten Sprechen her.
Statt nach einem empirisch-diachronen Ursprung der Sprache zu fragen,
warf er mit Kant die transzendentale Frage nach der ,immerwdhrenden
Genese der Sprache aus den Vermogen der Menschen® auf (TH, 31, 183).
Ihm ging es also nicht um einen weit zuriickliegenden Ursprung oder An-
fang der Sprache, sondern um ihr jederzeit gegenwartiges Entspringen und
Sicherneuern (TH, 10f., 96). ,Wiederholte Verderbnisse der Verderbnisse
verwischen alle Umrisse des Ursprungs“#; aber die Besinnung auf die
,2wirklich sprechenden Menschen® und die energeia ihrer lebendigen Rede
bleibt doch jederzeit moglich, glaubt Humboldt. Und sie zeige, dass sich

4 Allerdings versucht Herder den bei Rousseau ateleologischen Begriff der Perfektibilitat
noch im Sinne einer Tendenz zur Vervollkommnung zu deuten, wie in seinen Briefen zur Be-
forderung der Humanitdt deutlich wird (Herders Werke in finf Bdnden, Bd. 5, 65, 74).
Anachronistisch aber erscheint Taylors Versuch, das expressive Leben des Einzelnen (ein-
schliefilich seiner seelischen ,Tiefe“) an eine ,Stimme der Natur“ wieder anzuschlief3en, die
in diesem Leben zur Geltung komme, und sie so weit wie moglich wieder ,in die ganze
Geschichte der Menschheit® einzufiigen. Wo Taylor in Quellen des Selbst die ,Wende zum
Expressivismus“ rekonstruiert, entsteht immer wieder der Eindruck eines restaurativen Pro-
jekts. TAYLOR, Charles: Quellen des Selbst. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1996, 639-682.

42 Aus dem gleichen Grund erscheint eine kommunitaristische Vereinnahmung der Tra-
dition des Expressivismus als zweifelhaft. Keineswegs geht das sich ausdriickende Leben des
Einzelnen so bruchlos in einer kollektiven Lebensform auf, wie es den Anschein hat, wenn
man den Ausdruck schlief§lich als restlos verobjektivierten gelten ldsst, der im ,objektiven
Geist“ seine Wahrheit findet, wenn es nach Hegel geht; vgl. MARKOVA: The origin of the so-
cial psychology of language, 322ff.

43 Fiir Humboldt gab es in der Tat kein Zuriick mehr zum Ursprung (zur lingua adamia,
Leibniz) bzw. zu einer ersten Namengebung, die den Menschen ihre Herrschaft {iber die
Dinge zu sichern versprach (TH, 30, 86f., gof.; HS, 54). Dagegen wusste sich Herder als Erbe
einer ,schaffenden Stimme", die die Menschen zur ,Beherrschung der Erde“ befdhigen sollte
(HERDER: Ideen, 61). Die Rede erscheint hier als Basis menschlicher Technik.



Uberlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 149

erst im Gesagtes re-produzierenden, vernehmenden Anderen die sprach-
liche Synthesis des Denkens vollende (TH, 32, 72, 80).

Hier ist von einem unvermeidlich gegenseitigen ,Zeugen und Empfan-
gen“ mit Blick auf die Alteritat des Anderen die Rede, der horen und erwi-
dern muss, damit sich Sprache ereignen kann (TH, 40, 42). Erwiderung
aber bedeutet verwandelte Riickkehr des ,selbstgebildeten Wortes aus
fremdem Munde“ bzw. aus ,fremder Denkkraft“.44 Was man die akroama-
tische Synthesis genannt hat, vollzieht sich demnach erst vermittels des
Horens des Anderen und in meinem Horen auf die Stimme des Anderen, die
mir vernommenes Gesagtes gleichsam befremdet zuriickgibt.45

Die sich an dieser Stelle aufdrangende Frage, wie weitreichend denn
das Angewiesensein auf eine derartige, befremdende Riickgabe des Gesag-
ten im Austausch zweier oder vieler Stimmen den Sinn der menschlichen
Sprache bestimmt, wird iiberspielt mit Humboldts Rede von einer blof3en
Neigung oder Anlage zur Geselligkeit mit einem Du. Kénnte es an solcher
Neigung oder Anlage auch fehlen und dennoch Sprache maglich sein? Ist
ein ,Ich als bereits gegeben vorauszusetzen, das erst nachtrdglich, wenn
es ihm beliebt, in ,geselligen® Austausch mit Anderen tritt? Oder wird,
ganz unabhdngig von einer derartigen Neigung, die menschliche Sprache
in einem radikalen, unhintergehbaren Sinne erst dann tberhaupt zu einer
menschlichen, wenn die artikulierte Stimme des Einen die befremdliche
Riickgabe des Verlautbarten durch die Stimme des Anderen empfangt?
Bleiben diese Fragen offen, so erscheint die Hochschédtzung Herders und
Humboldts als Wegbereiter einer akroamatisch begriindeten Sprachphilo-
sophie als tiberaus zwielichtig.

44 TH, 174; vgl. HUMBOLDT, Wilhelm v.: Gesammelte Schriften. Berlin: Preuflische Akade-
mie der Wissenschaften 1903-1936, Bd. 6, 160; Bd. 5, 380; BORSCHE, Tilman: Sprachansichten.
Der Begriff der menschlichen Rede in der Sprachphilosophie Wilhelm v. Humboldts. Stuttgart:
Klett-Cotta 1981, 280f.

45 Vgl. TH, 173f,, 184 zu Hegels Verfehlen einer genuin sozialen Stimme. - Menschliche
Rede impliziert fiir Humboldt ein ,Wecken des Vermogens des Horenden®, das als eine Min-
destgemeinschaft aller Menschen, die wenigstens als ansprechbar gelten, vorauszusetzen ist.
In der Anrede Anderer werden diese freilich als Vernunftwesen angesprochen; und ,verniinf-
tige Wesen sind alle, die sich als solche von anderer Vernunft angesprochen wissen" (BOR-
SCHE: Sprachansichten, 132). Mit Kant ware auch von ,fremder Vernunft“ zu reden - was
allerdings hochst unterschiedliche Deutungen zuldsst. (Vgl. bspw. SIMON, Josef/STEGMAIER,
Werner [Hgg.|: Fremde Vernunft. Zeichen und Interpretation IV. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1998,
sowie FISCHER, Matthias/GONDEK, Hans-Dieter/LIEBSCH, Burkhard [Hgg.]: Vernunft im Zei-
chen des Fremden. Zur Philosophie von Bernhard Waldenfels. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2001.)
Entscheidend ist hier, wie tief die Erfahrung des mit der Rede unvermeidlich verbundenen
»Auseinandergehens” greift, wenn Gesagtes ,aus dem Mund eines Andren wieder tont“.
Humboldt hat nicht weiter erortert, inwiefern hier iiberhaupt der Begriff der Synthesis passt.
Phinomenologisch ware es treffender, von einer akroamatischen Diastase zu sprechen.
Immerhin glaubte Humboldt, dass uns selbst noch aus ,fremdestem [...] Laut innige Ver-
wandtschaft entgegenklingt® (HUMBOLDT: Gesammelte Schriften, Bd. 6, 175, 121). Kann das
auch dann noch gelten, wenn an der Ansprechbarkeit des Anderen als eines verniinftigen
Wesens selbst radikale, nicht auszuraumende Zweifel geweckt werden?



150 Burkhard Liebsch

Trabant schreibt, der charakteristische, wirklich neue Zug der deutschen
sprachphilosophischen Diskussion des 18. und des frithen 19. Jahrhunderts
sei ,dank Herders (Wieder-) Entdeckung des Gehors die Gegenwart des
Ohrs“ gewesen (TH, 170, 175). Nachdem Sprache und Vernunft (logos) seit
Parmenides Angelegenheit der Anschauung geworden seien, sei erst mit
Herder der entscheidende erste Schritt ,von einer traditionell okularen,
visuellen (und solipsistischen) Erkenntnistheorie zu einer aurikularen und
auditiven — akroamatischen -, schliefdlich sprachlich-dialogischen Erkennt-
nistheorie“ wenn nicht vollzogen, so doch méglich geworden (TH, 176).

Aber geht es in der ,Rehabilitierung” des Gehors, die auch Humboldt
im Hinblick auf die Erwiderung der eigenen Rede fiir unabdingbar gehal-
ten zu haben scheint, nur um Akustik oder sinnliche Erkenntnis - oder
vielmehr um den Sinn des Horens als Aufgeschlossensein fiir die Stimme
des Anderen als des Anderen?4® Die Pointe liegt hier nicht in der Erinne-
rung daran, dass man zum Gebrauch der Sprache auf einen physiologi-
schen Gehorapparat angewiesen ist, sondern darin, das Horen als Horen
auf die Stimme des Anderen zu denken, die das Verlautbarte im Durch-
gang durch ihre Fremdheit zurtickgibt.

Genau das ist es, was man bei Hegel vermisst, der ja durchaus den
stimmlichen Ton als ,sich kundgebende Innerlichkeit* kennt (TH, 171), die
er aber als ,Erfahrung des Selbst” und nicht als ,Erfahrung des Anderen”
deutete, schon gar nicht auf der Spur einer irreduziblen Fremdheit seiner
Stimme. Auch Hegel wusste ja, dass mittels der Sprache die fiir sich exis-
tierende Einzelheit des Selbstbewusstseins aus sich heraus tritt und nur so
fiir Andere da ist (HS, 51) — aber eben als allgemeines Ich. Doch begriff er
das Denken nicht als in sich mit einem Anderen konfrontiert und in sich
geteilt; sondern als riickstandslos verobjektivierbar und aufgehend in einem
Wir (HS, 65, 68).47

Begreift man dagegen das Gehor als Organ des Antwortens auf die be-
fremdliche Stimme des Anderen, deren Aufhebbarkeit in einem Wir nicht
vorauszusetzen ist, so stellt sich die Frage: Wie kann Sprache energeia und
kommunikatives Geschehen der immer neuen Erdffnung von Anrede und
Erwiderung sein im Verhdltnis zu fremden Stimmen Anderer, die ihre Frei-
heit dabei nicht einfach einbiiffen?4® Und wie kann sie Geschehen zwi-
schen zweien oder mehreren sein, ohne sich einfach auf das Tun eines ,be-

46 Gelbst Biihler spricht vom ,Produzieren eines Schallphinomens®; BUHLER: Sprach-
theorie, 25.

47 Vgl. die Bestandsaufnahme des Verhiltnisses zwischen Hegel und Levinas in dieser
Perspektive bei KEINTZEL, Brigitta/LIEBSCH, Burkhard (Hgg.): Hegel und Levinas. Kreuzungen
- Briiche — Uberschreitungen. Freiburg i.Br.: Alber 2010.

48 Fiir Levinas liegt die Freiheit des Anderen gerade in seiner Fremdheit. Vgl. LEVINAS:
Totalitdt und Unendlichkeit, 100.



Uberlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 151

deutungsverleihenden“49 Subjekts zu reduzieren (HS, 61)? Wie kann sie
sich dartber hinaus zwischenmenschlich und so vollziehen, dass dieses
Geschehen nicht einfach minderwertig erscheinen muss, insofern es
oflichtig” ist und dazu verurteilt scheint, Voriibergehendem und niemals
Wiederzubringendem ausgeliefert zu bleiben? (HS, 52).

Lasst sich ein nicht derart mit Hegel zu entwertender Begriff zwischen-
menschlicher Praxis im Verhaltnis zu einem Du denken (HS, 55), wie sie
etwa Levinas in seiner Philosophie der Verantwortung beschreibt? Hat die-
ses Du allemal nur den Status einer (bereits vorhandenen) zweiten Person,
an die man sich wendet?5° Und ist dieses Sichwenden an sie bzw. das Sich-
wenden des Anderen an uns ein eher zufilliges Geschehen, wie es bei
Herder und Humboldt gelegentlich den Anscheint hat, oder haben wir es
mit dem Sinn menschlicher Sprache erst dann zu tun, wenn nicht nur
zufdllig akustische Reize das Trommelfell eines Anderen affizieren, son-
dern wenn danach verlangt wird, dass man jemandem Gehor schenkt, d.h.
nicht nur hort, was er oder sie sagt, sondern zuhort und woméglich auf
ihn oder sie hort? In diesem Falle hatten wir es mit einem ethischen Sinn
der Sprache zu tun, der sich allerdings aus einer physiologischen Akustik
so wenig entnehmen ldsst wie aus einer blofen Beschreibung dessen, was
im faktischen Sprachgebrauch tatsdachlich geschieht.5!

5. HOREN AUF DEN ANDEREN?

An dieser Stelle, meine ich, wird besonders deutlich, wie nahe einerseits
das, was Taylor als expressivistische Tradition fiir sich und seine kommu-
nitdre Sozialphilosophie5? in Anspruch nimmt, bereits dieser ethischen

49 BUHLER: Sprachtheorie, 69.

59 So gesehen ware die Frage nach einer ,sozialen“ Konstitution des Du noch gar nicht
gestellt.

5! Das gilt auch fiir die Deutung der Stimme des Neugeborenen (TRABANT: Artikulatio-
nen, 110), die etwa Hans Jonas umstandslos ,ethisiert*.

52 Vgl. LARMORE, Charles: Patterns of Moral Complexity. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press 1987, 93ff., wo Herders “pluralism and expressivism” ebenfalls als eine Art Proto-
Kommunitarismus fiir ein Modus-vivendi-Modell sozialer Koexistenz heterogener Lebensfor-
men ins Spiel gebracht wird. Man geht wohl nicht fehl in der Annahme, dass sich gleichwohl
in der kommunitaristischen Wendung des Expressivismus eine ethnische Beschriankung
menschlicher Ansprechbarkeit durchgesetzt hat, wie sie bereits in der Geschichte der Vol-
kerpsychologie bei Moritz Lazarus, Heymann Steinthal und Wilhelm Wundt festzustellen
ist. Diese Beschrankung bedeutet, dass der Ursprung und der Sinn der menschlichen Spra-
che zundchst im Rahmen eines (sei es genealogisch, sei es ,geistig” aufgefassten) Volkes dar-
zulegen ist, d.h. im Rahmen einer ethnischen Zugehorigkeit, von der Fremde urspriinglich aus-
geschlossen sind. Was dagegen Derrida die Eroffnung der menschlichen Sprache als solcher
nennt, unterlduft gerade diese Beschrankung, denn sie geschieht auch und gerade angesichts
des Anderen als eines Fremden. Vgl. STEINTHAL, Heymann: Einleitende Gedanken iiber V6l-
kerpsychologie als Einladung zu einer Zeitschrift fiir Volkerpsychologie und Sprachwissen-
schaft [1860], in: DERS.: Kleine Sprachtheoretische Schriften. Hildesheim: Olms 1970, 307-379,



152 Burkhard Liebsch

Frage kommt; wie fern sie andererseits aber auch einem (jidischen)
Sprachdenken bleibt, das nicht vom blofden Gerausch oder vom Ursprung
der Sprache in der Zeit (gattungsgeschichtlich wie ontogenetisch33) her
kam, sondern vom Horen auf den Anderen, wie es Buber, Rosenzweig und
Levinas durch Abrahams Antwort belegt sehen: ,hier bin ich®.54

Den Sinn der Sprache sehen sie nicht in blofder Zeichenverwendung,
Namengebung oder in der Kundgabe einer Person, deren Expression seit
Karl Bithler sprachtheoretisch mit dem Appell zusammen gedacht wird
(TH, 118f.).55 Vielmehr geht es ihnen um die dem Anruf des Anderen zu
verdankende originare Instituierung des Subjekts als eines Verantwort-
lichen. Diese ist nicht Sache eines indifferenten Horens auf Gerdusche
oder auf linguistisch Artikuliertes, sondern Antwort auf die Stimme des
Anderen, die nach Verantwortung verlangt (was durch nichts zu beweisen,
nur zu bezeugen ist). ,Wenn Sprache den Menschen menschlich macht®,
wie sich Trabant ausdriickt, so nicht allein deshalb, weil das Ohr , die Thiir
zur Seele darstellt” und weil mit dieser angeblichen Entdeckung Herders
nach Condillacs erstem Schritt der wichtigste ,zweite Schritt zu einer
addquaten Sprachphilosophie“ getan ware (TH, 179).5° Das Ohr als das Or-
gan der Humanisierung des Menschen durch Sprache zu verstehen, mach-
te in einer durch Buber, Rosenzweig und Levinas belehrten Perspektive
(ungeachtet aller Unterschiede, die sie trennen) nur ethisch Sinn.

Fiir sich genommen, schreibt Rosenzweig, ist das Selbst einsam und
sprachlos. Und er fragt sich, ,wie ihm die Zunge gelost, das Ohr erschlossen
werden® sollte.57 Nur als vom Anderen angesprochenes und in Anspruch
genommenes kommt es zur Sprache. Es hat am Sinn der Sprache nur teil

hier: 336, 340ff., 346; zum Kontext jetzt HARTUNG, Gerald: Sprach-Kritik. Sprach- und kultur-
theoretische Reflexionen im deutsch-jiidischen Kontext. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft
2012.

53 Es ware zweifellos anachronistisch, in diese Fragestellung evolutiondres Denken hin-
einzulesen. Was man mit Foucault die genetische Episteme des 18. Jahrhunderts nennen
konnte, entfaltete sich zwar an der Schwelle zur Verzeitlichung auch der Entstehung von
Sprache und Vernunft. Doch noch Herder macht an ihr halt. Fiir ihn sind Sprache und Ver-
nunft in einem gottliche Gabe und nichts, was etwa einer (fiir ihn noch nicht denkbaren)
Evolution zu verdanken wdre (vgl. HERDER: Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen
Seele, in: DERS.: Herders Werke in fiinf Bdnden, Bd. 3, 341—406, hier: 371.

54 ROSENZWEIG, Franz: Der Stern der Erlosung. Frankfurt/M.: Suhrkamp °1996, 440 (=
SE); LEVINAS, Emmanuel: Ethik und Unendliches. Graz: Bohlau 1986, 81.

55 BUHLER: Sprachtheorie, 28f.

56 Vgl. demgegeniiber zur Lage der Sprachphilosophie Mitte des 18. Jahrhunderts FRAN-
ZEN: Einleitung, in: MAUPERTUIS: Sprachphilosophische Schriften, XXIXf., XLIII. Immerhin
nahm auch schon Maupertuis von einer Kraft der ersten, sog. ,natiirlichen Sprache der Ges-
ten und Schreie” an, dass sie ,die ganze Empfanglichkeit des Herzens" zu erfiillen imstande
sei, ,welches ihr zuhort“. Das schreibt der Autor der Abhandlung iiber die verschiedenen

Mittel, derer sich die Menschen bedient haben, um ihre Vorstellungen auszudriicken (ebd.,
33-52, Abschnitt VII).

57 Zum Vorangegangenen vgl. SE, 72-77, 82, 87, 186, 230, 262.



Uberlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 153

kraft des Wortes, das an es gerichtet wird (SE, 89, 162f., 264). Nun setzt
Rosenzweig aber auf ein ,Horen ohne Widerrede“, das einer dem Anderen
unterworfenen Horigkeit gefdhrlich nahe kommt (SE, 328, 343). Dabei
kann es zur Horigkeit nur kommen, wenn das Wort des Anderen auf einen
Befehl hinaus lduft, der jede weitere Interpretation zu eriibrigen scheint.
Streng genommen geht es Rosenzweig aber zunachst nur um ein unbeding-
tes Zuhoren, das die Frage der unvermeidlich nachtraglichen, originaren
Realisierung dessen, worauf und was tiberhaupt zu horen ist, und die Frage
der freien Zustimmung zu dem, was der Andere sagt oder verlangt, im
Sinne des Horens auf ihn keineswegs tiberfliissig macht. So ist das einzelne
Selbst fiir den Anderen aufgeschlossen, wenn es ,ganz und gar Ohr" ist
und sich als angesprochen oder als angerufen realisiert, ohne aber je der
Verantwortung dafiir entbunden sein zu konnen, was es durch sein Horen
origindr realisiert oder nicht realisiert.

Dieses ,Realisieren’ ist auf das - sei es stumme, sei es verlautbarte — Sa-
gen des Anderen nicht einfach zuriickzufiihren. Nur wenn man das Selbst
als sich vom Anderen so oder so angesprochen realisierendes nicht unter-
schlagt, ist der Bedeutung des Vokativs angemessen Rechnung zu tragen,
den Rosenzweig in dialogphilosophisch hochst folgenreicher Weise zur
Geltung gebracht hat. Entscheidend ist so gesehen weniger, dass das Selbst
vom Anderen als Du her gedacht wird. (Das hat in den Augen Bubers auch
Feuerbach schon getan.) Vielmehr tritt, wie Rosenzweig selber ausdriick-
lich sagt, ,an Stelle des unbestimmten [...] Du“ der Vokativ (SE, 195ff.), der
Anruf so, dass jede Vergegenstandlichung sowohl des Anderen als zweiter
Person wie auch seines Sagens abgeschnitten wird. Gegeniiber dem Anruf
des Anderen kommt das Selbst stets zu spat: immer schon ist er ergangen;
aber dem Selbst obliegt es, ihn zu horen, womaoglich auf ihn zu horen und
infolge dessen den Anruf nachtraglich zu bewahrheiten, der zumal in sei-
ner ethischen Bedeutung wie gesagt durch nichts zu beweisen, nur zu be-
zeugen ist.5

So gesehen muss der Sinn des Anrufs, statt den Horenden zu einer pas-
siven Horigkeit zu verurteilen, riickhaltlos vom Selbst abhdngig werden,
das Antwort auf ihn gibt (oder sie unterldsst). So eroffnet der Anruf des
Anderen Spielraume des Verhaltens zwischen blofdem Hoéren und Horen
auf den Anderen bis hin zur Horigkeit, die die Gefahr der Liquidierung der
Sprache als eines Geschehens von Anspruch und Erwiderung heraufbe-
schwort.

Waihrend Humboldt diesen Spielraum so weit wie mdoglich 6ffnet, ohne
ihn ethisch gewissermafen eng zu fithren und dabei in der judischen Per-
spektive Rosenzweigs, Bubers und Levinas’ riskiert, den eigentlichen Sinn

58 Seit Henri Bergson und Maurice Merleau-Ponty ist diese Bewahrheitung (mouvement
rétrograde du vrai) als originare gerade nicht bloR als ein Zum-Vorschein-kommen dessen zu
verstehen, was vorher schon ,wahr‘ war.



154 Burkhard Liebsch

der Sprache ganz aus dem Auge zu verlieren, reduzieren letztere den ethi-
schen Sinn des Geschehens von Anspruch und Erwiderung gelegentlich bis
hin zur Heteronomie eines Befehls, der im Grunde nicht nicht befolgt
werden kann. Demnach hdtten wir im Grunde immer schon den Anspruch
des Anderen als solchen, als Gebot, ihm gerecht zu werden, als Verlangen
nach einer verantwortlichen Antwort, bejaht - auch wenn wir dies nach-
traglich verleugnen. Schlagt eine solche Verabsolutierung der Bedeutung
des Anspruchs des Anderen nicht unvermeidlich in die Liquidierung seiner
sprachlich-dialogischen Struktur um? Und wird der eigentliche Sinn der
Sprache nicht der sprachlichen Auseinandersetzung entzogen, wenn man
ihn auf einen unanfechtbaren Befehl zurtickfiihrt?

Demgegentiber stellt sich die Frage, wie menschliche Rede ein offenes
Geschehen der Auseinandersetzung in Anspruch und Erwiderung bleiben
kann, ohne sich in einem indifferenten Austausch von Gesten, Zeichen,
Symbolen, Gedanken und Argumenten zu erschopfen, der uns nicht lehrt,
welchen ,Sinn‘ es hat, sich in Anrede und Erwiderung einer aus unvor-
denklicher Ferne auf uns zuriickkommenden Stimme des Anderen auszu-
setzen, von dem wir in letzter Instanz nicht wissen und niemals wissen
werden, wer es ist, wenn die Fremdheit des Anderen sich nicht aufheben
lasst.59

Levinas glaubt, gerade die Fremdheit des Anderen fiihre auf die Spur
des Befehls, der uns zur Verantwortung fiir den Anderen bestimme. Dem-
zufolge ist es nicht das sinnliche Gehor, worauf es ankommt, wenn das Ge-
sicht gleichsam diesen Befehl erteilt und insofern par excellence sprechen-
de Realitat ist, die sich der von Levinas immer wieder gebrandmarkten Ge-
walt des Lichts entzieht. Auch Levinas gibt sich als Apologet des Horens
und denunziert das Sehen als Gewalt, insofern es das Gesehene vergleich-
zeitige und sich von daher als unfihig erweise, dem Entzug des Anderen in
eine uneinholbare Ferne und Fremdheit auf der Spur zu bleiben. Nur dem
Horen auf den Anspruch des Anderen soll das gelingen konnen. Aber der
Anspruch ,spricht” gerade aus seinem Gesicht, auch stumm und wortlos.

Wie auch immer sich das rechtfertigen lief3e, will ich hier nicht naher
untersuchen. Festhalten mochte ich, was die von Trabant und anderen
diagnostizierte Rehabilitierung des Ohrs und der Stimme in der deutschen
Philosophie um 1800 angeht, nur, dass aus der angedeuteten jiidischen
Sicht der eigentlich entscheidende Schritt zu einer ,addquaten Sprachphi-
losophie” keineswegs damit getan wird, dass man sich vom Sehen als der
hauptsachlichen Quelle der Erkenntnis abwendet, um die menschliche
Stimme und das Gehor an dessen Stelle zu inthronisieren.®® Eine derart
verkiirzte Rehabilitierung der Stimme und des Gehors wiirde gerade den
ethischen Sinn der Sprache verfehlen, der sich allein im Horen auf den An-

59 Vgl. RICEUR: Das Selbst als ein Anderer, Zehnte Abhandlung.
60 Vgl. TRABANT: Artikulationen, 102.



Uberlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 155

spruch des Anderen zeigt, der nach einer - verantwortlichen - Antwort
verlangt.

Wie gesagt kommt indessen dieser Gedanke einer Reduktion des freien
Spielraums menschlichen Horens auf eine Horigkeit gefahrlich nahe, die
sich dem Verlangen des Anderen als einem Befehl unterwirft.® Damit ware
der Spielraum einer freien, zwischen-menschlichen Sprachlichkeit unter-
schlagen, die weder im Rahmen einer kausalistischen Physik und Physiolo-
gie noch in einer rigorosen Ethik sich denken lasst, die nur noch auszu-
fihren verlangt, was befohlen wurde. Die zwischen-menschliche Rede und
ihre sprachphilosophische Rekonstruktion kann die unangefochtene Gel-
tung eines solchen Befehls niemals beweisen, allenfalls bezeugen. Die Be-
zeugung aber ist riickhaltlos der zwischen-menschlichen Anfechtbarkeit
und dem Erfordernis (iberantwort, sich im zwischen-menschlichen Leben
als tiberzeugend zu erweisen. Was man als Sinn der Sprache unter zweifel-
hafter Berufung auf ein erstes Wort geltend macht, das die Seele dem An-
spruch des Anderen 6ffne (Rosenzweig), ist selber der sprachlichen Aus-
einandersetzung ausgeliefert. Nur in ihr und durch sie kann und muss sich
zeigen, was die Stimme des Anderen iiber verbales Gerdausch hinaus ,zdhlt
- selbst dann, wenn er uns als radikaler Feind begegnen sollte.

61 Auch wenn man keinen schroffen Gegensatz zwischen Judentum und Aufkldarung etwa
konstruiert, bleibt dieses Problem virulent; vgl. YOVEL, Yirmiyahu: Mendelssohns Projekt:
Vier Herausforderungen, in: STEGMAIER, Werner (Hg.): Die philosophische Aktualitdt der
judischen Tradition. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2000, 331-350, hier: 345.



156 ’ Burkhard Liebsch

Zusammenfassung

Dieser Aufsatz geht von C. Taylors Rekonstruktion der Urspriinge moderner
Sprachphilosophie im ,Deutschen Expressivismus“ aus und diskutiert die
These, dass speziell ].G. Herder den Ursprung und den Sinn menschlicher
Sprache als eines Mediums des Ausdrucks aufgedeckt habe, durch den sich
ein Selbst innerhalb gegebener Lebensformen verstdindigen konne. Diese
These wird konfrontiert mit E. Levinas’, F. Rosenzweigs und M. Bubers An-
satz, demzufolge der Ursprung menschlicher Sprache von der Stimme des
Anderen her zu denken sei, insofern sie an eine verantwortliche Antwort
appelliere. Gezeigt wird, wie der Sinn menschlicher Sprache nach wie vor auf
dem Spiel steht, wo die expressivistische Philosophie mit einer Ethik ,jiidi-
scher’ Provenienz interferiert.

Abstract

My contribution draws on C. Taylor’s reconstruction of the origins of the
modern philosophy of language in “German expressivism”. Taylor maintains
that especially J.G. Herder uncovered the true origin and sense of human
language as the most important means by which a self can express itself and
seek understanding within its given form of social life. I propose to confront
this thesis with E. Levinas’, F. Rosenzweig’s and M. Buber’s claim that it is,
rather, the voice of the other in which, time and again, the sense of language
originates — insofar as the other’s voice appeals to our responsible response.
I hope to demonstrate how the very sense of human language is still at stake
where expressivist philosophy meets with an ethics of Jewish’ provenance.



	Die menschliche Stimme und die Tradition des Expressivismus : Überlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache

