
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 1

Artikel: Die menschliche Stimme und die Tradition des Expressivismus :
Überlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache

Autor: Liebsch, Burkhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760706

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Burkhard Liebsch

Die menschliche Stimme und die Tradition
des Expressivismus.

Überlegungen zum Sinn und Ursprung
menschlicher Sprache1

„This voice [-] not listening to itself
but to the silence that it breaks."

Samuel Beckett2

„Wahrhaft uneinnehmbar ist der Mensch nur im Ausdruck [...].
Vor lauter Kohärenz hat das Wort die Sprache verloren."

Emmanuel Levinas3

t. Von der menschlichen Sprache (zurück) zur Stimme des Anderen

Wie alt auch immer die Gattung homo sapiens sapiens sein mag, ihre
Geschichte wäre nicht möglich geworden ohne die Fähigkeit symbolischer
Kommunikation. Wenn wir der klassischen, vielfach zitierten aristotelischen

Theorie folgen, lebten die Menschen schon immer vor allem deshalb
als Menschen zusammen, weil sie mit vernünftiger Rede begabt waren.
Doch dauerte es nach ersten Reflexionen über die Bedeutung der Sprache
für menschliche Lebensformen im Kontext der antiken Philosophie mehr
als weitere zwei Jahrtausende, bis die Sprache als solche und die Sprachlichkeit

der menschlichen Gattung einschließlich der ihr eigenen Historizität

zur Sprache kam. Mit Franz Bopp, Wilhelm v. Humboldt und Jakob
Grimm wurde die Sprache scheinbar endgültig zum Objekt wissenschaftlicher

Erkenntnis.4 Als Objekt schien die Sprache im Zuge einer umfassenden

Philologisierung erkennbar und im Zuge ihrer rückhaltlosen Histori-

1 Dieser Beitrag geht zurück auf einen Vortrag im Rahmen des interdisziplinären
Projekts The cultural and scientific context of Jüdisches Sprachdenken' in 18th and 19th centuries,
Van Leer Institute, Jerusalem/Israel, am 4.-7. November 2008. Er wurde durch wenige
Hinweise auf spätere Neuerscheinungen nachträglich ergänzt. Die Dokumentation der Ergebnisse

dieses Projekts ist bei Fink seit einigen Jahren angekündigt unter dem Titel Judentum
und Sprachdenken. Beiträge zur Sprach- und Kulturtheorie der Moderne.

2 BECKETT, Samuel: The Unnamable, in: Ders.: The Beckett Trilogy. London: Pan Books

1979, 281.

3 Levinas, Emmanuel: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität.
Freiburg i.Br: Alber 1987, 432; Ders.: Schwierige Freiheit. Versuch über das Judentum.
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1992, 158.

4 Vgl. FOUCAULT, Michel: Die Ordnung der Dinge. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1974, Kap. 8, V.



134 Burkhard Liebsch

sierung zugleich beherrschbar zu werden. Was man den Einbruch der
Geschichtlichkeit in die Sprache genannt hat, hat nicht nur deren Alter, ihre
idiomatischen Verzweigungen, ihr tiefgreifenden kontingenten
Umformungen, ihre außerordentliche semantische Liquidität und die interkulturelle

Diffusion sprachlicher Artikulationsmöglichkeiten der Menschen
zu Bewusstsein gebracht, sondern auch machtpolitische Aspirationen
geweckt. Man hoffte, sich der eigenen Sprache als einer „nationalen Geisteskraft"

bemächtigen und auf diese Weise zugleich in unzweideutiger
Abgrenzung von Fremden sich seiner selbst vergewissern zu können. So

geriet die Sprache - als langue, nicht als parole - zum willfährigen Objekt
politischer Bemächtigung.

Von Humboldts Theorie der energeia der Sprache als einer gelebten
Wirklichkeit über die Pragmatik bis hin zur Karriere des Performativen in
der Gegenwart macht sich freilich auch eine mächtige Gegenströmung
bemerkbar, die in der als Objekt und virtuelles System begriffenen Sprache
nur den sekundären Niederschlag eines sprachlichen Geschehens sieht, in
dem sich allererst die Zeitigung all dessen vollzieht, was man der Sprache
zutraut: Zeichengebung, Ausdruck, Kommunikation und Verständigung.
Mindestens setzt diese Zeitigung die Anrede und Ansprechbarkeit eines
Anderen voraus. Das haben mit Nachdruck vor allem jüdisch inspirierte
Philosophen des 20. Jahrhunderts wie Franz Rosenzweig, Emmanuel Levi-
nas und Jacques Derrida zur Geltung gebracht.

Wenn sie als ,jüdisch inspiriert' zu bezeichnendes Sprachdenken betrieben

haben, dann gewiss nicht deshalb, weil man sie in ethnischer, politischer

oder religiöser Hinsicht entsprechend eindeutig klassifizieren könnte.

Und auch nicht deshalb, weil ihr Denken mit einem dichten Geflecht
jüdischer Traditionen verflochten scheint, in dem sie sich immerhin selbst
ausdrücklich immer wieder situiert haben. Vergessen wir nicht, dass
gerade diesen Traditionen eine extreme Infragestellung dessen zu verdanken
ist, was es überhaupt bedeutet, an eine Uberlieferung anzuknüpfen, die in
ihren subtilsten Formen eben das, worum es ihr religiös geht, verbirgt und
der Aussagbarkeit (nicht aber der Ansprechbarkeit) entzieht, um es als
solches, jeglichem menschlichen Zugriff Entzogenes, zu bewahren. Keineswegs

wollten die Genannten als kabbalistische Schriftmystiker gelten, die
auf der Spur einer ursprünglichen Stimme, welche die menschliche Sprache

als solche inauguriert, immer neue Verrätselungen ihres Ursprungs
produzierten. Aber sie wussten sich doch zutiefst einem Sprachdenken
verpflichtet, das gerade im Wissen um die vielfache Verschüttung, Entstellung

und Dissemination menschlicher Sprache unaufhörlich nach dem
wahren .Einsatz' menschlicher Rede sucht, ohne dessen fortwährende
Erneuerung die als virtuelles System begriffene Sprache buchstäblich keine



Überlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 135

Bedeutung hätte.5 Diese Suche macht weder die Erforschung der Vielzahl
menschlicher Sprachen obsolet noch zwingt sie dazu, jenen Einsatz naiv
als geschichtlichen Ursprung der Sprache zu begreifen. Vielmehr forscht
sie nach einer entstellten Wiederholung des Ursprungs in der .zerstreuten'
Rede, selbst in der Rede, die ihn verleugnet. Wenn dabei irgendetwas -
zumindest prima facie - als spezifisch .jüdisch' gelten kann, dann dies: die
Apologie einer .menschlichen' Ansprechbarkeit, die trotz aller Deformation

und Gewalt, der die Sprache unterliegt und die sie gelegentlich (in
sog. hate speech) bis zur Unkenntlichkeit entstellt, zu bezeugen ist.

Werke jüdischer Philosophen wie Levinas, Buber und Rosenzweig sind
freilich in einer schier unentwirrbaren Gemengelage von heterogenen
interreligiösen und interkulturellen Gedanken situiert, die einander in
Jahrtausenden angezogen, durchdrungen, aber auch abgestoßen und einander
inspiriert, befremdet, durch Befremdung inspiriert und durch Inspiration
befremdet haben. Dem wird kein Versuch gerecht werden können, durch
immer neue Absteckung von dichten Grenzen exklusive Traditionen wie
Besitztümer in Beschlag zu nehmen, deren Identität nur als eindeutig
diesseits oder jenseits einer (etwa „deutsch-jüdischen" oder
„theologischphilosophischen") Demarkationslinie auszumachen und zu bewahren
wäre. Viel reizvoller, aber auch dringlicher ist die Frage, ob das, was sich aus
europäischen, biblischen, deutschen, jüdischen Quellen speist, eine neue
Form inter- oder trans-nationaler Gastlichkeit hervorbringen kann, die
aufgeschlossen gerade für diejenigen wäre, welche nicht in .unseren'
Überlieferungen verwurzelt sind oder ihnen fremd und ablehnend gegenüber
stehen.

5 Überaus deutlich wird das in G. Scholems Rekonstruktion der Sprachtheorie der Kab-
bala in: SCHOLEM, Gershom: Judaica III. Studien zur jüdischen Mystik. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 1973, 7-71. Sie betont die Auffassung der reinen Ursprünglichkeit der Stimme Gottes,
die die menschliche Sprache stifte als „wichtigste Erbschaft des Judentums", aber zugleich
auch deren rückhaltlose Auslieferung an eine sie entstellende und verbergende, sie dadurch
zugleich verfälschende und bewahrende Tradition. In Scholems Ausführungen kommt es zu
eigentümlichen Verwerfungen, die hier nicht weiter zu berücksichtigen sind; so z.B.
zwischen dem Rekurs auf eine „akustisch" vernehmbare Stimme im Gegensatz zu einem
Primat der Schrift, zwischen einer Mystik der Schrift bzw. des Buchstabens und einer
ethischen Ansprechbarkeit des Menschen durch die Stimme des Anderen, aber auch
zwischen einer privilegierten „menschlichen" Sprache und der Vielfalt der Sprachen. Geht man
von letzterer aus, wie es die moderne Sprachforschung verlangt, so zeigt sich, wie weit der
sprachmystisch leichtfertig abgekürzte Weg von einer vielfaltigen Ansprechbarkeit in einer
Sprache (unter vielen) bis zu einem angeblich ersten Wort tatsächlich ist, dem zugetraut
wird, vor aller menschlichen Sprachenvielfalt geradezu die Menschlichkeit des Menschen
(primär im Modus des Gewissens, im Antworten auf einen .stillschweigenden' Anspruch des

Anderen) zu stiften.



136 Burkhard Liebsch

Warum spreche ich von Gastlichkeit?6 Sprache beginnt überhaupt nicht
mit der seit Aristoteles so überaus privilegierten Aussage und auch nicht
mit dem Gespräch oder Diskurs, in dem man möglichst rationalen
Austausch pflegt; vielmehr setzt Sprache mit dem Anspruch des Anderen oder
mit seiner Anrede ein (ggf. auch mittels eines lautlosen, bittenden Blickes).
Ohne Anspruch bzw. Anrede eröffnet sich nicht einmal ein kommunikativer

Raum, in dem Argumente auszutauschen oder Aussagen zu beurteilen
wären. Paradoxerweise kommt aber diese elementare Voraussetzung
dessen, was man mit Derrida die „Eröffnung der Sprache" als solcher
nennen kann, erst in den letzten Jahrzehnten zum Vorschein - wie in einer
zentripetalen Bewusstwerdung.7 Man forscht nach dem Ursprung dieser
Eröffnung aber nicht mehr in anthropogenetischer Perspektive, d.h. im
Rückgang auf die Gattungsgeschichte, sondern vermutet ihn als ständig
neu zu wiederholenden in der Zwischenmenschlichkeit des Geschehens von
Anrede und Erwiderung selbst, das die Sprache und ihren Sinn jederzeit
radikal in Frage stellen kann. Keineswegs ist dieser Sinn durch die Anthro-
pogenese sprechender Lebewesen ein für alle Mal verbürgt. Im Gegenteil
kann ihm der (gewaltsame) Gebrauch der Sprache wie auch die Verweigerung

von Anrede und Erwiderung radikal zuwiderlaufen. So zwingen nicht
zuletzt Phänomene der Sprachzerstörung wieder nach dem Sinn der Sprache

zu fragen, der sich offenbar nicht darin erschöpft, möglichst eindeutig
Wahres auszusagen, worauf man die Sprache von Piaton bis hin zur
sprachanalytischen Philosophie vorrangig verpflichtet hat.8 Weniger denn
je sind wir uns dieses Sinns gewiss. Wir müssen die Sprache deshalb dort
aufsuchen, wo sie rückhaltlos auf dem Spiel steht und zeigt, was sie kann -
oder fatal versagt. Es bedarf wohl keiner näheren Erläuterung dessen, wie
brisant diese Fragestellung zumal in politischer Hinsicht in einer Zeit ist,
die vielen nichts überzeugender erscheinen lässt als die Aufkündigung'
jeglicher Gemeinsamkeit mit Anderen, vor allem mit radikalen Feinden,
von denen man sich am Ende nicht einmal mehr ansprechen lassen will.

Diese Ansprechbarkeit, ohne die die Sprache als System keinerlei
menschliche Bedeutung hätte, hat nach der Überzeugung jener jüdisch
inspirierten Philosophen niemand (als Subjekt sogenannten „Sprachgebrauchs")

sich selbst zu verdanken. Sie ist vielmehr dem Anderen zu
verdanken, wer auch immer er oder sie ist, woher auch immer sein oder ihr
Anspruch rührt. Sprache ist so gesehen vom Anspruch des/r Anderen bzw.

6 In Anschluss an in diese Richtung zielende Gedanken, die besonders Emmanuel Levi-
nas und Paul Ricoeur angeregt haben. Dem im Einzelnen nachzugehen, würde den verfügbaren

Rahmen dieses Beitrages jedoch sprengen.
7 Vgl. DERRIDA, Jacques: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1976,150.
8 Noch bei Vincent Descombes hat es den Anschein, als habe sich die Philosophie nur

mit Tatsachen (im Sinne Wittgensteins) oder mit Aussagen über Tatsachen zu befassen; vgl.
DESCOMBES, Vincent: Die Rätsel der Identität. Berlin: Suhrkamp 2013, Kap. 2.



Überlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 137

von seiner/ihrer Ansprechbarkeit her zu denken. Dieser Gedanke kann
und muss sich vielleicht anlehnen an eine jüdische Überlieferung. Doch
eine solche Anlehnung an sie muss nicht auf eine exklusive Berufung auf
sie hinauslaufen. Letztlich geht es um die universale Dimension der
Eröffnung menschlicher Sprachlichkeit, die durch keine ein für alle Mal
erfolgte Stiftung ihres vermeintlichen Ursprungs verbürgt ist. Im Gegenteil
steht sie immer wieder radikal auf dem Spiel.

Das zeigt sich, wenn jeglicher Anspruch Anderer in Abrede gestellt
oder radikal ignoriert wird und wenn deren Ansprechbarkeit in keiner
Weise mehr garantiert erscheint. Was so als politische Frage unübersehbar
brisant wird, führt uns heute mehr denn je auf die Spur der radikalen,
zwar jüdisch inspirierten, aber im Kern universalen Frage, wie die Sprache
der Menschen eine ,menschliche' sein, bleiben oder (wieder) werden kann.
Auf diese Frage gibt das hier angesprochene jüdische Sprachdenken eine
ethische Antwort - nicht aber im Rekurs auf die Naturgeschichte der
menschlichen Gattung, sondern im Rückgang auf die Stimme des Anderen
- die uns nicht nur in Folge des modernen „absurden Theaters" Beckett-
scher Provenienz, sondern mehr noch durch Versuche, sie radikal zum
Schweigen zu bringen, als radikal fraglich erscheint. Wie sich dieses
ethische Sprachdenken auf der Spur der Stimme eigentümlich kreuzt mit
der gewöhnlich naturgeschichtlich aufgeworfenen Frage nach dem
Ursprung der menschlichen Sprache, ist Gegenstand der folgenden, weitgehend

auf die Tradition des Expressivismus fokussierten Überlegungen, die
zugleich deutlich machen sollen, wie sehr das Aufkommen sprachphilosophischer

Reflexion speziell seit dem 18. Jahrhundert im Rückblick
verknüpft ist mit einer zunehmenden Radikalisierung einer Ethik menschlicher

Sprachlichkeit, die erst im 20. Jahrhundert voll zur Geltung gekommen

ist - nachdem man jegliche Gewissheit in der Frage eingebüßt hatte,
wie Sprache und menschliche Natur zusammen zu denken sind.

2. Die menschliche Stimme, Sinn und Ursprung der Sprache

Es kann keine Rede davon sein, dass nach „Jahrhunderten der
Sprachvergessenheit" (Jürgen Trabant) mit Johann G. Herder, Wilhelm v. Humboldt,
Georg W.F. Hegel und schließlich Ernst Cassirer die Sprachphilosophie auf
ein für alle Mal gesichertem Fundament stehen würde.9 Das zeigt sich
nicht zuletzt an der Aufwertung, die die menschliche Stimme als Medium
eines Sagens, das im Gesagten bzw. Verlautbarten nicht aufgeht, bei
Emmanuel Levinas und anderen erfahren hat. Levinas folgt dabei der Spur des

(sei es expliziten, sei es impliziten, im bloßen Blick zum Ausdruck kom-

9 Zur Fragwürdigkeit des nachträglichen Ziehens solcher Traditionslinien vgl. TRABANT,

Jürgen: Traditionen Humboldts TH). Frankfurt/M.: Suhrkamp 1990, 6if., 67 zur „Linie"
Humboldt-Steinthal und zur „Linie" Humboldt-Cassirer.



i38 Burkhard Liebsch

menden) Anspruchs des Anderen, den er in der Figur des Vokativs u.a. bei
Martin Buber und Franz Rosenzweig zur Sprache gebracht fand, die sie,
wie könnte es anders sein, nicht zuletzt mit einer neuen Auslegung der
Abraham-Isaak-Fabel verknüpften. Obwohl der Stimme des Anderen hier
bereits ein sprachphilosophisch zentraler Platz zukommt, hat sie bis heute
ungeachtet mancher ,Rehabilitationsversuche' nach wie vor einen schweren
Stand.10 Mal bemängelt man mit Hegel, dass sie der Irreversibilität der Zeit
nichts entgegenzusetzen habe; mal verdächtigt man sie im Gegenteil mit
Derrida, einer weitgehenden Leugnung radikaler Abwesenheit, d.h. einer
Ideologie ungetrübter Gegenwart des Subjekts bei sich Vorschub zu
leisten." Und wo sich die Philosophie im Besitz reiner, idealer Bedeutungen
wähnt, scheint die Stimme nur mehr der „Signalisierung von Erlebnisgehalten"

zu dienen, deren expressive Mitteilung bloß sekundär in Betracht
kommt oder sogar vernachlässigbar erscheint, wie Jürgen Habermas gegen
Edmund Husserl eingewandt hat. Im Übrigen erfreut sich die Stimme aber
metaphorischer Beliebtheit, die uns vielfach im Unklaren darüber lässt,
mit welchen Phänomenen wir es eigentlich zu tun haben, wenn von ihr die
Rede ist.12 So sagt die Stimme des Gewissens bei Martin Heidegger im
Grunde nichts; ihr Ruf macht weder Lärm, noch enthüllt er eine Botschaft.
Wenn das Dasein im Gewissen sich selbst ruft, wie Heidegger schreibt, so
bleibt es doch stumm. Und wenn die Stimme als Stimme des Gewissens
das „Menschliche" des Daseins ausmachen soll, so muss man doch
feststellen, dass es sich nur um eine Art Schweigen handelt.^

Demgegenüber sucht Paul Ricceur in einer gewagten Verknüpfung von
Kant, Heidegger und Levinas den Gedanken zu retten, dass sich mittels
der besagten Stimme ein vom Anderen affiziertes Selbst bezeuge, das sich
dazu aufgerufen erfahre, dem Anspruch bzw. Ruf des Anderen gerecht zu
werden. Auch der Anspruch des Anderen braucht nicht laut zu werden;
dennoch soll er angesichts des Anderen etwas Bestimmtes sagen bzw.
besagen: du sollst nicht töten nämlich. Jedes Gesicht sei in diesem Sinne „ein
Berg Sinai", der das Selbst als radikal vom Anderen affiziert zu denken
zwinge, schreibt Ricœur in Das Selbst als ein Anderer.14

10 Vgl. Trabant, Jürgen: Artikulationen. Historische Anthropologie der Sprache.
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1998, Kap. 5; KOLESCH, Doris/KRÄMER, Sybille (Hgg.): Stimme.
Frankfurt/M.: Suhrkamp 2006; VF.: Die Stimme des Anderen. Kritische Anmerkungen zu ihrer
aktuellen ,Rehabilitierungin: Ders.: Renaissance des Menschen? Zum polemologisch-anthropo-
logischen Diskurs der Gegenwart. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft 2010, Kap. V.

11 HABERMAS, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt/M.: Suhrkamp
1985, Kap. VII.

12 GÖTTERT, Karl-Heinz: Geschichte der Stimme. München: Fink 1998.
D RiCŒUR, Paul: Das Selbst als ein Anderer. München: Fink 1996, 418.
14 RiCŒUR: Das Selbst als ein Anderer, 404, 411. Ob die auf diese Weise im Lichte der

Herrschaft des moralischen Gesetzes nahe gelegte Deutung der Affizierbarkeit des Selbst

vom Anspruch des Anderen überzeugt, bleibe dahingestellt.



Überlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 139

Wer der Andere letztlich ist, woher der „Ruf' des Anderen stammt, und
was er vernehmen lässt, kann allerdings keine Philosophie des Selbst aus

eigener Kraft ermitteln. Erklärtermaßen bewegt sie sich hier (bei Ricœur)
auf der Spur einer Überlieferung, die sich in Gershom Scholems Worten
als Tradition zwischen das „Absolutum des göttlichen Wortes, welches die
Offenbarung ist, und dessen Empfänger stellt"1?' und zwar so, dass man
sich nur noch auf der Spur des Wortes bewegen kann, ohne es je in
ursprünglicher oder reiner Form zu vernehmen.16

Was bliebe demnach vom Ursprung der menschlichen Sprache im Geist
dieser Überlieferung? Kein Wort und erst recht keine Aussage jedenfalls;
lediglich die überlieferte und in der Rezeption der Überlieferung17 jedes
Mal aufs Neue sich abzeichnende, aber auch vielfach verwischte oder
entstellte Spur des Übergangs zur menschlichen, vernehmbaren Sprache bzw.
das, was bei Derrida die Eröffnung der Sprache als solcher heißt. Diese
Eröffnung hat nicht im Tier-Mensch-Übergangsfeld in einer fernen Vergangenheit

der menschlichen Gattung ein für alle Mal stattgefunden; vielmehr
ereignet sie sich dort, wo der Andere angesprochen wird - und zwar mit
dem vollen, rückhaltlosen Risiko, ganz und gar ins Leere zu laufen, ohne
Gehör zu finden (und nicht einmal überhört zu werden). Ohne Ansprechbarkeit

des Anderen kann es indessen keine .menschliche' Sprache geben,
die sich ihrerseits auf der Spur der Stimme des Anderen bewegt, welche
die Menschen in Anspruch nimmt. Jedoch reduziert sich der Anspruch des
Anderen für Ausleger der Tora wie Levinas nicht auf akustisch Vernehm-

SCHOLEM, Gershom: Über einige Grundbegriffe des Judentums. Frankfurt/M.: Suhrkamp
1996, 105.

16 Scholem hat in seinem Buch Zur Kabbala und ihrer Symbolik gezeigt, wie weit dieser
Gedanke bezeichnenderweise gerade von denjenigen getrieben worden ist, die sich rückhaltlos

der jüdischen Überlieferung überantwortet haben. Dem Rabbi Mendel von Rymanöw
werde eine „volle Zuspitzung" von Gedanken des Maimonides zugeschrieben, die besagten,
„nicht einmal die ersten beiden Gebote [stammten] aus einer unmittelbaren Offenbarung".
Auf jene Spur führte demnach nichts als jenes hebräische Aleph, das Scholem unter Hinweis
auf die kabbalistische Überlieferung als das Element präsentiert, „aus dem jeder artikulierte
Laut stammt". „In der Tat haben die Kabbalisten den Konsonanten Aleph stets als die
geistige Wurzel aller anderen Buchstaben aufgefaßt, der in seiner Wesenheit das ganze Alphabet

und damit alle Elemente menschlicher Rede umfaßt. Das Aleph zu hören ist eigentlich so

gut wie nichts, es stellt den Übergang zu aller vernehmbaren Sprache dar [...]." SCHOLEM,
Gershom: Zur Kabbala und ihrer Symbolik. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1973, 47h Schon des öfteren

ist auf die Verwandtschaft des Aleph mit Derridas différence hingewiesen worden.
17 Zum Traditionsdenken Scholems vgl. WEIGEL, Siegrid: Scholems Gedichte und seine

Dichtungstheorie, in: NOOR, Ashraf (Hg.): Erfahrung und Zäsur. Denkfiguren der
deutschjüdischen Moderne. Freiburg i.Br.: Alber 1999, 253-282, hier: 259, 263. Die Autorin betont
den der überliefernden Tradition rückhaltlos überantworteten Ursprung der Sprache, der
keine „Aussprechbarkeit", wohl aber „Ansprechbarkeit" derer, die sich in ihr situieren, auf
der Spur einer abwesenden Stimme impliziere.



140 Burkhard Liebsch

bares.'8 „Menschlich" werde die Sprache nur durch eine Ansprechbarkeit
im Modus der Verantwortlichkeit, die „von der jüdischen Bibel entdeckt"
worden sei, aber von Anfang an „in der Menschlichkeit des Menschen
angelegt" gewesen zu sein scheint. Das suggeriert Levinas in seiner
Auseinandersetzung mit Wassili Grossman.19 So gesehen kann man nur in ethischen
Begriffen von „menschlicher" Sprache sprechen; und zwar unter Rekurs auf
eine Affizierbarkeit durch den - sei es expliziten, sei es stillschweigenden -
Anspruch des Anderen, der nicht laut werden muss, um doch, auch widerwillig,

als dessen „Stimme" Gehör zu finden.
Gewiss ist Levinas kein Sprachmystiker, der im Entziffern rätselhafter

Buchstaben oder in deren exaltierter Artikulation religiöse Geheimnisse
bezeugen möchte. Doch glaubt auch er an die Sprache als Spur einer
ursprünglichen Stimme, die selbst dann noch vernehmbar bleiben soll, wenn
die Überlieferung sie zu verschütten droht. Er will zeigen, dass wir uns
angesichts jedes Anderen, als von ihm in Anspruch Genommene, auf der
Spur dieser Stimme bewegen, die allerdings nicht laut werden müsse, um
Gehör zu finden.

Prima facie könnte dieser Ansatz eines ethisch-jüdischen Sprachdenkens

kaum entfernter sein von der meist Elerder und Humboldt
zugeschriebenen (in Wahrheit aber weiter zurückreichenden und im Jahrhundert

der Aufklärung weiter verbreiteten) Rehabilitierung der Frage nach
dem Ursprung menschlicher Sprache, die gerade von der Artikulation der
Stimme ausgeht, ohne dabei deren ethischen Sinn vorauszusetzen. Doch
zeigt sich bei näherem Hinsehen, wie sich schon das .naturgeschichtliche'
Fragen nach dem Ursprung der Sprache auf bloße Hypothesen (Jean-Jac-

ques Rousseau20) zurückziehen musste und außerstande war, im Rekurs

18 Eben das legt Scholem in seiner Interpretation kabbalistischer Sprachtheorie nahe, der
es allein um die Ansprechbarkeit Gottes geht. Doch setzt auch diese Theorie einen der Spur
dieser Ansprechbarkeit folgenden Leser der Tora voraus und beruft sich explizit auf die
Stimme des Anderen. Levinas, scheint mir, wendet die offenbar derart zweideutige
Ansprechbarkeit ganz und gar ins sog. „Zwischenmenschliche" und lässt zugleich jeglichen
schriftmystischen Ansatzpunkt hinter sich; vgl. SCHOLEM: Judaica III, 7, 15, 38h, 53.

19 LEVINAS, Emmanuel: Jenseits des Buchstabens, Bd. 1: Talmud-Lesungen. Frankfurt/M.:
Neue Kritik 1996, 14; sowie DERS.: Stunde der Nationen, Talmudlektüren. München: Fink 1994,
98, 103. Die skizzierte Deutung beziehe ich auf die Seiten 135-140 ebd. In dem Aufsatz
„Monotheismus und Sprache" (1952) benennt der Autor die unbedingte und unumgängliche
Herausforderung zu antworten und ein Gespräch mit dem Anderen aufzunehmen, als den
Kern seiner Philosophie (LEVINAS: Schwierige Freiheit, 126). Genau darauf ist Levinas' Deutung

jener „Sprachvergesssenheit" zu beziehen, die zu einer „Welt ohne Wort" geführt habe,
in der sich „das ganze Abendland wiedererkennen]" müsse (ebd., 157), wie Levinas wenig
später (1957) schreibt. - Vgl. zu Levinas und Grossman Vf.: Der Feind als Mensch und der
Mensch als sein eigener, radikaler Feind. Zeugnis einer unannehmbaren Gemeinschaft. Wassili
Grossmans Leben und Schicksal, in: DERS.: Renaissance des Menschen? Zum polemologisch-
anthropologischen Diskurs der Gegenwart, Kap. III.

20 Vgl. FRANZEN, Winfried: Einleitung, in: MAUPERTUIS, Pierre L.M. de: Sprachphilosophische

Schriften. Hamburg: Meiner 1988, VII-LXIV, hier: XXXVI.



Überlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 141

auf den vermeintlichen Ursprung zugleich den Sinn menschlicher Sprache
aufzuklären. Das gilt sowohl für die gattungsgeschichtliche als auch für die

ontogenetische Frage nach ihrem Ursprung. Jean Itard, der unter seinerzeit

verbreitetem Rückgriff auf Etienne B. de Condillac die Entwicklung
der Sprache beim Einzelnen studierte, vermisste bei seinem wilden Schützling

Victor v. Aveyron, an dem er die Theorie Condillacs hoffte bestätigt zu
finden, alsbald den „wahren Gebrauch des Wortes".21 Doch worin hegt der
überhaupt? Im Ausdruck von Empfindungen als solchem? Im Ausdruck
von Gedanken als geistiger Verleiblichung und Darstellung eines
ansonsten unzugänglichen Innenlebens? Oder darin, sich kommunikativ
auszudrücken?

Genau das behauptet Charles Taylor in einer einflussreichen Reinter-
pretation der wie üblich v.a. mit den Namen Johann G. Herders und
Wilhelm v. Humboldts verknüpften Grundlegung moderner, als expressivis-
tisch charakterisierten Sprachphilosophie. Damit verknüpft Taylor die
These, im Rekurs auf den Ursprung der menschlichen Sprache habe man
endlich auch ihren genuinen Sinn entdeckt, den Sinn nämlich, der „Tiefe"
subjektiver Erfahrung zu kommunikativem Ausdruck zu verhelfen. Diese

Einschätzung steht in bemerkenswertem Kontrast zu einem Sprachdenken
jüdischer Provenienz, das im sei es naturgeschichtlichen, sei es evolutionären

Rekurs auf den Ursprung oder auf die zerstreuten Anfänge menschlicher

Sprache gerade die ethische Dimension ihres Sinns verkannt sieht.
Am Beispiel der menschlichen Stimme soll im Folgenden deutlich werden,

wie sich die naturgeschichtliche Perspektive des Forschens nach dem

Ursprung menschlicher Sprache öffnet für die Infragestellung ihres
ethischen Sinns und wie umgekehrt die in vor allem jüdisch inspirierter
Sprachphilosophie des 20. Jahrhunderts bedachte ethische Eröffnung der
menschlichen Sprache als solcher nachträglich zu einer Revision des

Ursprungsdenkens führen kann. So möchte ich gleichsam einen virtuellen
Fluchtpunkt markieren, an dem sich die in der Aufklärung angebahnte
Frage nach dem Ursprung der menschlichen Sprache mit deren Ethik
überschneidet und wo umgekehrt die Ethik einen ,rein menschlichen'
Ursprung in Betracht zieht.22

21 MORAVIA, Sergio: Beobachtende Vernunft. Philosophie und Anthropologie in der Aufklärung.

Frankfurt/M.: Ullstein 1977, too.
22 Eine nähere, hier nicht zu leistende Untersuchung müsste zeigen, wie sich in Folge

dieser Fragestellung das Verständnis des „Ursprungs" menschlicher Sprache verändert, der
einerseits gewiss nicht mehr als „naturhistorischer" gelten kann, andererseits aber auch
nicht in gattungsgeschichtlich zerstreuten Anfängen menschlicher Sprachlichkeit sich auflöst

oder auf die Frage der systematischen Beschaffenheit der Sprache zu reduzieren ist; vgl.
MENNINGHAUS, Wilfried: Walter Benjamins Theorie der Sprachmagie. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 1995, 34. Im Übrigen sind die folgenden Überlegungen weit entfernt davon, die Ethik
der Sprache umfassend anzusprechen. Ganz außer Betracht bleibt der seit J. Böhme geläufige

Topos der adamitischen Namengebung sowie das Denken der Sprache im Zeichen des
Bösen (vgl. ebd., 43f.), aber auch die mit dem Namen J.G. Hamanns verbundene „säkularisie-



142 Burkhard Liebsch

Zuerst gehe ich kurz auf die Tradition des Expressivismus und ihren
sprachphilosophischen Ertrag ein, wie er bei Taylor gesehen wird (3. Teil);
zweitens möchte ich (im Rückgang auf Herder, Humboldt und Hegel)
zeigen, wie in dieser Tradition die menschliche Stimme zur Geltung kommt
(4. Teil); und drittens werde ich daran erinnern, wie sich in einer jüdischen

Perspektive von Levinas und Rosenzweig her die Herausforderung
stellt, die Eröffnung der Sprache als solche neu zu bedenken (5. Teil).

Indem ich diese Frage mit der Tradition des Expressivismus konfrontiere,
verfahre ich eingestandenermaßen in gewisser Weise anachronistisch.

Ich erzähle keine ,Geschichte' in chronologischer Ordnung nach. Vielmehr
skizziere ich eine nachträgliche Infragestellung der modernen, besonders
expressivistisch ansetzenden Sprachphilosophie ausgehend von der menschlichen

Stimme und von der ethischen Bedeutung, die ihr im jüdischen
Kontext meiner Bezugsautoren zugeschrieben wird. Es wird so gesehen um
weit mehr gehen, als ,nur' um Sprache. Zur Diskussion steht, was ,uns'
(selbst Fremde) - minimal, wenigstens - miteinander verbindet: wenn nicht
die Zugehörigkeit zu einer Kultur, das Sprechen einer Sprache oder die
Abstammung von einem weit entfernten Ursprung, dann - vielleicht -
wenigstens die Ansprechbarkeit durch die Stimme des Anderen. Es geht insofern

um den menschlichen Sinn der Sprache selbst.
Wer das für eine reichlich hoch gegriffene und kaum einlösbare Formulierung

hält, der sei u.a. daran erinnert, dass der Sprachtheoretiker Jürgen
Trabant in seinem Essay Hören und Erwidern. Vom Ohr zur Stimme in der
deutschen Sprachphilosophie um 1800 einen zentralen Abschnitt genau so
betitelt hat: „Der Sinn der Sprache". Die Rede ist dann davon, dass „die
Sprache den Menschen menschlich macht"; „und wenn das Ohr das Organ
für dieses Menschliche überhaupt ist, dann ist natürlich auch das Ohr der
menschliche Sinn par excellence" oder, in Herders Worten, die „eigentliche

Thür zur Seele" (TH, 179h).
Derartige Formulierungen gehen uns heute nicht mehr leicht von den

Lippen. Nicht nur der Philosophie und der Psychologie ist längst die Seele

abhandengekommen; wir möchten auch gerne wissen, was denn durch
jene „Tür" Einlass finden oder begehren soll. Wenn das Ohr bzw. das Gehör

nicht bloß Gegenstand einer Physiologie der Sinne sein kann, weil es

mit einem Begehren zu tun hat, für das es sich als mehr oder weniger .auf¬

geschlossen' erweisen kann (oder muss), bezeugt es dann, im Maße seiner
Aufgeschlossenheit, zugleich das, was denjenigen, der hört, .menschlich'
macht? Bewegen wir uns, wenn wir hier von einem Begehren und
Bezeugen reden, überhaupt noch auf bloß sprachphilosophischem Gelände?

rende Anverwandlung" sprachmystischer, v.a. kabbalistischer Topoi im Sinne einer im
alltäglichen Sprachgebrauch „rein auf den Menschen" gegründeten Erfahrung eines integralen
Zusammenhangs von Vernunft und Offenbarung (ebd., 7, 2off., 196L, 211). Die speziell
ethischen Implikationen dieses Ansatzes wären allemal erst herauszuarbeiten.



Überlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 143

Auf diese Frage komme ich am Ende zurück. Zuerst aber nun zum Begriff
des Expressivismus bei Taylor.

3. Von Charles Taylor (zurück) zu Johann G. Herder

Geläufig ist der Begriff Expressionismus als Bezeichnung für eine
Kunstrichtung des 20. Jahrhunderts. Genau so lautete ursprünglich der Terminus,

um den es hier als Bezeichnung einer radikalen Wende im modernen
Sprachdenken bzw. einer originären Hinwendung zu einer unverkürzten
Sprachphilosophie überhaupt geht. Dieser Terminus findet sich bei Isaiah
Berlin, auf den sich der kanadische Philosoph Charles Taylor wiederholt
beruft. Um aber irreführenden Verwechselungen vorzubeugen, entschloss
sich Taylor in seinem Hegel-Buch zu einer terminologischen, von Berlin
offenbar akzeptierten Weichenstellung und ersetzte den Begriff Expressionismus

durch den Terminus expressivism.23 Dabei unterstellt er, weiterhin
das zu meinen, was I. Berlin in seiner Situierung Herders im Kontext der

Aufklärung im Blick gehabt habe.24 Taylor stützt sich auf Berlin, um in
dessen Reinterpretation der Geschichte moderner Sprachphilosophie
tatsächlich so etwas wie eine - verborgene, noch längst nicht im Ganzen
ausgelotete und ausgeschöpfte^ - Tradition sichtbar zu machen, die das

Phänomen des menschlichen, sprachlich vermittelten Ausdrucks ins Zentrum
ihres Interesses gerückt hat. Ich werde darauf zunächst eingehen, um dann
zu zeigen, dass diese Tradition des Expressivismus nicht allein aus diesem
Grund so bemerkenswert ist; vielmehr scheint sie mir besonders deshalb
bedenkenswert, weil sie vom Phänomen des Ausdrucks aus den Sinn menschlichen

Sprechens und menschlichen Lebens überhaupt, insofern es ein
durch sprachliche Expression zu realisierendes ist, (erstmals) radikal in
Frage gestellt hat.

Herder wird von Taylor als Wortführer einer Anthropologie des
Ausdrucks vorgestellt, die nicht etwa zu einem vormodernen Begriff mit Bezug
auf ein vom Ausdruck zu realisierendes Ideal zurückkehre, das sich an
einer vorgegebenen, idealen Ordnung orientiert26; vielmehr gehe es Herder
um den originären Ausdruck einer individuellen Subjektivität als
„Realisierung eines Selbst", das sich nicht als bloße Verwirklichung eines Plans
oder einer Idee begreifen lasse. Der Sinn der Realisierung liege nicht darin,

23 TAYLOR, Charles: Hegel. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1978, 28.

24 Vgl. BERLIN, Isaiah: Herder and the Enlightenment, in: DERS.: The Proper Study of Mankind.

London: Pimplico 1995, 359-435; MARKOVA, Ivana: The origin of the social psychology of
language in German expressivism, in: British Journal of Social Psychology 22 (1983), 315-325.

25 Diese Tradition ließe sich ohne weiteres vom sog. Paradox des Ausdrucks bei Merleau-
Ponty ausgehend bis in die Gegenwart hinein fortschreiben, was bei Taylor weitgehend
unberücksichtigt bleibt. Vgl. Merleau-Ponty, Maurice: Die Prosa der Welt. München: Fink
1984, 33-68.

26 TAYLOR: Hegel, 29



144 Burkhard Liebsch

hervorzubringen, was wir ohnehin sind (mit Aristoteles: Menschen oder
„sprechende Lebewesen" usw.), sondern wer wir sind, unser Selbst, das uns
auf unsere „eigene Art menschlich" sein lasse.27 Dieses Selbst zeichnet sich
nur im Nachhinein ab im Zuge einer nachträglichen Bewahrheitung des
Ausdrucks: Bis er möglich war, wussten wir nicht, „was wir wirklich fühlten

oder wünschten".28 Taylor spricht in diesem Zusammenhang von einer
„Klärung" der Bedeutung des Ausdrucks. Doch dessen nachträgliche
Klärung greift tiefer ein, als es Taylor vermuten lässt, wo er nur von der
Vervollständigung einer individuellen Art und Weise spricht, Mensch zu sein.
Die Realisierung des Ausdrucks „klärt" nicht nur, „was wir [ohnehin] sind",
sondern zeitigt womöglich ein neues Selbst, nicht zuletzt in den Medien
der Kunst und der Sprache, die sich nicht mehr an einem vorgegebenen
logos orientieren, sondern „poietische" Kraft gewinnen. Dabei lässt die Poiesis
der Sprache ihr traditionelles Verständnis als Mittel bloßer Repräsentation
hinter sich.29

Mit dieser Auffassung des Expressivismus verknüpft Taylor eine weit
reichende Umdeutung des Sinns neuzeitlicher Philosophie: Erst der
Expressivismus habe es - schließlich bei Heidegger und Maurice Merleau-
Ponty - möglich gemacht, ein „epistemologisch" beschränktes Denken zu
überwinden, das ein von der Welt distanziertes, in ihr nicht situiert
vorzustellendes Subjekt lediglich im Modus der Repräsentation mit einer
indifferenten äußeren Welt von Dingen in Beziehung habe treten lassen.

Seinerseits will Taylor aber die Situierung des Subjekts in der Welt so
verstehen, dass es als immer schon „engaged in realizing a form of life" zu
gelten hätte, d.h. als Teil einer Lebensform, die es mit Anderen teilt. Mit
diesem Ansatz verbindet Taylor die weit reichende „moralische" Aussicht
einer Wiedereinfügung des sprechenden Subjekts in ein Kollektiv, in dem
es seine Identität verbürgt finden soll - im Gegensatz zu einem weit-losen
Subjekt, das nicht weiß, wer es ist (PhA, 8, nf.). Dem Denken einer solchen
Wiedereinfügung hätten Herder und Humboldt bereits vorgearbeitet, die
nun gleichsam als Proto-Kommunitaristen dastehen, zumal die Zugehörig-

27 Taylor: Hegel, 30.
28 TAYLOR: Hegel, 32f.; vgl. Ders.: Philosophical Arguments. Cambridge: Harvard Univer-

sity Press 1995 PhA), 79, wo I. Berlins Interpretation Herders im Sinne einer "expressivist
notion of the human person" in Anspruch genommen wird.

29 TAYLOR: Hegel, 32-37. Die aktuelle Diskussion über die politische Bedeutung der Stimme,

wie wir sie besonders im Werk Jacques Rancières finden, ist ohne die skizzierte
Entwicklung nicht zu verstehen. Vgl. RanciÈRE, Jacques: Le partage du sensible. Esthétique et
politique. Paris : La fabrique-éditions 2000; Ders.: Das Unbehagen in der Ästhetik. Wien: Passagen

2007; Vf.: Prekäre Selbst-Bezeugung. Die erschütterte Wer-Frage im Horizont der Moderne.

Weilerswist: Velbrück Wissenschaft 2012; DERS.: Unaußiebbare Gewalt? Umrisse einer
AntiGeschichte des Politischen. Leipziger Vorlesungen zur Politischen Theorie und Sozialphilosophie.

Weilerswist: Velbrück Wissenschaft 2015, Kap. XI.



Überlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 145

keit zu einer Lebensform auch die Identifikation mit sog. „starken Wertungen"

einschließen soll.
Gemeinsame Sprache „creates a bond of common understanding" und

eine Sensibilität für richtigen Sprachgebrauch, der Dinge einschließe, die
es wert sind, beachtet oder verwirklicht zu werden (PhA, 86f., 106,113). Einer
Lebensform zuzugehören heißt so gesehen, "being responsive to issues of
strong value" (PhA, 107, 120) und Teil einer moralischen Welt zu sein.
Letztere bezeichnet Taylor auch als „our house of being" oder als gemeinsamen

Raum, den Menschen miteinander teilen - wenn nicht alle, so doch
wenigstens diejenigen, die sich den gleichen Werten verpflichtet fühlen
(PhA, 109, 111).

So geht Taylor sozialphilosophisch weit über Herder hinaus. Von
Anfang an integriert er das sprachlich expressive Leben des Einzelnen einer
kollektiven Lebensform, die sich durch starke Wertungen behauptet und
abgrenzt; und zwar derart, dass man sich fragen muss, ob die Situierung
des Subjekts, der Taylor mit Heidegger und Merleau-Ponty zur Geltung
verhelfen will, nicht auf dessen kontextuelle Beschränkung hinaus läuft.
(Wird es sich als ansprechbar bzw. im Modus des Hörens aufgeschlossen'
nicht stets nur für diejenigen erweisen, die seiner jeweiligen Lebensform
moralisch zugehören?)

Sprachphilosophisch nicht weniger brisant ist eine andere Weichenstellung,

die Taylor mit Heidegger vornimmt. Die Situierung des Subjekts in
der Welt soll nämlich konsequent nicht-subjektivistisch zu verstehen sein.
Dass sich ihm überhaupt etwas als etwas zeigt, sei keinem subjektiven Tun
zu verdanken, sondern einer ontologischen „Lichtung" (PhA, 9, 115), die
jedes Wissen von der Welt und jede Repräsentation, Benennung und
Bezeichnung bereits voraussetze.^0 So liest Taylor die Geschichte der modernen

Sprachphilosophie von Heideggers „Hören auf die Sprache" und Mer-
leau-Pontys Phänomenologie des Zur-Welt-Seins31 her nachträglich neu.

Aber bei Heidegger droht die Spur der Stimme des Anderen schließlich
im Hören auf das Sein unterzugehen, geht es ihm doch um ein „Hören auf
die Sprache [...], nicht auf andere Individuen, denn .eigentlich' spricht für
Heidegger die Sprache selbst, unabhängig vom Menschen". Es handelt
sich, meint Manfred Riedel, um ein „monologisches Verständnis der
Sprache, das sie aus dem dialektischen Urverhältnis der Zweiheit des
Sprechen-Hörens herausbricht".32

3° PhA, iof., 72, 75-78, 91.
31 Ob Taylor mit diesem Kurzschluss Heideggers und Merleau-Pontys der Sache gerecht

wird, bleibe dahingestellt (PhA, 22t., 33, 25, 28).
32 Das kann so freilich allenfalls für den späten Heidegger, nicht schon für Sein und Zeit

gelten; vgl. RIEDEL, Manfred: Hören auf die Sprache. Die akroamatische Dimension der
Hermeneutik HS). Frankfurt/M.: Suhrkamp 1990, 63; HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. Tübingen:

Niemeyer '5i984, 163 (§ 34). Im Übrigen lasse ich Riedels Bemerkung im Hinblick auf



146 Burkhard Liebsch

Wenn die zunächst intuitiv formulierte These zutrifft, dass menschliche

Sprache sich ohne die Stimme des Anderen (und das Hören bzw. Hören

auf sie) nicht denken lässt, haben wir allen Grund dazu, die Geschichte
des Expressivismus noch einmal neu zu lesen. Denn Taylor rekonstruiert
sie ja so, als fände sie endlich beim späten Heidegger zu ihrer Wahrheit;
dort aber verhallt der Ruf des Anderen ungehört oder kommt als solcher
erst gar nicht zur Geltung.33

Für Taylor ist Herder wirklich die „hinge figure", die die Wende zu
einer genuinen, nicht an Heidegger vorbei zu denkenden Sprachphilosophie

einleitet. Eine entsprechende Einordnung müssen sich auch Humboldt,

der die Sprache als energeia eines Rede-Geschehens denkbar
gemacht hat, und Cassirer, der den Blick für die ganze Weite symbolischer
Formen geöffnet hat, gefallen lassen (PhA, 98, 100).34 Ich möchte mich
aber im Folgenden mit wenigen Bemerkungen auf Herder konzentrieren,
um dann zu fragen, ob von Herder her nicht die menschliche Stimme in
einer Art und Weise zur Geltung kommt, die sich nicht auf den Expressivismus

à la Taylor aufzäumen lässt.

4. Johann G. Herder, Wilhelm v. Humboldt und der Sinn der Sprache

Bekanntlich kommt Herder35 in seiner Auseinandersetzung besonders mit
Condillacs Modell des Ursprungs der menschlichen Sprache zu dem
Schluss, aus purem Geräusch werde sich niemals die Sprache ableiten
lassen (US, iyff.).36 Zwar hätten die Menschen eine „Sprache der Empfindung"

mit den Tieren gemeinsam - auf der Ebene „empfindsamer Maschinen",

die ihre Schmerzäußerungen beispielsweise „auf andre Geschöpfe

den späten Heidegger hier lediglich als wichtige Problemanzeige eines Forschungsdesiderats
gelten, nicht als unanfechtbares Ergebnis.

33 In der Lichtung des Seins erweisen wir uns für Taylor als „responsive to a call" (PhA,
119); aber es ist fraglich, ob das bedeutet, auf jemanden zu hören (ebd., 124, 118). Überdies re-
voziert Heidegger ausdrücklich das (von Taylor bemühte) Verständnis der Sprache als
„Ausdruck" (vgl. HEIDEGGER, Martin: Unterwegs zur Sprache. Pfullingen: Neslce 6i979, 14, i28ff.,
247 zum Begriff des Ausdrucks [von Gedanken] bei Humboldt, sowie 28f. zum Begriff des

„Heißens"). Levinas erkennt in diesem Kontext ein „Judaisieren" des .griechischen' Denkens;
LeviNAS, Emmanuel: Gott, der Tod und die Zeit. Wien: Passagen 1996, 163.

34 Vgl. PhA, 97, 109. Gleichwohl ist Taylor davon überzeugt, der "expressivism did not put
an end to subjectivism" (ebd., 117). Es geht hier nicht um eine verkürzte Erfolgsgeschichte.

35 HERDER, Johann G.: Abhandlung über den Ursprung der Sprache [1772] US). Stuttgart:

Reclam 1985.
3® Es würde sich lohnen, im Lichte dieser Kritik Condillacs Theorie des Ursprungs der

menschlichen Sprache nochmals zu lesen. Die Ursprungsfiktion zweier Kinder, die „nach der
Sintflut [...] in der Wüste umherirrten, bevor sie die Verwendung irgendwelcher Zeichen
kannten", nimmt eine menschliche Affizierbarkeit durch Rufe (nach Hilfe) in Anspruch, die
sie als instinktiv einstuft, ohne sie ihrerseits weiter genetisch ableiten zu können; vgl. CON-

DILLAC, Étienne B. de: Essai über den Ursprung der menschlichen Erkenntnisse [1746]. Leipzig:
Reclam 1977, 187L



Überlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 147

richten" und sie infolge dessen zu „mitfühlendem Vernehmen" aufgrund
eines offenbar für unverbrüchlich gehaltenen „Bandes der Natursprache"
bewegen können (US, i5f.). Doch die eigentliche Sprache setze erst mit der
„Besonnenheit" ein, die nur in einem freien, von der Herrschaft des
Instinkts befreiten Leben möglich sei (US, 28, 31). Was Herder freilich zum
Sprachlernen schreibt, zeigt, dass er es auch in völliger Einsamkeit für
möglich gehalten hat. Der ihm des öfteren zugeschriebene Primat des
Gehörs bedeutet nicht, dass Herder es .sozial', in Bezug auf den Anderen
gedacht hätte.37 Er glaubt, es gebe keinen seelischen Zustand, der nicht wortfähig

wäre; allein aufgrund der „Besinnung" aber werde ein Zeichen möglich,

das dann auch als Merk-Mal und Merk-Wort bzw. als Mitteilungswort
für andere fungieren könne (US, 33, 36, 43, 86). Dass Herder hier von
einem „dialogisieren" spricht, kann nicht darüber hinwegtäuschen, dass er
Anderen im Erwerb der Sprache eine sozusagen nur beiherspielende Funktion

zuerkennt. Gesellschaft scheint ihm erst zur Fortbildung der Sprache
notwendig; und ohne Gesellschaft gerät das sprechende Subjekt leicht in
eine Verfassung der Verwilderung, wie er meint. Mit einer genuin
kommunikativen Erklärung des Sprachursprungs und -sinns haben wir es hier
indessen nicht zu tun.38

Zwar ist „keiner für sich da". Jeder einzelne Mensch „ist in das Ganze
des Geschlechts eingeschlossen, ist nur eins für die fortgehende Folge"
(US, 98L). Aber damit behauptet Herder nur, dass nach dem verlorenen
Ursprung der Sprache und ungeachtet ihrer Zerstreuung in verschiedenen
Sprachen dennoch ein einheitlicher Sinn der Sprache unangefochten
Bestand habe.39 Deshalb spricht er von einer künftigen „Fortbildung der
Sprache für die ganze Gattung"; von einer „Haushaltung des ganzen
Geschlechts" und von einer „Kette der Kultur", an die gleichsam alle
Menschen gelegt seien (US, ii3ff.).

Unübersehbar gerät Herder aber in Folge dessen in Konflikt mit seiner
Rede vom Menschen als erstem Freigelassenen der Schöpfung40, der einerseits

nicht mehr auf die Stimme der Natur hören muss und der andererseits

zu einem poietischen sprachlichen Selbstverhältnis befreit scheint,
das sich als ateleologisch, ohne Perspektive der Vollendung perfektibel

37 Vgl. US, 57, 87, 160, 182. Das Ohr macht im „besonnenen" Hören aus dem unartikulierten
Laut (psophos) einen sinnvollen (phoné), dabei findet nur Hören auf das lautliche

Objekt, nicht auf den Anderen statt (TH, 183).
38 US, 95, 97, 119, 162h; vgl. TRABANT: Artikulationen, 103; BÜHLER, Karl: Sprachtheorie.

Die Darstellungsfunktion der Sprache [1934]. Frankfurt/M.: Ullstein o. J., 86.
39 US, 67, t22 zum göttlichen Ursprung und zur Verbreitung der Sprache auf der Erde

(io6f.), die durch gegenseitigen Hass und Verachtung zu deren Zersplitterung zu führen
droht (ebd., topf.), bis dass der gemeinsame Ursprung der Sprache „verwirrt" wird (ebd., 112).

40 HERDER, Johann G.: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, in: Herders
Werke in fünfBänden, Bd. 4. Berlin: Aufbau-Verlag 1982, 64h



148 Burkhard Liebsch

erweist (US, i53ff.).41 Zwar führt Herder die Rede von einer weisen Stimme
der Natur (oder Natursprache, an der alle sensiblen Lebewesen Anteil
haben, die ihren Schmerz äußern können) im Munde; doch bahnt er dem
Denken einer individuellen Selbst-Geschichte den Weg, die durch
unvorhersehbaren Ausdruck allenfalls nachträglich „zu sich" findet.

Gewiss sind die Konsequenzen dieses Denkens erst nach und nach

gezogen worden; doch beginnt der integrale Zusammenhang zwischen dem -
vergeblich gesuchten - Ursprung der menschlichen Sprache und ihrem
ausstehenden teleologischen Gattungs-Sinn bereits in Herders Werk
erkennbar brüchig zu werden. Was der sog. Expressivismus in seinem Falle
als Ausdrucksgeschehen zum Vorschein bringt, ließ sich weder auf einen
unangefochtenen Ursprung nachträglich zurückführen noch in einer
teleologisch vorgezeichneten Zukunft der Gattung als aufhebbar denken.42

Im Gegensatz zu Herder schien sich Humboldt weder auf einen
Ursprung der Sprache noch auch auf ein Telos der Gattung verlassen zu
wollen. Als er feststellte, der Mensch sei nur Mensch durch die Sprache,
dachte er die Sprache doch vom auf Erwiderung angelegten Sprechen her.
Statt nach einem empirisch-diachronen Ursprung der Sprache zu fragen,
warf er mit Kant die transzendentale Frage nach der „immerwährenden
Genese der Sprache aus den Vermögen der Menschen" auf (TH, 31, 183).

Ihm ging es also nicht um einen weit zurückliegenden Ursprung oder
Anfang der Sprache, sondern um ihr jederzeit gegenwärtiges Entspringen und
Sicherneuern (TH, iof., 96). „Wiederholte Verderbnisse der Verderbnisse
verwischen alle Umrisse des Ursprungs"43; aber die Besinnung auf die
„wirklich sprechenden Menschen" und die energeia ihrer lebendigen Rede

bleibt doch jederzeit möglich, glaubt Humboldt. Und sie zeige, dass sich

41 Allerdings versucht Herder den bei Rousseau ateleologischen Begriff der Perfektibilität
noch im Sinne einer Tendenz zur Vervollkommnung zu deuten, wie in seinen Briefen zur
Beförderung der Humanität deutlich wird (Herders Werke in fünf Bänden, Bd. 5, 65, 74).
Anachronistisch aber erscheint Taylors Versuch, das expressive Leben des Einzelnen
(einschließlich seiner seelischen „Tiefe") an eine „Stimme der Natur" wieder anzuschließen, die
in diesem Leben zur Geltung komme, und sie so weit wie möglich wieder „in die ganze
Geschichte der Menschheit" einzufügen. Wo Taylor in Quellen des Selbst die „Wende zum
Expressivismus" rekonstruiert, entsteht immer wieder der Eindruck eines restaurativen
Projekts. TAYLOR, Charles: Quellen des Selbst. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1996, 639-682.

42 Aus dem gleichen Grund erscheint eine kommunitaristische Vereinnahmung der
Tradition des Expressivismus als zweifelhaft. Keineswegs geht das sich ausdrückende Leben des

Einzelnen so bruchlos in einer kollektiven Lebensform auf, wie es den Anschein hat, wenn
man den Ausdruck schließlich als restlos verobjektivierten gelten lässt, der im „objektiven
Geist" seine Wahrheit findet, wenn es nach Hegel geht; vgl. MARKOVA: The origin of the
social psychology of language, jzzff.

43 Für Humboldt gab es in der Tat kein Zurück mehr zum Ursprung (zur lingua adamia,
Leibniz) bzw. zu einer ersten Namengebung, die den Menschen ihre Herrschaft über die

Dinge zu sichern versprach (TH, 30, 86f., 9of.; HS, 54). Dagegen wusste sich Herder als Erbe
einer „schaffenden Stimme", die die Menschen zur „Beherrschung der Erde" befähigen sollte
(Herder: Ideen, 61). Die Rede erscheint hier als Basis menschlicher Technik.



Überlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 149

erst im Gesagtes re-produzierenden, vernehmenden Anderen die sprachliche

Synthesis des Denkens vollende (TH, 32, 72, 80).
Hier ist von einem unvermeidlich gegenseitigen „Zeugen und Empfangen"

mit Blick auf die Alterität des Anderen die Rede, der hören und erwidern

muss, damit sich Sprache ereignen kann (TH, 40, 42). Erwiderung
aber bedeutet verwandelte Rückkehr des „selbstgebildeten Wortes aus
fremdem Munde" bzw. aus „fremder Denkkraft".44 Was man die akroama-
tische Synthesis genannt hat, vollzieht sich demnach erst vermittels des

Hörens des Anderen und in meinem Hören aufdie Stimme des Anderen, die

mir vernommenes Gesagtes gleichsam befremdet zurückgibt.45
Die sich an dieser Stelle aufdrängende Frage, wie weitreichend denn

das Angewiesensein auf eine derartige, befremdende Rückgabe des Gesagten

im Austausch zweier oder vieler Stimmen den Sinn der menschlichen
Sprache bestimmt, wird überspielt mit Humboldts Rede von einer bloßen
Neigung oder Anlage zur Geselligkeit mit einem Du. Könnte es an solcher
Neigung oder Anlage auch fehlen und dennoch Sprache möglich sein? Ist
ein „Ich" als bereits gegeben vorauszusetzen, das erst nachträglich, wenn
es ihm beliebt, in „geselligen" Austausch mit Anderen tritt? Oder wird,
ganz unabhängig von einer derartigen Neigung, die menschliche Sprache
in einem radikalen, unhintergehbaren Sinne erst dann überhaupt zu einer
menschlichen, wenn die artikulierte Stimme des Einen die befremdliche
Rückgabe des Verlautbarten durch die Stimme des Anderen empfängt?
Bleiben diese Fragen offen, so erscheint die Hochschätzung Herders und
Humboldts als Wegbereiter einer akroamatisch begründeten Sprachphilosophie

als überaus zwielichtig.

44 TH, 174; vgl. HUMBOLDT, Wilhelm v.: Gesammelte Schriften. Berlin: Preußische Akademie

der Wissenschaften 1903-1936, Bd. 6, 160; Bd. 5, 380; BORSCHE, Tilman: Sprachansichten.
Der Begriff der menschlichen Rede in der Sprachphilosophie Wilhelm v. Humboldts. Stuttgart:
Klett-Cotta 1981, 28of.

45 Vgl. TH, i73f., 184 zu Hegels Verfehlen einer genuin sozialen Stimme. - Menschliche
Rede impliziert für Humboldt ein „Wecken des Vermögens des Hörenden", das als eine
Mindestgemeinschaft aller Menschen, die wenigstens als ansprechbar gelten, vorauszusetzen ist.
In der Anrede Anderer werden diese freilich als Vernunftwesen angesprochen; und „vernünftige

Wesen sind alle, die sich als solche von anderer Vernunft angesprochen wissen" (BORSCHE:

Sprachansichten, 132). Mit Kant wäre auch von „fremder Vernunft" zu reden - was
allerdings höchst unterschiedliche Deutungen zulässt. (Vgl. bspw. SIMON, Josef/STEGMAIER,
Werner [Hgg.]: Fremde Vernunft. Zeichen und Interpretation IV. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1998,
sowie Fischer, Matthias/GONDEK, Hans-Dieter/LlEBSCH, Burkhard [Hgg.]: Vernunft im
Zeichen des Fremden. Zur Philosophie von Bernhard Waidenfels. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2001.)
Entscheidend ist hier, wie tief die Erfahrung des mit der Rede unvermeidlich verbundenen
„Auseinandergehens" greift, wenn Gesagtes „aus dem Mund eines Andren wieder tönt".
Humboldt hat nicht weiter erörtert, inwiefern hier überhaupt der Begriff der Synthesis passt.
Phänomenologisch wäre es treffender, von einer akroamatischen Diastase zu sprechen.
Immerhin glaubte Humboldt, dass uns selbst noch aus „fremdestem [...] Laut innige
Verwandtschaft entgegenklingt" (HUMBOLDT: Gesammelte Schriften, Bd. 6, 175, 121). Kann das
auch dann noch gelten, wenn an der Ansprechbarkeit des Anderen als eines vernünftigen
Wesens selbst radikale, nicht auszuräumende Zweifel geweckt werden?



150 Burkhard Liebsch

Trabant schreibt, der charakteristische, wirklich neue Zug der deutschen
sprachphilosophischen Diskussion des 18. und des frühen 19. Jahrhunderts
sei „dank Herders (Wieder-) Entdeckung des Gehörs die Gegenwart des

Ohrs" gewesen (TH, 170, 175). Nachdem Sprache und Vernunft (logos) seit
Parmenides Angelegenheit der Anschauung geworden seien, sei erst mit
Herder der entscheidende erste Schritt „von einer traditionell okularen,
visuellen (und solipsistischen) Erkenntnistheorie zu einer aurikularen und
auditiven - akroamatischen -, schließlich sprachlich-dialogischen
Erkenntnistheorie" wenn nicht vollzogen, so doch möglich geworden (TH, 176).

Aber geht es in der „Rehabilitierung" des Gehörs, die auch Humboldt
im Hinblick auf die Erwiderung der eigenen Rede für unabdingbar gehalten

zu haben scheint, nur um Akustik oder sinnliche Erkenntnis - oder
vielmehr um den Sinn des Hörens als Aufgeschlossensein für die Stimme
des Anderen als des Anderen?46 Die Pointe hegt hier nicht in der Erinnerung

daran, dass man zum Gebrauch der Sprache auf einen physiologischen

Gehörapparat angewiesen ist, sondern darin, das Hören als Hören
auf die Stimme des Anderen zu denken, die das Verlautbarte im Durchgang

durch ihre Fremdheit zurückgibt.
Genau das ist es, was man bei Hegel vermisst, der ja durchaus den

stimmlichen Ton als „sich kundgebende Innerlichkeit" kennt (TH, 171), die
er aber als „Erfahrung des Selbst" und nicht als „Erfahrung des Anderen"
deutete, schon gar nicht auf der Spur einer irreduziblen Fremdheit seiner
Stimme. Auch Hegel wusste ja, dass mittels der Sprache die für sich
existierende Einzelheit des Selbstbewusstseins aus sich heraus tritt und nur so
für Andere da ist (HS, 51) - aber eben als allgemeines Ich. Doch begriff er
das Denken nicht als in sich mit einem Anderen konfrontiert und in sich
geteilt; sondern als rückstandslos verobjektivierbar und aufgehend in einem
Wir (HS, 65, 68).47

Begreift man dagegen das Gehör als Organ des Antwortens auf die
befremdliche Stimme des Anderen, deren Aufhebbarkeit in einem Wir nicht
vorauszusetzen ist, so stellt sich die Frage: Wie kann Sprache energeia und
kommunikatives Geschehen der immer neuen Eröffnung von Anrede und
Erwiderung sein im Verhältnis zu fremden Stimmen Anderer, die ihre Freiheit

dabei nicht einfach einbüßen?48 Und wie kann sie Geschehen
zwischen zweien oder mehreren sein, ohne sich einfach auf das Tun eines „be-

46 Selbst Bühler spricht vom „Produzieren eines Schallphänomens"; BÜHLER: Sprachtheorie,

25.
47 Vgl. die Bestandsaufnahme des Verhältnisses zwischen Hegel und Levinas in dieser

Perspektive bei KEINTZEL, Brigitta/LlEBSCH, Burkhard (Hgg.): Hegel und Levinas. Kreuzungen
- Brüche - Überschreitungen. Freiburg i.Br.: Alber 2010.

48 Für Levinas liegt die Freiheit des Anderen gerade in seiner Fremdheit. Vgl. LEVINAS:

Totalität und Unendlichkeit, 100.



Überlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 151

deutungsverleihenden"49 Subjekts zu reduzieren (HS, 61)? Wie kann sie
sich darüber hinaus zwischenmenschlich und so vollziehen, dass dieses
Geschehen nicht einfach minderwertig erscheinen muss, insofern es

„flüchtig" ist und dazu verurteilt scheint, Vorübergehendem und niemals
Wiederzubringendem ausgeliefert zu bleiben? (HS, 52).

Lässt sich ein nicht derart mit Hegel zu entwertender Begriff
zwischenmenschlicher Praxis im Verhältnis zu einem Du denken (HS, 55), wie sie

etwa Levinas in seiner Philosophie der Verantwortung beschreibt? Hat dieses

Du allemal nur den Status einer (bereits vorhandenen) zweiten Person,
an die man sich wendet?50 Und ist dieses Sichwenden an sie bzw. das
Sichwenden des Anderen an uns ein eher zufälliges Geschehen, wie es bei
Herder und Humboldt gelegentlich den Anscheint hat, oder haben wir es

mit dem Sinn menschlicher Sprache erst dann zu tun, wenn nicht nur
zufällig akustische Reize das Trommelfell eines Anderen affizieren,
sondern wenn danach verlangt wird, dass man jemandem Gehör schenkt, d.h.
nicht nur hört, was er oder sie sagt, sondern zuhört und womöglich auf
ihn oder sie hört? In diesem Falle hätten wir es mit einem ethischen Sinn
der Sprache zu tun, der sich allerdings aus einer physiologischen Akustik
so wenig entnehmen lässt wie aus einer bloßen Beschreibung dessen, was
im faktischen Sprachgebrauch tatsächlich geschieht.51

5. Hören auf den Anderen?

An dieser Stelle, meine ich, wird besonders deutlich, wie nahe einerseits
das, was Taylor als expressivistische Tradition für sich und seine kommu-
nitäre Sozialphilosophie52 in Anspruch nimmt, bereits dieser ethischen

49 BÜHLER: Sprachtheorie, 69.
50 So gesehen wäre die Frage nach einer „sozialen" Konstitution des Du noch gar nicht

gestellt.
51 Das gilt auch für die Deutung der Stimme des Neugeborenen (TRABANT: Artikulationen,

110), die etwa Hans Jonas umstandslos „ethisiert".
52 Vgl. LARMORE, Charles: Patterns of Moral Complexity. Cambridge: Cambridge University

Press 1987, 93ff., wo Herders "pluralism and expressivism" ebenfalls als eine Art Proto-
Kommunitarismus für ein Modus-vivendi-Modell sozialer Koexistenz heterogener Lebensformen

ins Spiel gebracht wird. Man geht wohl nicht fehl in der Annahme, dass sich gleichwohl
in der kommunitaristischen Wendung des Expressivismus eine ethnische Beschränkung
menschlicher Ansprechbarkeit durchgesetzt hat, wie sie bereits in der Geschichte der
Völkerpsychologie bei Moritz Lazarus, Heymann Steinthal und Wilhelm Wundt festzustellen
ist. Diese Beschränkung bedeutet, dass der Ursprung und der Sinn der menschlichen Sprache

zunächst im Rahmen eines (sei es genealogisch, sei es „geistig" aufgefassten) Volkes
darzulegen ist, d.h. im Rahmen einer ethnischen Zugehörigkeit, von der Fremde ursprünglich
ausgeschlossen sind. Was dagegen Derrida die Eröffnung der menschlichen Sprache als solcher
nennt, unterläuft gerade diese Beschränkung, denn sie geschieht auch und gerade angesichts
des Anderen als eines Fremden. Vgl. STEINTHAL, Heymann: Einleitende Gedanken über
Völkerpsychologie als Einladung zu einer Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft

[i860], in: DERS.: Kleine Sprachtheoretische Schriften. Hildesheim: Olms 1970, 307-379,



152 Burkhard Liebsch

Frage kommt; wie fern sie andererseits aber auch einem (jüdischen)
Sprachdenken bleibt, das nicht vom bloßen Geräusch oder vom Ursprung
der Sprache in der Zeit (gattungsgeschichtlich wie ontogenetisch53) her
kam, sondern vom Hören auf den Anderen, wie es Buber, Rosenzweig und
Levinas durch Abrahams Antwort belegt sehen: „hier bin ich".54

Den Sinn der Sprache sehen sie nicht in bloßer Zeichenverwendung,
Namengebung oder in der Kundgabe einer Person, deren Expression seit
Karl Bühler sprachtheoretisch mit dem Appell zusammen gedacht wird
(TH, n8f.).55 Vielmehr geht es ihnen um die dem Anruf des Anderen zu
verdankende originäre Instituierung des Subjekts als eines Verantwortlichen.

Diese ist nicht Sache eines indifferenten Hörens auf Geräusche
oder auf linguistisch Artikuliertes, sondern Antwort auf die Stimme des

Anderen, die nach Verantwortung verlangt (was durch nichts zu beweisen,
nur zu bezeugen ist). „Wenn Sprache den Menschen menschlich macht",
wie sich Trabant ausdrückt, so nicht allein deshalb, weil das Ohr „die Thür
zur Seele darstellt" und weil mit dieser angeblichen Entdeckung Herders
nach Condillacs erstem Schritt der wichtigste „zweite Schritt zu einer
adäquaten Sprachphilosophie" getan wäre (TH, 179).56 Das Ohr als das

Organ der Humanisierung des Menschen durch Sprache zu verstehen, machte

in einer durch Buber, Rosenzweig und Levinas belehrten Perspektive
(ungeachtet aller Unterschiede, die sie trennen) nur ethisch Sinn.

Für sich genommen, schreibt Rosenzweig, ist das Selbst einsam und
sprachlos. Und er fragt sich, „wie ihm die Zunge gelöst, das Ohr erschlossen
werden" sollte.57 Nur als vom Anderen angesprochenes und in Anspruch
genommenes kommt es zur Sprache. Es hat am Sinn der Sprache nur teil

hier: 336, 340ft., 346; zum Kontext jetzt Härtung, Gerald: Sprach-Kritik. Sprach- und
kulturtheoretische Reflexionen im deutsch-jüdischen Kontext. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft
2012.

53 Es wäre zweifellos anachronistisch, in diese Fragestellung evolutionäres Denken hin-
einzulesen. Was man mit Foucault die genetische Episteme des 18. Jahrhunderts nennen
könnte, entfaltete sich zwar an der Schwelle zur Verzeitlichung auch der Entstehung von
Sprache und Vernunft. Doch noch Herder macht an ihr halt. Für ihn sind Sprache und
Vernunft in einem göttliche Gabe und nichts, was etwa einer (für ihn noch nicht denkbaren)
Evolution zu verdanken wäre (vgl. HERDER: Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen
Seele, in: Ders.: Herders Werke in fünfBänden, Bd. 3, 341-406, hier: 371.

54 ROSENZWEIG, Franz: Der Stern der Erlösung. Frankfurt/M.: Suhrkamp 0996, 440
SE); LEVINAS, Emmanuel: Ethik und Unendliches. Graz: Böhlau 1986, 81.

55 BÜHLER: Sprachtheorie, 28f.
5® Vgl. demgegenüber zur Lage der Sprachphilosophie Mitte des 18. Jahrhunderts FRAN-

ZEN: Einleitung, in: MAUPERTUIS: Sprachphilosophische Schriften, XXIXf., XLII1. Immerhin
nahm auch schon Maupertuis von einer Kraft der ersten, sog. „natürlichen Sprache der Gesten

und Schreie" an, dass sie „die ganze Empfänglichkeit des Herzens" zu erfüllen imstande
sei, „welches ihr zuhört". Das schreibt der Autor der Abhandlung über die verschiedenen
Mittel, derer sich die Menschen bedient haben, um ihre Vorstellungen auszudrücken (ebd.,

33-52, Abschnitt VII).
57 Zum Vorangegangenen vgl. SE, 72-77, 82, 87, 186, 230, 262.



Überlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 153

kraft des Wortes, das an es gerichtet wird (SE, 89, 162F, 264). Nun setzt
Rosenzweig aber auf ein „Hören ohne Widerrede", das einer dem Anderen
unterworfenen Hörigkeit gefährlich nahe kommt (SE, 328, 343). Dabei
kann es zur Hörigkeit nur kommen, wenn das Wort des Anderen auf einen
Befehl hinaus läuft, der jede weitere Interpretation zu erübrigen scheint.
Streng genommen geht es Rosenzweig aber zunächst nur um ein unbedingtes

Zuhören, das die Frage der unvermeidlich nachträglichen, originären
Realisierung dessen, worauf und was überhaupt zu hören ist, und die Frage
der freien Zustimmung zu dem, was der Andere sagt oder verlangt, im
Sinne des Hörens auf ihn keineswegs überflüssig macht. So ist das einzelne
Selbst für den Anderen aufgeschlossen, wenn es „ganz und gar Ohr" ist
und sich als angesprochen oder als angerufen realisiert, ohne aber je der
Verantwortung dafür entbunden sein zu können, was es durch sein Hören
originär realisiert oder nicht realisiert.

Dieses .Realisieren' ist auf das - sei es stumme, sei es verlautbarte -
Sagen des Anderen nicht einfach zurückzuführen. Nur wenn man das Selbst
als sich vom Anderen so oder so angesprochen realisierendes nicht
unterschlägt, ist der Bedeutung des Vokativs angemessen Rechnung zu tragen,
den Rosenzweig in dialogphilosophisch höchst folgenreicher Weise zur
Geltung gebracht hat. Entscheidend ist so gesehen weniger, dass das Selbst

vom Anderen als Du her gedacht wird. (Das hat in den Augen Bubers auch
Feuerbach schon getan.) Vielmehr tritt, wie Rosenzweig selber ausdrücklich

sagt, „an Stelle des unbestimmten [...] Du" der Vokativ (SE, 195fr.), der
Anruf so, dass jede Vergegenständlichung sowohl des Anderen als zweiter
Person wie auch seines Sagens abgeschnitten wird. Gegenüber dem Anruf
des Anderen kommt das Selbst stets zu spät: immer schon ist er ergangen;
aber dem Selbst obliegt es, ihn zu hören, womöglich auf ihn zu hören und
infolge dessen den Anruf nachträglich zu bewahrheiten, der zumal in seiner

ethischen Bedeutung wie gesagt durch nichts zu beweisen, nur zu
bezeugen ist.?8

So gesehen muss der Sinn des Anrufs, statt den Hörenden zu einer
passiven Hörigkeit zu verurteilen, rückhaltlos vom Selbst abhängig werden,
das Antwort auf ihn gibt (oder sie unterlässt). So eröffnet der Anruf des
Anderen Spielräume des Verhaltens zwischen bloßem Hören und Hören
auf den Anderen bis hin zur Hörigkeit, die die Gefahr der Liquidierung der
Sprache als eines Geschehens von Anspruch und Erwiderung heraufbeschwört.

Während Humboldt diesen Spielraum so weit wie möglich öffnet, ohne
ihn ethisch gewissermaßen eng zu führen und dabei in der jüdischen
Perspektive Rosenzweigs, Bubers und Levinas' riskiert, den eigentlichen Sinn

58 Seit Henri Bergson und Maurice Merleau-Ponty ist diese Bewahrheitung (mouvement
rétrograde du vrai) als originäre gerade nicht bloß als ein Zum-Vorschein-kommen dessen zu
verstehen, was vorher schon .wahr' war.



154 Burkhard Liebsch

der Sprache ganz aus dem Auge zu verlieren, reduzieren letztere den
ethischen Sinn des Geschehens von Anspruch und Erwiderung gelegentlich bis
hin zur Heteronomie eines Befehls, der im Grunde nicht nicht befolgt
werden kann. Demnach hätten wir im Grunde immer schon den Anspruch
des Anderen als solchen, als Gebot, ihm gerecht zu werden, als Verlangen
nach einer verantwortlichen Antwort, bejaht - auch wenn wir dies
nachträglich verleugnen. Schlägt eine solche Verabsolutierung der Bedeutung
des Anspruchs des Anderen nicht unvermeidlich in die Liquidierung seiner
sprachlich-dialogischen Struktur um? Und wird der eigentliche Sinn der
Sprache nicht der sprachlichen Auseinandersetzung entzogen, wenn man
ihn auf einen unanfechtbaren Befehl zurückführt?

Demgegenüber stellt sich die Frage, wie menschliche Rede ein offenes
Geschehen der Auseinandersetzung in Anspruch und Erwiderung bleiben
kann, ohne sich in einem indifferenten Austausch von Gesten, Zeichen,
Symbolen, Gedanken und Argumenten zu erschöpfen, der uns nicht lehrt,
welchen ,Sinn' es hat, sich in Anrede und Erwiderung einer aus
unvordenklicher Ferne auf uns zurückkommenden Stimme des Anderen
auszusetzen, von dem wir in letzter Instanz nicht wissen und niemals wissen
werden, wer es ist, wenn die Fremdheit des Anderen sich nicht aufheben
lässt.59

Levinas glaubt, gerade die Fremdheit des Anderen führe auf die Spur
des Befehls, der uns zur Verantwortung für den Anderen bestimme.
Demzufolge ist es nicht das sinnliche Gehör, worauf es ankommt, wenn das
Gesicht gleichsam diesen Befehl erteilt und insofern par excellence sprechende

Realität ist, die sich der von Levinas immer wieder gebrandmarkten
Gewalt des Lichts entzieht. Auch Levinas gibt sich als Apologet des Hörens
und denunziert das Sehen als Gewalt, insofern es das Gesehene vergleichzeitige

und sich von daher als unfähig erweise, dem Entzug des Anderen in
eine uneinholbare Ferne und Fremdheit auf der Spur zu bleiben. Nur dem
Hören auf den Anspruch des Anderen soll das gelingen können. Aber der
Anspruch „spricht" gerade aus seinem Gesicht, auch stumm und wortlos.

Wie auch immer sich das rechtfertigen ließe, will ich hier nicht näher
untersuchen. Festhalten möchte ich, was die von Trabant und anderen
diagnostizierte Rehabilitierung des Ohrs und der Stimme in der deutschen
Philosophie um r8oo angeht, nur, dass aus der angedeuteten jüdischen
Sicht der eigentlich entscheidende Schritt zu einer „adäquaten Sprachphilosophie"

keineswegs damit getan wird, dass man sich vom Sehen als der
hauptsächlichen Quelle der Erkenntnis abwendet, um die menschliche
Stimme und das Gehör an dessen Stelle zu inthronisieren.60 Eine derart
verkürzte Rehabilitierung der Stimme und des Gehörs würde gerade den
ethischen Sinn der Sprache verfehlen, der sich allein im Hören auf den An-

59 Vgl. RICŒUR: Das Selbst als ein Anderer, Zehnte Abhandlung.
60 Vgl. Trabant: Artikulationen, 102.



Überlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache 155

spruch des Anderen zeigt, der nach einer - verantwortlichen - Antwort
verlangt.

Wie gesagt kommt indessen dieser Gedanke einer Reduktion des freien
Spielraums menschlichen Hörens auf eine Hörigkeit gefährlich nahe, die
sich dem Verlangen des Anderen als einem Befehl unterwirft.6' Damit wäre
der Spielraum einer freien, zwischen-menschlichen Sprachlichkeit
unterschlagen, die weder im Rahmen einer kausalistischen Physik und Physiologie

noch in einer rigorosen Ethik sich denken lässt, die nur noch
auszuführen verlangt, was befohlen wurde. Die zwischen-menschliche Rede und
ihre sprachphilosophische Rekonstruktion kann die unangefochtene
Geltung eines solchen Befehls niemals beweisen, allenfalls bezeugen. Die
Bezeugung aber ist rückhaltlos der zwischen-menschlichen Anfechtbarkeit
und dem Erfordernis Überantwort, sich im zwischen-menschlichen Leben
als überzeugend zu erweisen. Was man als Sinn der Sprache unter zweifelhafter

Berufung auf ein erstes Wort geltend macht, das die Seele dem
Anspruch des Anderen öffne (Rosenzweig), ist selber der sprachlichen
Auseinandersetzung ausgeliefert. Nur in ihr und durch sie kann und muss sich
zeigen, was die Stimme des Anderen über verbales Geräusch hinaus ,zählt
- selbst dann, wenn er uns als radikaler Feind begegnen sollte.

61 Auch wenn man keinen schroffen Gegensatz zwischen Judentum und Aufklärung etwa
konstruiert, bleibt dieses Problem virulent; vgl. YOVEL, Yirmiyahu: Mendelssohns Projekt:
Vier Herausforderungen, in: STEGMAIER, Werner (Hg.): Die philosophische Aktualität der

jüdischen Tradition. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2000, 331-350, hier: 345.



156 Burkhard Liebsch

Zusammenfassung
Dieser Aufsatz geht von C. Taylors Rekonstruktion der Ursprünge moderner
Sprachphilosophie im „Deutschen Expressivismus" aus und diskutiert die
These, dass speziell J.G. Herder den Ursprung und den Sinn menschlicher
Sprache als eines Mediums des Ausdrucks aufgedeckt habe, durch den sich
ein Selbst innerhalb gegebener Lebensformen verständigen könne. Diese
These wird konfrontiert mit E. Levinas', F. Rosenzweigs und M. Bubers
Ansatz, demzufolge der Ursprung menschlicher Sprache von der Stimme des
Anderen her zu denken sei, insofern sie an eine verantwortliche Antwort
appelliere. Gezeigt wird, wie der Sinn menschlicher Sprache nach wie vor auf
dem Spiel steht, wo die expressivistische Philosophie mit einer Ethik
Jüdischer' Provenienz interferiert.

Abstract
My contribution draws on C. Taylor's reconstruction of the origins of the
modern philosophy of language in "German expressivism". Taylor maintains
that especially J.G. Herder uncovered the true origin and sense of human
language as the most important means by which a selfcan express itselfand
seek understanding within its given form ofsocial life. I propose to confront
this thesis with E. Levinas', F. Rosenzweig's and M. Ruber's claim that it is,

rather, the voice of the other in which, time and again, the sense of language
originates - insofar as the other's voice appeals to our responsible response.
I hope to demonstrate how the very sense of human language is still at stake
where expressivist philosophy meets with an ethics of'Jewish' provenance.


	Die menschliche Stimme und die Tradition des Expressivismus : Überlegungen zum Sinn und Ursprung menschlicher Sprache

