
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 1

Artikel: Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter :
zwei divergierende Antworten auf die Tragik endlicher Freiheit

Autor: Krause, Cyprian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760705

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Cyprian Krause

Wille und Überzeugung bei
Simone Weil und Carlo Michelstaedter.
Zwei divergierende Antworten auf die Tragik

endlicher Freiheit

Entweder man liebt es oder man haßt es: das Wollen-Müssen. Etwas
wollen müssen, ohne bereits abzusehen, wohin das alles führt.1 Einer, der
dieses Existential des menschlichen Daseins nicht nur analysiert, sondern
sich geradezu euphorisch auf dieses Abenteuer eingelassen und im Sinne
Pascals darauf gewettet hat, daß die innere Entelechie des eigenen Wollen-
Müssens, sofern man ihr nur bis in ihre letzten Konsequenzen hinein treu
bleibe, den Menschen zur Vollkommenheit führen müsse, war Maurice
Blondel (1861-1949). Wie ein mächtiger Strom, der sich aus den verborgenen

Quellen vorintentionaler, kaum wahrnehmbarer Motive und Antriebe
speist, wälzt sich die in Blondels Action2 idealtypisch dargestellte
Willensgeschichte zwischen den asymmetrischen Ufern des unabsehbaren Wollen-
Müssens (volonté voulante) einerseits und des je vorläufig Gewollten
(volonte voulue) andererseits durch die vom Licht des intentionalen Bewußtseins

erhellten Regionen der menschlichen Natur und Kultur, bis sie in
unaufhaltsamer Transzendentalität in den übernatürlichen Ozean des göttlichen

Willens einmündet.
Einer, der in der Tradition Schopenhauers das Wollen-Müssen indes

von Herzen gehaßt hat, war Carlo Michelstaedter (1887-1910). Nicht nur,
daß der Wille aus der Sicht dieses triestinischen Gelehrten strukturell
frustriert bleibt, da er ja qua eigener Schwerkraft stets dorthin streben muß,
wo er noch nicht ist, ansonsten er als wunschlos in sich ruhender eben
kein Wille mehr wäre; der Wille betreibt vielmehr auch die Perpetuierung
der eigenen Frustration, insofern er sich als blinder Lebenshunger (philo-
psychia) vor dem eigenen Erlöschen fürchtet. Ob jedoch in Michelstaed-
ters früher Wahl einer finalen Verweigerung des Wollen-Müssens durch

1 Gemeint ist „der freie Entschluß des Willens [...] (ttpoalpecu;), der [...] im Menschen auf
der doppelten Situation eines naturhaften Wollen-Müssens einerseits, eines nicht Voll-über-
sehen-Könnens andererseits aufruht. Freiheit des Wählens ist keine reine Vollkommenheit:
sie ist von der doppelten Not umgrenzt, auf Grund eines Zwangs (Geworfenseins) eine Wahl
zu vollziehen, um sein Sein zu verwirklichen, und dazu ein nicht voll Durchschautes wählen
zu müssen" (VON BALTHASAR, Hans Urs: Kosmische Liturgie. Das Weltbild Maximus' des
Bekenners. 3. Auflage. Einsiedeln: Johannes Verlag 1988 [1941], 2626).

2 BLONDEL, Maurice: L'action (1893). Essai d'une critique de la vie et d'une science de la

pratique. 2. Auflage. Paris: PUF 2013.



90 Cyprian Krause

den Freitod (für Michelstaedter die einzige wirklich freie, weil aus reiner
Überzeugung [persuasionep statt aus vitalem Trieb übernommene azione)
eine philosophische Lösung des Willensproblems gefunden werden kann,
darf bezweifelt werden. Wirkt nicht gerade im ohnehin nie sauber zu
realisierenden Wunsch nach Verweigerung des Wollen-Müssens subkutan das
alte Begehren des Willens ungewandelt fort?4

Mit Michelstaedter teilte Simone Weil (1909-1943) die tragische
Erfahrung, daß die Teleologie des Willens nicht, wie Blondel dies insinuierte,
zu einem Telos und schon gar nicht zu einer wie auch immer gearteten
Vollkommenheit (teleiôtës) führe: „Der menschliche Wille, so angespannt
er auch sein mag, kommt der Vollkommenheit nicht nahe."5 Anders als
Michelstaedter insistiert Weil aber nicht auf der konventionellen Deutung
des Wollen-Müssens als eines prometheischen Strebens und autonomen
Suchens. Statt das frustrierte Wollen-Müssen auf gleicher Ebene zu negieren

(und sich gerade so unbewußt weiter von dessen Strebelogik dominieren

zu lassen), wird für die französische Mystikerin gerade jene spezifische
Leere, die sich aus der Frustration des Willens durch Unglück und
Kontingenzerfahrung bei gleichzeitig fortdauerndem und ausgehaltenem
Wollen-Müssen ergibt, zum maieutischen Ort für eine Verwandlung des
Wollens in der Tiefe. An die Stelle des Strebens tritt hier das Warten; an
die Stelle des Wunsches nach hastiger Autodétermination der Wunsch, sich
von der Idee des Guten selbst determinieren zu lassen, auch wenn das Gute-
an-sich nicht nach Art eines weltlichen oder kognitiven Gegenstandes
„existieren" kann, sondern sich dem Denken eher im Sinne einer
Denkrichtung, einer An-dacht (epinoia)6 an Abwesendes erschließt (vgl. Simone

3 Man vergleiche den programmatischen Titel der Dissertation von Carlo MICHELSTAEDTER:

La Persuasione e la Rettorica, hg. von Sergio Campailla Piccola Biblioteca Adelphi
131). 11. Auflage. Mailand: Adelphi Edizioni 2007. N.B.: Michelstaedter gebraucht persuasione
und rettorica als strenge Gegensatzbegriffe. Sein opus maius liegt auch in deutscher
Übersetzung vor: Überzeugung und Rhetorik. Aus dem Italienischen übersetzt und herausgegeben
von Federico Gerratana und Sabine Mainberger. Frankfurt a.M.: Verlag Neue Kritik 1999. Wir
geben stets die italienische Paginierung an und fügen die deutsche unter der Sigle „ÜRh"
gegebenenfalls in Klammern hinzu.

4 So vollbringt sich der Wille noch im Suizid, indem er doch wiederum etwas wählt.
Blondel würde den Selbstmörder mit den Worten gewarnt haben: „Fiat voluntas tua, homo,
in aeternuml" (BLONDEL: L'action, 371).

5 WEIL, Simone: Cahiers/Aufzeichnungen, Bd. IV. München: Carl Hanser Verlag 1998, 331;

vgl. den französischen Originaltext in: Cahiers, vol. 4: La connaissance surnaturelle Œuvres
complètes VI/4 [nrf]). Paris: Gallimard 2006, 375. Ähnlich an anderer Stelle in den Cahiers,
vol. 3 Œuvres complètes VI/3 [nrf]). Paris: Gallimard 2002, 89: „La volonté qui nous est
donnée n'a de bon usage que négatif." Wir zitieren im Folgenden das französische Original
nach der Ausgabe der Œuvres complètes, dir. Florence de Lussy. An den wenigen Stellen, wo
nach einer älteren Ausgaben zitiert wird, ist dies jeweils kenntlich gemacht.

6 Der Begriff ist u.a. aus der theologisch-philosophischen Auseinandersetzung zwischen
Eunomius und Gregor von Nyssa bekannt. Bei Platon (Politeia VI, 484b) entspricht dem der
Begriff eines Anrührens (È<j)â7n:E:a0ai) an die Wahrheit (statt eines kognitiven Begreifens).



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 91

Weils „aimer ce qui n'existe pas").7 Das Paradigma des Etwas-Wollens (vgl.
Blondeis quelque chose) geht hierbei über in das Paradigma eines aus der
Mystik bekannten, indifferent offenen Aufmerksam-sein-Wollens. Wenn
nichts mehr zu wollen ist und das transzendentale Wollen-Müssen gleichwohl

fortbesteht, fragt die menschliche Freiheit erstmals ohne konkupis-
zent-intentionale Voreingenommenheit nach dem ungegenständlich Guten-
an-sich, das durch sich selbst überzeugt und so den Willen zum Handeln
bewegt:

„On dit: si je n'ai plus de mobiles, comment agirai-je? Pourquoi agirai-je?
Mais c'est là le miracle du surnaturel. Fais taire en toi tous les motifs, tous les
mobiles, et néanmoins tu agiras, mû par une source d'énergie qui est autre
que les motifs et les mobiles. Mais cette action dont nul motif, nul mobile
n'est la cause, une pluralité de motifs et de mobiles y convergent".8

Was somit auf den ersten Blick als endgültige Aporie der Willensgeschichte
erschienen war, das wird in der mystischen Relecture Weils als Einladung

an den Willen einsichtig, sich selbst und seine incurvatio in se ipsum
loszulassen, um aufmerksam zu werden für jenes unbedingte Gut, das
auch dann noch überzeugt, wenn der eigene Lebensentwurf (etwa das

Glücksstreben, wie es noch Simone Weils philosophischer Lehrer Alain in
den Mittelpunkt seiner Anthropologie gestellt hatte)9 an inneren oder
äußeren Zwängen, Widerständen und Verhängnissen gescheitert ist. Eben
dieses mystische Persuasionsgeschehen, das jenseits der alten Frontstellung

von Zwang und Freiheit liegt, gilt es heute für die oftmals verfahrenen

Fragestellungen der Gnadentheologie10 aufzuschließen - und dazu

7 WEIL: Cahiers, vol. 4, 227.
8 WEIL, Simone: Cahiers, vol. 2 Œuvres complètes VI/2 [nrf|). Paris: Gallimard 1997, 350.

In diesem Zitat ist eine Rezeption der Terminologie Blondels („motifs et mobiles") bei Weil
deutlich spürbar (vgl. etwa BLONDEL: L'action, 106).

9 ALAIN (alias Chartier, Émile-Auguste): Die Pflicht glücklich zu sein st 859). Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1982, 175 (frz. Orig.: Propos sur le bonheur. Paris: Gallimard 1928).
10 Daß die Charitologie aus Besorgnis um die reale Wirksamkeit der gratia efficax ihre

Zuflucht allzu oft zu mechanischen und agonistischen Metaphern (praemotio physica, gratia
victrix etc.) genommen hat, um das Zusammenspiel von Gnade und Freiheit zu beschreiben,
verrät nur ihre mangelnde Aufmerksamkeit für die unüberbietbar effiziente, weil logoshaft
verfaßte Synergie zwischen der menschlichen Sprachsensibilität und der göttlichen Persua-
sionskraft. Deren Zusammenwirken hätte man in der Tradition Augustins eher mithilfe
(theo-)rhetorischer als metaphysischer (und im Grunde physisch-mechanisch vorgestellter)
Kategorien zu beschreiben. Zum Konnex Gnade-Rhetorik bei Augustinus beachte man die
zentrale Rolle der Lexeme suadere - persuadere in der frühen Schrift De diversis quaes-
tionibus ad Simplicianum-, vgl. dazu KURSAWE, Barbara: docere - delectare - movere. Die officia

oratoris bei Augustinus in Rhetorik und Gnadenlehre SGKA, 1. Reihe: Monographien
15). Paderborn u.a.: Schöningh 2000. Denn nur wenn sie als überzeugende (und ungeschul-
dete) Anrede gedacht wird, bewegt die souveräne Gnade den menschlichen Willen, ohne ihn
mechanisch fremdzubestimmen. Und wiederum: Nur wenn die übernatürliche Gnade sich
an den Menschen nicht bloß als an eine beliebige aristotelische „Natur", sondern als an eine
worthaft verfaßte „Sprachnatur" wendet, trifft sie den Menschen im innersten Kern seiner



92 Cyprian Krause

könnte Simone Weil wertvolle Hinweise geben, denn: „Quand Dieu semble
contraindre - si on y regarde de près, il persuade."11 Das unüberwindbar
scheinende Entweder-Oder von Heteronomie (praedestinatio) und autonomer

Willkürfreiheit (liberum arbitrium), das gerade auch in der christlichen

Gnadentheologie unheilvoll nachgewirkt hat, erscheint in dieser
Perspektive nur mehr als Propädeutik zu einer neuen und tieferen
Verhältnisbestimmung, in der sich eine als einladend, werbend, lockend erfahrene
Gnade an eine libertas arbitrii richtet, die nach dem zu fragen begonnen
hat, was auch dann noch überzeugt, wenn nichts mehr zu wollen ist.

Alles hängt dabei jedoch von der Frage ab, ob sich der Wille in diese
Aufmerksamkeit für das unbedingt Überzeugende versammeln läßt, sc. ob

er vom Aktionismus des Eigenwillens abläßt, um zu einer Aktion zu gelangen,

die sich ganz aus dem freien Gehorsam (griechisch peithesthai sich

überzeugen lassen gehorchen) gegenüber der unaufdringlichen Persua-
sionskraft (peithô) des Guten-an-sich empfängt und die Simone Weil
deswegen gerne als action non agissante12 bezeichnete. Letztere wird nicht als

Resultat eigenwilliger Selbstheiligungsbestrebungen verwirklicht, sondern
gründet sich auf das, was als überzeugender Handlungsantrieb (principium
actionis im Sinne einer gratia habitualis) übrigbleibt, wenn alles direkte
Streben des Willens frustriert worden ist. In diese Haltung (habitus) weist
auch eine Maxime Simone Weils ein, die aller pelagianistischen Himmels-
stürmerei eine Absage erteilt und zugleich den Blick auf die sanfte
Unwiderstehlichkeit des Übernatürlichen lenkt: „faire seulement ce qu'on ne

peut pas ne pas faire. Action non agissante."13
Gerade dieses Modell einer action non agissante könnte aber für Blondeis

zutiefst ungebrochene, mit echter Tragik kaum jemals rechnende action
zum Korrektiv bzw. Integral werden, zumal es Weil gelingt, ein sinnvolles
menschliches Handeln jenseits der Gebrochenheit der Willensgeschichte

zutiefst sprachlich und näherhin endorhetorisch konstituierten Personalität. (N.B.: Den
fundamentalanthropologischen Begriff der „Endorhetorik" findet man bei SLOTERDIJK, Peter: Du
mußt dein Leben ändern. Über Anthropotechnik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009, bes. 287-
292: „Vom Genius der Gewohnheit: Aristoteles und Thomas"; der Begriff „Theorhetorik" ist
indes eine Neuprägung des Verf.).

11 WEIL: Cahiers, vol. 4, 83.
12 Dieser für Weils Mystik zentrale Begriff inspiriert sich nicht zuletzt an der taoisti-

schen Lehre vom „ätman qui n'agit pas": cfr. WEIL, Simone: Cahiers, vol. 1 Œuvres
complètes Vl/i [nrf]). Paris: Gallimard 1994, 365; vgl. außerdem DEGRACES, Alyette: Du vide d'acte
à l'acte vide. Une lecture du Tao et de la Gîta, in: WEIL: Cahiers, vol. 2, 33L Der Ausdruck
action non agissante findet sich passim in Weils Schriften; man vergleiche dazu, neben den

Registern der von Florence DE LUSSY herausgegebenen Œuvres complètes Vl/1-4, insbesondere

die folgenden Stellen: Cahiers, vol. 2, 120; 278; 362; 366; 570, Anm. 302; 629, nn. 354 und
365. Eine Definition der action non agissante bzw. ihres übernatürlich-transzendentalen
Charakters gibt die Autorin, wenn sie rät: „subordonner en nous tout acte, tout amour et
toute pensée déterminés à l'acte, à l'amour et à la pensée qui n'ont pas d'objet et sont
orientés vers le haut, à vide" (WEIL: Cahiers, vol. 3, 88).

13 WEIL: Cahiers, vol. 2, 87.



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 93

zu denken - eine action freilich, die wir mit Michelstaedters azione noch

genauer werden vergleichen müssen.
In diesem Aufsatz soll zudem gezeigt werden, wie der bei Blondel eher

marginale Begriff der Persuasion für die beiden jüngeren Denker programmatische

Bedeutung gewinnt, insofern er als intransitive persuasione
(innerliches Überzeugtsein) bei Michelstaedter allen nur äußerlich-rhetorisch
motivierten Aktionismus des Willens ad absurdum führt, indes der transitive

Akt des persuader (Überzeugens) nach Simone Weil den Willen, der
sich davon ansprechen läßt, in die mystische Schwebe einer action non
agissante versetzt: einer Aktion also, die, ohne Willkürlich-Eigenwilliges
betreiben zu müssen, dennoch aus tiefster Überzeugung handeln kann, da
sie sich als reine Ant-Wort auf jenes Wort versteht, dessen Anrede sie
zuinnerst überzeugt.

Kehren wir aber, bevor sich die Kapitel 1-3 den einzelnen Denkstilen
der Autoren in ihrem organischen Zusammenhang zuwenden, noch einmal
kurz zum Ausgangspunkt unserer Überlegung zurück. Wollen-Müssen, wo
doch nichts mehr zu wollen ist: diese kritische Konstellation hat seit der
Orestie des Aischylos, spätestens aber seit Sophokles einen Namen: Elek-
tra.14 Daß sich nun sowohl Carlo Michelstaedter als auch Simone Weil auf je
verschiedene (sc. tragische oder aber mystisch-metatragische) Weise mit
dem symbolischen Gestus der sophokleischen Elektra, näherhin mit ihrem
aporetischen Warten auf den totgeglaubten Orest identifiziert haben,
ermöglicht im vierten Kapitel dieses Aufsatzes eine nicht nur theoretische,
sondern praktisch-dramatische Synopse dieser beiden Willensphilosophien

in actu.'5 An den unterschiedlichen Beschreibungen der Haltung
dieses Wartens bzw. Suchens bei Elektra werden zwei signifikant voneinander

abweichende Entwürfe menschlicher Praxis deutlich, die von Michel-

14 Die mykenische Königstochter Elektra setzt all ihre Hoffnung auf die Rückkehr ihres
Bruders Orest, der den Tod des Vaters Agamemnon rächen und die Ordnung wiederherstellen

soll. Gegenüber den älteren Vorlagen verlagert Sophokles jedoch die Wiedererken-
nungsszene zwischen den beiden Geschwistern ins letzte Viertel des Dramas. Orest will
unerkannt bleiben, um die Aktion nicht zu gefährden. So bleibt Elektra gerade in ihrem Warten

und Hoffen auf Orest ganz auf sich allein gestellt, ja mehr noch: die falsche Nachricht
vom Tod des Bruders nimmt Elektra jede natürlicherweise konzipierbare Hoffnung.
Dennoch arrangiert sich die tragische Heldin nicht mit der Unrechtsherrschaft von Klytämnestra
und Agisth, sondern sie hält - im Unterschied zu ihrer Schwester Chrysothemis - weiter an
der nunmehr „übernatürlichen" Hoffnung fest, daß sich das Recht letztlich durchsetzen möge.

Vgl. PAULSEN, Thomas: Geschichte der griechischen Literatur. Stuttgart: Reclam 2004, 125.
'5 So heißt es in den kritischen Anmerkungen zur Neuausgabe der Cahiers bezüglich

einer Passage der sophokleischen Elektra: ,,S.[imone] W.[eil] a recopié en gros caractères
très lisibles sur la couverture de son cahier les vers 1224-1226, séquence qu'elle chérissait
particulièrement et à laquelle elle donnera plus tard une coloration mystique" (WEIL: Cahiers,
vol. 1, 463, Anm. 130; Kursivierung vom Vf.).



94 Cyprian Krause

staedter und Weil nicht nur beschrieben, sondern überdies lebensmäßig
bezeugt worden sind.'6 Zunächst jedoch zu den Denkstilen im Einzelnen.

I. Wenn Blondels Action ins Tragische umkippt: Handlungsstile bei
Carlo Michelstaedter und Simone Weil

Wie kein anderer Denker vor ihm hat Maurice Blondel die action aus der
unvordenklich-unabgeltbaren Dynamik eines sich in praxi darlebenden
Willens hervorgehen lassen, der als volonté voulante in unaufhaltsamer
Transzendentalität vorwärtsstürzt, ohne je in den endlichen Realisierungen

der volonté voulue Halt und Gleichgewicht finden zu können.17 Im
vitalen Wechselspiel zwischen dem Willen, den ich je und je zu haben glaube,

und dem unabsehbaren Willen, der ich auf geheimnisvolle Weise
immer schon bin, weite sich, so Blondel, mein Aktionsradius, in den auch alle
unabänderlichen Passivitätserfahrungen als letztlich freiwillig übernommene

Elemente miteingeborgen seien, notwendig zu einer allerletzten,
unfehlbar sich auftuenden Alternative und Option18 aus, die als
unvermeidlichen Fragehorizont eines jeden menschlichen Handelns und Wählens

den zu bejahenden oder zu verneinenden Begriff des Übernatürlichen
zu Bewußtsein kommen lasse. Von der expliziten oder impliziten
Beantwortung dieser einen Frage hängt nach Blondel nicht weniger als die
Möglichkeit eines sinnvollen Welt- und Daseinsentwurfs des Menschen in all
seinen Lebensdimensionen ab. So werde in der Aktion, wenn sie erst einmal

(und sei es noch so inchoativ) begonnen habe, nolens volens alles
gewonnen oder aber alles verspielt - und dies nicht bloß im moralischen,
sondern im allerumfassendsten (sc. ontologischen, gnoseologischen,
existentiellen) Sinne.19 Aus der Sicht des französischen Katholiken Blondel
kann die „Alternative" freilich nur durch die unbedingte Öffnung des
menschlichen Willens auf seine radikal übernatürliche Entelechie, mithin auf

16 WIMMER, Reiner: Simone Weil. Person und Werk. Freiburg u.a.: Herder 2009, 12, betont
die von Weil „gelebte Einheit von Denken und Handeln, Reflexion und Praxis, Wissenschaftlichkeit

und Spiritualität, Intellektualität und Emotionalität". Ähnlich SCHUMANN, Maurice:
Présentation de Simone Weil, in: Kahn, Gilbert (Hg.): Simone Weil. Philosophe, historienne et
mystique. Paris: Aubier Montaigne 1978, (13-124: „le refus de distinguer la pensée et l'action".
Zur Lebenspraxis Michelstaedters siehe weiter unten.

17 BLONDEL: L'action, 345, spricht von der „mutuelle et alternante propulsion de l'idée et
de l'action" im Sinne einer beständigen Oszillation und Disproportion von idealer Projektion
und realer Umsetzung, ohne daß beide einander je einholten: „Tour à tour, la pensée
devance la pratique, et la pratique devance la pensée; il faut donc que le réel et l'idéal
coincident, puisque cette identité nous est donnée en fait ; mais elle ne nous est donnée que
pour nous échapper aussitôt."

18 BLONDEL: L'action, 357-388: „L'alternative".
19 BLONDEL: L'action, 478. Blondel zeigt, wie die action immer schon nolens volens eine

praktische Entscheidung des Menschen gegenüber dem göttlichen Anspruch des ëv Kai rräv
darstellt. Das unum necessarium wird somit zum obersten Kriterium aller Aktion.



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 95

seinen nur im göttlichen Willen zu findenden terminus a quo et ad quem
sinnvoll entschieden werden. Nur im Rahmen dieser Dynamik werden
Willensfreiheit und Willensnotwendigkeit miteinander versöhnt und erlöst.

Nach der blondelianischen science de la pratique handelt die menschliche

Willensfreiheit nämlich, so sie sich nicht endgültig mißverstehen soll,
in allen etappenweise („tour à tour") sich ereignenden Verlagerungen ihrer
causa finalis (volonté voulue) nur dann richtig, wenn sie sich auf das ebenso

übernatürliche wie notwendig vorgegebene Woher und Wohin ihrer
volonté voulante öffnet. Dabei geht es Blondel nicht vorrangig um lcatego-
riale Sublimierung der primitiveren zur kultivierteren Praxis (etwa vom
Leiblichen zum Geistigen oder vom Individuum über Familie und
Stammesverbund zum Staat und weiter zur Menschheitsidee). Vielmehr sind
alle Entwicklungsstufen und provisorischen Synthesen der menschlichen
action mit Pilgerherbergen vergleichbar, deren Güte nicht danach beurteilt
wird, ob sie dem Ziel räumlich näher oder ferner stehen, sondern danach,
ob sie sich dem Zweck der Weiterreise besser oder schlechter unterordnen
und diesen unterstützen.20

Im Vergleich zu diesem männlich-ausschreitenden und schließlich an
die Pforten des Übernatürlichen pochenden Handlungsprogramm liest sich
Simone Weils Handlungsphilosophie geradezu wie die andere, weibliche
Hälfte21 - thematisiert doch die ungetaufte Mystikerin jenseits aller
„gemachten" und „gewollten" action immer wieder jene Schwebe der action non
agissante im menschlichen Handeln, die nicht mehr aus den direkt22
anzugebenden Motiven einer ungebrochenen volonté resultiere; die vielmehr
erst dann eintreten könne, wenn die attention des Menschen vom Blickfang

der interessengeleiteten Motivationen freigeworden sei, um sich jener
ebenso unaufdringlich wie universal wirkenden persuasion zuzuwenden,
die von der ungegenständlich geschauten Ideensonne des Guten ausgehe. -
Diese hier bloß angerissene, nicht zuletzt an Piaton, der Stoä und der
christlichen Mystik sich inspirierende Parabel der Weilschen Schau soll
uns indes im dritten Kapitel noch eingehender beschäftigen.

Persuasion lautet schließlich auch der Schlüsselbegriff in der
Dissertationsschrift des Italieners Carlo Michelstaedter. Allerdings handelt es sich
bei seiner persuasione keineswegs mehr um eine „Sonne" (weder im plato-

20 Es kommt bei den Pilgerherbergen nicht auf die gastronomischen Sterne, sondern auf
den astronomischen Stern an, der den Weg zeigt.

21 Vgl. Weil, Simone: Formes de l'amour implicite de Dieu, in: EADEM: Écrits de Marseille,
vol. 1 Œuvres complètes IV/i [nrf]). Paris: Gallimard 2008, 285-336, hier 322: „L'effort par
lequel lame se sauve ressemble à celui par lequel on regarde, par lequel on écoute, par
lequel une fiancée dit oui."

22 Simone Weil besteht auf dieser Priorität des Indirekten vor dem direkt Gewollten; cfr.
Cahiers, vol. 2, 236: „Reculer devant l'objet qu'on poursuit. Seul ce qui est indirect est
efficace. On ne fait rien si on n'a d'abord reculé."



96 Cyprian Krause

nischen noch im psychisch-motivationalen Sinne).23 Die authentische per-
suasione ist vielmehr jene, die übrigbleibt, wenn der Mensch nicht mehr
am Leben hängt. Sie ereignet sich somit in der freien Abschiedlichkeit von
allen soziopolitischen Überlebensstrategien „Rhetorik") und reißt den
dunklen Horizont des vorsokratisch gedachten Seins24 auf, in den
hineinzuleuchten die tragische Größe des menschlichen Daseins ausmache. Sich
dem Anblick und höchsten Schmerz der eigenen Nichtigkeit und radikalen
Vergänglichkeit nicht zu entziehen, wird bei Michelstaedter zur nächtlichen

„Gunst" der Persuasion. Letztere destruiert nicht nur die ephemeren
„Tages"-Motivationen des Willens, sondern auch den Jargon, i.e. die
oberflächliche Rhetorik aller menschlich-irrlichternden Aktion. Der entwürdigenden

Rhetorik des Leben- und Handelnmüssens sowie der Zwangsherrschaft

oberflächlicher Motivationen versuchte Michelstaedter in seinem

eigenen Leben aus Überzeugung einen Schluß zu setzen. Hiervon berichtet
das folgende Kapitel.

II. ÜBERZEUGUNG ODER RHETORIK: CARLO MlCHELSTAEDTERS WAHL

Der Mensch, der ohne Überzeugung lebt, ohne daß er je wagte,
sie zu wollen, hat in seiner Macht keinen Zweck, keinen Grund,
die über den Augenblick hinausreichten, es sei denn, um sich in

der Vergangenheit und in der Zukunft zu wiederholen.
Carlo Michelstaedter23

a) Einstimmung auf die Gedankenwelt Michelstaedters

Am Vorabend des Ersten Weltkrieges suchte der dreiundzwanzigjährige
Carlo Michelstaedter nach der Möglichkeit eines Handelns aus echter
Überzeugung. Er fand sie - allerdings nicht in den gängigen Topoi des

gesellschaftlichen Lebens, sondern in der U-Topie, schließlich im Abschied
vom Leben. Am 17. Oktober 1910, einen Tag nachdem er seine philosophische

Doktorarbeit am Florentiner Istituto di Studi Superiori unter dem
Titel La Persuasione e la Rettorica eingereicht hatte, ging Michelstaedter in
den aus seiner Sicht wohlüberlegten, aus Zeugnisgabe für die Wahrheit
übernommenen Freitod. Daß biographische Enttäuschungen dabei
nachweislich ihre Rolle gespielt haben mögen, hebt die philosophische Dimension

seiner Entscheidung nicht ohne weiteres auf. In seiner außergewöhn-

23 So schreibt Michelstaedter kurz vor seinem Suizid, daß selbst das Sonnenlicht ihn
nicht mehr überzeuge (La Persuasione e la Rettorica, 68 [ÜRh 37]): „(1)1 sole è un'arancia
fradicia, la luce è spenta... E la persuasione? non sei persuaso nemmeno délia luce del sole."

24 Vgl. etwa ANAXIMANDER (DK 12 B 1): èt, <nv 8è ij yÉvcoiç éoxi xoîç ouai, Kai xr|v <J>0opav

dç xaßxa ylveaSai Kara to xpcéjv- SiSövai yàp aùrà SiKpv Kai xiaiv àÀÀr|Àoii; Tfjç àSudaç Kaxà

TÎjv toü xpövou Tcdjrv.

25 MICHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 169 (ÜRh 121).



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 97

liehen Schrift zeigt Michelstaedter, daß Überzeugung zwar eine Grundbedingung

für das Glück, die Würde und den freien Selbstbesitz des
menschlichen Bewußtseins ist, daß aber infolge der inneren Grundstruktur des
menschlichen Willens eine vitale Lebensgestaltung aus Überzeugung in
Wahrheit unmöglich und der Weg dorthin durch Aporien verstellt sei. Der
mutige Versuch einer Lebensgestaltung aus echter Überzeugung ende

dagegen zwangsläufig in der Tragik: in der freien Abschiedlichkeit vom
Leben und seiner unheilbaren rhetorischen Entfremdung gegenüber der
objektiven Wahrheit.

Alle gesellschaftliche, ideologische und religiöse Rhetorik dient
Michelstaedter zufolge in der Tat nur dazu, die selbstwidersprüchliche Aporetik
des vitalen Willens zu vernebeln. Hinter den kaleidoskopischen Topoi der
Rhetorik verberge sich letztlich das immer gleiche, stets frustrierte Begehren

eines Willens, dessen inneres Auge die Welt nur selektiv-appetitiv
wahrnehme und somit blind sei für die Wahrheit als solche: „L'occhio vede

senza vedere".26 Schuld daran sei die „Philopsychia" - der blinde „Lebenshunger"

(„fame di vita"),27 verstanden als sinnloses „Hangen" am biologischen

(Über-)Leben und psychosozialen Wohlsein. Solcher im Grunde
unförmig-inhaltsleerer Lebensdurst offenbare sein negatives Wesen schließlich
als bloße Todesangst ohne eigentlich positiven Sinngehalt. Demgegenüber
zeigt schon der aus Piatons Apologie bekannte Sokrates in seiner
Auseinandersetzung mit den Sophisten und ihrer vital-agonalen, mithin
erfolgsorientierten Rhetorik, daß das bloße Überleben, auch wenn es mit
ephemerem Lustgewinn einhergehen kann, kein eigentliches „Gut" ist.28

Der Triestiner jungphilologe rückt in diesem Sinne den Begriff einer
echten, nur tragisch-individuell abzugeltenden persuasione vom Begriff
einer konventionalistischen rettorica ab, deren Götze die Gesellschaft und
das soziale Überleben in ihr seien. Persuasion wird demgegenüber zur
conditio sine qua non für das sinnvolle Leben und Sterben des Einzelnen auf
personaler und human(istisch)er Höhe. Wie auch immer sich Herkules nun
aber am Scheideweg zwischen Rhetorik und Persuasion entscheiden mag,
ein gedankenlos-unproblematisches Leben in animalischem Wohlsein bleibt

2® MICHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 163 (ÜRh 115).

27 MICHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 41b (ÜRh 14).
28 Sokrates, der wegen angeblicher Asebie vor Gericht steht und sein Leben bedroht

weiß, versteht sich sehr wohl auf das Repertoir rhetorischer Überlebenskniffe, doch setzt er
diese „Mittel nicht ein, um seine irdische und bürgerliche Existenz um jeden Preis zu
verteidigen" (so NIEHUES-PRÖBSTING, Heinrich: Überredung zur Einsicht. Der Zusammenhang
von Philosophie und Rhetorik bei Piaton und in der Phänomenologie. Frankfurt a.M.: Vittorio
Klostermann 1987, 82). Mit dem Ausdruck „Überlebenskniffe" soll hier der ursprüngliche
Wortsinn des rhetorischen Fachterminus tÖ7tol wiedergegeben werden, der wahrscheinlich
der agonalen Sprache des griechischen Ringkampfes in der palaistra entlehnt ist; vgl. dazu
die erhellenden Ausführungen von STROH, Wilfried: Die Macht der Rede. Eine kleine
Geschichte der Rhetorik im alten Griechenland und Rom. Berlin: Ullstein 2009, 177, Anm. (**).



98 Cyprian Krause

ihm versagt: sei es, daß er den feigeren Weg der Lüge oder aber heroisch-
tragisch den unbequemen Weg der Wahrheit wähle. Der Weg der Lüge
werde indes von der Koivcovia (i.e. der rhetorischen Sprechgemeinschaft)
aufgehübscht (KctÀ/Vcomagara öp(f>vq<;)29 und bequem gestaltet durch den

congegno von Technik, Rhetorik, Politik und Religion, die allesamt dazu
dienten, die erschreckende Dimension der Eigentlichkeit, der tragischen Ge-
worfenheit und des dunklen Seinshorizontes vor dem Menschen zu verbergen.

Der soziale Mensch erweist sich in Michelstaedters Analyse gerade
auch in seinen moralischen Bestrebungen als hochspezialisiertes Lebewesen
auf dem Gebiet der Heuchelei (KOÀaKeia)30 und des Selbstbetruges: mun-
dus vult decipi. Letztlich ist aber nur die radikal unabhängige, persönliche
Frage nach der Wahrheit menschenwürdig. Hiervon hängt für Michel-
staedter auch die Unterscheidung von Sprache und Floskel ab:

„Wenn einem die von der Gesellschaft gebotenen Lebensweisen genügen, kann
man sich damit zufriedengeben, für den eigenen Gebrauch in den vereinbarten

Weisen die vereinbarten Dinge zu bezeichnen, und es sich in der
Wiederholung bequem machen, ohne zu verstehen, was die anderen in jenen Fällen

sagen, um auf dieselbe Weise von anderen in dieselbe Koivcovia
Eingeweihten verstanden zu werden. - So kann man sogar einen vollkommenen
,Stil', eine vollkommene .Sprache' haben und doch nie etwas sagen. -"31

Dabei geht es dem triestinischen Tragiker nicht um philologische Pedanterie.

Was für ihn auf dem Spiel steht, ist nicht weniger als das Gut der Freiheit

(sAeuBeplcc). In parmenideisch-vorsokratischer Tradition32 gehen aletheia
(Wahrheit, verità) und peitho (Überzeugung, persuasione) bekanntlich
miteinander einher (ÔTiqSeï33) und führen gerade in ihrem Zusammenspiel den
Menschen auf den Weg der Freiheit. Michelstaedter selbst kleidet - gleichsam

in die Rolle eines modernen auctor graecus schlüpfend - den
zentralen Gedanken von der befreienden Persuasion und der versklavenden
Rhetorik in die von ihm selbst auf Griechisch formulierten Sätze:

„Frei würde derjenige sein, welcher in seinem inneren Sinn wahrhaftig
[alethôs: Adverb!] genau so beschaffen wäre wie im Umgange mit den
Menschen. - Der Mann aber spricht: Frei wird vielmehr derjenige sein, welcher
wohl in seinem inneren Sinn so wahrhaft (alethinös: Adjektiv!) geworden sein
wird, daß er auch im Umgange mit den Menschen sich nicht entfremde/verändere.

Denn die Rhetorik ist den anderen gegenüber nur insofern aufrichtig
[aletheuousa], als sie den anderen gehorcht [peithethai: Mediopassivum] - die

29 MICHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 173 (ÜRh 126) und öfter.
30 MICHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 177 (ÜRh 128).
31 MICHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, i7of. (ÜRh 122).

32 Michelstaedter liebt es, die Eleaten, aber auch Heraklit und Empedokles zu zitieren, ja
zu imitieren.

33 PARMENIDES: DK 28 B 2.



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 99

Aufrichtigkeit sich selbst gegenüber [pros heauton aletheia] überzeugt
[peithei: Activum] hingegen sogar die anderen."34

Es opponieren sich hierin die Actio authentischer Persuasion und die Passio
einer fraglos-unkritisch übernommenen Rhetorik. Beide arbeiten mit
Entsprechungen, doch nur die persuasivische Entsprechung nimmt Widerspruch

in Kauf, da sie ihr Kriterium nicht im Konsens der Menge, sondern
in der Wahrheit selbst findet. Und nur der gemäß seiner Überzeugung
lebende bzw. sterbende Mensch handelt wirklich. Gegenüber der authentischen

Persuasionskraft prophetischer und revolutionärer Menschen fühlt
sich jedoch, so Michelstaedter weiter, die ganz aus der Konvention lebende

Gesellschaft ohnmächtig. Daher antworte sie auf die „Obszönität"
nonkonformistischer Persuasion immer wieder mit roher Gewalt und Hinrichtung

(Christus, Sokrates).35 Wer sich nicht der Konvention {endoxa) unterwerfe,

werde als verrückt (paradoxos) desavouiert. Die breite Masse der
Menschen bleibe daher vom Regime ihres blinden Überlebenswillens sowie
von der chamäleontischen Anpassungsfähigkeit ihrer colores rhetorici
beherrscht. Selbst der „gute Glaube" (buona fede) und der „gute Wille" (volontà
del bene) erfülle auf diese Weise nur eine Funktion im Räderwerk (ingra-
naggio) der kollektivistischen Entfremdung und Entpersönlichung des
Menschen: „Piü ancora la stessa fede, la stessa volontà del bene è sfruttata per
l'utile délia società."36

b) Leitmetapher des „peso"

Prägnante Leitmetapher für den blinden und zugleich aporetischen Willen
des Menschen wird für den unglücklichen Junggelehrten aus Gorizia das

peso, das Gewicht. Denn das Gewicht strebt, seiner eigenen Schwerkraft
blindlings gehorchend, immer weiter nach unten. Es gibt keinen absoluten
Zielpunkt, an dem das Gewicht zufrieden wäre und sich selbst in schwereloser

Ruhe besäße. Denn würde das Gewicht (alias der Wille) aufhören,
dorthin zu streben, wo es nicht ist, so wäre dies das Ende des Gewichtes

34 MICHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 172 (ÜRh 123): 'EÀEÙ0£po(; serrai öarie;
äv Kai év 0uprô àÀr|0rôe; roioûroe; rj oîoe; (let' àv0pa>7ru)v. - 'O àvf|p Sè ALyei' 'EÀ£Û0£poe; serrai
öarie; äv oimoç àÀr|0ivôe; fj èv 0upâ> roars Kai pEr' àv0pto7reov pf] àAXoioûaSai. 'H yàp pr|ropiKf|
Tipoe; roix; âÀÀouç àÀp0£Ùouaa - role; âAÀoie; 7TEi0£rai — 13 5è 7tpôe; éaurov àÀr|0£ia Kai roix;
aÀÀoix; 7IE10EI; dt. Übersetzung vom Vf.

35 MICHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 183, Anm. 1 (ÜRh 133, Anm. 1); ebenda
heißt es: „Se Cristo tornasse oggi, non troverebbe la croce ma il ben peggiore calvario
d'un'indifferenza inerte e curiosa da parte délia folla ora tutta borghese e sufficiente e

sapiente - e avrebbe la soddisfazione di esser un bel caso pei frenologi e un gradito ospite
dei manicomi".

36 MICHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 186 (ÜRh 135: „Noch mehr wird selbst
das Vertrauen, selbst der Wille zum Guten zum Vorteil der Gesellschaft ausgenutzt").



ÎOO Cyprian Krause

als Gewicht, der Tod des Willens als Willen.37 Dem an die Schwerkraft der
philopsychia versklavten Willen bleibt eine Lastenabschüttelung (seisach-
theia) zeitlebens versagt: er will und muß wollen - in tautologischer
Sinnlosigkeit. 38

Der Wille hat für Michelstaedter daher kein reales Ziel, sondern allenfalls

die rhetorisch aufrechterhaltene Illusion eines Zieles. Der horror vacui
dränge den Menschen zum Surrogat der Topik, die ihm je und je ein einen
vorläufigen Sinn, ein lohnendes Ziel vorgaukele, ihm je neue Irrlichter
(fuochi fatui) anzündend. Solches Lebenwollen habe aber als sein einziges
wirkliches Kriterium ein inhaltlich unbestimmtes Nicht-Sterben-Wollen.
Der Gräzist Michelstaedter formuliert dies prägnant so: „Ffpôç rov ßlov
7ravToîo(; Ylyverai cßiXovßuxla 7rei0öpevoc; ôariç ôppcnrat aveu 7rei0oùç."39

(sinngemäß übersetzt: „Der Furcht vor dem Tode [= philopsychia,] blindlings

Folge leistend [peithomenos], nimmt jede beliebige Lebensform an,
wer ohne echte Überzeugung [peithoûs] strebt").

c) Das Finale: Schlaflosigkeit und Suizid

Die finale Frustration des Strebevermögens („peso") schlägt beim
überzeugten Atheisten Michelstaedter - im Unterschied zum bekennenden
Katholiken Blondel - in die Endgültigkeit der Persuasion um, alle menschliche

Aktion gleiche doch nur einer rastlosen Schlaflosigkeit {Insomnie), die
den ersehnten Schlaf (das Absolutum) in diesem Leben immer nur ex ne-

gativo kennenlernen könne.40 Denn auch der hyperbolische Weg4' der
Persuasion (ti£i0cü) stellt eine nur asymptotische Annäherung an die (im Sinne
vorsokratischer àÀf|0eia zu verstehende) Wahrheit dar. Die Vergeblichkeit
des prometheischen Strebens mündet schließlich (die Traum-Metaphern
Michelstaedters zeigen dies deutlich genug an) in die lebensmüde Persua-

37 MICHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 40: „Quando esso [sc. il peso] non
mancasse più di niente - ma fosse finito, perfetto: possedesse sé stesso, esso avrebbe finito
d'esistere" (ÜRh i2f.: „Wenn ihm [sc. dem voluntativen Leben „Gewicht"] nichts mehr
mangelte, sondern es beendet, vollendet wäre - besäße es sich selbst, hätte es aufgehört zu
existieren").

38 So lautet der erste Satz nach der Präfation der Dissertation: "So che voglio e non ho
cosa io voglia" (La Persuasione e la Rettorica, 39 ÜRh 12: „Ich weiß, daß ich will, und es gibt
nichts, was ich will").

39 MICHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 66 (ÜRh 35).
40 MICHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 39 (ÜRh 60): „L'assoluto, non l'ho mai

conosciuto, ma lo conosco cosi come chi soffre d'insonnia conosce il sonno, come chi guarda
l'oscurità conosce la luce."

41 Mit der geometrischen Metapher einer aus zwei Asymptoten zusammengefügten
Hyperbel sucht Michelstaedter die doppelte Daseinstragik in der polaren Spannung von Rhetorik

und Persuasion zu beschreiben; vgl. die Abbildung der Hyperbel bei MICHELSTAEDTER: La
Persuasione e la Rettorica, 79 und 143 (ÜRh 46; 98).



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 101

sion der Thanatophilie und des Nihilismus ein, in das aus Überzeugung
gewählte Aus für die Aktion.

Zugleich jedoch ist diese resolute Absage an den Sklavendienst der
philopsychia der einzige wirklich freie Akt des Menschen, ein Akt freilich,
der zugleich mit dem Leben bezahlt wird. Ein solcher Mensch „wird die
freie Tat vollbracht haben - wird mit Überzeugung gehandelt und das

eigene Bedürfnis zu leben nicht erlitten haben."42
Für Michelstaedter ist es somit zu einer Frage der persönlichen Integrität
und Aufrichtigkeit geworden, gegenüber den utilitaristischen Konventionen

der Rhetorik Widerstand zu leisten, auch wenn dieser Widerstand
mit dem Leben bezahlt werden müßte. Für ihn zählt letztlich die persönlich

gehörte Gewissensfrage: „Wer gibt dir denn das Recht, ausgerechnet
dasjenige für deine Pflicht zu halten, was die Gesellschaft als eine solche
bezeichnet?"4?

III. „Schwerkraft und Gnade": Aufmerksamkeit, Persuasion und Aktion
in der Mystik Simone Weils

Quand Dieu semble contraindre - si on y regarde de près,
il persuade.

Simone Weil44

Hinter der radikalen Unabhängigkeit von Michelstaedters Frage nach dem
Kriterium authentischen Handelns („Wer gibt dir denn das Recht...?")
scheint Simone Weil durchaus nicht zurückzustehen, wenn die
jüdischstämmige Denkerin in einer ihrer pensées die gnoseologische Maxime
formuliert:

„Si je demande la vérité, toute pensée qui m'apparaît comme vraie me vient
de Dieu, fût-elle une erreur, et je n'ai pas le droit de la repousser par
soumission à une autorité même librement acceptée."4?

42 MICHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 128 (vgl. ÜRh 87): „egli avrà compiuto
I'atto di liberté - avrà agito con persuasione e non patito il proprio bisogno di vivere." Meta-
tragisch anzumerken wäre hier allerdings mit Blondel, daß selbst noch die tragische rottura
bzw. cesura des Freitodes unter dem ehernen Gesetz des Wollens und Handelns stehen. Der
in tragischer Persuasion vor sich selbst kapitulierende Wille will nicht etwa „nicht", sondern
er will das - letztlich utopische - „Nichts" seiner selbst. Blondel meint dazu (L'action, 28L):
„(Q)u'importe le suicide corporel? il prouve toujours un attachement à l'être, chez ces gens
qui se tuent parce qu'ils trouvent la vie trop courte: simple pétition de principe [...] la notion
du néant est toujours relative, se rapportant à un sujet déterminé qu'il s'agit de nier (c'est
l'aveu même de Schopenhauer)...".

4? MICHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 172 (ÜRh 123): „Ma chi ti dà il diritto di
reputar tuo dovere quello che la società dice tale?"

44 WEIL: Cahiers, vol. 4, 83.
45 WEIL: Cahiers, vol. 2, 326.



102 Cyprian Krause

Doch beschränken sich die Anklänge zwischen den beiden Autoren nicht
bloß auf den autoritätskritischen Impetus einer kompromißlosen Frage
nach echter Überzeugung jenseits der Konventionen. Es gilt vielmehr, eine
Reihe struktureller Affinitäten auszuwerten. Dazu mögen im Folgenden
einige einführende Betrachtungen zur Mystik Simone Weils gestattet sein.
Materialiter werden dabei vor allem die Schriften La connaissance
surnaturelle, L'attente de Dieu sowie die Cahiers ausgewertet werden; formaliter
soll gezeigt werden, wie gerade das Zusammenspiel von persuasion und
attention in die erlösende Neubestimmung des Handelns als action non
agissante einmündet.

a) Einstimmung auf die Mystik Simone Weils

Vorab ist zu bedenken, daß die Spannweite der Weilschen Dialektik den

ungeschminktesten Welt-Realismus mit dem entschiedensten Supernatu-
ralismus in einer charakteristischen Liaison von seltener Reinheit und Güte

verbindet. Denn während weniger ehrliche Denkstile gerne dadurch eine

Harmonie herstellen, daß sie entweder die Realität idealisieren oder aber
das Ideale aufgrund der Realität für unmöglich erklären, treffen in Simone
Weils Denken ein radikaler Realitätssinn und ein streng übernatürlich-me-
taëmpirischer Begriff von der Idee des Guten unabgefedert aufeinander,
was sich nicht zuletzt in Weils kontrastreichen Leitmetaphern ausdrückt:
die Gerechtigkeit sei in dieser Welt wie „Blut auf Schnee"46, wie das

Umarmen von kaltem Stahl, ein „aimer ce qui n'est pas aimable"; gerade
indem Simone Weil beide Seiten (das Ideale und das Reale) miteinander und
aneinander denkt, vermeidet sie aber die bigotte Dualität von Denken und
Handeln, von Theorie und Praxis.47

In der konsequent durchgehaltenen Beachtung dieser Dialektik, die
jedoch nirgends zu einem manichäischen oder weltflüchtigen Dualismus
gerät, gründet die Stärke und Eigenart der Weilschen Mystik, die sich einerseits

(in stoischer Tradition) der unwidersprochenen Welterfahrung des

fatum öffnet. Hierin kommen Erfahrungen unerbittlicher Zwangsläufigkeit,48

mithin Erfahrungen des Unglücks, der Aporie, des Zufalls, der
Absurdität zur Sprache. In einer für Simone Weil typischen Nüchternheit und
Ökonomie kommt diese desillusionierte Weltsicht ohne fromme Verklä-

4® WEIL: Cahiers, vol. 2, 333.
47 Schumann: Présentation de Simone Weil, 24, bezeichnete diese Polarität im Weilschen

Denken zurecht als einen „refus obstiné de la dualité dans la profession d'un dualisme poussé

jusqu'à son ultime et éternel effet".
48 WEIL: Cahiers, vol. 3, 88: „Dieu n'envoie pas les douleurs et les malheurs comme

épreuves, il permet à la Nécessité de les distribuer selon son mécanisme propre."



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 103

rung, ohne vorschnelle Berufung auf eine göttliche Providenz,49 ohne die
Intervention eines deus ex machina, ja sogar ohne Appell an innerweltliche
Teleologien aus.

Auf der anderen Seite steht, in der platonischen Tradition des Phaidros,
die innerliche Ideenschau einer überweltlich reinen, ungegenständlichen
Güte und Schönheit. Keiner dieser beiden Pole nun wird von der Autorin
in seiner Eigenart verwässert oder auf den anderen reduziert; es geht der
französischen Denkerin vielmehr gerade darum, das paradoxe Zusammen
der beiden Seiten so aufmerksam wie möglich zu betrachten, um auf diese
Weise das Weltlich-Empirische und das Übernatürlich-Metaömpirische
aneinander zu ihrem wahren Begriff und Verhältnis zu bringen.

Die menschliche Freiheit findet sich zwischen ebendiesen beiden
Brennpunkten der theandrischen Ellipse ausgespannt: zwischen weltlichem
fatum und göttlichem bonum. Insbesondere der als Eingangsmotto
angeführte Satz faßt diese beiden Aspekte mit dem Binom contraindre -
persuader nochmals in transitiver Richtung unter dem Blickwinkel des
göttlichen Handelns am Menschen zusammen. Denn hinter allem anonymen
Weltzwang, dem sich der Mensch in radikaler Passivität nolens volens
ausgeliefert findet (contraindre), verbirgt sich in übernatürlicher Sicht eine
überzeugenwollende Anfrage Gottes (persuader), die der Mensch aus freien
Stücken annehmen oder aber überhören kann. Die unausgesprochene Frage
geht danach, ob der Mensch sich unter den gegebenen Umständen (rebus sie

stantibus), d.h. an seinem konkreten Ort im natürlichen Weltzusammenhang,

zu einer übernatürlichen Liebe bereitfinde, deren letzter Bezugspunkt

und letzte Motivation nicht mehr „in der Welt" existiert („amour vers
le bien non représentable").5°

Der Ort dieser Frage ist für Simone Weil zugleich der Ort der radikalen
Freiheit des Menschen vor Gott. In gewisser Weise ist der Mensch, der
ansonsten ganz in den Kausalzusammenhang der Welt eingesenkt ist, nur
hier wirklich frei. Denn Gott zwingt an dieser entscheidenden Stelle nicht.
Vielmehr schweigt Gott, da er nur so als Gott überzeugen kann. Würde er
zwingen oder überreden wollen, wäre er nicht Gott (bonitas), sondern ein
Teil der Welt (nécessitas).

Die übernatürliche Gnade kommt hier als die einzige, selbst nicht mehr
welthafte Weise zu Bewußtsein, wie Gott allein durch die vollkommene
Idee des Guten - also durch sich selbst - auf den Menschen in seinen
innersten, über die Welt hinausreichenden Seelenpotenzen einwirkt. Dabei

49 WEIL: Cahiers, vol. 3, 56: „La notion de la Providence, dans le catholicisme, procède du

gros animal." An die Stelle der Providenz tritt bei Weil ein unaufgeregter Realitätssinn für
die Gesetzmäßigkeiten, denen die Schöpfung unterworfen ist.

5° WEIL: Cahiers, vol. 2, 479.



i04 Cyprian Krause

kann Simone Weils Diktion bisweilen sogar einen jansenistisch51 anmutenden

Klang annehmen: „Aucun événement n'est une faveur de Dieu; la grâce
seule."52

Diese grâce surnaturelle ändert durchaus nicht das fatum und nimmt
weder Unglück noch Bitterkeit hinweg, doch sucht sie den Menschen von
einer neuen Lesart der Welt und ihrer unabänderlich obwaltenden Notwendigkeit

zu überzeugen, damit gilt: „La cause bonne a persuadé la cause
nécessaire."5? Gelingt dies, so verschiebt der Mensch die Ausrichtung seines
Daseins vom eigennützig-besorgten Schielen auf bestimmte, kontingente
„Zustände von Welt" hin zur unbedingten Freude am reinen, übernatürlichen

Gut, das nicht nach Art eines weltlichen Trostes geliebt wird: „L'amour
n'est pas consolation, il est lumière"54 - ein deutliches Verdikt gegen alle
Vertröstungs-Religion und Trostpflaster-Pastoral! Die Haltung des „aimer
ce qui n'existe pas"55 wird so zum zentralen Statut der übernatürlichen
Liebe unter den Bedingungen von Welt.

Dabei behält die Welt in der Weilschen Schau durchaus ihre Bedeutung:

nicht im manichäischen Sinne einer negativen Kontrastfolie für eine
im Grunde weltflüchtige Denkform. Die Rolle der Welterfahrung sieht
Simone Weil vielmehr auch positiv im Sinne einer doppelten Sakramen-
talität. Die Welt wird zum Sakrament Gottes sowohl durch ihre objektive

51 Vgl. WEIL: Cahiers, vol. 3, 88: „Les rares contacts que produit l'inspiration entre des

créatures et lui [se. Dieu] sont moins miraculeux que sa perpétuelle absence et sont une
moins merveilleuse preuve d'amour."

52 WEIL: Cahiers, vol. 2, 380; die ganze Stelle lautet im Zusammenhang: „Dieu [...] n'entre
en contact avec l'individu humain comme tel que par la grâce purement spirituelle qui
répond au regard tourné vers lui, c'est-à-dire dans la mesure exacte où l'individu cesse d'en
être un. Aucun événement n'est une faveur de Dieu; la grâce seule." So kommuniziert Gott
mit dem Menschen einerseits allein durch die natürlichen Kausalzwänge, in deren Bahnen
die Welt läuft, während er andererseits dem ganz an die natürliche nécessité ausgelieferten
Menschen eine rein übernatürliche, weltlich vollkommen unableitbare und unsichtbare
Gnade gewährt: nämlich die reine Idee des Guten.

55 WEIL: Cahiers, vol. 2, 357 unten (mit Anspielung auf PLATON: Timaios 48a).
54 WEIL: Cahiers, vol. 2, 363.
55 Weil: Cahiers, vol. 4, 227; vgl. ebenda: „L'amour de ce qui n'existe pas est plus fort que

la mort." Vgl. Cahiers, vol. 2, 318: „Rien de ce qui existe n'est absolument digne d'amour. Il
faut donc aimer ce qui n'existe pas."



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 105

Schönheit?6 als auch durch die in der Liebe verwundene und überstiegene
Erfahrung des Unglücks.?7

Die scheinbar entgegengesetzten Existenzerfahrungen von Freude und
Unglück vergleicht Simone Weil einmal bezeichnenderweise mit synonymen

Wörtern, die, wenngleich mit je unterschiedlichem Kolorit, doch
jeweils den ein und selben Sinn abbildeten. So wolle Gott dem Menschen
durch die Sprache der unterschiedlichsten Lebenserfahrungen stets nur das
Eine und Entscheidende mitteilen: „Je t'aime".?8 Daher gelte auch: „L'amour
de Dieu est pur quand la joie et la souffrance inspirent également de la

gratitude."?9 So hat die im Weltgeschehen verborgene Theorhetorik, mit
welcher Gott die Menschen vom übernatürlichen Gut überzeugen will,
durchaus ihre unterschiedlichen Färbungen, obschon Simone Weil nie
einen Zweifel daran ließ, daß sie ein vollkommen unschuldig erlittenes
Unglück als die via direttissima zur übernatürlichen Liebe betrachte; freilich

nicht das selbstgewählte oder gar eingebildete Unglück, sondern jenes,
welches den Menschen allen optimistischen Gegenanstrengungen zum
Trotz als Widerfahrnis treffe und daher reine Bitterkeit und nicht etwa
narzißtisches Selbstmitleid enthalte. Da nämlich vor dem wahren Unglück
jeder Trost durch natürliche Imaginationen versage und somit die geschöpfliche

Kontingenz radikal aufgedeckt werde, könne das malheur zur Myst-
agogie für die übernatürliche Gotteshebe werden. -

Aus autobiographischen Mitteilungen läßt sich zumindest erahnen, daß
Simone Weil auch persönlich eine prägende Unglückserfahrung erlitten

?6 „Schön" ist im Sinne der universalistischen Ästhetik Weils allerdings nicht das
Gefällige und Hübsche, sondern „Schönheit" bezeichnet in diesem Zusammenhang eine
universale Qualität des Notwendigen und Gesetzmäßigen in der Welt. Schön sei z.B. das Meer,
das über allem, was unerbittlich darin versinke, sich immer wieder ganz ebenmäßig, in
vollkommen anschmiegsamem Gehorsam schließe. In diesem Sinne billigt Weil auch dem
Unglück selbst, dem Leiden, dem Drama von Schuld und Sühne eine tragische Schönheit zu.
Vor allem aber ist die Erfahrung des Schönen eine Erfahrung der Unnahbarkeit, ja des
Leidens an der Unnahbarkeit des Schönen.

57 Weil, Simone: L'amour de Dieu et le malheur, in: EADEM: Écrits de Marseille, vol. 1

Œuvres complètes IV/i [nrfj). Paris: Gallimard 2008, 346-374.
?8 WEIL: Cahiers, vol. 4, 170: „Tous les événements de la vie, quels qu'ils soient, sans

exception, sont des marques d'amour de Dieu par convention [...] Dieu établit avec ses amis
un langage conventionnel. Chaque événement de la vie est un mot de ce langage. Ces mots
sont tous synonymes, mais, comme il arrive dans les beaux langages, chacun avec sa nuance
tout à fait spécifique, chacun intraduisible. Le sens commun à tous ces mots, c'est: je t'aime."

59 Weil: Cahiers, vol. 2, 337. Bisweilen vergleicht Simone Weil die ganze innerweltliche
Erfahrung mit einem Blindenstab, vermittels dessen der Mensch jenes übernatürliche Gut
ertastet, das kein Auge geschaut hat. So wird der Schmerz mit einem womöglich allzu festen
Händedruck verglichen, mit dem mich ein guter Freund begrüßt. Ich spüre im Schmerz
zugleich die Freude über die darin liegende, nur von der Liebe selbst wahrgenommene Zuwendung

des Freundes.



io6 Cyprian Krause

hat6° - ein biographischer Umstand, der tiefe Spuren in ihrem denkerischen

Werk hinterließ und sie nicht zuletzt von ihrem philosophischen
Lehrer Alain (alias Émile-Auguste Chartier) deutlich abhob.61 Da letzterer
in gleichsam pelagianischer Manier im Menschen den Schmied seines
Glückes sah, plädierte er dafür, auf Unglückserfahrungen mit einer inneren

Rhetorik des „Jetzt erst recht" zu antworten. Simone Weil geht im
Gegenteil davon aus, daß nach einer bestimmten Unglückserfahrung dem
Menschen ein solches Glücksstreben buchstäblich vergangen ist. Ein echtes

Unglück finde seine Erlösung nicht mehr in weltlichem Trost, nicht im
Vertrauen auf spätes Glück, sondern in der liebenden Annahme des
Unglücks selbst (amor fati) und in der Freude am überweltlichen,
ungegenständlichen Gut.62

b) La pesanteur et la grâce: im Spannungsfeld von Realismus und Superna-
turalismus

Wie nun für Michelstaedter das peso, so ist - mutatis mutandis - auch für
die französische Intellektuelle die Schwerkraft ein Schlüsselbild alltäglicher
Welterfahrung: ,,/a pesanteur, modèle de toutes les contraintes".63 Die
lähmende Erfahrung eigener und fremder Mediokrität sowie eine unerbittlich
waltende Notwendigkeit des gegenüber menschlichen Wünschen
(Imaginationen, Projektionen) blinden Schicksals, das in dieser desillusionierten
Weltsicht längst zum Synonym eines zufälligen Zusammenspiels der
Naturgesetze ohne mildernde Vorsehung geworden ist („hasard"), verarbeitet die
ungetaufte Mystikerin mithilfe dieser Schlüsselmetapher der „Schwerkraft".

Konkret ist mit pesanteur nicht zuletzt die Schwerkraft der selbstverliebten

Imagination gemeint, die in der Regel - und bisweilen in
subtilmoralischer Escamotage - die Wahrheit ausblende und die rückhaltlose Be-

60 Vgl. zur Biographie Simone Weils: Petrement, Simone: La vie de Simone Weil. Paris:
Arthème Fayard 1973; vgl. WEIL: Cahiers, vol. 2, 404: „Dans les relations avec B.[oris], j'ai
touché ce froid mortel de l'énergie végétative qu'on touche si rarement." Zu „moi et
R.[ichard]" vgl. ebd., 614, Anm. 69.

61 Einen feinsinnigen Vergleich zwischen Alain und seiner ungleichen Schülerin Weil
findet man bei KAHN, Gilbert: Introduction, in: Idem (Hg.): Simone Weil. Philosophe,
historienne et mystique. Paris: Aubier Montaigne 1978, 9-12.

62 Im Sinne einer ersten Deutung läßt sich sagen: Wenngleich die tragischen, bitteren
und unglücklichen Züge in der Mystik wie auch in der Biographie Simone Weils unverkennbar

sind, wird man diese Momente nicht vorschnell in psychopathologische Deutekategorien
hinein aufzulösen berechtigt sein (Thanatophilie, Autoläsionismus, Dolorismus, Masochismus

o.ä.). Nähere Geistesverwandtschaft spürt Simone Weil vielmehr gegenüber Piaton, der
Stoa, der Welt der katholischen Sakramentalität, insbesondere der eucharistischen Tradition,

gegenüber den antiken Mysterienkulten, der altindischen Religion, der okzitanisch-ka-
tharischen Mystik sowie den ungetrübten Quellen keltischer und englischer Folklore (Märchen,

tale).
63 Weil: Cahiers, vol.i, 335.



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 107

reitschaft zur Frage nach der objektiven Wahrheit über-"wiege".64 Durch
diese Fähigkeit zur imaginären Verzerrung des Gravitationsfeldes seiner
Welt- und Selbstsicht erfreue sich der Mensch - trotz seiner tatsächlichen
Sterblichkeit und Versklavung an die nécessité - einer Art falscher
Göttlichkeit („fausse divinité"). So lebe der Mensch habituellerweise im Bereich
des Imaginären: allein schon dadurch, daß er sein eigenes Ich ganz spontan

als Zentrum der Welt empfinde. Die übernatürliche Berufung des
Menschen sei es, gegen die Schwerkraft des Imaginären freiwillig auf den
Anspruch seiner fausse divinité zu verzichten.

Denn auch die übernatürliche Handlungsmotivation kann mit einer Art
Schwerkraft, einer „pesanteur de seconde puissance"65 verglichen werden.
So formuliert Weil (im Anschluß an Augustins pondus meum amor meus?)66:
„S'abaisser, c'est monter à l'égard de la pesanteur morale. La pesanteur morale

nous fait tomber vers le haut."67 Dabei geht es der Denkerin jedoch
nicht vorrangig um moralische Sublimierung, sondern vielmehr um jene
ganz eigentümliche und unverrechenbare Schwerkraft des Übernatürlichen,
die jenseits der natürlichen Mechanik des moralischen Wollens und seiner
Motive wirkt. Die geheimnisvolle Energiequelle („source d'énergie")68
jenseits aller gegenständlichen Handlungsmotive besteht für Simone Weil
nämlich in nichts anderem als der lauteren Überzeugungskraft, die aus der
Betrachtung der reinen Idee des Guten hervorquillt und ohne jede rhetorische

Zusatzmotivation wirkt. Nur mit der ungeteilten Aufmerksamkeit seiner

höchsten Seelenpotenzen kann der in der Welt lebende Mensch das
übernatürliche Licht dieser Wahrheit jedoch auch wahrnehmen und es

gleichsam durch das übernatürliche Chlorophyll (eine Lieblingsmetapher
Simone Weils)6^ seiner Seele in konkrete Handlungsenergie umsetzen. In

64 Der natürliche Wille des Menschen könne das reine Gut der Wahrheit nicht um
seiner selbst willen lieben. Der Mensch trage vielmehr unbewußt einen „Ring des Gyges" am
Finger, mit dessen Hilfe er die realen Proportionen und Relationen stets unsichtbar zu
machen oder zu seinen eigenen Gunsten imaginär zu verzerren geneigt sei. Im II. Buch der
Politeia [3590-3600] erzählt Piaton bekanntlich, daß der Hirtenjunge Gyges in einer Höhle
zufällig einen Leichnam mit einem magischen Ring fand, der seinen Träger unsichtbar
machen konnte. Am Königshof verführt nun Gyges mit Hilfe dieses Ringes die Königin, tötet
den König und usurpiert die Herrschaft; cfr. Cahiers, vol. 2, 473.

65 Cfr. WEIL, Simone: Cahiers, tome II l'épi, nouvelle série). Paris: Pion 1953, 37if.: „La
création est faite du mouvement descendant de la pesanteur, du mouvement ascendant de la
grâce, et du mouvement descendant de la grâce à la deuxième puissance [...]".

66 Augustinus von HIPPO: Confessiones XIII, cap. 9 (CLCLT lin.16; CChr.SL XXVII [ed. L.

Verheijen 1981]): „pondus meum amor meus; eo feror, quocumque feror. dono tuo accen-
dimur et sursum ferimur; inardescimus et imus. ascendimus ascensiones in corde et canta-
mus canticum graduum."

67 WEIL: Cahiers, vol. 2, 319.
68 Weil: Cahiers, vol. 2, 350.
69 e.g. Cahiers, vol. 2, 237; 253h; ebd., 44: „La grâce est notre chlorophylle [...]"; 42: „la

vertu chlorophyllienne".



io8 Cyprian Krause

der Umsetzung der betrachteten Wahrheit in konkrete Handlungsenergie
geschieht eine übernatürliche Reinigung des menschlichen Wollens und
somit etwas, das Simone Weil in Analogie zur Inkarnation setzt: „Faire taire
en soi les motifs et les mobiles, et agir: c'est un miracle analogue à celui de

l'incarnation."70 Der unverwandt zu Gott erhobene Blick der höchsten
Seelenpotenzen übe dann nämlich auch auf die niederen, „fleischlichen"
Seelenpotenzen eine redundante und handlungsbestimmende Kraft aus.

Daß die Kraft der Gnade dabei auf ganz andere Weise wirkt als die
Kräfte des menschlichen Willens, wird sehr schön an einer Metapher
Weils deutlich, die auf den Sisyphos-Mythos eine erlösende Antwort zu
geben scheint: Eine Kugel müßte nach ihrem (mit einer endlichen Energie x
bewerkstelligten) Aufstieg an einer schiefen Ebene aufgrund ihrer Schwerkraft

wieder unerbittlich nach unten rollen, wenn sie nicht durch eine
selbst infinitesimal kleine Kraft oben gehalten würde: etwa durch eine
kleine Mulde in der schiefen Ebene.71 Simone Weil formuliert diese
übernatürlichen Gesetzmäßigkeiten sogar noch präziser, indem sie mathematische

Proportionen als Metaphern heranzieht:

„Ma misère est infinie par rapport à ma volonté, mais elle est finie par rapport à

la grâce La grâce est un infiniment grand du second ordre. Mais ma misère

est, par rapport à la grâce, finie, non pas infiniment petite."72

Das heißt aber: Die Schwerkraft der Gnade überwiegt die (gegenüber dem
geschöpflichen Willen unendlich große) Schwerkraft der Misere gerade so,
daß der Mensch sich darin vollkommen der Gnade Gottes überlassen darf.
Alle ungeduldigen Versuche „Münchhausenscher" Auto-Elevation hingegen
werden von der pesanteur unerbittlich neutralisiert, ja sie ziehen den
Menschen nur desto tiefer in den Sumpf der Gottferne hinab. Statt sich daher
vehement aus eigenem, stets konkupiszentem und somit kontraproduktivem

Willen gegen die Abwärts-Trift zu wehren und nur immer weiter in
den Sumpf einzusinken, wird der Mensch eingeladen, innezuhalten und
still zu werden, um die Schwäche seines eigenen Willens und die
unaufdringliche Wirkkraft der göttlichen Gnade in aufmerksamer Indifferenz zu
betrachten und sich so dem unableitbaren Auftrieb der gratia elevans zu
überlassen. Alle asketische Anstrengung einerseits und aller asketischer
Mißerfolg andererseits waren folglich nur Vorübungen, die sich aneinander

abnutzen und aufreiben mußten, um im Menschen jene Leere und
indifferente Aufmerksamkeit zu schaffen, durch die er sich ganz der höheren

70 WEIL: Cahiers, vol. 2, 351.
71 „Bille qui monte un plan incliné par inertie. Elle redescend. Mais s'il y a un creux au haut

du plan incliné et qu'elle s'y loge, elle reste en haut. EN CE CAS TRAVAIL ACCOMPLI AVEC UNE

DEPENSE DE FORCE INFINIMENT PETITE" (WEIL: Cahiers, vol 2, 134). Aus der kinetischen Physik
weiß man, daß im labilen Gleichgewicht eine noch so geringe überschießende Kraft
ausreicht, um auch den trägsten Koloß langsam, aber unfehlbar in Bewegung zu setzen.

72 WEIL: Cahiers, vol. 2, 352; Kursivierung vom Vf.



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 109

Schwerkraft der Gnade, dieser Kraft der ganz anderen Art, überlassen
kann. 73

So erklärt sich auch jene große Skepsis, die Simone Weil aller betont
voluntativen Askese entgegenbrachte. Gegen die Eitelkeit, Gutes tun zu
wollen,74 formuliert Weil das Gebot:

„[En dehors des devoirs naturels,] ne jamais faire un pas au-delà de ce à quoi
on est irrésistiblement poussé, le bien même n'étant plus tel s'il n'est pas
accompli par obéissance."75

Die realistische Annahme der erbsündlichen pesanteur kann hingegen - im
Sinne eines amor fati - zur Präambel für die Erfahrung eines übernatürlichen

amor Dei werden. Nur so auch fällt die pesanteur nicht jener unheimlich

anmutenden Aporie anheim, mit der sich bei Michelstaedter das peso
der (JmAoi)jux1o( und die hochgemute Frage nach wahrer persuasione nur in
der Utopie, nur in der lebensflüchtenden Thanatophilie ausgleichen lassen,
denn nach Michelstaedter galt ja, anders als für Weil: „Das Gewicht kann
nie überzeugt sein".76

c) Liebender Rückzug Gottes und freiwillige Dé-création des Menschen: eine
Absage an den Götzen der Theodizee

Wenn nun soeben die stille Überzeugungskraft des wesenhaft Guten als

einziges wirksames Antidotum zur pesanteur des menschlichen Eigennutzes
mit seinen selbstverliebten Imaginationen beschrieben worden ist, so darf
dies im Sinne Weils keinesfalls interventionalistisch aufgefaßt werden.
Vielmehr hat sich, so die Überzeugung Weils, Gott aus der Welt zurückgezogen,

so daß es unter Weltbedingungen ganz vom Menschen abhängt, ob
er Gott - i.e. dem unweltlichen, wesenhaften Gut - in der menschlichen
Lebenswelt einen Handlungsspielraum einräumt, indem er sich nun seinerseits

zurücknimmt.
Im Hintergrund dieser Weilschen Denkfigur steht nicht so sehr ein

manichäischer Dualismus als vielmehr eine Mystik, die in der Tradition
des Isaak Luria (1534-1572) das freiwillige Sich-Zurücknehmen Gottes
zugleich als einen Appell an die liebende Antwort des Menschen auf diesen

73 Eine weitere aus der Kräftephysik entlehnte Metapher Weils ist diejenige des Hebels
(Cahiers, vol. 3, 274). Besonders das Kreuz Christi vergleicht die Mystikerin mit einem Hebel,

der die ganze Welt mitsamt ihrer pesanteur aus den Angeln heben kann, da der
archimedische Punkt, an dem dieser Hebel ansetzt, außerhalb der Welt liegt (Cahiers, vol. 3, 119:

„Donne-moi un point d'appui, et je soulèverai le monde").
74 WEIL: Cahiers, vol. 2, 249: „la vanité de .faire le bien' ".

75 WEIL: Cahiers, vol. 2, 362.
76 MICHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 40: „II peso non puo mai esser persua-

so" (Kursivierung im Originaltext; ÜRh 13). Vgl. ebd.: „II peso è a sé stesso impedimento a

posséder la sua vita



no Cyprian Krause

Gottesverzicht versteht.77 Erst der Rückzug Gottes schafft in Gott Raum für
eine Eigenständigkeit von Welt. Umgekehrt besteht die Aufgabe des

vernunftbegabten Geschöpfes gerade darin, die wahre Göttlichkeit Gottes in
diesem Machtverzicht zu erkennen, da sich der Mensch ganz diesem Rückzug

Gottes verdankt. Will das Geschöpf zu seiner Wahrheit gelangen, so
muß es sein kontingentes Sein daher auf Gott hin aufheben, der das Sein
selber ist. Diese Mystik der wechselseitigen Abdankung in hebender
Zuvorkommenheit charakterisiert bei Simone Weil das Gegenüber von
Schöpfer und Geschöpf. Gerade der unüberbietbare Realismus, mit dem die
jüdischstämmige Denkerin darauf besteht, daß Gott nicht von dieser Welt
ist, daß er in dieser Welt „abgedankt" hat und sich in seiner Abwesenheit
ganz von der mechanischen Notwendigkeit der Materie sowie von der
Kontingenz unserer Freiheits- und Schuldgeschichte vertreten läßt, räumt
nun aber mit dem interventionalistischen Gottesbild der Theodizeefrage
auf. Der Gott der Theodizee wird dabei als Götze entlarvt: seine
„Allmacht" erscheint im Lichte der Weilschen Mystik als grobe Extrapolation
menschlicher Allmachtsphantasien, die sich selbst widerlegen und keinen
Bezug zum tatsächlichen Lauf der Welt haben.78 Der wahre Gott schweigt
und ist im Sinne der weltlich Mächtigen in dieser Welt ohnmächtig.
Freiwillig. Und nur in diesem mystischen Sinne gilt dann auch: „Ainsi l'existence

du mal ici-bas, loin d'être une preuve contre la réalité de Dieu, est ce

qui nous la révèle dans sa vérité."79
Denn nur wenn Gott in dieser Welt nicht als der Mächtige auftritt,

kann er vom Menschen wirklich ohne Grund, i.e. um seiner selbst willen
geliebt werden, ohne daß damit ein weltlicher Vorteil verbunden wäre.80 Alle
anderen, an gegenständliche Erwartungen geknüpften Formen der Gottesliebe

seien demgegenüber bloße Spielarten eines „amour implicite de
Dieu".81 Der Glaube an den wahren Gott in seiner weltlichen Verborgenheit

77 Es handelt sich dabei um die jüdische Mystik des zimzum. Trotz der harschen Kritik,
die WIMMER: Simone Weil, 37, an „einer abenteuerlichen Hermeneutik tiefenpsychologischen
Verdachts" übt, scheint es uns gewisse offenkundige Strukturparallelen zwischen der Iuriani-
schen Mystik und Weils Konzept der dé-création zu geben, womit im Übrigen keine genealogische

Abhängigkeit Weils von diesem Traditionsstrang behauptet sein soll.
78 So zeigt Hans BLUMENBERG im ersten Teil seines Klassikers Die Legitimität der Neuzeit.

Neuausgabe. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996 (1966: „Säkularisierung und Selbstbehauptung"),

daß die Theodizee zwar nichts hinsichtlich Gottes erklärt, wohl aber die strukturelle
Funktion einer Entlastung der menschlichen Verantwortung hat.

79 WEIL: Formes de l'amour implicite de Dieu, 291.
80 Daher müsse unser Modell für die Gerechtigkeit Christus als der gekreuzigte Gerechte

sein - und nicht etwa ein gerechter König: „Si ce modèle était un roi juste, on désirerait être
roi, non être juste" (WEIL: Cahiers, vol. 4, 97).

81 Vgl. WEIL: Formes de l'amour implicite de Dieu. Als Formen des „amour implicite de
Dieu" werden genannt: die Nächstenliebe, die Liturgie, die Liebe für die Schönheit des

Kosmos, die Freundschaft.



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 111

sei eine streng übernatürliche Gnadengabe Gottes, über die der Mensch
nicht selbst verfügen könne:

„II ne dépend pas d'une âme de croire à la réalité de Dieu si Dieu ne révèle pas
cette réalité. Ou elle met le nom de Dieu comme étiquette sur autre chose, et

c'est idolâtrie."82

Gerade dieser antiidolatrisch-religionslcritische Realismus Weils macht
somit das Feld frei für eine echt übernatürliche Religion. Denn keine Macht
der Welt kann die bloße Idee des Guten in ihrer Absolutheit und Evidenz
zerstören oder auch nur beschädigen. So formiert sich die Religion der
Liebe zum abwesenden Gott neu unter dem Titel einer attente de Dieu.
Gerade weil er in dieser Welt abwesend ist und keiner Komplizenschaft mit
den Mächtigen dieser Welt geziehen werden kann, darf der abwesende,
unweltliche Gott mit reiner Liebe wirklich geliebt werden.

Die lurianisch geprägte Mystik eines „Rückzugs Gottes" zeitigt nun aber

Konsequenzen für die entsprechende Haltung des Menschen. Gott habe
sich „retiré de la création, comme il doit l'être pour que nous soyons et
ainsi puissions consentir à ne plus être".®3 Indem Gott sich zurückgezogen
und den Menschen in die Freiheit entlassen habe, habe er ihm eine Art
fausse divinité zugebilligt, deren sich der Mensch wiederum nur freiwillig
entäußern könne. Doch könne nichts in der Welt den Menschen dazu

zwingen, vor Gott abzudanken.84 Die weltliche Lebenserfahrung könne dies
allenfalls insinuieren.83

Nicht ganz unmißverständlich spricht die Autorin nun in diesem
Zusammenhang davon, der Mensch müsse sich „ent-schaffen", um auf seine

Er-schaffung in Liebe zu antworten:

„Dieu crée un être fini, qui dit je, qui ne peut pas aimer Dieu. Par l'effet de la
grâce peu à peu le je disparaît et Dieu s'aime à travers la créature qui devient

82 Vgl. WEIL: Formes de l'amour implicite de Dieu, 334.
83 WEIL, Simone: Cahiers, tome II l'épi, nouvelle série). Paris: Pion 1953, 394.
84 So weiß Simone Weil auch um die furchtbare Möglichkeit, daß ein Mensch durch

Schicksalsschläge zwar sich und die Welt verlieren kann, ohne jedoch das wahre Gut zu
finden. In diesem Fall tritt an die Stelle des in Reinheit ertragenen und zu Gott führenden
malheur die nackte misère.

83 Der Mensch sei dazu berufen, aus freier Überzeugung heraus das Gottsein des
überweltlich verborgenen Gottes so zu bejahen und nachzuvollziehen, daß er Gott auch dann als
Gott anerkennen würde, wenn er die Macht hätte, ihn abzusetzen oder vollkommen zu
ignorieren. Einen ganz ähnlichen Gedanken findet man bereits in BLONDELs L'action (1893),

421: „Tous, nous avons à nous enfanter, en enfantant Dieu en nous, Beotôkoi [...] comme si,
en même temps, le donateur voulait tout tenir du donataire, et comme si l'homme, appelé à

satisfaire l'excès infini de son vouloir, devenait, suivant une parole de saint Thomas, ,1e Dieu
de son Dieu'."



112 Cyprian Krause

vide, qui devient rien. Quand elle a disparu [...] il continue à en créer et à les

aider à se dé-créer."86

Die Entschaffung (dé-création) bleibt bei Weil allerdings - gegen alle
Mißverständlichkeit dieser Rede87 - immer Teil einer Beziehungsdynamik, eines

mystischen Liebesdramas zwischen Gott und der Seele und ist daher kein
Ausweis für philosophischen Nihilismus, Dualismus oder Manichäismus.
Überdies impliziert die mystische „Entschaffung" durchaus keine
Gewalteinwirkung, sondern meint einfachhin die Aufgabe der stolzen
Selbstbehauptung und die Preisgabe unserer fausse divinité.88.

Das Wichtigste dürfte indes sein, daß dé-création nie von Gott erzwungen

wird, denn: „La perfection de Dieu est la non-intervention".89 Die
„Entschaffung" ist immer nur als freie, liebende Antwort des Geschöpfes auf die
création und somit als konkreativer Akt und als Einschwingen in die
Selbstzurücknahme Gottes denkbar. Bloß passiv erlittene „Vernichtung" als

solche bezeichnet Weil dagegen als tragischen „ersatz" (frz. Leihwort aus
dem Deutschen) der eigentlichen dé-création. Um ihren Mitmenschen
solchen „ersatz" zu ersparen, hat Weil sich sozial und politisch engagiert, denn:
„La destruction est l'extrême opposé de la dé-création."9°

d) Gnade als Interaktion von Persuasion und Aufmerksamkeit

Die soeben untersuchte Logik der dé-création hat unterdessen unmerklich
das Terrain dafür bereitet, daß wir nun einen wichtigen Aspekt der Weil-

8^ Weil: Cahiers, vol. 2, 456.
87 Gewiß weckt der von der Autorin gewählte Ausdruck dé-création ungute Assoziationen:

er läßt an Negation und Destruktion, ja an Welt- und Seinsverneinung denken.
Betrachtet man jedoch dessen inhaltliche Bestimmungen, so können die Bedenken wohl
zerstreut werden. Nicht nur gilt, daß sich echte Dekreation als geschöpfliche Konkreativität mit
der Selbstrücknahme Gottes und somit als liebende, ja ludische Antwort auf das positive,
schöpferische Liebeswort Gottes versteht; auch anthropologisch betrachtet, wirkt sich die
Dekreation nicht als Zerstörung oder Abwertung der menschlichen Fähigkeiten von Intellekt
und Willen aus; vielmehr artikuliert sich die abdication des Menschen einerseits im korrekten

bzw. objektiv-überindividuellen Gebrauch von Freiheit und Willen („les exercer correctement

[conformément à des règles justes]"; WEIL: Cahiers, vol. 2, 389), andererseits im
Anerkennen der Jenseitigkeit Gottes und der eigenen radikalen Endlichkeit und Kontingenz. Wer
diese Parameter wirklich anerkenne, der könne auch inmitten von Wohlstand und Glück aus
der Logik der Dekreation, mithin aus der Logik des Kreuzes leben, so Weil.

88 WEIL, Simone: Amour de Dieu (ébauches et variantes), in: EADEM: Écrits de Marseille,
vol. 1 Œuvres complètes IV/i). Paris: Gallimard 2008, 509-514, hier 510: „L'homme, placé à

ses propres yeux par la perspective au centre du monde, ce qui lui confère une divinité
imaginaire, imite le renoncement créateur de Dieu par l'amour inconditionné de la nécessité
dans l'ordre du monde, du consentement dans les créatures raisonnables." Vgl. GAETA, Gian-
carlo: Un infinitamente piccolo, in: WEIL, Simone: Attesa di Dio Biblioteca Adelphi 529). 2.

Auflage. Mailand: Adelphi Edizioni 2009, 333-350, hier 344: „ridurre l'esistenza individuale
ad 'un niente', attraverso la pura e semplice accettazione délia propria creaturalità [...]".

89 WEIL: Cahiers, vol. 2, 404.
90 WEIL: Cahiers, vol. 2, 466.



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 113

sehen Gnadenidee besser verorten können: Denn die für Weils Gnadenmystik

zentrale Interaktion zwischen der göttlichen Persuasionskraft des
Guten-an-sich und der indifferenten Aufmerksamkeit (attention) des
Menschen kann sich nur im Raum der liebenden Zurückgenommenheit - sv reo

Kpu4>od<B, im Verborgenen - ereignen: keinesfalls also als direkte Intervention

Gottes oder als direkte Aktion des Menschen.
Das Gute bedarf in Weils Sicht keiner gewaltsamen Umsetzung noch

auch einer propagandistischen Rhetorik, sondern es wirkt still und
selbstverständlich durch sich selbst: ähnlich wie das Schöne (le beau), das die
Autorin daher als ein Bild der im Stillen wirksamen Persuasion bezeichnet:
„Le beau est l'image de cette persuasion...".9I Gerade auch das eminent
rhetorisch-erotische Thema des raptus, also der unwiderstehlichen Schönheit,
welche die aufmerksame Seele „hinreißt", wird für Simone Weil zum
theorhetorischen Urbild der Gnade,92 die sie - in synkretistischer Manier - im
Kore-Demeter-Hymnus sowie im mythologischen Raub (raptus) der
Persephone durch Hades typologisch vorgebildet findet:

„Coré est l'âme qui voit une belle fleur et est ravie malgré elle dans l'autre
monde [...] La grâce enlève (ravissement), puis séduit. L'âme ne se donne pas,
elle est prise."93

Doch selbst wenn Simone Weil die eleusinischen Mysterien hier als
geheimnisvollen Typos des Gnadengeschehens zwischen Gott und der Seele

in den Kategorien „de surprise, de contrainte et de séduction"94 deutet, so
dürfen diese Termini doch nirgends im Sinne physischer oder psychischer
Gewalteinwirkung und Intervention verstanden werden. Die Attraktionskraft,

das Überraschend-Überzeugende, ja Hinreißend-Bezwingende und
sogar Gewaltsame der Gnade wirkt immer nur im Sinne der „Begeisterung"
(inspiration) aufgrund seiner übernatürlichen Schönheit („le piège de la
beauté"). Demzufolge wirkt die Gnade gerade nicht im Sinne weltlicher
Einflußnahme und Gewalt, und sei es auch nur durch psychologisch
geschickte Überredung. Die wahre Schönheit gehört nach Weil nämlich
nicht der Welt an (und „zwingt" daher auch nicht im weltlichen Sinne),

91 WEIL: Cahiers, vol. 2, 351.
92 Der Begriff charis (gratia) hat bereits in seiner ursprünglichen Bedeutung eine

rhetorisch-erotische Konnotation („Redecharme, lockende Anmut der Rede"); vgl. DÖRRIE,
Heinrich: Art. Gnade, A.I: Griechisch-römisch, in: RAC 11, coli. 315-333, hier 315; ebd., 322:
„sex appeal einer Frau, die faszinierende Wirkung eines Redners, die Begnadung durch einen
Gott." Vgl. außerdem NIEHUES-PRÖBSTING: Überredung zur Einsicht, 152: „der Zusammenhang
der Themen Erotik - Rhetorik".

93 Weil: Cahiers, vol. 3, 52. Ebenda, 59, findet sich auch eine explizit christliche Allego-
rese des Kore-Mythos: „II n'est pas sacrilège de dire que dans ce mythe éleusinien, Zeus

correspond au Père, Hadès au Saint-Esprit, Coré au Christ et Déméter à la Vierge."
94 WEIL: Cahiers, vol. 3, 59; vgl. ebd.: „Dieu s'empare de l'âme en deux opérations.

D'abord par le piège de la beauté il l'enlève par surprise et pure violence, tout à fait malgré
elle et sans qu'elle sache où elle va [...]".



114 Cyprian Krause

sondern ist im Hinblick auf die Welt eher ein mystischer Tod, ein Ungreifbares:

das Reich des „Unsichtbaren" und „Ewigen" (so deutet Weil auch
den Namen des „Ha,des", von dem Kore - das Seelenmädchen - verführt und
geraubt wird, etymologisch als „der Unsichtbare": a-ides). In dem
Zusammenhang spricht die philhellenische Autorin überdies, im Anklang an
Piatons Höhlengleichnis, von den zwei „Schwellen", über die hinweg sich die
Seele aus der Welt zu Gott erhebe:

„Deux seuils, l'un quand Dieu nous arrache à ce monde, l'autre quand il fait
entrer dans notre âme un atome de la joie de l'autre monde. Sauf trahison, ce

second seuil est définitif."95

Gerade aus dieser zuletzt zitierten Passage läßt sich nun Entscheidendes
darüber lernen, wie die Autorin Gnade und Freiheit zusammendenkt:
Auch der von der Gnade hingerissene Mensch scheint das Gnadengeschehen

noch verraten zu können (trahison), denn in der Tat geht Simone Weil
davon aus, daß Gott die Freiheit des Menschen Ihm selbst gegenüber
unbedingt respektiert.

Das gleichwohl Bezwingende der Gnade liegt indes darin, daß Gott der
Seele „ihre Zustimmung dadurch entreißt", daß er sie für „einen Augenblick

eine göttliche Freude verkosten läßt."96 Gnadentheologisch bedeutsam

ist dabei Weils Feststellung, die „Eroberung" und „Entführung" der
Seele zum Dieu inspirateur geschehe zwar „par ruse et séduction, mais en
fin de compte avec consentement" 197 Damit entspricht Simone Weils
spirituelle Erfahrung durchaus der vom Trienter Gnadendekret beschriebenen
Dialektik zwischen der Effizienz der gratia praeveniens auf der einen Seite
und der Notwendigkeit eines freien Konsenses und der Kooperation des
Menschen mit der göttlichen Inspiration auf der anderen Seite („inspiratio-
nem illam recipiens, quippe qui illam et abicere potest").98

Ihre auffallende Sensibilität für die fundamentalanthropologische Relevanz

des „Überzeugens/Sich-überzeugen-Lassens" empfing Simone Weil dabei

nicht zuletzt von ihrem philosophischen Lehrer Alain. In seinen „Propos
sur le bonheur" wies Alain auf die hohe endopsychische Wirksamkeit der
rhetorischen Persuasion hin und zeigte die positiven oder negativen
Konsequenzen unserer im inneren Gespräch mit uns selbst angewendeten Per-
suasionskunst auf: So

„ergehen wir uns in Reden, die so überzeugend sind, daß sie selbst uns rühren.

Bringt das Gesetz der Nachahmung es dann dahin, daß sich ein anderer
ebenfalls erregt und uns antwortet, ist das schönste Drama im Gang, obwohl

95 WEIL: Cahiers, vol. 3, 59.
96 WEIL: Cahiers, vol. 3, 59.
97 WEIL: Cahiers, vol. 3, 59.
98 Concilium ŒCUMENICUM Tridentinum, SessiO VI (a. 1547): Decr. de iustificatione, cap.

5 (DH 1525).



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 115

auf der Hand liegt, daß die Gedanken, anstatt den Worten voranzugehen,
ihnen folgen."99

Der Atheist Alain leitet daraus das humanistisch-pelagianische Gebot ab,
sich selbst durch eine „unverbesserlich optimistische" Rhetorik und
Betrachtungsweise des Lebens zu helfen. Alains berühmte Pßicht, glücklich
zu sein (die für jede Situation eine Fähigkeit des Menschen zum Glück
voraussetzt: so er denn nur wirklich glücklich sein wolle) kommt in ihren
praktischen Konsequenzen insbesondere dem semipelagianischen Motto
„Facienti quod in se est, Deus non denegat gratiam suam" durchaus nahe.

Bei Alains Schülerin Simone Weil hingegen verlagert sich die Aufmerksamkeit

nicht nur vom humanistischen Glücksstreben auf die Notwendigkeit,

erlittenes Unglück zu verwinden; es vertieft sich darüber hinaus die
anthropologisch nie zu vermeidende „Überzeugungsarbeit an sich selbst"
Endorhetorik) zum schweigsamen Gespräch des Menschen mit seiner tiefsten,

nicht mehr in Worte zu fassenden Überzeugung Kryptorhetorik).
„Prier èv tcû Kpucfxxicp, même vis-à-vis de soi-même".100 Diese Kryptorhetorik

des inneren Gebetes in der Wahrheit gehorcht überdies dem „energetischen

Ökonomieprinzip" Weils, wonach man seine Energie gerade nicht
auf große Reden, sondern nur auf dasjenige Gute verwenden soll, das man
aus tiefster Überzeugung „nicht nicht" tun könne, ohne durch solche
Unterlassung Verrat an seinem eigenen Gewissen zu begehen:

„On peut avoir une conviction assez forte pour fournir l'énergie à l'acte de

prononcer telles paroles, mais non pas celle nécessaire pour accomplir telles
actions ou s'abstenir de telles autres. [...] Retenir ces paroles est le premier
remède [...] On accumule ainsi de l'énergie [...] Parler dans le sens de ce à quoi
on tient profondément juste assez pour s'engager vis-à-vis de soi-même, pas
un atome de plus."101

Daß die Gnade wesentlich vermittels einer Rhetorik des Schweigens wirkt,
widerspricht dabei durchaus nicht dem Primat der Gnade. Dieser Primat
liegt für Simone Weil insbesondere darin, daß sich der Mensch vom wahrhaft

Überzeugenden auch wirklich überzeugen läßt - i.e. seine Aufmerksamkeit

nicht künstlich verschließt. Gerade durch ihren Begriff der attention

überwindet die französische Denkerin in wohltuender Weise die alte
gnadentheologische Frontstellung von Zwang und Freiheit.102 Nicht das

ungestüme Streben nach einem vergegenständlichten Ziel, sondern die wache

99 ALAIN: Die Pflicht glücklich zu sein, 175.
100 WEIL: Cahiers, vol. 2, 245.
101 WEIL: Cahiers, vol. 2, 245.
102 Überhaupt leugnet Weil nicht den Begriff der „Freiheit" und des „Willens", wohl aber

den der „Wahl": „Ainsi la notion de choix est contradictoire. Au reste c'est une notion de bas

étage" (WEIL: Cahiers, vol. 3, 44). Notwendigkeit und Zufall sind, aus der Sicht der Weil-
schen Mystik, Synonyme.



ii6 Cyprian Krause

Aufmerksamkeit für jenes übernatürlich inspirierende Gut, das nicht
„darstellbar" ist, führt zu jener Selbsthingabe, die den Menschen wirklich
begnadet und frei macht:

„Ce qui produit le bien, c'est l'attention orientée avec amour vers le bien non
représentable, dont on ne peut se rapprocher, attention qui s'accompagne
d'actes sans aucune opération de choix, sinon éliminatrice, à la manière dont
l'inspiration poétique s'accompagne de paroles rythmées. II y a arrachement
d'énergie, donc effort, mais efforts que nous ne produisons pas, qui se
produisent en nous, comme pour l'accouchement. Ces efforts-là, qu'ils
aboutissent ou non, ont toujours leur pleine utilité."103

Wo die hervorgerufene Seelenregung aber weder von einem arbiträren
Willkürurteil menschlicher Wahlfreiheit noch auch vom despotischen
Regime einer gleichsam mechanisch effizienten Gnade abhängt, sondern von
der übernatürlichen Überzeugungs- und poetischen Inspirationskraft des

Guten, dem sich eine vollkommene attention nicht gut verschließen kann,
da ist die herkömmliche Alternative von Determination und Wahlfreiheit
als falsche Abstraktion entlarvt worden. Die unhaltbare Sicht eines aut-aut
oder eines partim-partim von Gnade und Freiheit in der Bekehrung des
Menschen104 wird hier überwunden zugunsten eines untrennbaren und un-
vermischten Aktgefüges, in dem sowohl die menschliche Aufmersamkeit
als auch die göttliche Persuasionskraft je ganz in ihrem Akt sind, da sie im
Überzeugungsgeschehen als einem echten actus totus ab utroque
zusammenwirken (con-cursus statt Konkurrenz).105 Vice versa erscheint die Re-

103 WEIL: Cahiers, vol. 2, 479.
104 Kurt Flasch kritisierte an der Gnadenlehre Augustins ein dort angeblich grundgelegtes

„Prinzip der ausgeschlossenen Simultankausalität", wonach entweder die Gnade oder die
Freiheit letztursächlich für die Bekehrung des Menschen seien, so daß der Mensch entweder
unfrei würde - oder aber selbst über seine Rechtfertigung verfügen könnte: FLASCH, Kurt:
Einleitung, in: IDEM: Logik des Schreckens. Augustinus von Hippo: De diversis quaestionibus
ad Simplicianum I/2, übers, v. W. Schäfer excerpta classica 8). 2., verbesserte Auflage.
Mainz: Dieterich'sche Verlagsbuchhandlung 1995 (1990), 7-138. Augustinus, so Flasch, habe

es letztlich nicht vermocht, einen übernatürlichen Rechtfertigungsakt zu denken, in dem
weder die Gnade gegen/ohne die Freiheit noch die Freiheit ohne/gegen die Gnade handeln
würde. Ob Flasch in seinem „Anti-Augustinus" dabei jedoch dem wirklichen Anliegen des
doctor gratiae gerecht wird, ist eine andere Frage. Insbesondere Gaetano LETTIERI: L'altro
Agostino. Ermeneutica e retorica délia grazia dalla crisi alla metamorfosi del De doctrina
christiana Letteratura cristiana antica). Brescia: Morcelliana 2001, hat gezeigt, daß die au-
gustinische Rede von der übernatürlichen Alleinwirksamkeit der Gnade und die konventionellere

Rede von der freien Mitwirkung des menschlichen Intellekts und Willens bei Augustinus

hermeneutisch nicht auf derselben Ebene zu hören seien (Lettieri unterscheidet eine
phänomenale von einer noumenalen Ebene).

105 In der Konvergenz des menschlichen mit dem göttlichen Willen seien sowohl ganz
der Mensch als auch ganz die Gnade ursächlich aktiv. Der von Ludwig WEIMER: Die Lust an
Gott und seiner Sache oder: Lassen sich Gnade und Freiheit, Glaube und Vernunft, Erlösung
und Befreiung vereinbaren?. Freiburg: Herder 1981, in diesem Sinne aufgegriffene Ausdruck
actus totus ab utroque stammt aus Thomas von Aquin, Summa contra gentiles IV, c. 70:



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 117

nitenz gegen die Gnade bei Weil nicht als freie und bewußte Wahl,
sondern als Unaufmerksamkeit, als Zerstreuung des Menschen in den Bereich
des Imaginären. So bezeugt Weil auch, daß man das Gute, das man mit
vollkommener Aufmerksamkeit betrachtet habe, unmöglich nicht tun
könne. Ebenso könne man nur sündigen, wenn man nicht wirklich wisse,
was man tue (man vergleiche das Herrenwort: „Vater, vergib ihnen, denn sie
wissen nicht, was sie tun" [Lk 23,34]).

An die Stelle einer antagonistischen Gnade, welche die Freiheit unterjochen

würde, - aber auch an die Stelle einer pelagianischen Freiheit, welche
sich letztlich ohne die Gnade weiterhelfen und die Initiative ergreifen
könnte, tritt folglich in der Mystik Simone Weils eine unfehlbare und
untrennbare Wirkeinheit und Synergie von Persuasion und Attention:

„Une inspiration divine opère infailliblement, irrésistiblement, si on n'en
détourne pas l'attention, si on ne la refuse pas. Il n'y a pas à faire un choix en sa

faveur, il suffit de ne pas refuser de reconnaître qu'elle est."106

Vor solchem Hintergrund werden auch die aufgeregten Diskussionen der
Barock- und Neoscholastik um die unselige Alternative von „gratia mere
sufficients" oder „gratia efficax" auf der Ebene der attention schlichtweg
sinnlos. Fetztere erhält in ihrer reinen und absichtslosen Zugewandtheit zur
Wahrheit für die Mystik Simone Weils eine solche Schlüsselfunktion, daß

sogar gilt: „F'amour surnaturel et la prière ne sont pas autre chose que la

forme la plus haute de l'attention."107
Die Aufmerksamkeit (attention) der höchsten Seelenpotenzen für das

übernatürlich Gute definiert Simone Weil dabei als eine „action non-agis-
sante de la partie divine de l'âme sur l'autre"108.

So bleibt das Überzeugende dem zu Überzeugenden nicht äußerlich,
sondern geht in ihn ein. Hierin kommen auch die Diathesen von Aktion
und Passion zum Ausgleich; denn wenn ich mein Gegenüber wirklich in
seinem Innersten überzeugen will, dann muß mir daran gelegen sein, daß
sich der von mir Angeredete auch selbst überzeuge! So bringt das Aktivum
der Gnade nicht etwa ein korrelatives Passivum der Freiheit hervor.
Vielmehr realisiert sich das Überzeugungsgeschehen in seiner mystischen Tiefe

„Patet autem, quod non sic idem effectus causae naturali et divinae attribuitur, quasi partim
a Deo et partim a naturali agente fiat: sed totus ab utroque secundum alium modum, sicut
idem effectus totus attribuitur instrumento, et principali agenti etiam totus." So ist auch die
Menschheit Christi (als Dreh- und Angelpunkt der geschaffenen Gnade) kein unbeseeltes
Instrument, sondern handelt selbst und bedarf gerade deswegen der gratia habitualis (S.th. III,
q. 7, a. 1, ad 3): „quod ita agit, quod etiam agitur".

106 WEIL: Cahiers, vol. 2, 426.
107 WEIL: Cahiers, vol. 2, 435.
108 WEIL: Cahiers, vol. 2, 368. Ähnlich in Cahiers, vol. 2, 126: „le mal consiste en actions,

le bien en non-action ou en action non agissante".



ii8 Cyprian Krause

als ein korreflexiver actus totus ab utroque, der ebenso vom
„Überzeugungsgeber" wie auch vom „Überzeugungsnehmer" gesetzt wird.

Es handelt sich bei diesem Aktgefüge daher weder um die pelagianische
Skylla der „Werkerei" noch auch um die Charybdis des „mere passive iusti-
ficari" im Sinne Luthers. Bedeutsam sind in diesem Zusammenhang
vielmehr Weils höchst aufschlußreiche Vergleiche der action non agissante
mit der künstlerischen Inspiration des genialischen Schaffens einerseits
und mit der Maieutik der Geburtswehen (accouchement) andererseits, die
der Mensch absolut passiv erleide - obgleich er gerade durch sie so
produktiv werde wie sonst nirgends, da er hier ein qualitativ neues Leben
hervorbringe.1Q9 Man könnte sagen: Was der Mensch gebären soll, das darf
er nicht gemacht haben (man denke auch an den mystischen Sinn des

„theotokos"-Dogmas, wie z.B. Meister Eckhart ihn in seinen Weihnachtspredigten

darstellte).110

Eingelöst werden in Simone Weils Begriffspaar attention - persuasion
nicht zuletzt die Anliegen der solcratischen Elenktik. In der sokratischen
Elenktik nämlich siegt derjenige, der, durch gegnerische Argumente
widerlegt, im Rededuell zwar die Waffen strecken muß, dafür aber frühere
Irrtümer eingesehen und eine neue, mithin strapazierfähigere Überzeugung

„gewonnen" hat, die er fortan teilen darf, ohne sie noch länger als

aufoktroyierten Fremdkörper empfinden zu müssen.111 Was zunächst wie
eine Niederlage aussehen mochte, enthüllt sich auf diese Weise als eine
unverdiente Gnade, deren Sieg keine Verlierer produziert, sondern
Überzeugte (peisthentes), ja potentiell Glaubende (pisteuontes) - zwei Begriffe,
die bereits von ihrer griechischen Etymologie her auf engste miteinander
verwandt sind.

109 WEIL: Cahiers, vol. 2, 479: „[...] à la manière dont l'inspiration poétique s'accompagne
de paroles rythmées. Il y a arrachement d'énergie, donc effort, mais efforts que nous ne
produisons pas, qui se produisent en nous, comme pour l'accouchement. Ces efforts-là,
qu'ils aboutissent ou non, ont toujours leur pleine utilité." Vgl. zu dieser geschöpflichen (i.e.
nicht mehr weltlich-korrelationalen) „Urpassivität" des schöpferischen Menschen die
spannenden Ausführungen von STOELLGER, Philipp: Passivität aus Passion. Zur Problemgeschichte
einer ,categoria non grata' HUTh 56). Tübingen: Mohr Siebeck 2010, 296: „Wenn schon

.Instrumente', dann wären wir solche, die im Spiel selber schwingen und kleingen, die also

eigendynamische Resonanzräume des Musikers sind, ohne die er schlicht stumm bliebe."
110 Simone Weil kannte die Rheinische Mystik etwa aus der Lektüre des Büchleins der

Wahrheit von Heinrich Seuse; vgl. dazu DE LUSSY, Florence: Introduction, in: WEIL: Cahiers,
vol. 4, 11-36, hier 12.

111 Bei PLATON: Gorgias 458a, zählt sich Sokrates zu den Leuten, „die sich gern möchten
widerlegen/überzeugen [ÈÀEyxOévTtov] lassen, wenn ich nicht recht habe, und die auch gern
widerlegen [ÈXey^âvTtov], wenn sonst jemand nicht recht haben sollte, die aber gewiß nicht
minder gern sich selbst widerlegen lassen als selber widerlegen. Denn ich halte das für ein

größeres Gut, um so mehr, als es ein größeres Gut ist, selbst von dem größten Übel frei zu
werden, als einen anderen davon frei zu machen. Denn ich glaube, es gibt für den Menschen
kein so großes Übel als eine falsche Meinung". Vgl. ebd.: „Wenn Du es, wie ich, für einen
Gewinn erachtetest, widerlegt zu werden [...]".



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 119

IV. Synopse: Konvergenzen und Divergenzen zwischen Simone Weil
und Carlo Michelstaedter

Weder Carlo Michelstaedter noch Simone Weil wird man einer übertriebenen

Anhänglichkeit ans Leben zeihen dürfen. Eher wurde an beiden eine
gewisse Neigung zur Thanatophilie kritisiert.112 Allerdings können gewisse,
im Laufe dieses Aufsatzes aufgeschienene Affinitäten im tragisch-kompromißlosen

Gestus der beiden Autoren nicht über deren tiefgreifende
Differenzen hinwegtäuschen.

Zunächst ist schon nach außen hin zu beobachten, daß Weil sich nie
dem Anspruch einer politisch-sozialen Mitverantwortung in Frankreich
entzog.113 Ihre streng übernatürliche Ausrichtung mündete im Gegensatz zu
Michelstaedters Überlegungen gerade nicht in einen gesellschaftlichen Es-

kapismus - ebenso wenig wie Weil in der Mystik ein Rezept zur Lösung
oder Überblendung sozialer Probleme sah.

Doch auch nach innen hin lebte und durchlitt Simone Weil ihr ganz
persönliches malheur als Beziehungsgeschehen, selbst wo die Erfahrungsgrundlage

hierfür vor allem die Abwesenheit und Unerreichbarkeit des
Geliebten war. „Liebe", so definiert Weil einmal, sei kein Gefühl und keine
Seelenstimmung, sondern eine Blickrichtung.114 Selbst im tiefsten Unglück
behalte die Seele die Fähigkeit zu solcher attention, zu solch wartendem
Blicken und Harren auf den kommenden Gott: „L'amour est le regard de
l'âme. C'est de s'arrêter un instant d'attendre et écouter."u5 Ob Simone
Weil für die Verzweiflung Carlo Michelstaedters eine ungetaufte Evangelistin

ohne Berührungsängste mit Atheisten hätte sein können: die
Beantwortung dieser hypothetischen Frage muß freilich dem Urteil des Lesers
überlassen werden.1'6 Die folgende Synopse einzelner Aspekte kann aber
womöglich Kriterien für die Beantwortung der Frage bereitstellen."7

112 Bei Michelstaedter wurde diese Haltung im bewußt gewählten Suizid offenkundig.
Simone Weil starb ihrerseits mit 34 Jahren im Londoner Exil an einer durch Unterernährung
mitverursachten Lungentuberkulose.

113 So ist etwa bekannt, wie engagiert und mutig Simone Weil sich einmischte (etwa im
spanischen Bürgerkrieg, in der Arbeiterfrage, im Bildungs- und Schulwesen), wie entschlossen

sie das Schicksal der einfachen Menschen teilen wollte (vgl. ihre Fabrikarbeit), wie
schwer es ihr fiel, Frankreich in der Zeit der deutschen Besatzung zu verlassen. Das politische

Engagement Weils wurde noch jüngst eindrucksvoll gewürdigt in Gabellieri, Emma-
nuel/YvONNET, François (Hgg.): Simone Weil Cahiers de L'Herne 105). Paris: L'Herne 2014.

114 WEIL: L'amour de Dieu et le malheur, 359.
115 Weil: Formes de l'amour implicite de Dieu, 335.
116 Immerhin wäre Weil nicht unter jenes Verdikt gefallen, das Michelstaedter über den

„rhetorisch" (oder eristisch?) verfaßten Parteigeist des konfessionellen Christentums gesprochen

hat. Weils „stoische" Auffassung, daß den innerlich gerechten Menschen die kategoria-
le Zuwendungsgestalt der christlichen Sakramente und der konfessionelle Kult keine
„zusätzliche" Gerechtigkeit mehr brächten, gehört in der Tat zu jenen provozierenden Anfragen
der Weilschen Denkwelt an den Katholizismus, die bereits Simones väterlicher Freund, der



120 Cyprian Krause

a) Die sophokleische Elektra zwischen „chercher" und „attendre"

In aller nur wünschenswerten Deutlichkeit tritt uns die Differenz zwischen
der Geisteshaltung Michelstaedters und derjenigen Weils entgegen, wenn
wir ihre ganz unterschiedlich gefärbten Interpretationen der sophoklei-
schen Elektra miteinander vergleichen.118

Denn an der Art und Weise, wie beide Denker den Elektra-Mythos
auslegen, wird ihre grundverschiedene spirituelle Einstellung zum „Erleiden
von Abwesenheit" schlagartig deutlich. Während nämlich nach Simone
Weil die mykenische Königstochter trotz der niederschmetternden
Falschnachricht vom Tode des Bruders, der ihre einzige Hoffnung auf Freiheit
und Gerechtigkeit gewesen war, unbeirrt fortfährt, auf den abwesenden, ja

blindgeborene Dominikanerpater Joseph-Marie Perrin aus Marseille, sorgenvoll wahrgenommen

hat, wahrscheinlich ohne bereits die ganze Tragweite der Weilschen Mystik ausgelotet
zu haben; vgl. PERRIN, Joseph-Marie/THIBON, Gustave: Simone Weil telle que nous l'avons
connue. Paris: La Colombe 1952.

117 Leider konnten einige interessante Vergleichspunkte zwischen Weil und Michelstaed-
ter hier nur angedeutet werden: Beide Denker verbindet z.B. nicht nur ihre geistige
Wahlheimat des Griechentums, sondern auch ihre entschiedene Distanz zum Kult des Sozialen,
zum Rausch des Kollektiven sowie ihre eindeutige Vorliebe für die heimatlose Tragik des aus
der Polis verstoßenen und zugleich seinem tragisch-großen Geschick ausgelieferten
Individuums. Die französische Mystikerin wies immer wieder auf die Gefahr des „großen Tieres"
hin, dem auch die Religion stets zu huldigen drohe, wenn sie das Idol der Sozietät an die
Stelle des geheimnisvoll verborgenen Gottes setze. Die Metapher des „großen Tieres"
übernimmt Simone Weil dabei aus Piatons Politeia; cfr. NARCY, Michel: Das Platonische bei
Simone Weil, in: SCHLETTE, Heinz-Robert/DEVAUX, André-A. (Hgg.): Simone Weil: Philosophie,

Religion, Politik. Frankfurt am Main: Knecht Verlag 1985, 27-41, speziell 27f. In
ähnlicher Weise verabscheut MlCHELSTAEDTER, loc.cit., 153, die Ideologie des gesellschaftlichen
Totalitarismus, den Sklavendienst des „in gemeinnütziger Weise am Leben Hängens"
(koivcocJieAwc; (JuàovJjuxeîv). Allerdings übersetzt sich bei der zeitweilig mit dem Sozialismus
sympathisierenden, gar als vierge rouge verschrienen Kämpferin Weil die radikale geistige
Unabhängigkeit und übernatürliche Verwurzelung ihres Denkens nicht etwa in einen
egozentrierten Eskapismus, sondern im Gegenteil in ein geradezu atemloses soziales und politisches

Engagement und echt humanes (statt bloß humanitäres) Mitleiden (compassion) der
oft so genannten „Sainte Simone" (wortspielerischer Anklang an den frühsozialistischen
Saint-Simonismus).

118 Um eine solche literarische Bezugnahme, die zunächst befremden könnte, angemessen

gewichten zu können, darf man nicht die Schlüsselfunktion übersehen, welche im
Schaffen beider Autoren den Mythen, Metaphern, Gleichnissen, Parabeln, Symbolen, Märchen
und Dichtungen zukommt. Man denke etwa an Simone Weils häufige Bezugnahmen etwa auf
das platonische Höhlengleichnis (Cahiers, vol. 3, 59; 67 u.ö.) oder auch auf den „Ring des

Gyges" aus Piatons Politeia sowie an Michelstaedters genußvolles Zitat aus der aristophanischen

Platon-Parodie der „Wolken" (MlCHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 109-117
[ÜRh 71-78]), wo die künstliche Aufgeblasenheit der metaphysischen leggerezza und ihrer
Ballon-Höhenflüge entlarvt und geerdet wird. Die gleichermaßen ikonische wie ikonoklas-
tische, mystagogische und anti-idolatrische Funktion solcher Metaphorik gilt es daher auch
bei der Auswertung der je verschiedenen Interpretationen der sophokleischen Elektra durch
Weil und Michelstaedter im Auge zu behalten.



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 121

selbst noch auf den totgeglaubten Orest zu warten {attendre),"9 zeigt sich
dieselbe Elektra nach Michelstaedter im Kern ihres Strebens und Suchens
(cercare) getroffen und vollends vernichtet (à7TtoÀ6(iqv [= ich wurde
zugrundegerichtet]; oÀcoÀa [= ich bin verloren]).120 Und noch an mindestens
zwei weiteren Stellen seines Buches wird Sophokles' Elektra für
Michelstaedter zur dramaturgischen Personifizierung eines heroischen Menschen,
der sich in der Dimension der Eigentlichkeit und der Persuasion dem
tragischen Schmerz in seiner Endgültigkeit unabgemildert aussetzt, ohne
seine Zuflucht im wohlfeilen Trost der Rhetorik zu suchen.121

Eben an diesem für Michelstaedters Dramaturgie zur wahren „Katastro-
phé" gewordenen Punkt der Tragik, öffnet sich der „moment le plus complet

de la détresse" des Dramas aus der Sicht der Französin auf die Peripetie
eines tiefgründigeren „sens mystique de l'Electre de Sophocle".122 Wo

nach menschlichem Ermessen keine Aussicht mehr darauf besteht, daß
sich in Mykene das Recht und die Wahrheit durchsetzen werden, gerade
da hält Elektra, anders als ihre Schwester Chrysothemis, weiter an der
Wahrheit fest, statt sich mit dem Regime der Lüge (Klytämnestra und

u9 WEIL: Formes de l'amour implicite de Dieu, 335: „Électre ne cherche pas Oreste, elle
l'attend. Quand elle croit qu'il n'existe plus, que nulle part au monde il n'y a rien qui soit
Oreste, elle ne se rapproche pour cela de son entourage. Elle s'en écarte avec davantage de

répulsion. Elle aime mieux l'absence d'Oreste que la présence de quoi que ce soit d'autre. [...]
À ce moment Oreste n'y tient plus. 11 ne peut pas s'empêcher de se nommer. [...] Électre le

voit, elle l'entend, elle le touche. Elle ne se demandra plus si son sauveur existe. Celui à qui
est arrivé l'aventure d'Électre, celui qui a vu, entendu et touché avec l'âme elle-même, celui-
là reconnaît en Dieu la réalité de ces amours indirects qui étaient comme des reflets."

120 MICHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 59, Anm. 1 (ÜRh 30, Anm. a): „Bei der
Meldung vom Tod des Orest, die Elektra den Sinn des Lebens genommen hatte - im
Vertrauen auf diesen Sinn hatte sie bis dahin in die Zukunft geblickt -, sagt sie nicht rhetorisch
,ich fühle, der Tod ist nah' oder ,ich sterbe', sondern: .Dieser Tag hat mich vernichtet [...]
unglücklich bin ich zugrunde gegangen, ich bin nichts mehr'"; vgl. SOPHOKLES: Elektra, w.
674 und 677: O'i 'ytb râÀcuv', öAtoXa xf[5' èv flgépa Ä7ru>Aöpqv SOaxqvoc;, oùSév dp' etc.)

121 MICHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 161 (ÜRh 114), zitiert Elektra (Sophokles,

w. 145L) mit den gegen alle rhetorischen Beschwichtigungsversuche gerichteten Worten:

„Nf|7noc; ôç xröv obcxpcot; / oixopévcov yovéurv STtiAdBexai [Kindisch ist, wer die elend

untergegangenen Eltern vergißt]" und kommentiert: „Nicht ein Mann, sondern ein infans
[unmündig] ist, der das ccvxlppotrov Isc- das Gegengewicht] des Schmerzes nicht auf
sich nimmt, wenn dieser ihn in einem ihm Nahestehenden getroffen hat, ist der, der nicht
einsteht für das, was er einmal sein nannte". Schließlich zitiert Michelstaedter (La Persuasione

e la Rettorica, 174, [ÜRh 125]) die w. 343T der „Elektra", wo die Titelheldin ihre
Schwester Chrysothemis tadelt, sie sage „nichts aus sich selbst heraus", sondern rede nur,
was „Clitennestra - la société" sie nachzuplappern gelehrt hätten.

122 WEIL: Cahiers, vol. 3, 86. Vgl. ganz in demselben Sinne WEIL: Cahiers, vol. 1, 101:

„Électre. Abandon au milieu d'êtres puissants et hostiles: humiliation, esclavage, faim, coups,
haillons... Paroxysme au moment où l'abandon devient complet par la mort du seul être ami
et protecteur. Puis rencontre et salut. r(ï cjjlÀxaxov t|>cDç ô lumière chérie... [SOPHOKLES:

Elektra, v. 1224]." Daß Weil ihrerseits gerade in der Elektra-Mythe tiefste mystische Wahrheiten

„liest", erhellt aus ihrer gewohnt kühnen, mit Typologien spielenden Zuordnung:
„Agamemnon, Oreste, Electre, le Père, le Fils, l'âme. Apollon, l'Esprit" (Cahiers, vol. 3, 67).



122 Cyprian Krause

Ägisth) zu arrangieren. Gerade durch diese paradoxe, eben nicht mehr
„natürlich" motivierte Seelenhaltung einer noch über den Tod des Orest
hinaus durchgehaltenen, unverwandt aufmerksamen „attente" ohne
gegenständliche „Erwartungshaltung" wird Elektra in die Lage versetzt, dessen

Auferstehung erfahren zu dürfen:

„Electre, fille d'un père puissant, réduite à l'esclavage, n'ayant d'espoir qu'en
son frère, voit un jeune homme qui lui annonce la mort de ce frère. - et au
moment le plus complet de la détresse, il se révèle que ce jeune homme est
son frère. ,Elles croyaient que c'était le jardinier.' Reconnaître son frère dans

un inconnu, reconnaître Dieu dans l'univers."125

Das Widerfahrnis der radikalen Abwesenheit Orests, das als endgültige
Katastrophe und Frustration aller Hoffnung erschien, wird so zur rupture
instauratrice für eine österliche Erfahrung von verborgener Gegenwart. An
anderer Stelle interpretiert Weil die berühmte Wiedererkennungsszene
(anagnorisis) aus derselben Tragödie des Sophokles im Sinne der mystischen

Fähigkeit zur lecture, sc. im Sinne der Fähigkeit, hinter der scheinbaren

Abwesenheit den Anwesenden zu „lesen" (anagnosis zu anagignosko
lesen):

„Electre après avoir vu le sceau, regardant Oreste, voit manifestement,
immédiatement que c'est lui dont elle se souvenait..., qu'elle croyait mort...
Reconnaissance [d.h. Wiedererkennung, anagnorisis], c'est lecture [anagnosis]".124

Der Gang des sophokleischen Dramas selbst scheint in der Tat der empathi-
scheren, weiblichen Interpretation Weils vor Michelstaedter recht zu
geben. Simone Weil dürfte in einer Art Wahlverwandtschaft zu ihrer antiken
„Schwester" Elektra weiter gesehen haben.

Wichtiger jedoch ist im Rahmen unserer Überlegungen der Umstand,
daß für Simone Weil nicht die Präsumption des menschlichen Strebens
(i.e. des chercher in seiner „unendlich bornierten" Voreingenommenheit
und Erwartungsmentalität)125 zur tieferen Wahrheit führt. Vielmehr ist es
das still-zurückgenommene, absichtslose, in gewisser Weise indifferente
attendre der Elektra, das die Aporie und das Scheitern aller action
überbrückt. Schon in den 50er Jahren analysierte Karl Epting zutreffend, Weils

123 WEIL: Cahiers, vol. 3, 87.
124 WEIL: Cahiers, vol. 3, 67.
125 WEIL: Formes de l'amour implicite de Dieu, 325: „La recherche active est nuisible, non

seulement à l'amour, mais aussi à l'intelligence [...] La recherche mène à l'erreur. Il en est
ainsi pour toute espèce de bien véritable. L'homme ne doit pas faire autre chose qu'attendre
le bien et écarter le mal. Il ne doit faire d'effort musculaire que pour n'être pas ébranlé par le
mal." Vgl. WEIL: Cahiers, vol. 2, 236: „Acharnement à la chasse. Il ne faut pas vouloir trouver
[...] C'est seulement l'effort sans désir (non attaché à un objet) qui enferme infailliblement
une récompense [...] Reculer devant l'objet qu'on poursuit. Seul ce qui est indirect est efficace.

On ne fait rien si on n'a d'abord reculé." Man vergleiche auch Gadamers hermeneutisches
Philosophoumenon von der „Vorurteilsstruktur" allen Verstehens.



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 123

Haltung des demütigen Wartens bezeichne „den äußersten Gegensatz zur
willensbestimmten und zielstrebigen Haltung der Menschen der heutigen
Zeit und zur Haltung der Christen, die hoffen, durch Reden und Diskutieren

um jeden Preis Christus für das Bewußtsein der Öffentlichkeit
zurückzugewinnen."126 Nicht ein missionarisch-überhebliches Sendungsbewußtsein,

sondern eine Geisteshaltung der unverdrossenen Aufmerksamkeit und
indifferenten Erwartung trotz aller Enttäuschung dominiert hier alle
Abwesenheitserfahrung. Weil selbst betonte diesen Gegensatz von chercher
und attendre:

„Électre ne cherche pas Oreste, elle l'attend. Quand elle croit qu'il n'existe
plus, que nulle part au monde il n'y a rien qui soit Oreste, elle ne se rapproche

pour cela de son entourage. Elle s'en écarte avec davantage de répulsion.
Elle aime mieux l'absence d'Oreste que la présence de quoi que ce soit d'autre.

[...] À ce moment Oreste n'y tient plus. 11 ne peut pas s'empêcher de se

nommer. [...] Électre le voit, elle l'entend, elle le touche. Elle ne se demandra
plus si son sauveur existe."127

Während bei Michelstaedter die stolzen Wogen menschlicher Aktion
notwendig in der nicht ausbleibenden Frustration eines prometheischen cer-
care12S verebben, ist für Simone Weil gerade die Frustration des subjektiven

chercher die notwendige Vorstufe („premier seuil") für ein Sich-Zu-
rücknehmen des menschlichen Willens, der darin von der Erwartungshaltung

des chercher zum reinen attendre übergehen kann („deuxième
seuil").129 Die Frage, wie Elektra die zutiefst tragische Erfahrung der
Abwesenheit des totgeglaubten Orest verwindet, entscheidet zugleich darüber, ob
Orest wirklich abwesend bleibt - oder ob er èv reo Kpucj)cdcp gegenwärtig
sein kann.

b) Persuasion: transitiv oder intransitiv?

Eine zweite markante Differenz zwischen beiden Denkern betrifft den
Gebrauch, den Weil und Michelstaedter vom Begriff der Persuasion machen.
Michelstaedters persuasione bleibt auf sich allein gestellt: einsam und
intransitiv. So beginnt Michelstaedters Doktorarbeit mit den bezeichnenden
Worten: „Ich weiß es: Ich spreche, weil ich spreche, aber ich werde nie-

126 Epting, Karl: Der geistliche Weg der Simone Weil. Stuttgart 1955, 97E; vgl. WIMMER:
Simone Weil. Person und Werk, 34.

127 WEIL: Formes de l'amour implicite de Dieu, 335.
128 In Anspielung auf das Matthäusevangelium bemerkt MICHELSTAEDTER: La Persuasione

e la Rettorica, 42 (ÜRh 15), zur Vergeblichkeit menschlichen Strebens: „gli uomini cercano
Tiyv vfuxnv e perdono rqv t|juxf|v" (Kursivierung vom Vf.).

129 WEIL: Cahiers, vol. 3, 59, bemerkt in Anlehnung an die beiden „Schwellen" des
platonischen Höhlengleichnisses: „Deux seuils, l'un quand Dieu nous arrache à ce monde, l'autre
quand il fait entrer dans notre âme un atome de la joie de l'autre monde."



124 Cyprian Krause

manden überzeugen."130 Es scheint, als habe hier ein strebender Wille nie
die Erfahrung einer anderen, wirklich überzeugenden Vernunft machen
können. In ständiger Vertagung jener unerreichbar bleibenden Persuasion,
die allein einen sicheren Selbstbesitz („il possesso di sé sfesso")131 ermöglichen

würde, neigt sich das Leben seinem Ende zu. Der Wille zündet sich
in dieser Nacht kleine Irrlichter (fuochi fatui)1?2 an, die ihn doch zu keiner
Sonne, zu keinem Absolutum führen können, sondern nur wenige Schritte
in den endlosen Abgrund hineinleuchten. Nicht zufällig zitiert Michel-
staedter Heraklits Fragment (DK 22 B 26): „Anthropos en euphronej phaos
haptei heauto; - Im Dunkel der Nacht zündet der Mensch sich selbst ein
Licht an".'33 So irrt der Wille von Enttäuschung zu neuerlicher Illusion
(„persuasione illusoria")134 zu neuerlicher Enttäuschung,133 bis ihm die
Ziellosigkeit des Ganzen tödlich und alles vergiftend bewußt wird und Michel-
staedter selbst, in Anspielung auf Heraklits Fragment, sein „ArteaßeaOriv -
ich bin verloschen" spricht.136 Die Sonne erscheint dem Autor der „Persuasione"

am Tag vor seinem Suizid als eine verfaulte Orange13?, die nicht zu
überzeugen vermag, da sie doch nur neue falsche Hoffnungen wecke.
Rhetorik verspricht stets aufs Neue Persuasion, ohne dieses Versprechen je
einzulösen. Der Wille aber, obschon er Überzeugung sucht, kann diese
nicht in sich aufnehmen, ohne selbst zu erlöschen (aposbennymai). So fällt
die eigentliche Überzeugung mit dem Abschied vom Leben zusammen;
wirklich überzeugt (persuaso) sei mithin nur „die nackte Seele auf den

130 MlCHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 35 (ÜRh 9): „Io lo so che parlo perché
parlo ma che non persuadera nessuno".

131 MlCHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 41; ebd. 42: „Persuaso è chi ha in sé la

sua vita" (ÜRh 15: „Überzeugt ist, wer in sich sein Leben hat").
132 Vgl. Michelstaedter: La Persuasione e la Rettorica, 49: „come il lampeggiar d'una

notte d'estate" (ÜRh 21: „wie das Wetterleuchten einer Sommernacht").
133 MlCHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 54 und 57t. (ÜRh 25).
134 MlCHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 54 ÜRh 25: „Die illusorische

Überzeugung, aus der er die Dinge will, als hätten sie an sich Wert, und aus der er handelt, als
hätte er einen sicheren Zweck, und sich selbst als Individuum behauptet, das den Grund in
sich hat - besteht in nichts anderem als darin, sich selbst in der Zukunft zu wollen").

135 Vgl. MlCHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 163t.: „Onde mossa la luce del

piacere [...] corre, in cui raccolte le scialbe irradiazioni di tutte le cose or l'una cosa or l'altra
illuminano a illuder la fame nel prossimo istante - senza riposo" ÜRh 116: „Davon bewegt,
läuft das Licht der Lust im Kreis [...]; in ihm sind die blassen Strahlen aller Dinge gebündelt
und lassen bald das eine, bald das andere Ding aufleuchten, um den Hunger im nächsten
Augenblick zu täuschen - ohne Unterlaß."

136 Dieses Wort „Ä7tEaßea0riv" zeichnete Michelstaedter unmittelbar vor seinem Suizid
auf die erste Seite seiner Doktorarbeit, neben das Bild einer erloschenen Kerze; auf dem
Manuskript sind noch heute Blutspuren zu sehen (vgl. CAMPAILLA, Sergio: Introduzione, in:
MlCHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 9-32, hier 18).

137 Michelstaedter: La Persuasione e la Rettorica, 68 (ÜRh 37): „il sole è un'arancia fra-
dicia, la luce è spenta [...] E la persuasione? non sei persuaso nemmeno délia luce del sole."



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 125

Inseln der Seligen (l'anima ignuda nell'isola dei beati)",138 wie Michelstaedter

in Anlehnung an Gorgias von Leontinoi formuliert. Nur in der radikalen

Abschiedlichkeit vom Leben ist dem Menschen ein sicherer Selbstbesitz

vergönnt. Überzeugung ist in diesem Sinne ein zutiefst intransitives
und negativ bestimmtes Überzeugtsein, das sich nicht mitteilen läßt. Die
dreifache agnostische Negation, die für Gorgias'39 nur die dunkle, ontologi-
sche Hintergrundfolie für die zutiefst vitale, anthropologische Option der
Rhetorik bildete, wird für Michelstaedter, der aller Rhetorik widersagt hat,
zur erschreckenden Dimension der eigentlichen Überzeugung.

Was dem von Michelstaedter gedachten, prometheisch auf sich selbst
zurückgeworfenen Willen fehlt, ist demnach das transitiv einwirkende
Gegenüber und Gratis einer unableitbar überzeugenden Anrede. Strukturell
ungedacht bleibt die intersubjektive Begegnung zweier Willen, von denen
der eine den anderen zu überzeugen vermöchte. So fehlt bei Michelstaedter,

von dem uns übrigens eine ganze Reihe Selbstporträts erhalten sind,
insbesondere jene dialogische Spannung, die sich nur in einem dyothele-
tischen Austausch zwischen bedingtem und unbedingtem Willen, mithin
zwischen ßoüZr|cTic; und 0éÀr|cjiç ergeben kann.

Mithin denkt Michelstaedter die Interpersonalität nie als eine wirkliche
Synergie (actus totus ab utroque), sondern allenfalls als blinde Symbiose
zu gegenseitigem Nutzen (als Beispiel dient ihm das wechselseitige
Nutzverhältnis von Blume und Biene bei der Bestäubung, wo beide Partner sich
gegenseitig zum reinen Mittel ihres Zweckes herabsetzen);140 oder aber als

Ausbeutungsverhältnis von Herr und Knecht, als Durchsetzung des Stärkeren

gegenüber dem Schwächeren im Sinne der sophistischen Machiavelli-
Vorläufer Thrasymachos und Kallikles.

Dabei beschreibt der Promovend die unentrinnbare Einsamkeit des
Menschen und die Unmöglichkeit echter Interpersonalität mit großer
poetischer Ausdruckskraft:

„Wenn ich mich ins Meer stürze, wenn ich die Wellen an meinem Körper
spüre - ist doch, wo ich bin, das Meer nicht; wenn ich dahin will, wo das Was-

'38 MICHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 42 (ÜRh 14; cfr. PLATON, Gorgias 523a-
524a: f] yüpvr] v|juxn £v tau; xcöv paKÜpiov vf|aoi(;).

'39 Berühmt sind die drei Kapitel von Gorgias' "Flepi cjwaco«; r] roö pf] ôvxoç" (Über die
Natur oder das Nicht-Seiende), deren Überschriften bzw. Inhaltsangaben uns in der Vorso-
kratiker-Sammlung von DiELS/KRANZ als Fragment 82 B 11 überliefert sind: „Das erste Kapitel
sagt, daß nichts ist, das zweite sagt, daß, wenn auch etwas wäre, dieses für den Menschen
doch unbegreifbar bliebe, das dritte Kapitel besagt, daß, wenn auch etwas begreifbar wäre,
so dieses doch unausdrückbar und für den Nächsten unübersetzbar bliebe [sv pèv Kai

npöyrov ön oùSèv ëcrxiv, Seüxcpov ön ei Kai eotiv, ÙKarâÀpTirov àv0p(û7tû), rpirov ön ei Kai
KaxaÀr|TtTÔv, àÀÀà xoi ye àvé^oiaxov Kai àveppf|V£i)xov xrâ 7tÉÀa<;]".

140 MICHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 63 (ÜRh 33). Ein anderes Beispiel (La
Persuasione e la Rettorica, 149h [ÜRh 104]) ist das Treffen von Äthiopern und Eskimos in
gemäßigten Breiten: Beide tauschen wärmende Felle und kühlende Fächer zu gegenseitig-
symbiotischen Nutzen aus, ohne einander zu lieben oder als Personen wahrzunehmen.



12Ô Cyprian Krause

ser ist, und es haben will - teilen sich die Wellen vor dem Schwimmer; wenn
ich das Salzwasser schlucke, wenn ich jauchze wie ein Delphin - wenn ich
ertrinke - besitze ich doch das Meer noch nicht: Ich bin mitten im Meer, doch
allein und von ihm unterschieden. Und auch wenn der Mensch bei dem, den er
liebt, Zuflucht sucht - wird er seinen Hunger nicht stillen können; keine Küsse,
keine Umarmungen und wieviele andere Gesten auch immer die Liebe erfinden

mag, werden sie einander durchdringen lassen, sondern sie werden immer zwei
bleiben und, jeder allein und vom andern unterschieden, sich gegenüberstehen."141

Nun betont auch Weil, nicht zuletzt mit ihrer strengen Auffassung von
"Freundschaft", die Distanz und Einsamkeit des Menschen142 - gegen alle
kollektivistischen Versuche, diese Einsamkeit zu betäuben. Doch gewahrt
die französische Mystikerin auf dem Grunde ihrer eigenen Einsamkeit ein
Persuasionsverhältnis, das zweifelsohne asymmetrisch, dafür aber in jedem
Fall interpersonal und dialogisch aufgefaßt ist. Eben diese bei Michel-
staedter ausgeblendeten Aspekte des Interpersonalen und des
Übernatürlichen zeigen sich bei Simone Weil allerdings nicht nur im abstrakten
Begriffspaar von persuasion und attention, sondern deutlicher noch in ihrer
darauf aufbauenden:

c) Mystik bräutlicher Liebe143

Immer wieder kehrt in den Weilschen Deutungen der Mythen und Märchen

das Motiv der unglücklichen Liebe zu einem Abwesenden wieder. Es

geht Weil jedoch gar nicht darum, daß die Seele sich selbst aufmache und
den Abwesenden suche (wo auch in aller Welt?), sondern darum, daß sie

in vollkommener Empfänglichkeit auf ihren Bräutigam warte. Alle tragische

Diastase und wechselseitige Entzogenheit von Gott und Seele sind dabei

schon durchdrungen vom Glauben an die darin mystisch bereits
stattfindende Liebesverbindung:

„Dieu et l'humanité sont comme un amant et une amante qui ont fait erreur
sur le lieu du rendez-vous. Chacun est là avant l'heure, mais chacun dans un
endroit différent, et ils attendent, attendent, attendent. L'amant est debout,
immobile, cloué sur place pour la perpétuité des temps. L'amante est
distraite et impatiente. Malheur à elle si elle en a assez et s'en va Car les deux
points où ils se trouvent sont le même point dans la quatrième dimension...
La crucifixion du Christ est l'image de cette fixité de Dieu."144

141 MlCHELSTAEDTER: La Persuasione e la Rettorica, 40L (ÜRh 13).

142 Vgl. WEIL: Formes de l'amour implicite de Dieu, 330: „L'amitié est le miracle par lequel
un être humain accepte de regarder à distance et sans s'approcher l'être même qui lui est
nécessaire comme une nourriture. C'est la force d'âme qu'Ève n'a pas eue."

'43 Vgl. WEIL: Formes de l'amour implicite de Dieu, 322: „L'effort par lequel l'âme se sauve
ressemble à celui par lequel on regarde, par lequel on écoute, par lequel une fiancée dit oui."

144 WEIL: Cahiers, vol. 4, 185.



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 127

Dieses Verhältnis der wechselseitigen Exilierung der Liebenden kann auch
den agonalen Charakter einer Prüfung annehmen:

„Ainsi le malheur est le signe le plus sûr que Dieu veut être aimé de nous ;

c'est le témoignage le plus précieux de sa tendresse. C'est tout autre chose

qu'un châtiment paternel. 11 serait plus juste de le comparer aux querelles
tendres par lesquelles de jeunes fiancés s'assurent de la profondeur de leur amour.
On n'a pas le courage de regarder la face du malheur ; autrement, au bout de

quelque temps, on verrait que c'est le visage de l'amour ; comme Marie-Madeleine

s'est aperçue que celui qu'elle prenait pour un jardinier était
quelqu'un d'autre."145

Das von der klassischen Theodizeefrage angeprangerte Schweigen Gottes
enthüllt sich vor diesem Hintergrund in seiner ganzen Liebesdramatik.
Gott und die Seele erscheinen hier unter dem Bild zweier Liebender, die,
durch eine wechselseitige Exilierung voneinander getrennt, dennoch
aneinander festhalten. Im Schweigen tauschen sie sich aus:

„La secrète parole d'amour de Dieu ne peut pas être autre chose que le silence.

Le Christ est le silence de Dieu. [...] Notre âme fait continuellement du
bruit, mais il est un point en elle qui est silence et que nous n'entendons
jamais."146

Schließlich formuliert Simone Weil auch das staurologische Zentrum dieser

Liebesmystik im Sinne einer theologia crucis:

„L'absence de Dieu est le plus merveilleux témoignage de parfait amour, et c'est

pourquoi la pure nécessité, la nécessité manifestement différente du bien, est si
belle. L'abandon, au moment suprême de la crucifixion ; quel abîme d'amour
des deux côtés."147

Gerade weil Gott sich ganz mit der gekreuzigten Liebe seines Sohnes
identifiziert und sie als seiner würdig anerkennt, darf er nicht mit
„Heerscharen"148 intervenieren, um das Opfer des Sohnes zu verhindern. Er ist
dem Sohn im Opfer, in der Annahme der Gottverlassenheit näher, als er es

sonst je sein könnte. Am Kreuz, dem Ort absoluter Verlassenheit, sind Vater

und Sohn in reiner, grundloser Liebe verbunden. Im Denken Simone
Weils erhält alle Tragik und Einsamkeit somit zwar keinen oberflächlich-
salvierenden und billig-tröstenden, wohl aber einen dialogischen und
relationalen, letztlich sogar trinitarisch getakteten Klang.149

145 Weil: L'amour de Dieu et le malheur, 369.
146 WEIL: L'amour de Dieu et le malheur, 373.
147 WEIL: Cahiers, vol. 3, 88.
148 Simone Weil hält den jüdischen "Gott der Heerscharen" (sebaoth) nicht für den

wahren Gott.
149 Weil: L'amour de Dieu et le malheur, 363: „La Trinité et la Croix sont les deux [...]

vérités essentielles, l'une joie parfaite, l'autre parfait malheur. La reconnaissance de l'une et
de l'autre et de leur mystérieuse unité est indispensable".



128 Cyprian Krause

Allerdings übersteigt Weil eine rein interpersonale bzw. personologi-
sche Sicht in Richtung auf eine Mystik der liebenden Selbstzurücknahme
des Ich. So müsse z.B. der Geber eines Almosens in heiliger Scheu (cdSœç)
verschwinden zwischen der reinen Güte Gottes und dem konkreten
Empfänger des Almosens. Hierin liege auch die Berufung des Menschen: dem
unmittelbaren Kontakt „zwischen Gott und Gott" frei zuzustimmen, i.e.
dem unabgefederten Kontakt zwischen der ungeschönten Realität und dem,
worüber hinaus kein größeres und reineres Gut gedacht werden könnte.'5°
Der Auftrag des Ich ist es dabei, sich in responsorischer Antwort auf Gottes

„Rückzug" aus der Unmittelbarkeit dieses „tête-à-tête" zwischen
Wirklichkeit und Wesentlichkeit, zwischen fatum und bonum, zwischen Ding
und Wort zurückzuziehen, statt diesen Kontakt durch den Narzißmus
eigener Projektionen, Imaginationen und Kompensationen zu verhindern:

„Je peux faire quelque chose et pour tout cela et pour Dieu, à savoir me retirer,
respecter le tête-à-tête [...] Nous avons la possibilité d'être des médiateurs
entre Dieu et la partie de création qui nous est confiée. Il faut notre
consentement pour qu'à travers nous il perçoive sa propre création. Avec notre
consentement il opère cette merveille. Il suffirait que j'aie su me retirer de

ma propre âme pour que cette table que j'ai devant moi ait l'incomparable
fortune d'être vue par Dieu [...] Si seulement je savais disparaître, il y aurait union
d'amour parfait entre Dieu et la terre où je marche, la mer que j'entends".151

Dieses schonungslose Aufeinanderprallen von Realismus und Supernatura-
lismus, von nécessaire und bien152 in der begnadeten Seele findet in der
Sprache Weils seinen vielleicht ergreifendsten Ausdruck in dem Bild vom
„Blut auf dem Schnee", i.e. im unmittelbaren Kontrast von Gewalt und
Unschuld:

„Sang sur la neige. L'innocence et le mal. Que le mal lui-même soit pur. Il ne

peut être pur que sous forme de souffrance, et la souffrance d'un innocent.
Un innocent qui souffre répand sur le mal la lumière du salut. Il est l'image
visible de Dieu innocent. C'est pourquoi un Dieu qui aime l'homme, un homme

qui aime Dieu doivent souffrir."153

V. Epilog

Rückblickend läßt sich sagen, daß jeder der drei gehörten Denker einen je
anderen Teil der drei ins Spiel gebrachten Termini (volonté, persuasion,
action) den übrigen subordiniert, so daß auch die Begriffsintensionen die-

150 Die Autorin spielt tatsächlich auf die mystische Bedeutung des ontologischen
Argumentes an: WEIL: Cahiers, tome II l'épi, nouvelle série). Paris: Pion 1953, 352.

151 WEIL: Cahiers, vol. 3, 55; 86f.
152 WEIL: Cahiers, vol. 3, 56: „La distance entre le nécessaire et le bien est la distance

même entre la créature et le créateur."
153 WEIL: Cahiers, vol. 2 (Œuvres complètes VI/2), 333.



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 129

ser drei Urwörter je nach Akzentverschiebung voneinander abweichen.
Denn während Blondel mit der Attitüde einer science de la pratique die
Glieder der Aktionskette aus den inneren Implikationen einer zutiefst
ungebrochenen volonté voulante ableitet, wie sie vom Menschen in aller
volonte voulue (und gebärde sie sich vordergründig noch so nihilistisch)
bereits immer schon transzendental mitgewollt und somit ratifiziert sei,
finden Weil und (wenngleich auf andere Weise) Michelstaedter in der
persuasion / persuasione den Grenzbegriff einer echten Alternative zur volonté

/ volontà. In der Kraft der Überzeugung übersteigt sich die Aktion in der
Sicht beider Autoren entweder auf ein mystisches Jenseits oder aber auf
eine tragische Verweigerung aller volonté / volontà. Deren radikale
Verfallenheit an die inhaltsleere Strebelogik der pesanteur bzw. des peso war ja
für beide Autoren, nicht zuletzt biographisch bedingt, zur traurigen
Gewißheit geworden. Bei Michelstaedter richtet sich in dieser Situation die
letale azione direkt gegen alle volontà - und nur in dieser pessimistisch-
negierenden Haltung findet seine Suche nach persuasione ihren Inhalt. Bei
Weil dagegen wird der Wille durch sein tragisch-aporetisches Scheitern
frei für die Aufmerksamkeit gegenüber jener übernatürlichen persuasion,
die von der ungegenständlichen Idee des Guten-an-sich ausgeht.

In pointierter Fügung („abstract") könnte man die Differenzen der drei
Entwürfe menschlichen Handelns so darstellen: Erlöstes Handeln ergibt
sich daraus, daß der Wille seine eigene, tiefste Natur errät (Blondel); daß
der Wille sich verrät, indem er sich von der Sinnlosigkeit seines Strebens
überzeugt (Michelstaedter); daß der Wille sich raten und von der
ungegenständlichen Wahrheit überzeugen läßt (Weil). Trotz der Komplementarität

dieser verschiedenen Handlungstheorien gab es jedoch, soweit wir
sehen, keine direkten Bezugnahmen der drei Autoren aufeinander.'54 Daher

bleibt es der philosophischen Nachwelt vorbehalten, das wirkungsgeschichtliche

Zueinander dieser drei so unterschiedlichen und doch wiederum

affinen Daseinsentwürfe auszuloten, wozu dieser Essay lediglich eine
erste Anregung geben wollte.

Darf man nun aber sagen, daß der für Weil und Michelstaedter so
zentrale Gedanke des (Sich-)Überzeugens für Blondel überhaupt keine Rolle
spielt? Wohl kaum. In Blondels Schau der action und der darin waltenden
volonté voulante/voulue ist die übernatürliche Persuasionskraft des „Einen
Notwendigen" ohne Zweifel orientierend am Werk; doch wird dieses spezifisch

rhetorisch-persuasive Moment von Blondel, ungeachtet seiner in praxi

154 Interessant ist jedoch der Umstand, daß Simone Weil unter ihrem Pseudonym „Émile
Novis" in den Écrits de Marseille Œuvres complètes IV/i), 62-68 und 526, Anm. 25,
mitteilt, sie habe am 23. Mai 1941 in Aix-en-Provence an einem Rigorosum teilgenommen, in
dessen Prüfungskommission Maurice Blondel saß. Während Blondel die vorgelegte Doktorarbeit

abschlägig beurteilte, rezensierte Weil den Dissertationstext anerkennend, wobei sie
die Mitglieder der Prüfungskommission, folglich auch Blondel, kritisierte. Dies ist, so viel
wir sehen, ein Beleg dafür, daß Weil Blondel zumindest einmal persönlich gesehen hat.



130 Cyprian Krause

persuasorischen Geste, nirgends thematisch für die Reflexion aufgeschlossen

und ex professo ausformuliert. Blondel selbst rechnet sein opus magnum

gerade nicht dem poetologischen genus einer „rhétorique générale",
sondern vielmehr dem französischen Absolutheitsanspruch einer „logique
générale" und einer „critique de la vie"'55 zu, die sich letztlich als Propä-
deutikum für eine nur in praxi mögliche „expérimentation rigoureuse et
démonstrative"^6 versteht. Alle begriffliche Anstrengung Blondeis erweist
sich somit als Maieutik für einen Logos, der sich nur im Zusammenhang
mit der Praxis selbst einstellt: Àoyoç perd irpâ^ecoc;.157

Die persönliche rhetorisch-persuasorische Raffinesse Blondels steht dabei

außer Frage. Man beachte etwa an der Action von 1893 den großen
rhetorischen Bogen zwischen der Eingangsfrage („Oui ou non, la vie humaine
a-t-elle un sens, et l'homme a-t-il une destinée ?'')*& und der Schlußfrage
„Est-ce ou n'est-ce pas ?"159 Doch ist im ebenso opulenten wie stringenten
Gang der Action zunehmend deutlich geworden, daß diese rhetorisch so

geschickt angebrachten Fragen durchaus keine „rhetorischen Fragen" sein
können, sondern einer praktischen Beantwortung harren. Und so tönt
auch das letzte Wort Blondels nicht rhetorisch-persuasiv, sondern assertorisch

im Sinne einer Glaubensgewißheit, und zwar einer solchen, „qui ne

peut être communiquée parce qu'elle ne surgit que de l'intimité de l'action
toute personnelle, un mot qui soit lui-même une action, il faut le dire :

,C'est'."100 Dieses grandiose Explicit der Action ist aber mehr Tat als

Kommunikation, mehr Lebensertrag als Überzeugungsarbeit. Jeder kann sich nur
selbst von dieser Wahrheit überzeugen, indem er sich auf das Experiment
einläßt, indem er die Wette eingeht und auf die im Absolutum verabgrün-
dete Sinnhaftigkeit echt menschlichen Handelns setzt.

Von Weil und Michelstaedter her muß Blondels noch vor der Katastrophe

der beiden Weltkriege konzipierte Willensphilosophie sich indes
hinterfragen lassen, ob sie der Erfahrung von Gebrochenheit und Tragik, die
das 20. Jhd. zutiefst prägen sollten, gebührende Beachtung geschenkt hat.101

'55 Beide Ausdrücke finden sich im Titel von BLONDELS L'action; vgl. ebd., 471: „Car
toutes les lois de la pensée, toutes les formes particulières de la logique rentrent dans ce

déterminisme concret de la pratique, dont elle ne sont qu'un aspect détaché. La logique de
l'action n'est point une discipline partielle ; c'est vraiment la Logique générale, celle en
laquelle toutes les autres disciplines scientifiques trouvent leur fondement et leur accord."

L56 BLONDEL: L'action, 476.
'57 BLONDEL: L'action, 476.
'58 BLONDEL: L'action, VII.
159 BLONDEL:L'action, 492 letzte Seite).
160 BLONDEL: L'action, 492.
161 Hans Urs von Balthasar hat darauf hingewiesen, daß der Ernstfall von Kreuz und

Tragik im christlichen Glauben nie ausgeblendet werden kann. Der Ernstfall des Kreuzes
und der Todeseinsamkeit sei die Form jedes authentischen Christenglaubens und nicht le-



Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter 131

Immer scheint Blondel den im Innersten ungebrochenen Willen vorauszusetzen;

nirgends eine wirkliche Aporie des Lebens auszumachen. Dem

grundlegend optimistischen Impetus der Blondelschen volonté voulante,
die freilich in Askese und Weltentsagung mündet, dürfte daher zugemutet
werden, den „Menschen in der Tragik" genauer in den Blick zu nehmen:
den zerbrochenen, nicht mehr ohne weiteres „handelnden" Menschen in
seinem - dennoch und gerade hier - subsistierenden Wahrheitsbezug. So

kann Simone Weils action non agissante für Blondeis action zu einem wichtigen

Integral, wo nicht gar Korrektiv werden. Denn zu sehr weiß die
französische Denkerin um die Gebrochenheit der menschlichen Willensgeschichte,

um die buchstäbliche Pulverisierbarkeit des „lch"-sagenden
Menschen durch hereinbrechendes Unglück sowie um die Inkommensurabi-
lität des Übernatürlichen gegenüber allen innerweltlichen Teleologien, als
daß die von Blondel verlangte Notwendigkeit einer Öffnung des menschlichen

Willens auf den Willen Gottes sich geradezu naht- und bruchlos aus
der transzendentalen Eigendynamik des menschlichen Willens sollte
herleiten lassen.

Gelangen nämlich die männlichen Strebelogiken Blondels und Michel-
staedters zur je anders entschiedenen Alternative des „Alles oder Nichts"
des menschlichen Handelns, so wird für Simone Weil gerade die Erfahrung
einer buchstäblichen Ver-Nichtung des persönlichen Strebens (misère,
malheur, dé-création) zur entscheidenden Peripetie, durch die im Menschen
eine Aufmerksamkeit für jenes Gut entstehen kann, das über die
innerweltlichen Bedingtheiten hinausliegt. Denn nur als losgelassener und
gewendeter hat der Wille aus der Sicht Simone Weils eine soteriologische
Bedeutung. -

Weithin unausgelotet ist in diesem Zusammenhang übrigens das
ökumenische Potential, das sich aus der Weilschen Mystik ergäbe, wenn man
deren Leitmotiv des zurückgenommenen, losgelassenen Willens auf die
Fragestellungen der Gnaden- und Rechtfertigungslehre bezöge. Insbesondere

könnte der protestantischen Kritik an einer allzu „ungebrochenen"
katholischen Transzendentaltheologie besser begegnet werden, wenn es

gelänge, die von Weil thematisierten Brüche der Willensgeschichte auch
und gerade in ihrem übernatürlichen Potential ernster zu nehmen.102 Um-

diglich ein Sonderweg der Märtyrer: Cordula oder der Ernstfall Kriterien 2). 2. Auflage.
Einsiedeln: Johannes Verlag 1966, bes. 14-28.

162 Vgl. dazu die Kritik Eberhard Jüngels am Apriorismus der katholischen
Transzendentaltheologie im Vorwort zur 5. Auflage seines Klassikers Gott als Geheimnis der Welt. Zur
Begründung der Theologie des Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus. 5.

Auflage. Tübingen: Mohr Siebeck 1986, IXf.: Gegenüber der katholischen „Empfehlung, zur
anthropologischen Begründung des Gottesgedankens zurückzukehren" betont Jüngel (v.a.
gegenüber seinem damaligen Tübinger Kollegen Walter Kasper), daß er „das Frage-Antwort-
Modell, in dem der Mensch als die Frage behauptet wird, auf die die Rede von Gott
antworten soll, für ungeeignet" halte. Wenn nur Gott das Wort Gottes sprechen könne, dann



132 Cyprian Krause

gekehrt könnte von hier aus auch das mere passive iustificari Luthers eine
tiefere, mithin mystische Deutung erhalten, die mit der Trienter
Rechtfertigungslehre nicht mehr in unversöhnlichem Gegensatz stehen müßte.

Zusammenfassung
Der Aufsatz bringt drei willensphilosophische Denkstile miteinander ins
Gespräch. Maurice Blondel wettet darauf daß das existentielle Problem des

Wollen-Müssens seine Erlösung nur durch konsequenten Verfolg seiner eigenen

transzendentalen und letztlich übernatürlichen Dynamik erfährt (Überstieg

von der volonté voulue zur volonté voulante,). Für Carlo Michelstaed-
ter ist der Wille in der Rhetorik des Wollen-Müssens gefangen und kann nur
durch die Überzeugung, alles Wollen sei verzichtbar, befreit werden. Für
Simone Weil hingegen schafft gerade die tragische Frustration des Willens
jene mystische Leere, in welcher der Wille aufmerksam werden kann für die

Persuasionskraft des Guten-an-sich.

Abstract
This essay brings three thought styles about the philosophy of the will into
conversation. Maurice Blondel counts on the existential problem of the
"must will" [Wollen-Müssen] finding its solution only through the consistent
pursuit of its own transcendental and ultimately supernatural dynamism
(the superioty of the volunté voulue over the volonté voulante,). For Carlo
Michelstaedter the will is caught in the rhetoric of "must will" and can only
be freed through the conviction that all willing should be renounced. For
Simone Weil in contrast the tragic frustration of the will creates that
mystical emptiness in which the will can be attentive to the power of
persuasion of the good in itself.

„kommt eine dem Glauben vorausgehende Begründung desselben in einer das ganze
Verfahren desavouierenden Weise zu spät."


	Wille und Überzeugung bei Simone Weil und Carlo Michelstaedter : zwei divergierende Antworten auf die Tragik endlicher Freiheit

