Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 1

Artikel: Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion
Autor: Knebel, Sven K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760704

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SVEN K. KNEBEL

Das Cogito
und die Krise des Schulbegrifts der Reflexion

,Grofle Wahrheits-Evolutionen gehen nur
durch das gemeinschaftliche Wiihlen des
ganzen Denker-Personale hervor.”

JEAN PAUL, Hesperus

Bei Thomas von Aquin begegne er zwar schon, belehrt uns das Historische
Worterbuch der Philosophie, ,die eigentliche Geschichte des Reflexions-
Begriffs beginnt aber erst in der Neuzeit“." In Anbetracht des Umstandes,
um einen fir unser kulturelles Selbstverstandnis wie wichtigen Begriff es
sich handelt, und daf dieser von den am eifrigsten studierten Vorgangen
der Philosophiegeschichte nicht zu trennen ist, liegt der Skandal dieser
Behauptung in der Dreistigkeit, mit der sie die Akten der philosophischen
Mediavistik vom Tisch wischt. Denn das Reflexionsvokabular war in der
Scholastik gang und gdbe. Das ist seit hundertachtzig Jahren bekannt.? In
der katholischen Kultur - in der protestantischen war das anders - ist ja
nicht einmal Gottes Wissenshaushalt zuverldssig davon ausgenommen ge-
wesen, dafd darin reflektiert wird.3

SCHULBEGRIFF DER REFLEXION

Die Reflexion, als psychologische Kategorie, hat in der Scholastik eine Rei-
he von Artikeln:
1. Reflexion gibt es nur im einsamen Seelenleben.4 Damit ist der Ich-
Standpunkt bezogen.5

! J. RITTER/K. GRUNDER/G. GABRIEL (Hgg.): Historisches Worterbuch der Philosophie s.v.
,Reflexion’. Basel: Schwabe 1971-2004, Bd. 8, 396. Etwas weniger aufdringlich J. MITTELSTRASS
(Hg.): Enzyklopddie Philosophie und Wissenschaftstheorie s.v. ,Reflexion’. Stuttgart: Metzler
1995-1996, Bd. 3, 525b.

2 'W. HAMILTON (1 1856): Lectures on Metaphysics, hgg. von H.L. Mansel/J. Veitch. Edin-
burgh: Blackwood 1870, vol. 1, 234 (,household word*“). Eine Vorlesung von 1836.

3 Beispiele: IOANNES CAPREOLUS OP. (1 1444): Defensiones Theologiae D. Thomae Aqui-
natis: I Sent. d. 36 q. 1 a. 1, hgg. von C. Paban/Th. Pégues. Toulouse: Cattier 1900-1907, t. 2,
422a; F. LYCHETUS OFM. (1 1520): Commentarius in Scoti Quaestiones in primum librum Sen-
tentiarum d. 8. q. 3, in: IOANNES DUNS SCOTUS: Opera omnia. Lyon 1639/ND Hildesheim:
Olms 1968, t. 5, 765a; F. SUAREZ S]. (} 1617): Disputationes metaphysicae 30, 15, 21, in: Opera
omnia. Paris: Vives 1856-1878, t. 26, 176a/b; D. RUIZ DE MONTOYA SJ.: Commentarii ac Dispu-
tationes de scientia, de ideis, de veritate, ac de vita Dei 7,2. Paris 1629, 61b-63a.

4 D. SOTO OP.: Summularum aeditio secunda 1, 3. Salamanca 1554 / ND Hildesheim: Olms
1980, fol. 6va/b.



58 Sven K. Knebel

2. Nicht auf das Denkvermdogen ist die Reflexionsfahigkeit beschrankt,®
aber auf die geistigen Seelenvermaogen.”

3. Eine Reflexion hat den Akt zum Gegenstand, nicht das Vermogen.®
4. Kein Denkakt hat intentional unerfillt sich zum Gegenstand.?
5. Hatte ein Akt unmittelbar sich zum Gegenstand, dann ware er selbst-

reflexiv.°

6. Kein Denkakt ist selbstreflexiv.”

7. In der Reflexion auf einen intentional erfiillten Akt impliziert eine
Reflexion erster Stufe keine Reflexion zweiter Stufe.’> Die Reflexion
unterliegt der Willenskontrolle.3

5 ,Conceptus ,reflexus’ est cognitio cognitionis existentis in eadem potentia: ut cognitio,
qua cognosco me cognoscere.“ G. CARDILLO VILLALPANDO (7 1581): Summa Summularum 1, 2,
2. ('1557) Madrid 1608, fol. 16v. Vgl. F. TOLEDO §J. (1 1596): Introductio in universam Aristo-
telis Logicam 1, 10. Kdln 1615, 14a; ]. LALEMANDET OMinim.: Decisiones philosophicae: Logica
App. Isag. 1, 2. Miinchen 1644-1645, t. 1, 7.

6 ,Communiter omnes concedunt, quod illa cognitio est ,reflexa’, quae est cognitio ali-
cuius cognitionis, et similiter illa volitio est ,reflexa’, quae est volitio alicuius volitionis.”
PIERRE D’AILLY (1 1420): Conceptus et Insolubilia, Paris s.a., fol. bérb. Vgl. COLLEGIUM SAL-
MANTICENSE OCD. (A. de Olivera 1 1641): Cursus theologicus s, 2, 76. Lyon 1679, t. 1, 702b.

7 Vis reflexiva oritur ex immaterialitate.“ T. HURTADO CRM.: Praecursor Philosophus 2,
3, 2, 2. Antwerpen 1641, 199b. Vgl. F.X. PUTALLAZ: Le Sens de la réflexion chez Thomas
d’Aquin. Paris: Vrin 1991.

8 Cognoscere potentiam non est ,reflexio’.“ P. HURTADO DE MENDOZA SJ.: Univ. philos.:
Summulae 1, 1, 41. Lyon *1624, 7a/b. Eine hadufig allerdings (z.B. F. SUAREZ: Tractatus de
anima 1, 9, 31, op. cit. t. 3, 525b; PETRUS POSNANIENSIS OFM.: Commentaria in doctrinam D. S.
loannis Duns Scoti d. 60. Venedig 1627, 501b) unbeachtete Sprachregelung.

9 ,Illud, quod non potest cognosci nisi actu reflexo, non potest esse primum cognitum.”
GERHARD VON SIENA OSA. (1 1336): In Primum Librum Sententiarum quaestiones d. 3 q. 3 a. 4.
Padua 1598, 185b. Vgl. PETRUS AUREOLI OFM. (1 1322): Commentaria in Quartum librum Sen-
tentiarum d. 49 q. 1 a. 1. Rom 1605, 233bF; DOMINICUS DE FLANDRIA OP. (1 1500): In XII libros
Metaphysicae Aristotelis quaestiones 6, 14, 2. Kéln 1621, 458bD; AEG. DE PRAESENTATIONE
OSA.: De animae et corporis beatitudine 4, 1, 2, 62. Coimbra 1609-1616, t. 1, 434b (,communis
philosophia®); F. DE LUGO SJ].: Theologia Scholastica in Primam partem D. Thomae 16, 7, 11.
Lyon 1647, 184a.

10 Si esset aliqua cognitio vel volitio suiipsius, ipsa esset ,reflexa‘ seu diceretur ,habere

G

reflexionem supra se".“ AILLY: Conceptus et Insolubilia, op. cit. fol. bérb.

' Eadem cognitio non potest esse reflexa sui ipsius.“ T. HURTADO: Praecursor Philos. 2,
3, 2, op. cit. 198b. - ,In actu reflexo non intelligitur actus se ipso, sed actu alio differente ab
ipso.“ J. BACONTHORPE OC. (1 1345/48): Quaestiones in IV libros Sententiarum: 1 Sent. d. 1 q. 1
a. 2 § 2. Cremona 1618, t. 1, 49aE.

12 |Ad hoc, quod intellectus se reflectat super conceptum hominis, non requiritur, quod
consideret se considerare eum, id est, non requiritur, quod consideret de consideratione
illius conceptus. [...] Non solum esset reflectio, sed superreflectio.“ HIERONYMUS DE HANGEST:
Problemata logicalia. Paris 151, fol. S6va.

13 Jactus reflexus causatur ab actu recto, tanquam ab obiecto, et ab actu volendi, quo
voluntas vult illum actum intelligi.“ WILLIAM OF OCKHAM OFM.: In II Sent. q. 25 art. 2. Lyon
1495, fol.Izvb. - ,Per imperium voluntatis reflectit se intellectus super actum suum rectum.”
CAPREOLUS: Def. Theol. D. Thomae: II Sent. d. 25 q. 1, op. cit. t. 4, 244a.



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 59

8. Der intentional erfiillte Akt wird ein Gegenstand der Reflexion erst
durch einen eingeschalteten ,reflexen® Akt.™4

9. Die dem reflexen Akt tibertragene Reprdsentationsleistung' unter-
scheidet ihn von dem direkten Akt." In dieser Allgemeinheit ist das
gleichwohl eine noch zu unspezifische Feststellung.'?

10. Der reflexe Akt hat die Form einer einfachen Vorstellung oder eines
Satzes.'8

1. Der Gegenstand des direkten Akts ist nur indirekt Gegenstand des
reflexen Akts,'9 d.h. gebrochen durch sein Erkanntsein (esse cogni-
tum) oder in Bezug auf diese ,extrinsische Denomination‘ von dem
direkten Akt.2°

14 Actus rectus est obiectum actus reflexi.“ OCKHAM: Quaestiones in librum secundum
Sententiarum q. 17, in: Opera theologica. St. Bonaventure: Franciscan Institute 1967ff., t. 5,
386. - ,Nullus conceptus intellectus creati rectus intelligitur nisi per [..] actum [..]
reflexum.” GUILLERMO RUBIO (DE RUBIONE) OFM. (fl. 1333): Disputata et decisa super Primum
Sententiarum d. 27 q. 1. Paris 1517-1518, t. 1, fol. 178vb. - ,Actus [...] reflexus est reflexio primi
actus, qui est actus intelligendi rectus.” STEPHANUS DE REATE OP. (fl. 1350): Tractatus de
quibusdam logice principiis 1, 12, hg. von L.M. DE Rk (Hg.): Giraldus Odonis O.F.M. Opera
philosophica, vol. 2. Leiden: Brill 2005, 777-821, hier 809.

5 F. DE ARAUJO OP.: Commentaria in universam Aristotelis Metaphysicam 3, 2, 24. Bur-
gos, t. 1, 366aC. Was die Einzelheiten betrifft, konkurrierten zwei unterschiedliche Hypo-
thesen. Die eine: D. BANEZ OP.: Scholastica commentaria in Primam partem D. Thomae Q. 87
a. 3. Salamanca 1585-1591, t. 2, 1544A/B; M. DE LOS HUERTOS OP.: Dialecticae Disputationes 7,
1. Toledo 1616, fol. 126v-35v; IOANNES A S. THOMA OP. (1 1644): Ars logica 2, 23, 3, hg. von B.
Reiser. Turin *1948, 741b. Die andere: T. MERCADO OP.: Commentarii in textum Petri Hispani:
Opusculum argumentorum selectorum in I et II librorum Summularum. Sevilla 1571, fol.
14vb/15ra; J. DE PARRA OP.: Super universam Dialecticam disputationes 1, 3, 5, 4, 13-19. Alcala
16509, t. 1, 181a-85b.

16 Oportet, quod sint diversi actus visio recta et reflexa, quia diversa habent obiecta
formalia.“ HERVAEUS NATALIS OP. ({ 1323): Tractatus de beatitudine q. 4. Venedig 1513, fol.
8ra. - ,In intellectu actus reflexus est alterius modi et alterius rationis ab actu recto.“ PETRUS
AUREOLI: Commentaria in Primum librum Sententiarum d. 35 p. 4. Rom 1596, 810bA. - Vgl.
OCKHAM: Quodlibeta 2, 12, op. cit. t. 9, 165; GABRIEL BIEL (1 1495): Super Primo Sententiarum
d. 2 q. 8G. Tibingen 1501 / ND Hildesheim: Olms 1977, fol. E4va; I. BRASAVOLA OFM.: Quaes-
tio de primis ac secundis intentionibus. Venedig 1591, 88; SUAREZ: Disp. metaphysicae 6, 6, 1,
op. cit. t. 25, 223b; IOANNES A S. THOMA: Ars logica 2, 23, 3, op. cit. 744b.

7 ,Conceptus non dicitur ,reflexus’ ex eo, quod repraesentet conceptum.” S. CARRANCA
DE MIRANDA: Progymnasmata logicalia 2, 5. Paris 1517, fol. 37ra.

18 ANTONIUS ANDREAS OFM. (fl. 1320): Scriptum in arte veteri. Venedig 1508, fol. 64rb/va;
BANEZ: In Primam partem Q. 16 a. 2, op. cit. t. 1, 572E.

19, per rectum tendit [sc. intellectus] immediate in obiectum, et per reflexum mediate,
quia mediante actu recto.“ OCKHAM: In II Sent. q. 17, op. cit. t. 5, 386. Vgl. LYCHETUS: Com-
mentarius in lo. Duns Scoti Quaestiones Quodlibetales 13, 59, op. cit. t. 12, 332b/33a; P.
VALLIUS S].: Logica: Prolegomena 1, 4, 3. Lyon 1622, t. 1, 59aA.

20 LYCHETUS: In Quodl. 13, 39, op. cit. t. 12, 322b; SUAREZ: Disp. metaphysicae 54, 2, 13, Op.
cit. t. 26, 1021b; HURTADO DE MENDOZA: Univ. philos.: Metaphysica 19, 1, 11, op. cit. 944a.



60 Sven K. Knebel

12. Die Reflexion auf das Erkanntsein konstituiert die fiir die Logik
grundlegende Klasse der ,zweitintentionalen‘ Begriffe.

13. Der reflexe Akt ist an sich intentional flexibel.?> Er kann auch auf
das erkennende Ich zielen.?3

14. Die kritische Reflexion,># die damit ins Spiel kommt, ist insofern
ein Sonderfall, als sie nur analysiert und nichts setzt.2>

15. Innerhalb der psychologischen Typologie spielt die Unterscheidung
von direktem und reflexem Akt auf der untersten Einteilungsebe-
ne.26

16. Direkter und reflexer Akt sind disjunkt,??” eine Koinzidenz findet
nicht statt.?®

2! [Conceptus] ,reflexus’ est [...] cognitio rei, prout ei advenit aliquid per intellectum: ut
esse cognitum, esse genus, esse speciem.” A. DUPRO OMinim.: Hortulus philosophicus. Paris
1633, 19. — ,,Prima intentio fit ab intellectu actu recto, secunda autem fit per actum reflexum,
quum intellectus reflectitur super primam intentionem.“ P. BARBO (SONCINAS) OP. (1 1494):
In Universalia seu Isagogen Porphyrii et Aristotelis Praedicamenta subtilis et lucida expositio.
Venedig 1587, 3b. Vgl. DERS.: Quaestiones metaphysicales 12, 47. Lyon 1579, 332a; AUREOLI: In
I Sent. d. 23 q. 1a. 3, op. cit. 540b; P. DE LA SERNA OM.: Commentaria in Logicam Aristotelis 1,
4, 1, 8. Sevilla 1624, fol. 1051b.

22 Quandoque vero talis actus reflexus habet tendentiam in potentiam cognoscentem,
inquantum cognoscens est, quandoque vero habet tendentiam in obiectum, inquantum est
cognitum.“ A. TROMBETTA OFM.: Aureae Scoticarum Formalitatum lucubrationes art. 2. Ve-
nedig 1517, fol. 6rb. Wiederholt von F. D’AREZZO OFM.: Expositio Identitatum et Distinc-
tionum (quas Formalitates vocant) M. Antonii Sirecti. Venedig 1606, 134r; POSNANIENSIS: In
doctrinam Scoti d. 33, op. cit. 232a; A. SASSI (SAXIUS) OFM.: Catastrosis philosophica ac theo-
logica 9, 105. Bologna 1640, 296b; B. MASTRI DA MELDOLA (1 1673)/B. BELLUTO (1 1676) OFM.:
Philosophiae ad mentem Scoti cursus integer: Logica 3, 62. Venedig 1727, t. 1, 127b.

23 Si intelligo me intelligentem, tunc iste actus [sc. reflexus] terminatur ad me sub ea
ratione, qua intelligo.“ TROMBETTA: Formalitates art. 2, op. cit. fol. 6rb. — ,Actu reflexo super
actum rectum scio me scire.“ LYCHETUS: In Quodl., op. cit. t. 12, 320a.

24  cognitio reflexa de probabilitate et incertitudine prioris cognitionis [...].“ J. DE LUGO
SJ. (1 1660): Disputationes scholasticae et morales: De virtute fidei divinae 5, 9. ('1645). Paris:
Vives 1868-1869, t. 1, 246a/b. —,reflexio supra statum intentionalem, quem res illa [sc. fidei]
habet in intellectu, ortum ex fundamentis et motivis propositis [...].“ Ibid. 17, 85, op. cit. t. 1,
634a. Vgl. G. DE CONINCK S].: De moralitate, natura, et effectibus actuum supernaturalium 18,
86. Lyon 1623, 274a/b.

25 Ista reflexio nullam potest unquam novam formidinem inducere [...], sed solum po-
test distinctius et clarius repraesentare eam, quae antecedenter inest iudicio probabili direc-
to.“ M. DE ESPARZA S].: Quaestiones de virtutibus theologicis q. 23. Rom 1655, 214.

26 Idem autem est habitus actus recti, et reflexi.” J. DUNS SCOTUS (1 1308): Quaestiones
in librum tertium Sententiarum d. 28 q. 1, in: Opera omnia, op. cit. t. 7, 660.

27 Actus rectus et reflexus sunt diversi actus realiter.“ OCKHAM: In II Sent. q. 17, op. cit.
t. 5, 385. Vgl. STEPHANUS DE REATE: De quibusdam logice princ. 1, 21, op. cit. 784.

28 Nullus actus reflexus [...] est intrinsecus actui recto.“ RUBIO: In IV Sent. d. 49 4q.5a.1,
op. cit. t. 2, fol. 250ra. - ,Non potest esse in nostro intellectu idem actus reflexus et direc-
tus.“ BANEZ: In Primam partem Q. 87 a. 1, op. cit. t. 2, 1530C/D. - ,Si unus et idem [sc. Con-
ceptus] esset directus et reflexus, hoc est, si directus per se ipsum haberet, quod modo habet
per reflexum, iam non finitus, sed infinitus esset.“ D. ORTIZ OP.: Summularum brevis expli-
catio 3, 59. Sevilla 1651, 215b. - ,luxta communem Thomistarum sententiam idem conceptus



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 61

17. Der reflexe Akt impliziert die Existenz des direkten Akts,? nicht
umgekehrt.3°

18. Spezifisch daran3' ist die Vergangenheitsbezogenheit des reflexen
Akts.3?

19. Die Serie der moglichen reflexen Akte ist indefinit.33 Die Logik hat
solche hoherstufigen reflexen Akte zum Gegenstand.34

non potest reflectere supra se ipsum; alias esset conceptus directus, et simul reflexus.” GAB-
RIEL DE LA CONCEPCION OM.: Cursus artium: Logica 5, 1, 18. Madrid 1704, t.1, 371a. Vgl. F.
MURCIA DE LA LLANA: Selecta circa Aristotelis Dialecticam: De ratione terminorum super
Summulas Villalpandei 2, 1, 2. Ingolstadt 1621, 413a/b; D. BLAscO OC.: Cursus philosophicus
iuxta Ioannis Bacconii doctrinam 67, 171. Saragossa 1672-1676, t. 2, 701a.

29 Semper reflexus ab actu recto dependet, cum ipsum praesupponat.“ G. MALAFOSSA
OFM.: Super Primum Sententiarum Doctoris Subtilis enarratio d. 6 q. 1. Padua 1560, fol.
162vM. -, Sicut prima notitia, quae est directa, non potest esse sine obiecto ad extra suapte
natura, ita nec prima reflexa esse sine illa directa, nec secunda reflexa potest esse sine prima
reflexa.” IOANNES MAIOR: In Primum Magistri Sententiarum disputationes d. 1 q. 12. Paris 1530,
fol. 1gra.

30  Actus rectus est prior actu reflexo, et per consequens potest esse sine actu reflexo.”
OCKHAM: In II Sent. q. 17, op. cit. t. 5, 386. Vgl. BACONTHORPE: In [ Sent. d. 1q.1a. 2 § 2, op.
cit. t. 1, 49aD; [OANNES MAIOR: In I Sent. d. 1 q. 12, op. cit. fol. 1gra. - ,Nullus actus intelligen-
di rectus [...] exigit actum reflexum [...]. [...] Licet nec propositio nec aliqua alia simplex noti-
tia possit esse in mente, per quam eius obiectum non intelligatur, potest tamen esse absque
hoc, quod ipsa intelligatur.” RUBIO: In I Sent. d. 27 q. 1, op. cit. t. 1, fol. 178vb/79ra. - ,Actus
[...] reflexus est actus accessorius.” P. RESTA DA’ TAGLIACOZZO OFM.: Marg. in (PS.-)ALEXAN-
DER DE ALES: In XII Aristotelis Metaphysicae libros expositio. Venedig 1572, fol. 351vF.

3t Non omnis cognitio, quae aliam praesupponit cognitionem, est ,reflexa’ cognitio.”
HERVAEUS NATALIS: De beatitudine q. 4, op. cit. fol. 6vb. Vgl. I. BRASAVOLA: Quaestiones quo-
libetales Q. 20. Venedig 1600, fol. 117ra; F. ALFONSO S].: Disputationes in universam Aristotelis
Logicam 12, 60. Alcald 1639, 278b.

32 Omnis reflexa cognitio [...] essentialiter est solum immediata repraesentatio praeter-
itae cognitionis.“ J. PRUDENCIO OM. (f 1660): Opera theologica super quaestiones XII, XIV et
XIX Primae partis D. Thomae 1, 3, 2, 52. Lyon 1690, 142a. Vgl. BACONTHORPE: In I Sent. d.1q. 1
a. 2 § 4, op. cit. t. 1, 51aB/C; J.A. SCHERZER: Philosophia: Physica § 230. Leipzig 1676, 475/76.
Auf dem cognoscere se cognovisse als dem Inhalt des reflexen Akts bestehen: HUERTOS: Dia-
lectica 7, 1, op. cit. fol. 128ra; COLLEGIUM COMPLUTENSE OCD. (Miguel de la SS. Trinidad):
Artium cursus: Summulae 1, 3. Alcald 1624, 20a; HURTADO DE MENDOZA: Univ. philos.:
Summulae 1, 40, op. cit. 7a; ORTIZ: Summulae 1, 26, op. cit. 7b; F. ROS OMinim.: Praecipuae
quaestiones, quae a modernis exagitantur in Logicam Aristotelis: Introductio 1, 21. Bergamo
1654, 8a; J. JUANIZ Y ECHALAZ: Philosophia: Summulae 1, 15. Lyon 1654, 4b; ]. MERINERO OFM.:
Commentarii in universam Aristotelis Dialecticam: Logica parva 1, 3, 4. Madrid 1659, 8b.

33  Primus actus reflexus potest esse obiectum immediatum respectu alterius actus reflexi.
LYCHETUS: In Quodl. 13, 49, op. cit. t. 12, 330a. — ,Intellectus in infinitum potest reflecti super suos
actus, ut intelligant se intelligere rem extra, et iterum intelligant se intelligere actu reflexo. In quo
processu primus actus reflexus habet pro obiecto aliquid ad actum recto aspectu, alii autem actus
reflexi, post primum actum reflexum, possunt habere pro obiecto cognoscendo actum reflexum.”
HERVAEUS NATALIS: De beatitudine q. 4, op. cit. fol. 6vb. Vgl. RADULPHUS BRITO (1 nach 1320):
Quaestiones in librum tertium De anima q. 11, hg. von W. Fauser (= BGPhThMA N.F. 12). Miinster:
Aschendorff 1974, 194; AUREOLL: In I Sent. d. 44 q. 1 a. 4, op. cit. 1058aE; RUBIO: In I Sent. Prol. q. 5
a. 2, op. cit. t. 1, fol. 15va; PAULUS SCRIPTOR OFM.: Lectura in Doctoris Subtilis sententias circa
Magistrum in primo libro d. 3 p. 1 q. 4 a. 1. Tibingen 1498, fol. girb; LYCHETUS: In QuodI. 13, 57, op.
cit. t. 12, 332a. - Anders OCKHAM: In IT Sent. q. 25 art. 2, op. cit. fol. I2vb; GREGOR VON RIMINI OSA.



62 Sven K. Knebel

20. Die Aufrechterhaltung der Trennung zwischen direktem und refle-
xem Akt steht iber einer Vermeidung der ,schlechten Unendlich-
keit’.35

Die Summe dieser Artikel, der Schulbegriff der Reflexion, ist ein Erbe des
christlichen Mittelalters, weder ein antikes Schulgut noch das Eigentum
eines einzelnen Autors oder einer bestimmten Ordensschule. Erkenntnis-
theoretisch korrigierte er die Einseitigkeit in dem aristotelischen Axiom,
wonach nichts im Verstand ist, was nicht durch die Sinne vermittelt ist.3¢
In ihm wurzelte das Verbot, sich das Objekt der Zuschreibung von Wahr-
heitswerten - den ,Mentalsatz’ — selbstreferentiell verfafdt zu denken.37 Bei-
gebracht wurde er im Logikunterricht;3® eine Reflexion anzustellen, hat ge-
lernt sein wollen.3 In der Fiihlbarkeit seiner erzieherischen Wirkung
schmerzten, wenn man so will, die ,spanischen Stiefel“, von denen Me-
phistos ironische Studienberatung im Faust ein, seinem eigenen Hang
tiberlassen, schweifendes Denken ,eingeschniirt” sieht.

(T 1358): Super Secundo Sententiarum d. 1 q. 1, Venedig 1522 / ND St. Bonaventure: Franciscan
Institute 1955, fol. 73vP.

34 ,Logica est de actibus reflexis supra secundas intentiones.” . PARDO: Medulla Dyalec-
tices. Paris 1505, fol. 168va. - ,Posui [...] duplicem actum ,reflexum‘ et hoc in duplici signo,
quia [...] secundae intentiones [...] non eodem actu producuntur et intelliguntur.”“ J. FOXAL
(IOANNES ANGLICUS) OFM. (1 1476/77): Expositio Quaestionum Ioannis Duns Scoti super Uni-
versalia Porphyrii Q. 5, hg. von M. a Portu (Hibernicus). Venedig 1512, fol. K3va. Vgl. N.
BONETUS OFM. (fl. 1340): Praedicamentorum liber, in: Quattuor volumina. Venedig 1505, fol.
8sra.

35 Prima [sc. sententia est] asserentium, Deum actum suae scientiae directum per alium
reflexum cognoscere, et hunc per alium, et sic in infinitum.” S. IZQUIERDO SJ.: Opus theolo-
gicum iuxta atque philosophicum de Deo uno 24, 6, Rom 1664-1670, t. 2, 40a. Zusatzlich zu
den Referenzen dort: F. DE LUGO: In Primam partem 16, 7, 21-22, op. cit. 186a/b; V. RAMIREZ
S].: Tractatus de scientia Dei 8, 58-60. Madrid 1708, t. 1, 280b/81a. - Dagegen der alte Ein-
wand (IOANNES MAIOR: In I Sent. d. 1 q. 12, op. cit. fol. 19vb; R. DE ARRIAGA S].: Cursus philoso-
phicus: De anima 6, 73-74. Antwerpen 1632, 736a): Wenn y die Zahl der Reflexionen ist, dann
ist die Zahl des Reflektierbaren y + 1. Folglich bleibt ein Akt notwendig immer unerkannt.

36 DUNS SCOTUS: Super Universalia Porphyrii quaestiones 3, 10, op. cit. t. 1, 8gb.

37 ,Nulla propositio mentalis [...] potest habere reflexionem supra se ipsam.“ AILLY: Con-
ceptus et Insolubilia, op. cit. fol. carb. Damit waren die Falle einer sich selbst widerlegenden
Selbstreferenz (,haec propositio est falsa“) eliminiert. Vgl. C. PRANTL: Geschichte der Logik
im Abendlande, 1855-1870 / ND Berlin: Akademie 1955, Bd. 4, 112ff. 138.

38 »Logica [...] considerat res [...], quatenus [...] non cognoscuntur actu recto, sed reflexo
[...], quia [...] est de modo cognoscendi eas: qui modus non cognoscitur nisi actu reflexo.”
GERHARD VON SIENA: In [ Sent. d. 3 q. 3 a. 4, op. cit. 187a. Vgl. R. BARANZANO CRM.: Campus
philosophicus: Logica 1, 1, 5. Lyon 1619, 13-14.

39 si facere sciret [sc. reflexionem], iam non esset rusticus rudis formaliter loquendo.” J.
DE LUGO: Disp. schol. et morales: De virtute fidei divinae 5, 37, op. cit. t. 1, 256a.



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 63

Der gelehrige Schiiler bemerkte wohl die Verschleifung, die darin liegt,
dem Schulbegriff der Reflexion die Introspektion anzugliedern.4® Sofern
damit eine fallige Abgrenzung bezweckt war, ist die im 19. Jahrhundert
nachtrdglich getroffene Unterscheidung reflexio ontologica / psychologica#
dennoch zu krude. Besser achtet man einmal auf die prominente Rolle, die
der reflexe Akt spielt, und forscht nach, was daraus geworden ist.

BEWUSSTSEIN

Sowohl dem Tier4* als auch Gott43 sprach der scholastisch gebildete Huma-
nismus den actus reflexus ab. Heif3t das im Umkehrschlufd: der Mensch
hdtte Bewufdtsein? Bezogen auf die vorcartesische Literatur, welcher das
Wort conscientia zur Bezeichnung von ,Bewufdtsein’ nicht zu Gebote ge-
standen hat,44 bleibt die Antwort ungewif3.45 Der Cartesianismus aber hat
zwischen BewufStsein und Reflexion klar getrennt. Das Cogito versagt sich
der ganzen Unterscheidung von ,direkt’ und ,reflex’, weil durch den refle-
xen Akt (s.o. § 18) immer nur zeitlich zurtiickliegende Akte zu Bewuf3tsein
kdamen. Wirkungsgeschichtlich wichtiger als Descartes ist iibrigens die Ut-
rechter Interpretation seiner einschldgigen Bemerkungen.4® Erst Lambert
Velthuysen (1 1685) hat aus ihnen das Axiom von der Prareflexivitat des

49 S, MAURO SJ.: Quaestiones philosophicae 1, 5. Rom 1658, 49. Vgl. SERNA: Logica 1, 1, 2, 1,
op. cit. fol. 2ova; L. RODRIGUEZ OFM.: Dialecticae Aristotelis compendium: Summulae 1, 3, Sa-
lamanca 1624, 5a.

41 S. TONGIORGI S].: Institutiones philosophicae: Logica 8§ 17, 444, Brissel: Goemaere
1868, t. 1, 23. 283; T. PESCH S].: Institutiones logicales § 106. Freiburg i.Br.: Herder 1888, t. 1, 120.

42 PH. MELANCHTHON: Liber de anima ('1540), in: Opera omnia (= Corpus Reformatorum
t. 13). Halle 1846, 139; M. MERSENNE: Quaestiones in Genesim 35, 3. Paris 1623, 1269.

43 P. CIRUELO: Opus logicale. Alcald 1519, fol. G3vb.

44 ]. SCHMUTZ: L'existence de I'ego comme premier principe métaphysique avant Descartes,
in: O. BouLNOIS (Hg.): Généalogies du sujet de Saint Anselme a Malebranche. Paris: Vrin
2007, 215-268, hier 258. Vgl. HAMILTON: Metaphysics, op. cit. vol. 1, 196; DERS.: On the history
of the terms consciousness, attention, and reflection, in: TH. REID: The Works, hg. von W.
Hamilton. Edinburgh %1895 / ND Hildesheim: Olms *1983, 940-948, hier 945a.

45 Einerseits: ,Cognoscere se ipsum est actus reflexus, quia idem est cognitum et cognos-
cens.“ A. MADRIGAL (TOSTATUS [t 1454]): Commentaria in librum losue 11, 38. Koln 1613, t. 2,
41bF. — Andererseits: , Dices: Sufficit intellectui, si sciat se scire, per actum reflexum [...]. Sed
contra sic arguo: Cum aliquid cognosco, non solum experior cognitionem obiecti, sed etiam
me cognoscere [...]; sed hoc non debet fieri per actum distinctum ab eo, quo intelligo obiec-
tum directum.” G.M. REQUESEN S].: Selectae disputationes in Primam Secundae Divi Thomae
9, 21. Palermo 1659, 218b.

46 R. DESCARTES: Meditationes de prima philosophia, in: (Euvres AT VII, 422. 559. Vgl. V.
COUSIN: Sur le vrai sens du Cogito, ergo sum (1818), in: (Euvres. Briissel: Hauman 1840-1841,
t. 2, m1-114, hier 113a/b; J.L. MARION: Questions cartésiennes. Paris: PUF 1996, 14; [. MACLEAN:
Language in the mind. Reflexive thinking in the late Renaissance, in: C. BLACKWELL/S. KUSU-
KAWA (eds.): Philosophy in the Sixteenth and Seventeenth Centuries. Conversations with Aris-
totle. Aldershot: Ashgate 1999, 296-321, hier 299; J. GOLDSTEIN: Kontingenz und Rationalitdt
bei Descartes. Eine Studie zur Genese des Cartesianismus. Hamburg: Meiner 2007, 248.



64 Sven K. Knebel

Bewufdtseins abstrahiert, um es an die Spitze seines Kommentars zu den
Meditationen zu stellen.47 Vortrefflich dann Rainier van Mansvelt (1 1671):

,In jedem Erkenntnisakt ist das Bewuf3tsein, vermdge dessen der Erkennende
sich seines Erkenntnisakts bewuf3t ist, notwendig schon vorausgesetzt. Dieses
Bewufdtsein ist fiir ihn nicht eine sekundare, reflexe Erkenntnis seines Erkennt-
nisakts, sondern eben das, was jedweden Erkenntnisakt zu einem aktuellen
Erkenntnisakt macht.“48

Spatestens ab 1662 war der Cartesianismus auf die Prareflexivitat einge-
schworen.49 Auch wenn seit Locke beides gern in einem Atemzug genannt
wird,5° sind BewufStsein und Reflexion also zweierlei.

47 ,Omnium hominum consensu constat, in vera et proprie sic dicta cognitione requiri
conscientiam: nempe quia est de natura omnis cognitionis, ut is, qui intelligit aliquid, sciat
se intelligere. Neque id tantum de cognitione reflexa intelligendum est, qua cognitionis aut
cogitationis meae conscientiam eam habeo, qua animadverto me aliquid animadvertisse: sed
idem etiam statuimus de prima quavis perceptione aut intellectione, per quam aliquid ad-
vertimus; dolorem, famem, sitim verbi gratia: et quaevis prima cogitatio aut perceptio, per
quam aliquid percipimus aut intelligimus, non magis differt a secunda, per quam animadver-
timus nos illud primum advertisse, quam tertia a secunda; et ambae sunt aeque immateria-
les.“ L. VELTHUYSIUS: De initiis primae philosophiae iuxta fundamenta Clarissimi Cartesii, tra-
dita in ipsius Meditationibus § 1, in: Opera. Rotterdam 1680, t. 2, 851a. Gekiirzt iibernommen
in A. LE GRAND: Dissertatio de carentia sensus et cognitionis in brutis § 15. Niirnberg 1679, 20.

48 Ac in omni cognitione conscientia, qua cognoscens sibi suae cognitionis sit conscius,
necessario requiratur. Haec autem cognoscentis conscientia non est secunda quaedam et re-
flexa suae cognitionis cognitio, sed ipsum illud, per quod quaevis cognitio est actualis cogni-
tio.“ R. VAN MANSVELT: Adversus anonymum Theologo-Politicum liber singularis, in quo om-
nes et singulae Tractatus Theologico-Politici Dissertationes examinantur et refelluntur 2, 4.
Amsterdam 1674, 11.

49 ,Ut autem quis sibi sit conscius suae clarae et distinctae perceptionis, non opus est
reflexione et actu alio praeter ipsam illam claram et distinctam perceptionem, cum eius
ipsius cognitionis clarae et distinctae eo ipso, quo nobis adest, simus conscii. Imo ne quidem
per actum sequentem, reflexum nempe, possumus esse conscii actus praecedentis.” CH. WIT-
TICH: Theologia pacifica § 28. Leiden *167s, 22. — « Je dis ,immediatement’, afin de vous faire
connoitre que ce témoignage et ce sentiment interieur, n’est pas different de l'action ou de
la passion, et que ce sont elles mémes qui I'avertissent de ce qui se fait en lui ; et qu’ainsi
vous ne confondiez pas ce sentiment interieur avec la Reflexion que nous faisons quelquefois
sur nos actions, laquelle ne se trouve pas dans toutes nos pensées, dont elle est seulement
une espece [...] » L. DE LA FORGE (1 1666): Traité de l'esprit de ’homme chap. 6. (1664) Genf
1725, 51. — ,Utrum mens se ipsam nequeat aliter quam reflexe cogitare. Nos id negamus, et
immediata conscientia freti mentem docemus cogitare se directe, quod cogitando se norit,
scil. per ipsam illam cogitationem, quod cogitet, sitque idcirco res cogitans.” ].E. SCHWELING:
Exercitationes cathedrariae in Petri Danielis Huetii Censuram Philosophiae Cartesianae 1, 10.
Bremen 1690, 42-43. - ,At nos negamus cogitatione illa reflexa opus esse, ut sciamus nos co-
gitare, nam in ipsa nostra cogitatione est cognitio interna seu conscientia, per quam istius
cogitationis sumus conscii. ,Cogitationis’ enim nomine complectimur illud omne quod sic in
nobis est, ut eius immediate simus conscii; ideoque cum cogito, simul novi me cogitare.” ].
VAN SCHOOTEN (SCHOTANUS): Discussio Censurae Huetianae 1, 9. (1691) Amsterdam *1702, 52.
- « Les Cartesiens [...] reconnoissent de bonne foy que pour former cet antecedent ,Je pense’,
d’ot1 'on puisse tirer ce consequent ,donc je suis’, il faut avoir une connoissance de sa pensée
qui soit directe: mais ils assurent qu'il n'y a point de connoissance plus directe que celle que



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 65

Sowohl Descartes als auch Locke gegeniiber haben Kritiker wie Pierre
Daniel Huet (1 1721) und John Sergeant (1 1707) auf den Schulbegriff der
Reflexion gepocht: Wenn man unter ,Bewufdtsein’ die Erkenntnis der Er-
kenntnis versteht, dann ist Bewufstsein eine Erkenntnis zweiter Stufe.5'
Das ,Ich denke’ entgeht der Reflexion nicht. Die Disjunktion von direktem
und reflexem Akt ist unhintergehbar.5> Die Censura Philosophiae Cartesia-
nae fihrt dazu die Thomasstelle an: , Alius est actus, quo intellectus intelli-
git lapidem, et alius est actus, quo intelligit se intelligere lapidem.“53 Wor-
aus gefolgert wird, dafd sich die Aktgegenwart des ,Ich denke’ in der Vor-
stellung nie einholt.54

So leicht sich der Cartesianer mit dem Verteidiger des Schulbegriffs der
Reflexion tiber deren Nachtraglichkeit verstandigt hatte, iiber das ,Ich
denke’ schied jede Verstandigung aus. Innerhalb der Grammatik des Schul-
begriffs erschien dessen cartesische Interpretation chimarisch.55 Von dem
JIch denke‘ setzte der Cartesianer unbeirrt5® voraus, es sei dies ein intui-

I'esprit a de sa propre pensée, puisqu'il la connoist par elle-méme. » P.S. REGIS: Réponse au
livre qui a pour titre P. Danielis Huetii Censura Philosophiae Cartesianae 1, 10. Paris 1691, 45-
46.

59 Sehr schén COUSIN: (Euvres, op. cit. t. 1, 133-134. Daneben die schottische Diskussion
um Locke: TH. REID: Essays on the Intellectual Powers of Man ('1785) 3, 5, op. cit. 346a/b; ibid.
6, 1, op. cit. 420a/b; HAMILTON: Metaphysics, op. cit. vol. 1, 233.

5! « Si par ,conscience’ les Cartesiens entendent la connoissance de leur connoissance, la
conscience est une connoissance distinguée de la premiére [...] » ]. DUHAMEL (f 1714): Réfle-
xions critiques sur le systéme Cartésien de la Philosophie de Mr Regis 1, 14. Paris 1692, 54.
Nicht zu verwechseln mit dem Cartesianer ].B. Duhamel ( 1706). - “Tis impossible to be
conscious, or know we know, without a new Act of Reflexion. [..] ‘Tis impossible to be
conscious of, or know our present Reflex Act, but by a new Reflex one.” J. SERGEANT: Solid
Philosophy Asserted against the Fancies of the Ideists 2, 4-5. London 1697, 122. 124.

52 Ttaque, ut cogitem me cogitare, duplex adhibenda est cogitatio, quarum alia reflecti
deberet in aliam, posterior in priorem, praesens in praeteritam [..]. Repugnat enim utrum-
que effici per unicam actionem [...]“ P.D. HUET: Censura Philosophiae Cartesianae 1, 9. Paris
1689, 19-20.

53 THOMAS VON AQUIN: Summa theologica I q. 87 a. 3 ad 2. Zitiert bei HUET: Censura 1, 10,
op cit. 24-25; DERS.: Censura Philosophiae Cartesianae. Paris *1694, fol. a8v.

54 ,Cogitatio qua nunc cogito, alia est ac cogitatio de qua cogito. [...] hoc enuntiatum
Cartesii ,Ego cogito’ [...] tantumdem valet, ac si dicerem ,Ego cogito me cogitasse'.“ HUET:
Censura 1, 9, op. cit. ('1689) 19. - ,Certum [...] est, secundae cogitationi Cartesii rem esse ali-
quam obiectam, cogitationem scilicet praeteritam, quae, cum antea esset cogitatio, fit nunc
res cogitata.” DERS.: Censura 1, 9, op. cit. (1694) 37. Vgl. F. PALANCO OMinim.: Thomista
contra Atomistas § 201. Madrid 1714, 111b/12a.

55 If I be Conscious, or know that I know when I know the Object without me, [ must by
the same Act know what’s within me and what’s without me both at once; and so my Act of
Direct Knowledge would be Reflex; or rather, that one Act would be both Direct and Reflex,
which makes it Chimerical.“ SERGEANT: Solid Philosophy 2, 4, op. cit. 123-124.

50 Zweifel daran gab es seit langem: ,Sola cognitio abstractiva reflexa intellectionis [...]
ut recepti in habente eius notitiam abstractivam reflexam sufficit ad hoc, quod aliquis in-
telligat se intelligere [...]. Ad hoc enim, quod aliquis assentiat rei significatae per istam pro-
positionem ,ego intelligo’, nulla intuitiva notitia est necessaria, sed sufficit propositio ipsa ex



66 Sven K. Knebel

tiver Akt. Sein Gegner hdtte ihm vielleicht nicht einmal, anstelle des pra-
reflexiven, ein reflexives Bewufltsein abgekauft. Unvermindert hoch im
Kurs stand der Erfahrungssatz, dafd selbst der Wachzustand keine Dauer-
reflexion kennt.57

Trotzdem ware der Schlufd voreilig, mit ihrem grammatischen Verstof3
hdatten die Cartesianer der Scholastik opponiert. Sie haben sich damit
lediglich an einer innerscholastischen Kontroverse beteiligt. Unter den
Scholastikern hat es namlich auch solche gegeben, die aus der Reihe
getanzt sind. Uber dreihundert Jahre vor Descartes hatte Durand de Saint
Pourcain (1 1334), in der ersten Redaktion (1304/08) des ersten Buchs
seines Sentenzenkommentars, den Schulbegriff der Reflexion frontal
angegriffen: Es gebe keinen direkten Akt, der nicht gleichzeitig reflex
ware. Durandus war dafiir damals auch genau auf der Linie kritisiert
worden, auf der Descartes dann von Huet kritisiert wurde.58

Der Hinweis auf diesen Prazedenzfall wird vielleicht mit dem in der
Philosophiegeschichtsschreibung tblichen Achselzucken tiber die Pedan-
terie der Vorlaufersuche abgetan werden: Wie innovativ die Kategorie ,Be-
wufdtsein® im 17. Jahrhundert gewesen ist, zeige schlieflich die schulphilo-
sophische Polemik dagegen.

Allein, wie reprasentativ sind die angefiihrten Stimmen? Eine definitiv
antischolastische Note hdtte der Bewuf3tseinsbegriff nur dann, wenn er auf
den Widerstand von mehr als nur einer Fraktion getroffen ware. Den von
den Cartesianern gemachten Punkt haben indessen nicht nur sie gemacht.
Darum ist das Fortleben des Durandus ein Kapitel fiir sich.59 Es bedarf

notitiis abstractivis composita [...]“ RUBIO: In I Sent. Prol. q. 4 a. 2, op. cit. t. 1, fol. 12rb.
Gegen OCKHAM: In I Sent. Prol. q. 1, op. cit. t. 1, 40. Zur Rezeption dieser These Rubios im 17.
Jh. C.A. ANDERSEN: Intuitive and Abstractive Cognition, ,Praecisiones obiectivae’, and the
Formal Distinction in Mastri and Belluto and Later Scotist Authors, in: Archivum Francis-
canum Historicum 108 (2015), 183-247, hier 209-211.

57 R. LYNCH (LYNCEUS) S].: Philosophia scholastica: Metaphysica 7, 11, 8. Lyon 1654, t. 3,
436a. Vgl. COLLEGIUM CONIMBRICENSE S].: Commentarii in tres libros De anima Aristotelis:
Lib. II1, 7, 1. K6ln 1600, 503; J. DE GUEVARA CRM.: De interiori sensu 1, 4, 2. Rom 1622, 114-115;
R. DE ARRIAGA: Disputationes theologicae in Primam partem D. Thomae De Angelis 9, 18. Ant-
werpen 1643, t. 2, 67a; J. GUILLEMINOT S].: Dissertatio de cognitione brutorum 3, 7. Paris 1679,
296; SERGEANT: Solid Philosophy 2, 3, op. cit. 121-122.

58 What Durandus seems to suggest is that we automatically have reflexive acts when-
ever we have direct acts.“ R.L. FRIEDMAN: On the Trail of a Philosophical Debate: Durandus of
St. Pourgain vs. Thomas Wylton on Simultaneous Acts in the Intellect, in: S.F. BROWN u.a.
(eds.): Philosophical Debates at Paris in the Early 14" Century. Leiden: Brill 2009, 433-461,
hier 446.

59 TH. JESCHKE: Deus ut tentus vel visus. Die Debatte um die Seligkeit im reflexiven Akt.
Leiden: Brill 2o11; S.K. KNEBEL: Durandus, Quirds, Consciousness, in: A. SPEER (u.a. eds.): Du-
rand of Saint-Pourcain and His Sentences Commentary. Leuven: Peeters 2014, 345-384. Nach-
traglich: ANTONINO DI FIRENZE OP. (1 1459): Summa sacrae theologiae 3, 30, 6. Venedig 1571,
fol. 495vb; A. ACHILLINI (1 1512): De universalibus, in: Opera omnia. Venedig 1545, fol. 61vb;
COLLEGIUM COMPLUTENSE OCD.: Artium cursus: Disputationes in Aristotelis Dialecticam 2z,



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 67

ernsthaft der Prifung, wie es im 17. Jahrhundert um den Schulbegriff der
Reflexion bestellt war. Auf der einen Seite haben die Cartesianer ihn ja
nicht pauschal abgelehnt, sondern nur fiir einen bestimmten Fall. Auf der
anderen Seite war er zu der Zeit mitten in der Scholastik bereits relativiert.
Eine Distinktion schwirrte herum, die zwischen formlicher und virtueller
Reflexion. Dieses bisher kaum bemerkte diskursive Ereignis soll im Folgen-
den unter die Lupe genommen sein.

Die formliche Reflexion war die nach dem Schulbegriff, die virtuelle
demgegeniiber eine ohne reflexen Akt, darum nur eine Reflexion-als-ob.%°
Das klingt nach einem frivolen Spiel mit Begriffen und Distinktionen. In
Distinktionen war die Scholastik erfinderisch; niemand hat dariiber mehr
gespottet als Descartes. Deswegen miissen wir zusehen, ob in dem Begriff
,Virtualreflexion’ nicht auch Arbeit steckt. Wie grofd ist seine Bestimmt-
heit? Dazu betrachten wir die Begriffsbestimmung, die mit dem Begriff
verfolgten Zwecke, sein historisches Volumen, den Streit um ihn und
schliefdlich die Position der Cartesianer in diesem Streit. Alles zusammen
erlaubt sichere Schliisse. Wie eben, in der Exposition des Schulbegriffs der
Reflexion, sind auch hier die strengen Mafdstibe der Begriffsgeschichte
anzulegen. Es interessiert der Begriff also ausschliefllich in seiner Bindung
an den Wortkorper.

VIRTUALREFLEXION

1. [Sudrez]| Ein intentionaler Akt ist in seinem Vollzug beildufig selber
wahrnehmbar.®* Etwas ist namlich nicht notwendig nur in dem Sinn er-
kennbar, dafd sich an ihm ein intentionaler Akt erfiillt: ut quod. Es kann
auch, erklart Francisco Sudrez (1 1617), in dem Sinn erkennbar sein, dafd es

18, op. cit. 167a (,in quolibet etiam actu directo intellectus, invenitur quasi quidam modus
reflectionis, quatenus quodammodo advertit ad suum actum aut effectum illius").

60 Dixi ,saltem virtualiter: quia reflexio proprie et formaliter datur solum inter actus
physice distinctos, quorum unus cognoscat, et alter cognoscatur.“ P. DI CONTI (COMITIBUS)
OSA.: Philosophia rationalis universam Logicam complectens 1, 4, 4. Ancona “1671, 255, — , Ut
cognitio sit reflexa formaliter, non satis est, quod cognitio sit cognitionis tanquam obiecti,
sed ultra hoc requiritur, quod sit cognitio distincta et diversa ab ea, quae est obiectum
cognitum.“ P. CORNEJO OC. (1 1618): Theologia scholastica et moralis: In Primam partem D.
Thomae Q. 14 a. 2-3, 1, 2. (1628) Bamberg 1671, 16a.

61 In hoc sensu [sc. reflexionis virtualis] quaelibet cognitio est ,reflexa‘, quatenus habet
talem naturam, ut potentia eam quoque percipiat, dum ipsa mediante obiectum percipit:
etenim dubio procul potentia vitalis sensibiliter suos experitur actus nullum alium actum
eliciendo, quo formaliter ipsos percipiat [...]; et plane nihil obstat, quin actus quilibet virtua-
liter seipso percipitur, non quidem ut quod et per modum obiecti percepti per ipsum actum,
sed ut quo, hoc est, tanquam illud, quo cognoscit obiectum.“ B. MASTRI DA MELDOLA OFM.:
Disputationes theologicae in Primum librum Sententiarum 6, 266. ('1655) Venedig 1731, 369b.
Ein wortliches Zitat aus J. PUNCH (PONCIUS) OFM.: Theologiae cursus integer 4, 71. Paris 1652,
57b. Vgl. A. ARNAULD (1 1694): Des vraies et des fausses idées ('1683), in: (Euvres. Paris 1775-
1781, t. 38, 246; F. DIAZ OP.: Dialectica iuxta mentem D. Thomae 3, 1, 1. Madrid 1694, 286b/87a.



68 Sven K. Knebel

nur das Mittel ist, um zu einer intentionalen Erfillung zu gelangen: ut
quo.®> Obwohl es keinen Grund dafiir gibt, hier nicht von ,Reflexion‘ zu
sprechen - denn die Reflexion muf nicht Satzform haben® -, ist das dann
nicht eine férmliche Reflexion. Erlautert wird das an der Wirkursachlich-
keit von Gedanken. Fir Sudrez neigen thomistische Theorien der Exem-
plarursdchlichkeit dazu,%* diejenige Reflexion, welche den kiinstlerischen
Produktionsprozefd notwendig begleitet, mit einer anderen zu verwech-
seln, die das nicht tut. Unerlafilich sei aber nur die Virtualreflexion.%

2. [Diskussion] Obwohl Suéarez’ Ansatz Schule gemacht hat,%® war es
nicht nur kontroverstheologisches Geplankel, die Unterscheidung ut quo /
ut quod in diesem Kontext fehl am Platz zu finden.®7 Auch katholischer-
seite wurde sich gewundert:®® In der Erkenntnisbeziehung bezieht sich die
Bestimmung ut quo darauf, dafd der kognitive Akt eine (akzidentelle) Form
ist, durch deren Inhdrenz im Verstand dessen intentionale Bezugnahme
zustandekommt. Was hat das mit Reflexion zu tun?% Theodor Smising (f

62 [..] ea tantum implicita et virtuali reflexione, quam quilibet actus mentis in se in-
cludit, ratione cuius dicitur cognosci se ipso ut quo, quamvis non cognoscatur ut quod.”
SUAREZ: Disp. metaphysicae 25, 1, 39, op. cit. t. 25, 910a.

63 F. SUAREZ: Commentaria ac Disputationes in Primam partem D. Thomae de Deo uno et
trino 2,18, 9, op. cit. t. 1, usb. Zustimmend PRAESENTATIONE: De beatitudine 4, 9, 6, 11, op. cit.
t. 1, 580a.

64 Vgl. THOMAS DE VIO CAIETANUS OP.: Commentaria in Primam partem Summae Theolo-
giae Q. 15 a. 2 ad 2, § 10, in: THOMAS AQUINAS: Opera omnia t. 4, Rom: Typ. Polyglotta 1888,
203b.

65 Dazu M. RENEMANN: Gedanken als Wirkursachen. Francisco Sudrez zur geistigen Her-
vorbringung. Amsterdam: Griiner 2009, 124-126.

66 Vgl. z.B. G.C. RECUPITO SJ.: Theologia de Deo uno 1, 6, 26, 2-7. Neapel 1642, t. 1, 678b-
82b, der damit die von ihm vorgeschlagene Unterscheidung cognitio reflexa signata / exer-
cita entwickelt.

67 »[...] distinctio illa [...] de reflexione, scil. vel ,formali‘, vel ,implicita et virtuali' nec in-
genium olens nec sobrietatem sapiens [...] Huic [...] distinctioni locus non est in praesenti;
quod si fiat reflexio, necesse est, ut sit actualis et habeat obiectum, in quod reflectatur, id-
que obiectum ut quod, non ut quo [...]. Etenim hoc ,cognosci ut quo‘ non tam est cognosci,
quam ad alterius alicuius cognitionem deservire [..]* W. TWISSE: Dissertatio de Scientia
Media: Digressio, in qua quae in Metaphysicis, Disp. 25. sect. 1 de Ideis disserit Suarez, ad
examen revocantur. Arnheim 1639, 301a. Nicht vertieft bei J. REVIUS: Suarez repurgatus, sive
Syllabus Disputationum Metaphysicarum Francisci Suarez. Leiden 1644, 474-475.

68 Von der Diskussion von Sudrez’ Theorie der Exemplarursichlichkeit (z.B. S. SERBEL-
LONI CRSP.: Philosophia Ticinensis: Physica 2, 6, 98. Mailand 1657, 673b) ist hier nicht die
Rede.

69 [..] locutione valde impropria, qua omnis cognitio, praeterquam quod sit alicuius
obiecti ut quod, dicitur etiam esse suiipsius ut quo. Quae phrasis, uti dixi, valde impropria
est. Non enim designat, cognitionem aliquo modo in seipsam tendere velut in obiectum, sed
solum esse formam, quae informans intellectum, a quo procedit, illo veluti exercitio sui,
faciat eum tendere in obiectum directum. Quod, quid facit ad reflexionem, cuius est proprie
versari circa notitiam directam et in illam tendere ut obiectum?“ F. VAN DER VEKEN SJ.: Dis-
putationes theologicae de Deo uno et trino 14, 25, Antwerpen 1655, 270b. Die Pramisse dieses



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 69

1626) umging Sudrez’ Ansatz durch den Vorschlag, die Virtualreflexion vom
Gegenstand her zu definieren: als den Fall, daf3 mit einem erkannten Ge-
genstand in demselben Akt die Vorstellung verkniipft ist, dafd er erkannt
ist.7° Doch auf diese Weise werde, warf ein Beflirworter der suarezischen
Terminologie ein, der Unterschied zum Schulbegriff der Reflexion ver-
wischt.”

3. [Erfolgsgeschichte] Im Anschluf an Suarez wurde dieser unter wech-
selnden Gesichtspunkten relativiert.7> Die Reflexion fiir etwas zu halten,
das auch habitualisierbar ist,” akzentuiert dabei anders, als wenn Aegidius
da Apresentagdo (1 1626) dem Vorstellungsleben ein prareflexives Bewuf3t-
sein zuspricht.74 Zwar beschrankt auf die Theoriebildung zu Gottes Wissen,
aber in dhnlicher Absicht, méchte Francesco Amico (f1651) die ,schlechte
Unendlichkeit' im Schulbegriff der Reflexion (s.o. § 20) durch Infinitesima-
lisierung tiberwinden.?’> Regelrecht koordiniert erscheinen die beiden Re-
flexionstypen bei Antonio Perez (1 1649). Die Trennung zwischen Virtual-

Autors: ,Nihil proprie reflectitur supra seipsum, sed inter reflexum et reflectens aliqua dis-
tinctio necessario intercedit.” Ibid. 17, 4, op. cit. 295b.

79 Voco reflexionem ,virtualem’, quando eodem actu cognoscitur res, et cognoscitur
cognosci.” TH. SMISING OFM.: Disputationes theologicae de Deo uno et trino 2, 6, 249, Ant-
werpen 1627, t. 1, 270a. Zustimmend W. HERINCX OFM.: Summa theologica scholastica et
moralis 1, 5, 80. Antwerpen 1660, t. 1, 79b.

7t ut explicatur ab ipso [sc. Smising], est potius reflexio formalis et expressa quam vir-
tualis et implicita.” MASTRI DA MELDOLA: In [ Sent. 6, 268, op. cit. 370b.

72 Relativiert wird z.B. die Direktheit der Reflexion: ,Reflexio ,virtualis‘ est, quando [sc.
cognitio] non directe tendit ad illud, supra quod reflectitur.“ FRANCISCO DE S. TOMAS OC.:
Via scientiarum 2, 94. Madrid 1686, 195a.

73  virtualis reflexio continua [...]“ A. RUviO S].: Commentarii in octo libros Aristotelis de
Physico auditu 2, 6, 75. Valencia 1606, fol. 131ira. - ,virtualis reflexio in vi habitus prius
acquisiti et iam ad praxim deducti [...]* O. NEUMANN OSB.: Quaestiones selectae de anima ra-
tionali 20, 4. Salzburg 1698, 146. Vgl. E. RUDORFFER OSB.: Salisburgensis Thomista Philo-
sophus 2, 2, 2, 1, 38-39. Salzburg 1732, 104a/b; A. LOCHERER OFM.: Clypeus philosophico-
scotisticus: Logica 3, 4, 19. Augsburg 1742, t. 1, 205a.

74 Quae [...] perfectio [sc. virtualis reflexio] concedenda est simplici intellectui: dum
enim actu percipit obiectum, etiam antequam supra suum actum reflectatur, aliquo modo
cognoscit, se obiectum apprehendere.” PRAESENTATIONE: De beatitudine 4, 9, 6, 9, op. cit. t. 1,
579b. Mifdbilligend T. HURTADO: Praecursor Philos. 2, 3, 2, op. cit. 198b. Vgl. jedoch L. PENA-
FIEL SJ. ( 1657): Tractatus et disputationes in Primam partem D. Thomae 6, 24, 36. Lyon
1663-16606, t. 1, 390a.

75 ,[...] virtualis reflexio aequivalens infinitis cognitionibus reflexivis“ F. AMICO SJ.: Cur-
sus theologicus: De Deo uno et trino 12, 9. ('1630) Douai “1640, t. 1, 192b. Vgl. TH. RAYNAUD
S].: Theologia naturalis 7, 2, 105. Lyon 1622, 718a; A. TANNER S].: Universa theologia scholas-
tica: In Primam partem D. Thomae 2, 8, 2, 3. Ingolstadt 1626, t. 1, 426; ]. MARTINON S].:
Disputationes theologicae: De Incarnatione 10, 24. Bordeaux-Paris 1644-1663, t. 4, 259a; I.
DERKENNIS S].: De Deo uno, trino, creatore: De Deo uno 8, 10. Brussel 1655, 153-154 (ohne den
Ausdruck); D. DE AVENDANO SJ.: Problemata theologica § 669. Antwerpen 1668, t. 1, 197a; F.
STUMMEL (STUMELIUS) OFM.: Controversiarum inter principes cathedras D. Thomae et Scoti
de simplicitate Dei primum et perenne mobile § 236. Kdln 1680, t. 1/2, 109b; B. OBERHAUSER
OSB.: Philosophus peripatetico-thomistice discurrens: Logica 1, 234. Augsburg 1730, 111.



70 Sven K. Knebel

reflexion und intentionaler Erfiilltheit ist aufgegeben,7® der direkte Akt
federt in sich zuriick und wird seiner latenten Reflexivitat entbunden.7”
Die Virtualreflexion ist jetzt auch nicht mehr nur wahrnehmenderweise
vollziehbar.7® Die Rehabilitierung (s.o. 8§ 6, 16) der ,Selbst‘reflexivitat ist
im vollen Gang.”?

PHANOMENOLOGIE

Die ,Virtualreflexion® hangt demnach mit der Aktperformanz zusammen.
Das mit ,virtuell* hdufig synonym verwendete Adjektiv ,implizit‘ (implicita
et virtualis reflexio) zielt nicht auf die Analyse des Reflexionsaufbaus be-
stimmter Akttypen. Ein Merkmal wovon genau ist die Virtualreflexion aber
nun? Zu unterscheiden ist zwischen Ontologie und Psychologie.
[Ontologie|] Im Rahmen einer aristotelisch strukturierten Psychologie
stellt sich die Frage, ob der Akt oder das Vermdgen der Trager der Virtual-
reflexion ist. In der Regel wird behauptet, dies ware der Akt.® Innerhalb
der suarezischen Terminologie ist die Vorstellung manchmal aber auch
die, der Verstand ware ein ,virtuell reflexives Vermogen®.® Fiir Jean Marti-
non (1 1662) kommt es nicht aktseitig zur Virtualreflexion, sondern ver-
mogensseitig. Sie ist das Merkmal der intentionalen Einstellung. Eine
Reihe von Ausdriicken charakterisiert diese als mit Erlebnissen befafdt. Das

76 Reflexio ,formalis’ sit, quando unus actus est obiectum alterius realiter distincti, sed
eiusdem potentiae; virtualis‘ vero, quando actus ad se ipsum terminatur.“ A. PEREZ S].: In Se-
cundam et Tertiam partem D. Thomae 4, 7, 2, 1. Lyon 1669, 28sa. - ,Hanc reflexionem
Antonius Peres vocat ,virtualem‘ ad distinctionem ,formalis’ [...]. Quod spectat ad vocem.“ F.
CASTIGLIONE S].: Cursus philosophicus: De anima 5, 4, 1. Venedig 1690, 583b.

77 F. ARANDA SJ.: In Primam Secundae S. Thomae 4, 42. Saragossa 1694, 45b. Ein Perez-
schiiler.

78 Posterior vero [sc. cognitio reflexa ,virtualiter'] est unus idemque actus, quo rem cog-
noscit intellectus, et simul advertit et iudicat se cognoscere.“ C. FRASSEN OFM.: Scotus
academicus 1, 3, 7, 4, 1. Paris 1672, t. 1, 240Db.

79 ,Si actus se reflectit supra se ipsum, est ,reflexus virtualiter’.“ V. GUFL OSB.: Philoso-
phia scholastica universa: Logica § 135. Regensburg 1750, t. 1, 78.

80 Actus reflexus ,virtualis‘ [...] est ille, quo cognosco simul et independenter ab alio
actu obiectum quoddam immediate, et praeterea cognosco eodemmet actu, me tale obiec-
tum percipere.“ C. MERON OFM.: Philosophia scoto-peripatetica: Logica [Prooem.] 2, 2, 3.
Paris 1675, t. 1, 150a/b. Vgl. G. VISCHL OSB.: Disquisitiones in universam philosophiam Aristo-
telico-Thomisticam: Logica 2, 41. Salzburg 1706, t. 1, 88a.

81 Intellectus [...] potest cognoscere suum conceptum [..] exercite et ut quo, nimirum
quando attingit ipsum ut rationem qua repraesentandi aut cognoscendi aliud. Cum enim
intellectus sit potentia virtualiter reflexiva, nequit actualiter cognoscere aliquod obiectum
extra se, quin saltem exercite percipiat conceptum, in quo ipsi repraesentatur eiusmodi
obiectum.“ D. LYNCH (LINZE) OP.: Summa philosophiae speculativae: Philosophia rationalis 2,
7, 2. Paris 1666-1670, t. 1, 310a.



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 71

opponiert einer, nach dem Schema der aristotelischen akzidentellen Form,
verdinglichenden Auffassung des Akts.8?

[Psychologie] Sowohl unter der einen als auch der andern Annahme
fragt es sich, auf welchen Typ von Vermogen bzw. auf welche Klasse von
Akten das Merkmal ,Virtualreflexion‘ kategorial zutrifft.

1. [Denken| In erster Linie auf den Verstand bzw. die Verstandesakte.
Wer fiir die Virtualreflexion tiberhaupt zu haben ist, fiir den ist sie von
dem Denken, Vorstellen und Erkennen in jedem einzelnen Fall unabtrenn-
bar.83

Der Perezschiiler Antonio Bernaldo de Quirds (1 1668), der aus Abnei-
gung gegen das Bestimmungsstiick ,virtuell’® den Ausdruck zwar meistens
vermeidet, in der Sache aber einer der hervorragendsten Verfechter der
Virtualreflexion ist, beruft sich auf den Satz des Durandus: ,Ein Erkennt-
nisakt kann dem Erkennenden nicht verborgen sein.“® Es gibt nichts, was
mir, dem Erkennenden, bekannter ware, als daf ich erkenne.8 Die selbst-
reflexive Struktur des kognitiven Akts und die Bezugnahme des Erkennen-
den auf sich in diesem Akt sind ein und dasselbe.?7

82 Respondeo, hanc virtualem reflexionem non se tenere ex parte qualitatis productae
et realiter distinctae, sed ex parte usus sive exercitii et conatus ipsius potentiae et atten-
tionis vel intentionis vitalis et experimentalis circa qualitatem productam et circa obiectum.
Dum enim illam experitur, intelligit se intelligere [...]“ MARTINON: Disp. theol.: In Primam
Secundae D. Thomae 38, 202, op. cit. t. 2, 147b. - ,Est enim ea natura intellectionis, ut sit
experimentalis sui ipsius cognitio. Nam quisquis intelligit, hoc ipso intelligit se intelligere,
experiturque se habere cognitionem, quam habet. [...] intelligere non est veluti actio mortua
et mera productio qualitatis alicuius obiectum exprimentis, [...] sed est viva productio prin-
cipii intelligentis, attendentis producendo, et producentis attendendo.” Ibid.: De Deo et de
Angelis g, 5, op. cit. t. 1, 158b.

83 Ibid.: In Primam Secundae 3, 51, t. 2, 33a. — ,Cognitio semper est virtualiter reflexiva supra
seipsam.” ESPARZA: De virtutibus theologicis, op. cit. fol. T3r. Genauso A. RAVAILLE (Reginaldus)
OP.: Doctrinae D. Thomae Aqu. tria principia. Toulouse 1670, t. 1, 277; W. AYLEWORTH SJ.: Meta-
physica scholastica s, 8, 24. K6ln 1675, 351b; MERON: Philos.: Logica [Prooem.] 2, 2, 3, 1, op. cit. t. 1,
155a; CASTIGLIONE: Cursus philos.: De anima s, 5, 3, op. cit. 585b.

84 Zu dem scholastischen Begriffsgebrauch und den dadurch ausgelésten Kontroversen
vgl. Historisches Waorterbuch der Philosophie s.v. Virtualitat I, op. cit. Bd. 11, 1062-1066.

85 Der Satz ist durch Molina iiberliefert: ,Probe argumentatur Durandus: Nunquam latet
cognoscentem se cognoscere rem, quam cognoscit. L. MOLINA S].: Commentaria in Primam
D. Thomae partem Q. 27 a. 1, disp. 8 memb. 3. Cuenca 1592, 1121A.

86 Omnis cognitio eo ipso, quod reddat cognoscens subiectum, notificat illi se ipsam,
non quidem clare et explicite quoad quid est, sed quoad an est. Cognitio enim cognoscentem
ipsum latere non potest. Quid mihi cognoscenti notius quam, me cognoscere? A. BERNALDO
DE QUIROS S].: Selectae Disputationes theologicae de Deo 56, 24. Lyon 1654, 373b. Vgl. ibid. 33,
1, op. cit. 273b; ibid. 33, 25, op. cit. 277b. Daher auch L.F. PEYNADO SJ. (1 1696): Disputationes
in I11 libros Aristotelis De anima 3, 46. (1698) Alcald *1762, 271a/b.

87 _Si autem me cognosco semper et per quamlibet cognitionem, manifeste implicabit
cognitio, quae non proponat aliquod obiectum ut identificatum mecum. Quid enim magis
identificatum mihi quam ego ipse? [...] Omnis cognitio seu omnis cognoscens eo ipso, quod
cognoscat, cognoscit se ipsum.“ BERNALDO DE QUIROS: De Deo 56, 24-25, op. cit. 373b; DERS.:
Opus philosophicum 86, 26. Lyon 1666, 566b.



72 Sven K. Knebel

Daraus folgt nicht, dafy die hierdurch verschaffte Erkenntnis auch die
besten Noten bekommt. Wovon Quirés behauptet, dafd es mir unmittelbar
zuganglich sei, ist das Aktereignis, keine Einsicht in dessen psychologische
Struktur. Nur die Anwalte des Schulbegriffs der Reflexion wiirden in Bezug
auf die Evidenzen der Introspektion zwar prinzipiell bestreiten, dafd ein
clare et distincte erreichbar ist.8® Aber dafd es normalerweise nicht erreicht
wird, bestreiten auch die Anwalte der Virtualreflexion nicht.89 Nur fur
bestimmte Idealfdlle?® wird die Moglichkeit verteidigt, daf sie von einem
intentional erfillten kognitiven Akt eine nicht minder deutliche Vorstel-
lung verschafft, als es die von dessen Gegenstand ist.

Unter den klassischen drei Verstandeshandlungen - Begriff, Urteil,
Schluf} - konzentriert sich das Interesse auf die zweite. Urteilstheoretisch
interessiert die Virtualreflexion in mehrfacher Hinsicht:

a) im Hinblick auf die aristotelische Logik, d.h. auf das kategorische
Urteil verstanden als eine pradikative Zusprechung oder Absprechung ,S
ist (nicht) P*.

In einer Urteilstheorie, fiir welche das Urteil notwendig eine Reflexion
tiber die Subjekts- und die Pradikatsvorstellung sowie tiber deren Verhalt-
nis einschlieft, ist das dann zumindest eine Virtualreflexion.9* Die nicht-
triviale Voraussetzung dabei ist, dafd das Urteil nicht nur eine Verstandes-
handlung, sondern ein originarer Erkenntnisakt ist.

Bei Quirds, einem Pionier der tense logic, dient die Virtualreflexion des
Urteils besonders der Sicherung der Referenz der Kopula. Wegen des
grammatischen Tempus seines verbalen Bestandteils soll namlich auch im
Falle des Mentalsatzes dessen Wahrheitswert von dem Zeitpunkt abhan-
gen, zu welchem er vollzogen wird.

b) im Hinblick auf die Urteilspsychologie. Was den Wahrheitsanspruch
des Urteils betrifft, bezieht sich das nicht auf den Fall, dafd das nachtrag-
liche Priiffungsergebnis lautet ,(S ist [nicht] P) ist wahr®, denn da tragt der

88 HURTADO DE MENDOZA: Univ. philos.: De anima 10, 48, op. cit. 602a.

89 BERNALDO DE QUIROS: De Deo 38, 10, op. cit. 299b; ibid. 31, 54, op. cit. 268a/b; CASTI-
GLIONE: Cursus philos.: De anima 5, 5, 10, op. cit. 586b.

99 'Quo cognitio perfectior ac vividior est, eo per se loquendo est maior sui ipsius per-
ceptio experimentalis.“ MARTINON: Disp. theol.: De Deo et de Angelis 9, 5, op. cit. t. 1, 158b;
De Incarnatione 10, 24, op. cit. t. 4, 259a.

9 TH. COMPTON-CARLETON SJ.: Philosophia universa: De anima 19, 3, 3. Antwerpen 1649,
533b; G. POLIZZI S].: Disputationes in universam Philosophiam: De anima 21, 45. Palermo 1675,
t. 3, 316a/b.

92 Dum iudicamus, utimur reflexione saltem virtuali supra primas apprehensiones, mu-
tuamque earum habitudinem [...], quia mens cognoscit unionem identitatis exercitam inter
extrema: ergo fertur necessario in extrema.“ J. CHANNEVELLE S].: Ars disserendi seu Logica 5,
1, 1. Paris 1667, t. 2, 134. Vgl. SUAREZ: Disp. metaphysicae 8, 3, 18, op. cit. t. 25, 289a; CASTI-
GLIONE: Cursus philos.: Logica 7, 9, 2-5, op. cit. 155a/56a.

93 BERNALDO DE QUIROS: De Deo 4, 26, op. cit. 14b; ibid. 48, 30, op. cit. 336a; ibid. 56, 26,
op. cit. 373b/74a; Opus philosophicum 99, 15, op. cit. 687b.



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 73

reflexe Akt diesen Anspruch. Gemeint ist der Normalfall,94 daf} dieser An-
spruch direkt angemeldet ist. Dann tragt ihn die Uberzeugung des Urtei-
lenden. Vermoge der Virtualreflexion ist ein Urteil ,immer“ von dieser
Uberzeugung begleitet.9 Diese fiir diskursiv vermittelt zu halten,% ist
wegen der christlichen Glaubenszustimmung problematisch. Bei Martin de
Esparza (1 1689) kommt die Virtualreflexion deswegen kurzerhand fiir die
subjektive Gewifdheit auf, woher diese auch immer riihrt.97

Vielfach bietet die Virtualreflexion die Handhabe, um - bei freilich re-
duzierter Komplexitat verglichen mit der alteren verbum mentis-Spekula-
tion,98 - das Urteil in Augustins Theorie des Denkens als eines Selbstge-
sprachs der Seele einzutragen.?? Das Urteil ,Gott ist weise“ besagt, dafd ich

94 ,Omnis [...] propositio de se dicere censetur ,vera sum’, etiam [...] citra actum refle-
xum.“ FABRI: Tract. de homine 7, 60, 2, op. cit. t. 2, 113a.

95 ,Conformitas potest percipi duobus modis: primo in actu exercito, secundo in actu
signato. Item duplex est reflexio, una virtualis et implicita, altera actualis et distincta. lam
vero conformitas in actu exercito cognoscitur per reflectionem virtualem, in actu signato per
actualem. Virtualis semper inest secundae operationi, non actualis.” J. FOURNENC OF.:
Universae Philosophiae synopsis 37, 3. Paris 1655, t. 1, 209 (unter Bezug auf CAIETANUS: In Pri-
mam partem Q.16 a. 2, § 6, op. cit. 209a/b). Vgl. G. FASULO (FASOLUS) S].: In Primam partem
Summae S. Thomae commentaria Q. 16 a. 2, § 20. Lyon 1623-1636, t. 2, 336a; GABRIEL A S.
VINCENTIO OCD.: Logica 9, 22. Rom 1669, 331b.

96 Ratio autem seu intellectus potest ,reflexe’ iudicare de suo proprio iudicio dupliciter.
Uno modo, habendo iudicium reflexum formaliter, alio modo, habendo iudicium reflexum
virtualiter. Habet ratio iudicium de suo proprio iudicio reflexum formaliter, cum iudicium
prolatum de aliquo particulari agibili iterum examinat investigans, an bene sententiaverit de
tali agibili, sicque de iudicio iam prolato profert novam sententiam, qua vel probat et con-
firmat, vel reprobat et quasi condemnat sententiam prius datam, ab ea recedens. Habet vero
iudicium de suo iudicio reflexum solum virtualiter, cum ratio non vocat in examen iudicium
prius datum, sed examinat directe et formaliter agenda ad finem, sed tamen sententiam de
agendis profert, advertendo ad id, quod sentit, firmans se in tali sententia per principia agi-
bilium, ex quibus inducitur in talem sententiam. Sententia quippe cum tali advertentia pro-
lata est sententia iudicata et sententiata, et virtualiter est reflexa. Qui enim sic iudicat, vir-
tualiter sentit, suam sententiam esse rectam. Sicut enim in speculativis, cum quis ex veris et
notis principiis per rectum discursum ducit se in assensum conclusionis, virtualiter dicit,
quod conclusio deducta est vera [...], ita in practicis [...]“ G. DA VITA OP.: Tractatus de proprio
et per se principio, unde provenit peccatum in actionibus voluntariis § 1470. Palermo 1665,
380a/b.

97 ,Istiusmodi ,virtualis' reflexio impedit in credente, dum credit, sollicitudinem et du-
bitationem de existentia fidei.“ ESPARZA: De virtutibus theol. Q. 28, op. cit. 275. Vgl. CONTI
(COMITIBUS): Logica 1, 4, 4, op. cit. 254. Die Fehlbarkeit ist damit nicht ausgeschlossen. Aber
selbst wenn sie das (im wissenschaftlichen Habitus) ware, wiirde dazu keine férmliche Refle-
xion erforderlich sein: RECUPITO: Theologia 1, 6, 26, 7, op. cit. t. 1, 682a. Vgl. S.K. KNEBEL:
Rodrigo de Arriaga (1592-1667) und die fallibilistische Theorie der katholischen Glaubensge-
wifsheit, in: C. SPOERHASE u.a. (Hgg.): Unsicheres Wissen. Skeptizismus und Wahrschein-
lichkeit 1550-1850. Berlin: De Gruyter 2009, 317-337, hier 324ff.

98 [...] sufficit ad servandam hanc ,dictionis' et ,verbi‘ proprietam sola virtualis reflexio.
E. MAIGNAN OMinim.: Philosophia sacra 15, 12, 17. Toulouse 1664-1672, t. 1, 488.

99 |[...] mens, dum iudicat, notitiam habet non solum rei, quam iudicat, sed ipsius quo-
que sui iudicii [...]. [taque cum habet iudicium hoc modo virtualiter reflexum, tunc ratione



74 Sven K. Knebel

der Ansicht bin, da? Gott weise ist. Das Urteil ist eine personliche Stel-
lungnahme.’® Auch die trockensten Sachverhalte implizieren als Urteils-
gegenstande diese Virtualreflexion.'”' Perez argumentiert speziell mit der
immanenten Reflexivitat indexikalischer Ausdriicke.’*> Das Pronomen ,ich’
veranlafdt dabei eine besondere Betrachtung. Obwohl es den Sprecher be-
zeichnet,'®3 ist es mehr als eine extrinsische Denomination von der Stel-
lung im Kommunikationsprozef3. Es setzt - seit Fichte (1 1814) ein gefli-
geltes Wort - die bewufStseinstheoretische Grundunterscheidung von Ich
und Nichtich.4

2. [Mentalakte] Sudrez, an der schon zitierten Stelle, schreibt jedem
Mentalakt (actus mentis) Virtualreflexion zu, d.h. sowohl dem Denken als
auch dem Wollen. Daf sie auf diese Weise mit der cartesischen pensée ko-
extensiv wird, hat seine Veranlassung in den Bediirfnissen der Handlungs-
metaphysik, und zwar:

a) im Hinblick auf die Eigenart des Willensakts. Eine schon dltere The-
se besagt, dafd es gar nicht moglich sei, etwas, einen bestimmten Gegen-
stand, zu wollen, ohne das eigene Wollen mitzuwollen.’*5 Einerseits, um
den drohenden infiniten Regrefd abzuschneiden, andererseits, um diese
Reflexion von der anderen zu unterscheiden, dank der durch sie bewirkten
Staffelung das Willensregime Steuerungsprozesse und Fertigungsketten
kennt, wird seit Suarez dem Willensakt ,Virtualreflexion® beigelegt.’°® Die

reflexionis virtualis poterit dici loqui sibi velut sibi quodammodo propalans suum iudicium.
Atque sic iudicium virtualiter reflexum erit et iudicium et simul affirmatio vel negatio.” E.
MAIGNAN: Cursus philosophicus: Philosophia ratiocinii 1, 11. ('1653) Lyon 1673, 6. Vgl. PEREZ:
In Secundam et Tertiam partem 4, 7, 3, 14, op. cit. 280a.

100 Dixi vero in libris de anima, affirmationem aut negationem, v.g. hanc ,Deus est sa-
piens’, reperiri, quoties anima comparat ipsum obiectum enuntiabile secum, quasi dicendo
et tanquam iudex pronuntiando ,Deus est sapiens, ut mihi videtur’ seu ,ego pronuntio et iu-
dico Deum esse sapientem‘: quod sine cognitione substantiae animae cognoscentis fieri non

potest.“ PEREZ: In Secundam et Tertiam partem 4, 7, 1, 19, op. cit. 284b.

101 ' Omnis cognoscens se ipsum cognoscat, etiam quando dicit hanc veritatem pure spe-

«u

culativam et mathematicam ,tria bis ducta sunt sex".“ BERNALDO DE QUIROS: De Deo 56, 25,
op. cit. 373b.
102 T RAMELOW: Gott, Freiheit, Weltenwahl. Leiden: Brill 1997, 156-157. Die weltweit erste

Monographie iiber Perez.

193 Pronomen ,ego' [...] significat primam personam, hoc est loquentem ut loquentem,

sive mente aut voce fiat locutio.“ PEREZ: In Secundam et Tertiam partem 4, 7, 3, 11, Op. cit.
288b.

194 Quodlibet [...] est vel ego, vel non ego.“ A. PEREZ: In Primam partem D. Thomae: De

Deo uno 1, 2, 146-149. Rom 1656, 49a-50a. Daher auch T. MEODZIANOWSKI S].: Praelectiones
theologicae de Deo 2, 34; 3, 41-43. Danzig 1666, 71b. 214b/15a.

195 Volo enim aliquid, quia volo, me id velle.“ D. DEzA OP.: Novarum Defensionum doc-

trinae B. Thomae de Aquino super tertio libro Sententiarum quaestiones d. 23 q. 1 a. 3. Sevilla
1517, fol. 8gra. Vgl. ROBERT HOLKOT OP. (1 1349): Determinationes quarundam quaestionum.
Lyon 1497, fol. Férb.

106 Nam qui vult, etiamsi formaliter non reflectatur, tamen volendo obiectum, vult

etiam implicite et virtualiter actum suum circa illud obiectum: quae est ,virtualis reflexio’



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 75

Opposition dagegen wird von Gabriel Vazquez (1 1604) angefiihrt.°7 Apre-
sentagao distanziert sich von Sudrez darin, daf er den Begriff Virtualrefle-
xion den freien Willensakten vorbehalten wissen will.?*8 Allein die Affekte,
angefangen von Lust und Unlust, bleiben doch zu attraktive Kandidaten.*9

b) zur Analyse der fiir intellektuelle Leistungen nétigen Konzentration.
Unter der Annahme, dafd Mentalakte eine Dauer haben, fithrt Sudrez die
Moéglichkeit von Aufmerksamkeitsschwankungen auf die in jenen ,virtuell®
enthaltene Virtualreflexion zuriick." Sollen davon auch die formellen
Reflexionsakte nicht ausgenommen sein, dann ermoglicht das fiir den Fall,
daf sich nach der Verletzung einer Sorgfaltspflicht aus der Verantwortung
gestohlen wird, die Kritik an solchen Rationalisierungen.™ Das Phanomen
Zerstreutheit 1af3t allerdings darauf schliefen, daf} die Virtualreflexion
selber Grade kennt und sie unter Umstanden zu ,schwach® ist.”2

supra talem actum.“ TH. RAYNAUD SJ.: De virtutibus et vitiis 1, 146. ('1631) Lyon 1665, 68b. Vgl.
F. SUAREZ: In Primam Secundae D. Thomae 2, 1, 1, 2, ('1628), op. cit. t. 4, 160a; MARTINON,
Disp. theol.: De Incarnatione 10, 24, op. cit. t. 4, 259a; PHILIPPUS A SS. TRINITATE OCD.: Dis-
putationes theologicae in Primam Secundae D. Thomae 1, 7, 2. K6ln 1656, 148b/49a; C. KRISPER
OFM.: Theologia Scholae Scotisticae 7, 13, 1, 7. Augsburg 1729, t. 3, 121a.

197 G. VAZQUEZ S].: Commentaria ac Disputationes in Primam Secundae S. Thomae 23, 2.
5. (1604) Alcald 1614, t. 1, 151a/b; L. DE MONTESINOS OC.: Commentaria in Primam Secundae
D. Thomae Aquinatis 9, 10. Alcald 1622, t. 1, 243b; CORNEJO: Theologia 4, 1, 4, op. cit. 279a;
ARRIAGA: In Primam partem: De beatitudine 49, 25, op. cit. t. 2, 510b; F. OVIEDO SJ.: Tractatus
theologici, scholastici et morales respondentes Primae Secundae D. Thomae 2, 1, 1, 12-15. Lyon
1646, 135a/b; G. DE RIVADENEYRA S].: De actibus humanis 1, 19. Alcald 1655, 14.

108 JIlla ,virtualis' reflexio actus in se ipsum solum concedenda est in actibus liberis et

nullo modo in actibus necessariis, ut contra Suarium, huius argumenti auctorem, late osten-
dimus in Disputationibus nostris de voluntario et involuntario [...]* PRAESENTATIONE: De bea-
titudine 1, 9, 5, 30, op. cit. t. 1, 150b. Das im Querverweis zitierte Werk ist (F. STEGMULLER:
Filosofia e teologia nas universidades de Coimbra e Evora no século XVI. Coimbra: Univ. de
Coimbra 1959, 19) handschriftlich erhalten.

109 PEREZ: In Secundam et Tertiam partem 4, 7, 3, 4, op. cit. 287a; CASTIGLIONE: Cursus
philos.: De anima 5, 4, 8, op. cit. 584b. Vgl. S. IZQUIERDO SJ.: Pharus Scientiarum 1, 156. Lyon
16509, t. 1, 29b.

10 Voluntas [...] potest applicare intellectum [...], ut conetur distincte concipere quod
tantum confuse propositum est [...]: ad quod [...] sufficit virtualis illa reflexio, quam rationa-
lis consideratio virtualiter in se includit supra se ipsam [...]* SUAREZ: In Primam Secundae 2,
4, 3, 28, op. cit. t. 4, 231b.

1 Qui enim non considerat et non considerando reflectit, se non considerare, peccat
non considerando, tametsi non reflectat, se reflectere [...], quia, cum actus intellectus sit vir-
tualiter reflexivus, habetur tunc virtualiter reflexio supra reflexionem, adeoque perfecta con-
sultatio. G. SIRI OP.: Universa Thomistica Theologia dogmatico-speculativa: In Primam Se-
cundae 9, 8, 4, 8. Bologna 1727, t. 2, 319a.

12 Aliquando autem ea [sc. virtualis] reflexio, ob distractionem mentis ad alia, est ita te-

nuis, ut sicuti per actum vix advertimus ad obiectum, ita et vix advertimus ad actum.“ CASTI-
GLIONE: Cursus philos.: De anima 5, 5, 4, op. cit. 58sb. Vgl. REQUESEN: In Primam Secundae 9,
28, op. cit. 220a. Ein Gedanke, dessen Konsequenzen fiir die Gnadenstreitigkeiten auf der
Hand liegen. Vgl. P. NICOLE (} 1695): Dissertation contre le P. Hilarion sur les pensées imper-
ceptibles, in: DERS.: Traité de la grace generale, s.1. 1715, t. 2, 452-520, hier besonders 464.



76 Sven K. Knebel

¢) im Hinblick auf die Streitfrage, ob Seligkeit ohne Sicherheit zu haben
ist. Da die Virtualreflexion vorzugsweise den in die ewige Seligkeit invol-
vierten Mentalakten beigelegt wird, behaupten manche Befriediger des Si-
cherheitsbediirfnisses, durch ihre Selbstbespiegelung in Gott garantierten
die betreffenden Akte sich ihre eigene Unauthdrlichkeit."3 Meistens jedoch
wird das mit Gottes Allmacht unvereinbar gefunden.

3. [Sinneswahrnehmung] Ob nicht irgendwie auch die Sinneswahrneh-
mung reflektiert, ist eine Frage, zu der es nie eine einheitliche Schul-
doktrin gegeben hat. Die Texte von Aristoteles und Thomas von Aquin
sind nicht weniger zweideutig als das Zeugnis der Erfahrung. Zumindest
manche Stellen legen eine bejahende Antwort nahe.’4 Mit der Virtual-
reflexion hat sich die Hoffnung verkniipft, daf® sie neues Licht auf das
Thema wirft."> Wahrend einer der scharfsten Kritiker der Annahme einer
Virtualreflexion nicht verhehlte, wie unbequem ihm in diesem Zusam-
menhang Aristoteles war,"® ist umgekehrt ein Teil der Autoren, welchen
der Begriff zur Verfligung gestanden hat, in die Offensive gegangen und
hat die Frage entschieden mit Ja beantwortet - eine in der zweiten
Jahrhunderthdlfte gar nicht seltene Position.®7 Daf im 17. Jahrhundert die
Beschrankung der Reflexion auf die geistigen Vermogen ,die Erklarungs-
weise fast aller aristotelischen Kritiker und Kommentatoren® gewesen
ware,"8 ist jedenfalls unzutreffend. Eine Gruppe um John Punch (1 1660)
benutzte, im Einklang mit schon &lteren Tendenzen im Skotismus,"9 die
Virtualreflexion zur Kritik an den Pramissen der neuplatonischen Psycho-

13 [...] nonnullos esse actus beatificos, qui exigunt ab intrinseco, aliquo modo, durare in
perpetuum: nempe illos actus supernaturales, qui in seipsos reflexi virtualiter enunciant se
semper duraturos.” MARTINON: Disp. theol.: In Primam Secundae D. Thomae 3, 58, op. cit.
t.2, 34b/35a. Vgl. S. PALLAVICINO SJ.: Disputationes in Primam Secundae D. Thomae 2, 2, g, 8.
Lyon 1653, t. 1, 70b; A. MADERNO CRSP.: Cursus theologicus 4, 3, 3, 4. Rom 1671-1675, t. 1,
620a; C. PLEY OSB.: Delectus theologicus 2, 2, 59. Salzburg 1708, 195b. Einer der Hauptvertre-
ter dieser Position: der Pallavicino-Schiiler Pietro di Conti.

14 F, P1sA: Commentarius in libros III Aristotelis De anima 3, 2, 1. Madrid 1576, fol. 160v/61r.

15 CORNEJO: Theologia 4, 1, 4, op. cit. 279a (mif3billigend).

16 SMISING: De Deo uno et trino 2, 6, 250, op. cit. t. 1, 270b.

17 ,Omnis cognitio sensitiva supra se reflectitur reflexione virtuali.“ PEREZ: In Secundam
et Tertiam partem 4, 7, 3, 1, op. cit. 286b. Vgl. PRAESENTATIONE: De beatitudine 4, 9, 6, 9, op.
cit. t. 1, 579b; R. LYNCH (LYNCEUS): Philos.: Metaphysica 7, 11, 39, op. cit. t. 3, 440b/41a;
[ZQUIERDO: Pharus Scient. 1, 155, op. cit. t. 1, 29b; BERNALDO DE QUIROS: Opus philos. 85, 24.
86, 26, op. cit. 559b/60a. 566b/67a; POLIZZI: Univ. Philos.: De anima 21, 42, op. cit. t. 3, 315b;
MAIGNAN: Cursus philos.: Philosophia naturae 24, 1-2, op. cit. 527f.; CASTIGLIONE: Cursus
philos.: De anima s, 4, 5, op. cit. 584a; J. CANO: Cursus Philosophicus: De anima 2, 5, 6. Sala-
manca 1689-1693, t. 7, 152a; BUENAVENTURA DE SAN AGUSTIN OSH.: Artium cursus: De anima
2, 552. Salamanca 1698, t. 4, 134b.

18 Y4 ScHELL: Die Einheit des Seelenlebens aus den Principien der Aristotelischen Philo-
sophie entwickelt. Freiburg i.Br.: Scheuble 1873, 86. Ein Brentanoschiiler.

19 BRASAVOLA: De intentionibus, op. cit. 86, unter Bezug auf FRANCISCUS DE MAYRONIS
OFM. (1 1328): In IV Sententiarum libros scriptum: I Sent. d. 3 q. u1. Florenz 1519, fol. 28va.



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion i

logie: Wenn dem Verstand Reflexion moglich ist, warum dann nicht auch
der Sinneswahrnehmung?2° Wer sieht, ,merkt’ auch, dafd er sieht.”* Eben-
so wird die Aristotelesexegese des 19. Jahrhunderts es selbstverstandlich
finden, daf§ ,wir uns der Akte der Sinneswahrnehmung bewufit sind“.22
Wie sollen jedoch der Sehakt und das Objekt des Sehens in eine Vor-
stellung aufgenommen sein konnen, da doch der Gesichtssinn ausschlief3-
lich Farbverteilungen wahrnimmt und folglich nicht seinen eigenen Seh-
akt? Punch meint: Was der Aristotelismus tiber das Objekt des Gesichts-
sinns lehrt, bezieht sich auf dessen direktes Objekt und schlief3t in Bezug
auf das Objekt der Virtualreflexion nichts aus.'?3 Die Intervention der Vir-
tualreflexion hat also den Abbau des metaphysischen Gefdlles zwischen
geistiger Aktivitat und Sinneswahrnehmung geférdert.

4. [Vitalakte] Weniger systematisch als historisch von Interesse ist der
Umstand, dafd die Virtualreflexion merkmalmaflig der Klasse der Vitalakte
zugeordnet ist.?4 Dazu hat diese Klasse namlich auf eine bestimmte Art
definiert sein miissen. Diese Definition war gegen 1330 in der theologi-
schen Sentenzenkommentierung aufgekommen, in den einleitenden Ab-
schnitten tber die visiondren und lustvollen Aspekte der ewigen Seligkeit.
Oberhalb der Disjunktion von Verstand und Willen peilte der Begriff actus
vitalis den Bezirk an, wo sich entscheidet, was genau den Anteil des Seli-
gen an der Ausiibung dieser tibernatiirlichen Akte ausmacht, die vermo-
genspsychologisch in verschiedene Register fallen. Seit Adam Wodeham (}
1358) weigert sich eine starke Minderheit in der Franziskanerschule, den
actus vitalis biologistisch aufzufassen: Da die Auferungen des Seelenle-
bens ihrer Aktsubstanz nach ausnahmslos auch der Effekt von Gottes All-
macht sein konnen, weist etwas sich nur dadurch als ,Vitalakt' aus, dafd es
ein Surplus demgegeniiber hat, was an ihm mechanisch bewirkbar ist.:5
Dieses Surplus ist seine intentionale Struktur: die durch es vermittelte ,Er-

120 1. PUNCH (PONCIUS) OFM.: Integer Philosophiae cursus: Logica 1, 72. Rom 1642-1644,
t. 1, 102a/b. Genauso J. SAENZ DE AGUIRRE OSB.: Philosophia rationalis nov-antiqua: Logica 2,
9, 22. Salamanca 1675, 118a/b; MERON: Philos.: Logica [Prooem.] 2, 2, 3, 3, op. cit. t. 1, 164a/b.

21 PEREZ: In Secundam et Tertiam partem 4, 7, 3, 1, op. cit. 286b; SAENZ DE AGUIRRE: Philo-
sophia nov-antiqua 85, 37. Salamanca 1673, t. 2, 531b.

122 C. BAEUMKER: Des Aristoteles Lehre von den dussern und innern Sinnesvermégen. Pa-
derborn: Schoningh 1877, 76.

123 PUNCH: Philos. cursus: Logica 1, 72, op. cit. t. 1, 102b.

124 TH. COMPTON-CARLETON: Cursus theologicus 84, 3, 5. Liittich 1659-1664, t. 1, 377a;
[ZQUIERDO: Pharus Scient. 1, 156, op. cit. t. 1, 2g9b; MAIGNAN: Philos. sacra 15, 12, 7-8, op. cit.
t. 1, 486; P. ARCEDECKNE OFM.: Cursus philosophicus 13, 43. Prag 1732, 220b.

125 Si Deus imprimeret nobis omnes actus vitales cognoscendi et diligendi, ita quod non
efficerentur a nobis, adhuc tamen essent operationes nostrae, licet non operatae, i.e. factae a
nobis.“ ADAM WODEHAM OFM.: In I Sent. Prol. q. 2 a. 2, hg. von O. GRAsSI: Il Problema della
Cognoscenza di Dio nel Commento alle Sentenze di Adam Wodeham, in: Medioevo 8 (1982),
43-136, hier 122.



78 Sven K. Knebel

fahrung’ (experientia).*® Der derart verengte Begriff des ,Vitalakts® orien-
tiert sich semantisch an den ,intuitiven® Akten, d.h. denjenigen, die nor-
malerweise durch die Existenz und Prdsenz ihres Gegenstandes bedingt
sind. An dem intuitiven Akt der Gottesschau hdtte der Selige nun nicht das
Erfahrungszeugnis von der Existenz Gottes, das er doch hat, wenn ihm
darin nicht die Existenz seines eigenen Akts unmittelbar prasent wdre.7
Der ,intuitive’ Akt ist selber ein Gegenstand der Erfahrung.?® Wenn aber
er das ist, dann auch der ,abstraktive’ Akt?® und ebenso der Willensakt.3°
Dem Gedankengang folgend ware ,actus vitalis® mit ,Erlebnis’ angemessen
verdeutscht. Nichts anderes, als dafd sie ihm Erlebnisse verschaffen, soll
der unverauflerliche Anteil sein, welchen der Selige an seinen iibernatiirli-
chen Akten hat.

Die fiir die spatmittelalterliche Vitalisierung des psychologischen Voka-
bulars - vor allem auch in dem Begriff vitalis immutatio'3 - charakteristi-

126 Omnis actus vitalis est quaedam experientia [sc. sui obiecti, i.e. quo anima experitur

tale obiectum].“ ADAM WODEHAM OFM.: Lectura Oxoniensis I (1330) d. 1q. 3 a. 2 c. 2, (zitiert
nach GREGOR VON RIMINI: In I Sent., op. cit. fol. 25rH); DERS.: Lectura secunda in librum Pri-
mum Sententiarum d. 1 q. 5 § 4, hgg. von R. Wood/G. Gal. St. Bonaventure: Franciscan
Institute 1990, vol. 1, 278. Vgl. M.E. REINA: ,Cognizione intuitiva ed esperienza interiore in
Adamo Wodeham*, in: RSF 41 (1986), 19-21. 211-213; F.X. PUTALLAZ: La Connaissance de soi au
moyen dge: Vital du Four, in: Collectanea Franciscana 60 (1990), 511-512. 522-524.

127 ,Omnis notitia experimentalis est per se nota, cum ex ea experior, me intelligere; sed
intelligendo Deum intuitive experior me intelligere Deum intuitive: ergo est per se notum
[sc. Deum esse].“ MAYRONIS: In I Sent. d. 2 q. 1 a. 2, op. cit. fol. 15va. Vgl. IZQUIERDO: De Deo

uno 17, 62, op. cit. t. 1, 502a.

128 Omnis notitia experimentalis est intuitiva [...]; sed notitia actus intelligendi est

experimentalis — experimur enim, nos intelligere —: ergo ipse cognoscitur intuitive.” MAY-
RONIS: In I Sent. Prol. q. 20, op. cit. fol. nva. Zwischen ,experimentaliter’ und ,intuitive’ diffe-
renziert wird wohl erst im 17. Jh., z.B. bei Bernaldo de Quirds. Vgl. auch den Beleg bei
SCHMUTZ: L’existence de 'eqo comme premier principe métaphysique avant Descartes, op. cit.
268.

129 'Actus, quo intelligo rosam non-existentem, non est experimentalis. Actus autem,

quo intelligo ipsum actum, est experimentalis: quia, dum intelligo rosam, experior me intel-
ligere rosam.“ MAYRONIS: In I Sent. d. 3 q. 11, op. cit. fol. 28rb/va.

130 Volitionem esse cognitionem [...] intelligitur [...], quod sit quaedam experimentalis
notitia sui ipsius veluti actus vitalis, quoniam omnis perceptibiliter sibi ipsi operans habet
evidentiam se operari, et non oportet, quod per alium actum; igitur sic est de amore vel
volitione [...]“ HUGOLIN VON ORVIETO OSA. ({ 1373): Commentarius in quattuor libros Senten-
tiarum (ca. 1348/49), hg. von W. Eckermann. Wiirzburg: Augustinus-Vlg. 1980-1988, Bd. 1,
188.

13! Potentia cognoscitiva non dicitur ,vitaliter immutari', nisi pro quanto habet aliquam
cognitionem, per quam cognitionem actualiter tendit in obiectum.“ PARDO: Medulla Dyalec-
tices, op. cit. fol. 12ra. Vgl. L. KACZMAREK: Vitalis immutatio. Erkundungen zur erkenntnis-
psychologischen Terminologie der Spdatscholastik, in: W. LENZEN (Hg.): Mathesis rationis.
Festschrift fiir Heinrich Schepers. Miinster: Dutz 1990, 189-206. Jetzt erst mufdte nicht mehr,
bezogen auf die verschiedenen Elemente des psychischen Inventars (habitus, species, actus),
deren Verhaltnis zur Seele nivellierend als ,Inharenz’, d.h. nach dem Modell von Substanz
und Akzidens, beschrieben werden.



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 79

sche semantische Verschrinkung der Umstandsbestimmungen vitaliter
und experimentaliter war, nach Durandus, das zweite Krisensymptom des
Schulbegriffs der Reflexion. Weil ,Erfahrung’ hier nicht, wie bei Aristote-
les, 32 eine Gedachtnisleistung ist, sondern nur von etwas abstrahiert - von
allem, was nicht ekstatisch intentionale Erfiillung ist33 -, hat sich zeitlich
an der Schwelle zur Erfindung der Virtualreflexion bereits sagen lassen:34

»,Das Erkenntnisvermdgen bemerkt und erfihrt sozusagen seinen Erkenntnis-
akt. Dazu bedarf es gar nicht eines zusdtzlichen, vermittelnden Erkenntnisakts,
denn es bemerkt und erfahrt ihn ja, indem es ihn in sich hat und erlebt.”

Umgekehrt ist ausdriicklich um des Schulbegriffs der Reflexion willen eine
Ubertragung des Erfahrungsvokabulars auf die Introspektion auch ge-
scheut worden,’35 und spdter hat in dem Streit um die Virtualreflexion der
Streit um die Semantik des actus vitalis nachgehallt.3® Mit dem neuen Be-
griff war es auf dasselbe abgesehen, wovon dieser dltere Jargon auf seine
Weise hatte zum Ausdruck bringen wollen, daf es die in die ewige Selig-

132 ARISTOTELES: Anal. post. 11, 19, 100a4-6. Einer der Griinde, warum die Thomisten die-
sen Jargon ablehnten. Vgl. DOMINICUS DE FLANDRIA: Metaph. 1, 4, 4, op. cit. 26b-27b.

133 Dixi, nos non habere ullam experientiam vitalitatis, quae sit productio, sed solum,
quod per eos actus cognoscamus obiectum.” R. DE ARRIAGA: Disputationes theologicae in Se-
cundam Secundae D. Thomae 37, 4. Antwerpen 1649, 501a. — ,Actus nostros supernaturales
[...] non discernimus experimentaliter a naturalibus.“ MARTINON: Disp. theol.: De Incarnatio-
ne 10, 73, op. cit. t. 4, 270a. - Das 17. Jahrhundert hat zwischen der ,vita physica’ und der ,vita
intentionalis’ systematisch getrennt: PRAESENTATIONE: De beatitudine 10, 1, 4, 24-48, op. cit.
t. 2, 668a-72b; ARRIAGA: Cursus philos.: De anima 2, 58-76, op. cit. 641b-44a; Ibid.: De anima
6, 18-23, op. cit. 727b-28b; Ibid.: De anima 6, 37-49, op. cit. 730b-32b; PUNCH (PONCIUS):
Philos. cursus 3, 12, 78-79, op. cit. t. 3, 507a-08a; MASTRI DA MELDOLA/BELLUTO: Cursus phi-
los.: De anima 2, 41-42, op. cit. t. 3, 49a/b; F. FELIX OFM.: Tentativa Complutensis 1, 5, 3, 5.
Alcala 1642-1645, t. 2/1, 127-128; COMPTON-CARLETON: Philos. univ.: De anima 22, 3, 1-2, op.
cit. 541b; BERNALDO DE QUIROS: De Deo 28, 20-21, op. cit. 240a/b; IZQUIERDO: Pharus Scient.
2, 11, Op. cit. t. 1, 50a.

134 Potentia cognoscitiva quasi percipit et experitur aliquid tanquam perceptionem
ipsam et cognitionem, et ad hoc non indiget actu cognoscendi superaddito, quo illud cog-
noscat, quia percipit et experitur illud ipsum in se habendo atque in se vitaliter produ-
cendo.“ MOLINA: In Primam partem Q. 57 a. 4, op. cit. 1741B. Mif3billigend: F. MURCIA DE LA
LLANA: Selecta in libros Aristotelis de anima 3, 3, 10. Madrid 1616, 283b.

135 Non magis potest anima ,experiri’ proprium suum actum, nisi ipsum respiciat ut
obiectum - et per consequens tendat in eum per alium actum -, quam quodcunque aliud ens
creatum sibi extrinsecum. [..] nihil potest ab anima ,experiri‘ nisi quod est sui actus
experimentale obiectum; idem autem non potest esse suiipsius obiectum, sed alterius actus
tantum. Et ita, cum anima non possit ,experiri’ actum suum aliquem unum, nisi per alium
tendat in ipsum, et nullum sit inconveniens, in anima esse actum, per quem tendat in obiec-
tum extrinsecum sine omni alio actu existente in ipsa: per consequens non oportet ne-
cessario animam ,experiri‘ actum suum.“ RUBIO: In I Sent. Prol. q. 4 a. 2, op. cit. t. 1, fol. nvb.

36 Deduximus [...] nulla ratione fieri posse, ut actus vitales in nobis a solo Deo produ-
cantur.” VAZQUEZ: In Primam Secundae 23, 5, op. cit. t. 1, 151b. Dagegen z.B. MASTRI DA MEL-
DOLA/BELLUTO: Cursus philos.: De anima 2, 42, op. cit. t. 3, 49b.



80 Sven K. Knebel

keit involvierten intentionalen Akte, ob kognitiv oder voluntativ, zu mei-
nen Akten stempelt: auf das mit ihnen verbundene Bewuf3tsein.

STATISTIK

1. [Quelle] Im Druck begegnet der Begriff ,Virtualreflexion® zuerst 1597 in
den Disputationes metaphysicae des Suarez. Obwohl auf ihm bei Sudrez
ein verhdltnismaflig geringer Nachdruck liegt,37 sind die sparlichen Ok-
kurrenzen nicht unbemerkt geblieben. Aus Sudrez’ romischer Vorlesung
von 1581/82 haben den Begriff zwei seiner akademischen Rivalen umge-
hend aufgespiefit, Vazquez und Apresentagdao.’3®

2. [Verbreitung] Bis gegen Ende des 17. Jahrhunderts war die Unter-
scheidung von Formal- und Virtualreflexion in samtlichen Ordensschulen
der ,Barockscholastik’ rezipiert, und zwar an mindestens elf Jesuitenkol-
legien: Alcala,39 Neapel,'4° Lyon,'# Rom,*> Coimbra,'43 Bordeaux,'4 Paler-
mo,"5 Liittich,¢ Valladolid,#7 Paris*® und Dillingen.’9 Uberall dort war
sie dabei kein exklusiv theologisches Lehrstiick. Auferdem hatten sie: die
Franziskaner in Padua, Rom, Alcald, Paris, Lowen, Prag und Fulda,’s° die

137 M. RENEMANN: Sudrez’s Doctrine of Concepts, in: V.M. SALAS/R.I. FASTIGGI (eds.): A
Companion to Francisco Sudrez. Leiden: Brill 2015, 313-335, hier 334.

138 7u Apresentacdos anfinglicher Verargerung iiber Sudrez’ Berufung 1597 an die Theo-
logische Fakultat von Coimbra vgl. R. DE SCORRAILLE S].: Frangois Suarez de la Compagnie de
Jésus d’aprés ses lettres, ses autres écrits inédits et un grand nombre de documents nouveaux.
Paris: Lethielleux 1911-1913, t. 2, 18ff. 38f.

139 RuviO: In Physicam 2, 6, 75, op. cit. fol. 131ra.

140 FASULO: In Primam partem Q. 16 a. 2, § 20, op. cit. t. 2, 336a.

141 RAYNAUD: De virtutibus et vitiis 1, 146, op. cit. 68b.

42 J. DE LUGO: Disp. schol. et morales: De sacramentis in genere 8, 123, (1635), op. cit.
t. 3, 402a; S. PALLAVICINO S].: Assertiones theologicae 1, 137. Rom 1649, 183 (vgl. DERS.: In
Primam Secundae 7, 2, 2, 6, op. cit. t. 1, 209a/b).

143 B. TELLEZ SJ.: Summa universae philosophiae 28, 2, 7. Lissabon 1641, 245b; A. CORDEY-
RO SJ.: Cursus philosophicus Conimbricensis: Logica § 145. Lissabon 1714, t. 1, 34b.

144 MARTINON: Disp. theol.: De Deo et de Angelis 9, 5, op. cit. t. 1, 158b; P. DE BUGIS §]J.:
Tractatus de mysterio Incarnationis 9, 5, 13. Lyon 1668, 197a.

145 G. AGOSTINI S].: Commentarii in Primam partem Summae S. Thomae Q. 15 a. 2, diff. 1.
Palermo 1639-1643, t. 2, 141a. 143a; POLIZZI: Univ. Philos.: De anima 21, 45, op. cit. t. 3, 316a/b;
CASTIGLIONE: Cursus philos.: De anima s, 5, 7, op. cit. 586a.

146 COMPTON-CARLETON: Cursus theol. 84, 3, 5, op. cit. t.1, 377a; AYLEWORTH: Metaphy-
sica 5, 8, 24, op. cit. 351b.

147 BERNALDO DE QUIROS: Opus philos. 98, 11, op. cit. 679a.

148 CHANNEVELLE: Logica s, 1, 1, op. cit. t. 2, 134. Padagogisch einflufdreich. Vgl. A. BON-
NETTY in: Annales de Philosophie Chrétienne 45 (1852), 97-122, hier 110.

149 B. STROMAIR SJ.: Disputatio theologica de actibus humanis 1, 1, 2. Dillingen 1691, 4-5.

150 MASTRI DA MELDOLA/BELLUTO: Cursus philos.: De anima 6, 281, op. cit. t. 3, 191a;
PUNCH: Philos. cursus: Logica 1, 72, op. cit. t. 1, 102a/b (andererseits Ibid.: Physica 10, 4, op.
cit. t. 2, 315b); FELIX: Tentativa Complut. 1, 8, 1, 10-11, op. cit. t. 2/1, 188a-9o0a; FRASSEN: Scotus



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 81

Karmeliter in Salamanca, Marseille und Alcala,’* die Dominikaner in Nea-
pel, Palermo, Salamanca, Sevilla, Toulouse und Alcald,’s* die romischen
Theatiner und Serviten,'s3 die Minimen in Toulouse,’54 die Barnabiten in
Turin und Rom,'5 die Trinitarier in Coimbra's® und die Salzburger Bene-
diktiner.’7 Der Eindruck, den man an der Universitat Lowen schon wenige
Jahre nach Suarez’ Tod gehabt hat, die Bewufstseinsposition sei deswegen
auf dem Vormarsch,’s8 stiitzte sich namentlich auf das Votum des portu-
giesischen Schulhaupts der Augustiner, Apresentac¢do.'s9 Dessen Ordensge-
nossen in Padua, Wiirzburg und Neapel haben auch keine Veranlassung
mehr gesehen, sich von Sudrez weiterhin zu distanzieren.'* Diskursarchao-
logisch ist reflexio virtualis daher so etwas wie ein Leitfossil des Suarezis-
mus.

acad. 1, 3, 7, 4, 1, Op. cit. t. 1, 241a-42b; MERON: Philos.: Logica [Prooem.] 2, 2, 3, 1, op. cit. t. 1,
155a; HERINCX: Summa theol. 1, 5, 80, op. cit. t. 1, 79b; B. SANNIG OFM.: Schola theologica
Scotistarum 1, 4, 11, 13. Prag 1679, t. 1, 98b; STUMMEL: De simplicitate Dei § 236, op. cit. t. 1/2,
109b.

51 COLLEGIUM SALMANTICENSE OCD. (A. de Olivera): Cursus theologicus: De voluntate
Dei 10, 78, op. cit. t. 1, 624b; PHILIPPUS A SS. TRINITATE: In Primam Secundae 1, 7, 2, op. cit.
148b/49a; COLLEGIUM COMPLUTENSE OCD. (Llanes-Campomanes): Artium cursus: Dialectica
2, 18. Lyon 1670, t. 1, 120b.

52 D. GrIPPO OP.: In S. Thomae Aquinatis Primam partem lectura 3, 6, 1. Neapel 1656,
221b/22a; VITA: De proprio et per se principio § 1470, op. cit. 380a/b; ]J. BOLIVAR OP. (1 1687):
Salmantinae Lecturae 7, 1, 1, 34. Salamanca 1701, t. 1, 609a; D. LYNCH (LINZE): Philos. Rationa-
lis 2, 7, 2, op. cit. t. 1, 310a; RAVAILLE: Doctr. D. Thomae, op. cit. t.1, 274; V. CONTENSON OP.:
Theologia mentis et cordis 6, 1, 1, 3. Lyon 1673-1676, t. 3, 346; DIAZ: Dialectica 3, 1, 1, op. cit.
286b.

153 Z. PASQUALIGO CRM.: Sacra moralis doctrina de statu supernaturali humanae naturae
11, 49. Venedig 1650, 46a; C. LODIGERIO SMV.: Disputationes theologicae 3, 3, 1, 19. Rom 1698,
163-164.

154 MAIGNAN: Cursus philos.: Philosophia ratiocinii 1, 11, op. cit. 6; Philos. sacra 15, 12, 15-
17, op. cit. t. 1, 488.

155 SERBELLONI: Philos.: Summulae 1, 1, 17, op. cit. 4b; MADERNO: Cursus theol. 4, 3, 3, 4,
op. cit. t. 1, 620a.

156 [ pA LUS O.SS.T.: Disputationes de actibus humanis § 99. Paris 1669, 13b.

57 NEUMANN: De anima rationali 20, 4, op. cit. 145; VISCHL: In univ. philos.: Logica 2, 41,
op. cit. t. 1, 88.

158 ,Quia omnis cognitio nostra (ut multi sentiunt) est virtualiter reflexa super seipsam,
et ideo, sicut eodem simplici actu, quo quidpiam cognosco, etiam cognosco me cognoscere,
ita fieri potest, ut cognoscam me vere cognoscere [...].“ SMISING: De Deo uno et trino 3, 1, 36,

op. cit. t. 1, 327b.

159 PRAESENTATIONE: De beatitudine 4, 9, 6, 8-9, op. cit. t. 1, 579a/80a.

160 CoNTI (COMITIBUS): Logica 1, 4, 4, op. cit. 254; DERS.: Summa philosophica 1, 2, 6, 3.
Ancona 1669-1674, t.1, 676; A. GIBBON DE BURGO OSA.: Tractatus scholastico-morales in

Primam Secundae D. Thomae 2, 8, 1, 9. Erfurt 1673, t. 1, 150a (,ut docet Suarez*); F.N. GAVARDI
OSA.: Theologia exantiquata: De actibus humanis 1, 17. Neapel 1683-1692, t. 1, 448b.



82 Sven K. Knebel

3. [Widerstinde] Trotzdem hat die Virtualreflexion es nicht leichtge-
habt,* auch bei den Jesuiten nicht. Namentlich zwei Personen haben sich
quergestellt. Obwohl er selber, wie erwdahnt, einen Beitrag zur Begriffsbe-
stimmung geliefert hat, widersprach der Franziskaner Smising dem Jesui-
ten Sudrez in der Sache:** Virtualreflexion sei prinzipiell undenkbar,'3 ob
nun in der Anthropologie oder in der Theologie.’*4 Zu bestehen sei auf der
Trennung von direktem und reflexem Akt.’® Ein kognitiver Akt kdnne Ge-
genstand eines anderen Akts sein, aber keiner konne sich selber Gegen-
stand sein.'®® Smising war also ein streitbarer Anwalt des Schulbegriffs der
Reflexion. Das war auch Pedro Hurtado de Mendoza (1 1641) in Salamanca.
Die Intransigenz, mit der dieser Jesuit den kausalen Vorrang des Gegen-
standes verfocht,'7 zeigt, warum er sich auch in der Metaphysik des Irrea-
len von Suérez entfernt hat.'®® Aus der Schar seiner Schiiler®® kritisierte
Richard Lynch (1 1676) die jetzt sogenannte ,sententia Aegidii‘ als eine Ex-

161 Neque demum apparet, quae sit illa ,implicita et virtualis reflexio’, quam Suarez
num. 38 in quovis actu mentis super se ipsum assignat, ita ut ,quilibet actus per se ipsum
cognosci’ dicatur.” R. AVERSA CRM.: Philosophia Metaphysicam Physicamque complectens 14,
3. Bologna 1650, t. 1, 477b.

162 Die scholastische Doxographie hat das registriert: A. NOVARINI CRth.: Omnium scien-
tiarum anima, hoc est, Axiomata physio-theologica 1, 83. Lyon 1644, t. 1, 18a/b; A. HERMANN
OFM.: Tractatus theologici in Primum Sententiarum librum 3, 2, 2, 8. Kéln 1690, 193a/b.

163 Rationes [Suarii] nullam fidem faciunt: Prima quidem, quia supponit, cognitionem
esse posse virtualiter reflexam super seipsam, ita ut eo ipso, quod quidpiam cognosco, per
eundem actum cognoscam me cognoscere. Quod falsum esse, patet.“ SMISING: De Deo uno et
trino 2, 6, 250, op. cit. t. 1, 270a.

164 ,Cognitio creata non est virtute reflexa super seipsam. [...] Nec divina cognitio est

virtualiter reflexa super seipsam.” Ibid. 2, 6, 255, op. cit. t. 1, 272a. Vgl. ibid. 3, 1, 39, op. cit.
t. 1, 320a.

165 [hid. 2, 6, 251, Op. cit. t. 1, 270b.

166 non tamen eadem cognitio possit esse prior natura seipsa, et sic nec possit esse
obiectum suiipsius.” Ibid. 2, 6, 255, op. cit. t. 1, 272a.

167 HURTADO DE MENDOZA: Univ. philos: De anima 10, 48, op. cit. 602a. Auf diese Stelle
beziehen sich M.A. ALOS Y ORRACA OST.: Selectae disputationes theologicae scholasticae 5,
148-156. Valencia 1642, t. 1, 519a-21b; PEREZ: In Secundam et Tertiam partem 4, 7, 2, 7, Op. Cit.
286a; BERNALDO DE QUIROS: Opus philos. 98, 12, op. cit. 679a. Hurtado ist auf das Thema
noch einmal zuriickgekommen: P. HURTADO DE MENDOZA: Disputationes de Deo Homine 54,
65-71. 79-86. Antwerpen 1634, 356a-57a. 358b-59a.

168 Die zeitgendssische Diskussion seines Arguments ist aufschlufireich: F. OVIEDO S].: Cursus
philosophicus: De anima 6, 1, 39. Lyon 1640, t. 2, 102a; B. BELLUTO OFM.: Disputationes de
Incarnatione Dominica 11, 45. Catania 1645, 178a; B. ALDRETE S].: Commentaria ac Disputationes in
Tertiam partem S. Thomae 63, 3, 7. Lyon 1652, t. 2, 330a. Uber den Lehrgegensatz zu Sudrez: D.D.
NOVOTNY: Ens rationis from Sudrez to Caramuel. A Study in Scholasticism of the Baroque Era. New
York: Fordham Univ. Press 2013.

169 1..] quem [sc. Hurtadum] sequuntur ex modernis non pauci.“ ALDRETE: In Tertiam

partem 63, 3, 2, 0op. cit. t. 2, 329a. Zum Beispiel G. DE RHODES SJ. (1 1661): Disputationes theo-
logiae scholasticae 3, 3, 1, 1. Lyon 1661, t. 1, 335a/b; DERS.: Philosophia peripatetica 2, 18, 2, 4,
3. Lyon 1671, 514b/15a.



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 83

tremposition. An der Wahl dieser Bezeichnung'7® war neben dem Zweck,
sie damit in die Augustinismus-Ecke zu riicken, auch die Verlegenheit be-
teiligt, dafd bis Redaktionsschluff damals noch kein Jesuit gedruckt vorlag,
der diese Ansicht regelrecht verteidigt hatte.”” Der von Rodrigo de Arriaga
(1 1667) so wirkmdchtig vertretene Suarezismus war in diesem Punkt nam-
lich zweideutig. Arriaga stimmte Suarez zwar zu: Denk- und Willensakte
konnen selbstreflexiv sein.'”? Doch interessierte ihn das nur fiir semioti-
sche Zwecke.'73 In der Psychologie beschrankte er sich auf die schwache
These, Virtualreflexion sei kein generelles Merkmal der Mentalakte, son-
dern die Ausnahme.7# Francisco Oviedo (1 1651) und Lynch, sonst regel-
mafdig im Disput mit Arriaga, stimmten so weit mit ihm iiberein.'7s

4. [Neustart] Nichtsdestoweniger hat Lynch gewuf3t, dafd die Schule des
Hurtado de Mendoza selber in dieser Sache gespalten war. Die ,sententia
Aegidii‘ war die von Antonio Perez.'7® Perez hat innerhalb der Jesuiten da-
durch polarisierend gewirkt, dafd er es in zentralen Belangen der spekulati-
ven Theologie mit dem engeren Anschlufl an Augustin versuchte.'77 Das
Lehrstiick von der Virtualreflexion hat Perez zuerst im Rahmen seiner De
anima-Vorlesung 1627/28 in Valladolid vorgetragen. Das Manuskript ist
verschollen, doch haben wir das Selbstzeugnis aus den vierziger Jahren, als
Perez, inzwischen arriviert am Collegio Romano, iiber die theologischen
Tugenden las. Diese Vorlesung des Theologus mirabilis ist 1669 posthum
veroffentlicht worden. Weil Arriaga das bezweifelt hatte,'7® traten Perez
und seine Schule in aller Ausfiihrlichkeit den Beweis dafiir an, dafd die An-

70 R. LYNCH (LYNCEUS): Philos.: Metaphysica 7, 11, 2, op. cit. t. 3, 435a. Daher noch S.
ARANHA S].: Disputationes de intellectu eiusque triplici operatione 2, 516. Lissabon 1738, 722.
Vgl. RuviOo: In De anima 1. I1I c. 2-3, 104, op. cit. 492b. Es ist nicht klar, auf welchen Aegidius
sich das bezieht, denn PEREZ: In Secundam et Tertiam partem 4, 7, 3, 1, op. cit. 286b, beruft
sich auch einmal auf den De anima-Kommentar des Aegidius Romanus.

7' Das Ordensimprimatur fiir Lynchs dreibandigen Philosophiekurs datiert vom 14.5.1653,
das fiir den ersten Band von Quirods’ Theologie vom 27.9.1653.

172 ARRIAGA: Cursus philos.: De anima 6, 72, op. cit. 736a.

173 Ibid.: Logica 7, 3, op. cit. 120b; Logica 13, 5, op. cit. 179a.

74 licet divinitus non repugnet, aliquas [sc. cognitiones] esse supra se reflexivas (in quo
Patri Suarez acquiesco), certe non potest probabiliter dici, id de facto omnes habere.“ DERS.:
In Primam partem: De Angelis 9, 18, op. cit. t. 2, 67a.

75 F. OVIEDO: Cursus philosophicus: De anima 6, 1, 38, op. cit t. 2, 101b/o2a; R. LYNCH
(LYNCEUS): Philos.: Metaphysica 7, 11, 16-40, op. cit. t. 3, 437a-41a.

176 CASTIGLIONE: Cursus philos.: De anima s, 4, 2, op. cit. 583b. Zu den Disputen in Sala-
manca zwischen Perez und seinem altem Lehrer Hurtado de Mendoza vgl. G. DE HENAO SJ.:
Empyreologia, seu Philosophia christiana de empyreo coelo 7, 12. Lyon 1652, 150a (iiber das
Jahr 1633).

77 ]. SCHMUTZ: Dieu est l'idée. La métaphysique d’Antonio Perez (1599-1649) entre néo-
augustinisme et crypto-spinozisme, in: Revue Thomiste (2003), 495-526, hier 509ff.

178 Quomodo enim experientia id [sc. cognitionem esse reflexam supra se ipsam] in
omnibus deprehenderetur, et tamen nemo ex adversariis, nec quidem in unica, id notasset

[...]? ARRIAGA: In Primam partem: De Angelis 9, 18, op. cit. t. 2, 67a.



84 Sven K. Knebel

nahme der Virtualreflexion eine solide empirisch-psychologische Grund-
lage hat.79 Von ausnahmslos jedem Typ intentionaler Akte, angefangen
von den Sinnesempfindungen bis hinauf zu den kompliziertesten Mental-
akten, sollte die phanomenologische Analyse dartun, dafd sie selbstreflexiv
verfafdt sind.'®

CARTESIANISMUS

1. [Rezeption] Obwohl auch in dem Lehrbetrieb der protestantischen Uni-
versititen der Suarezismus zeitweilig die ,Gang-und-Gédbe-Philosophie®
war,'® besteht auffdlligerweise fiir die Virtualreflexion flichendeckend Fehl-
anzeige. Ahnlich im protestantischen Cartesianismus. Nicht so abweisend
war der katholische Cartesianismus. Um den neuen Bewufstseinsbegriff vor
sich zu haben, braucht man sich den suarezischen Jargon nur noch ins
Franzosische tibersetzt zu denken:

»[...] la pensée que notre dme a de soi-méme, parce que, quoi que ce soit que
je connoisse, je connois que je le connois, par une certaine réflexion virtuelle,
qui accompagne toutes mes pensées.“'82

So Arnauld 1683 in dem Disput mit Malebranche. Aus eigenem Antrieb,
nicht unter Anpassungsdruck, haben die Cartesianer so geredet. Auch im
Pariser Oratorium war die Virtualreflexion ja langst zu Hause.’®3 Das Zu-
sammenbacken von conscientia und reflexio virtualis'®4 erklart insbeson-
dere das verwirrende doxographische Mifdverstandnis, Descartes die durch-

179 ,Opus est aliqua ratiocinatione, ut reflexio virtualis probetur; attamen negamus,
nullas esse experientias, ex quibus hae ratiocinationes conficiantur.” PEREZ: In Secundam et
Tertiam partem 4, 7, 4, 2, op. cit. 291a. - ,Locus autem quaestionis datur, quia experientia de
hac reflexione virtuali non est ita clara sicuti experientia de reflexione formali supra actum
distinctum.“ CASTIGLIONE: Cursus philos.: De anima 5, 5, 4, op. cit. 585b.

180 Omnis cognitio sensitiva supra se reflectitur reflexione virtuali: ergo et caeteri actus
intentionales.“ PEREZ: In Secundam et Tertiam partem 4, 7, 3, 1[-20], op. cit. 286b[-g1a].

181 K ESCHWEILER: Die Philosophie der spanischen Spidtscholastik auf den deutschen Uni-
versitdten des 17. Jahrhunderts, in: Gesammelte Aufsdtze zur Kulturgeschichte Spaniens, Bd. 1
(= Spanische Forschungen der Gorres-Gesellschaft 1/1). Minster: Aschendorff 1928, 251-325,
hier 3u1.

182 ARNAULD: Des vraies et des fausses idées, op. cit. t. 38, 184. Vgl. F. BOUILLIER: De la
conscience en psychologie et en morale. Paris: Germer-Bailliére 1872, 50. In der Sekundar-
literatur zu der Stelle wird der Ausdruck ,réflexion virtuelle® selten Sudrez vindiziert. Vgl.
jedoch E.J. KREMER: The Great Arnauld and Some of His Philosophical Correspondents. Univ.
of Toronto Press 1994, 153.

183 FOURNENC: Univ. Philosophia 37, 3, op. cit. t. 1, 209.

184 Omnis perceptio intellectualis est in se reflexa, saltem virtualiter. [...] Quae igitur
sensu interiore et conscientia intuemur, eadem clare et evidenter aliqua ratione cognos-
cimus.” (J.B. DUHAMEL OF.:) Philosophia vetus et nova: Metaphysica 3, 3, 2, 2. ('1678) Paris
1687, t. 3, 315. Vgl. NEUMANN: De anima rationali 20, 4, op. cit. 146; ARCEDECKNE: Cursus
philos. 13, 43, op. cit. 220b; ibid.: Appendiculus Logicae disputatricis thes. 36, op. cit. 128b.



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 85

gangige Reflektiertheit der kognitiven Akte zuzuschreiben.®> Umgekehrt
haben die Anticartesianer unter den Jesuiten stark zu lavieren gehabt, um
die Attraktivitat der Virtualreflexion fiir ihre Gegner zu verschleiern.8¢
Das hat den Cartesianer Arcedeckne, obzwar nur aus der Ferne - am Iri-
schen Kolleg in Prag -, noch 1732 nicht von einer Verbeugung vor Perez,
Esparza und Quirds abgehalten. Erst spater, in der liberalen Descartes-
forschung,'®” ist den Jesuiten die Schurkenrolle zugefallen.

2. [These] Die Bewufltseinshypothese taugt daher nicht zum Zwecke
des Descarteskults. Insofern sich das Problem mit ihr auf die Vereinbarkeit
mit dem Schulbegriff der Reflexion reduziert, ist sie in das Endstadium
einer scholastischen Kontroverse einzuordnen. Als die Meditationen 1642
erschienen, bestand die betreffende Ausweichméglichkeit schon seit lan-
gem. Diese typisch scholastische Auskunft hat auch nicht aufgehort, im
Schulbetrieb weiter Fleisch anzusetzen. Der noch nicht weiter ausgearbei-
tete Bewuftseinsbegriff war vergleichsweise unterbestimmt.’®® Diejenigen
Schulphilosophen, welche am Schulbegriff der Reflexion hartnackig festge-
halten haben, Huet & Cie., mogen fiir den scholastischen mainstream re-
prasentativer sein als diejenigen, die das nicht getan haben. Aber das ist
geschenkt. Pluralistisch ist der Schularistotelismus immer gewesen.

3. [Einschrdnkung] Nur was die Durchsetzung der Bewuf3tseinshypo-
these betrifft, ist einzurdumen, dafé diese nicht von der innerscholastisch
bereits geleisteten Kritik an der Alternativlosigkeit des Schulbegriffs der
Reflexion abgehangen hat. Die Virtualreflexion war weder a) ihre notwen-
dige noch b) ihre hinreichende Erfolgsbedingung.

a) Auch unflankiert vom Suarezismus hatte sich die Hypothese, einmal
da, akademisch durchsetzen konnen, denn zu bestimmten Grundannah-
men der aristotelisch-scholastischen Psychologie stand sie gar nicht im
Widerspruch. Den Befunden der Introspektion wird von ihr keine Intelligi-
bilitdt beigelegt, die diese sonst nicht hdatten. Wenn ich Hunger habe und
mir dessen bewufdt bin, bleibt die Hungerempfindung dieselbe simple Tat-
sache. Eine gesteigerte Erkenntnis von ihr ist nicht pratendiert. Diese Fest-
stellung ist wichtig. Manches von dem Widerstand, den etliche Aristoteli-
ker der These entgegengesetzt haben, ein direkter Akt ware ohne reflexen
Akt erkennbar, rithrte daher, dafd sie immer auf dem Quivive vor einer er-
kenntnistheoretischen Uberstrapazierung der Selbstprisenz der Seele wa-

185 1.C. GUERINOIS OP. (1 1703): Clypeus philosophiae thomisticae contra veteres et novos
eius impugnatores: Physica 4, 3, 10, 3. Venedig 1729, t. 5, 400.

186 GUILLEMINOT: De cognitione brutorum 3, 3-6, op. cit. 293-296. Vgl. z.B. den Carte-
sianer 1.G. PARDIES S]. (1 1673): Discours de la connoissance des bestes § 78, in: (Euvres. Lyon
1725, 450.

187 v, COUSIN: De la persécution du cartésianisme en France, in: (Euvres op. cit. t. 2, 181-91.

188 Descartes erliutert diesen Begriff nicht; er verficht aber sehr weitreichende Thesen,
in denen er zentral ist.“ A. KEMMERLING: Ideen des Ichs. Frankfurt a.M.: Klostermann *2005,
199.



86 Sven K. Knebel

ren, vor Positionen, welche bis heute mit Augustin und dessen Wirkungs-
geschichte assoziiert werden. Um zu vermeiden, dafd die Seele irgendwie
doch einen privilegierten Zugang zu sich selbst erhdlt, unterschieden sie
streng zwischen dem Akttyp und dem Aktereignis. Der Gegenstand jenes
empirischen Wissens, bezogen auf welches allein der Psychologie nicht ab-
gesprochen werden kann, dafd sie darin exzelliert, seien die Aktereig-
nisse.’89 Zu wissenschaftlichen Einsichten befdhige das fiir sich genommen
nicht.’9° Die Bewufitseinshypothese klebte nun zwar nicht an den Akt-
ereignissen, aber sie hat auch nicht beansprucht, die Schranken eines em-
pirischen Wissens zu iibersteigen.'9* Auf sie hdtte sich die aristotelische
Psychologie einlassen konnen, ohne befiirchten zu miissen, sich damit
eine spiritualistische Metaphysik aufzuhalsen.

b) In einer bestimmten Beziehung war der neue Bewufdtseinsbegriff
dem scholastischen Konkurrenten eindeutig tiberlegen. Soweit ihn die Car-
tesianer ausgearbeitet haben, war damit noch nicht zwischen dem Be-
wufdtsein als einer bestimmten seelischen Leistung und dem Bewuf3tsein
als einem moglichen Gegenstand dieser Leistung differenziert: zwischen
der conscientia prima, ,Bewufdtsein’, und der conscientia secunda, ,Selbst-
bewufdtsein‘.’9*> Bis es so weit war, hat es aber nicht mehr lange gedauert:
in der Zeit nach Locke, auf der Hohe des Essay on Consciousness. Dessen
anonymer Verfasser (,Ps.-Mayne‘) unterscheidet von dem direkten Denk-
akt erstens das Bewufdtsein desselben, um zweitens'?3 die perception dieses
Bewufltseins als noch etwas Drittes in Anschlag zu bringen: ,which is per-
ceiving itself to be that which perceives itself“.’94 Die Einfiihrung eines
Selbstbewufdtseins war die Komplikation, welche dem neuen Jargon die
von ihm entwickelte Schubkraft verschafft hat.

KONKLUSION

Solange der Historiker Descartes’ scholastisches Umfeld allenfalls durch
dessen Brille wahrnimmt, schrumpft es auf Zwergenformat. Das ist un-

189 g K. KNEBEL: Scientia de anima: Die Seele in der Scholastik, in: G. JUTTEMANN u.a.
(Hgg.): Die Seele. Ihre Geschichte im Abendland. Gottingen: Vandenhoek *2005, 123-141.

199 J. VINCENT: Discussio peripatetica, in qua Philosophiae Cartesianae Principia exami-
nantur 1, 39. Toulouse 1677, 19. Zur Distinktion quoad an est / quoad quid est im Introspek-

tionskontext vgl. PUTALLAZ: Le Sens de la réflexion, op. cit. 105-107.

191 Einerseits: (A. DILLY:) De I'ame des bétes. Lyon 1676, 15-16. Andererseits: (DUHAMEL,)
Philos. vetus et nova: Metaphysica 3, 3, 2, 2, op. cit. t. 3, 315.

192 B. STATTLER SJ.: Philosophia 1, 128, Augsburg 1769-1772, t. 1, 90-92.

193 (ANONYMUS:) Two Dissertations concerning Sense, and the Imagination. With an Essay
on Consciousness. London 1728, 215. Der dritte Text ist gesondert neu herausgegeben:
PSEUDO-MAYNE: Uber das Bewufitsein, hg. von R. Brandt (= Philosophische Bibliothek 358).
Hamburg: Meiner 1983.

194 Ibid. 217. Vgl. ibid. 158-159.



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 87

fair.95 So blamabel die groben Versaumnisse in der Tatsachenerhebung fiir
den geisteswissenschaftlichen Forschungsbetrieb auch sind, die Digi-
talisierung der Bibliotheken erleichtert heute die Korrektur der von einer
optischen Tduschung herrithrenden Irrtiimer. Davon zu unterscheiden
sind die Bedingungen der Duldung von so viel Stimperei. Der Kardinal-
fehler ist, dafd die tibliche Periodisierung der Philosophiegeschichte unkri-
tisch fortgeschrieben wird."9® Wo wahnhaft nach ,Mittelalter’ und ,Neuzeit'
sortiert wird, weifd einzig der Kulturkampfer, wohin mit den Autoren der
Virtualreflexion.'97 Nicht nur die zunehmend zweifelhaften Lateinkennt-
nisse bestdrken den philosophischen Neuzeithistoriker in seinen kultur-
kampferischen Vorurteilen. Der ,Anspruch der Neuzeit, einen radikalen
Bruch mit der Tradition zu vollziehen®,"9® sieht sich immerzu davon be-
droht, daf} das, was ,als Selbsterschaffung der Neuzeit erschienen sein
mochte, durch etwas in der Art eines Index scolastico-cartésien allmahlich
zum ,bloffen Konvergenzpunkt weit aus der Vergangenheit kommender
Einfluf8linien® relativiert wird.'99 Auf das Nagen an der Legitimitat der
Neuzeit wird damit reagiert, dafd deren Anspruch fundamentalistisch tiber-
hoht wird. Die These, dafd ,die Neuzeit durch einen radikalen Bruch mit
ihrer Vergangenheit eingeleitet worden” sei, will auf das Zugestandnis hi-
naus, daf ,erst von diesem Neubeginn her gedacht und erkannt werden
konnte, worauf es seit jeher hatte ankommen miissen“.2°° Deswegen muf}
das Cogito unbedingt historisch einen Wendepunkt markieren.>*' Das tut
es aber nicht.

195 M. EDWARDS: Philosophy, Early Modern Intellectual History, and the History of Philo-
sophy, in: Metaphilosophy 43 (2012), 82-95, hier g2. Der Autor vergleicht Eustachius a S.
Paulo mit Arriaga.

196 Richtig K. FLASCH: Philosophie hat Geschichte. Frankfurt a.M.: Klostermann 2003-
2005, Bd. 1, 150f.

197 ,So spielte sich, wahrend langst die neuen Geistesmachte zur Herrschaft gekommen
waren, im XVI. und XVII. Jh. auf der Iberischen Halbinsel (besonders an der Jesuiten-Uni-
versitat Coimbra) eine neue Scholastik ab, als deren Hauptvertreter Franz Suarez (1548-1617)
gilt, - eine Erneuerung des Thomismus, auf deren weitere Ausfithrung in einer Geschichte
des modernen Denkens verzichtet werden darf.“ W. WINDELBAND: Die Geschichte der neue-
ren Philosophie. Bd. 1: Von der Renaissance bis Kant. Leipzig: Breitkopf & Hartel *1904, 2f.

198 | HABERMAS: Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1985, 16, unter Rekurs auf H. BLUMENBERG: Sdkularisierung und Selbstbehauptung. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1974, 135.

199 H. BLUMENBERG: Aspekte der Epochenschwelle: Cusaner und Nolaner. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1976, 22.

200 [hid. 24.

201 Die neuzeitliche Philosophie [...] konzipiert ihre Fragestellungen nicht in direkter
Thematisierung jeweiliger Gegenstande, sondern in der gleichzeitigen Reflexion darauf, wie
uns diese Gegenstinde gegeben sein kénnen, wie sie uns zugdnglich werden. Das Gegeben-
heitsfeld, auf das reflektiert wird, wurde in der klassischen neuzeitlichen Philosophie als Be-
wufdtsein, als eine Dimension der Vorstellungen aufgefafit [...].“ E. TUGENDHAT: Einfiihrung
in die sprachanalytische Philosophie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1976, 16.



88 Sven K. Knebel

Zusammenfassung

Eine diskursarchdologische Untersuchung zur Philosophiegeschichte des 17.
Jahrhunderts. Die cartesische Hypothese von der Prdreflexivitdit des Bewufst-
seins wird a) mit dem ,Schulbegriff’ der Reflexion und b) mit der ,virtuellen’
Reflexion verglichen, d.h. mit derjenigen, wo auf die Annahme eines abge-
sonderten reflexen Akts verzichtet ist. Originell ist der Cartesianismus nur
in der ersten Beziehung. Das lenkt den Blick auf den Sinn, die Quellen und die
Verbreitung der scholastischen Distinktion zwischen reflexio formalis und
virtualis. Hier liegt das Augenmerk auf der, sonst regelmdfSig ignorierten,
iberischen Szene. Die Einsicht in die so erst zutagetretenden historischen
Zusammenhdnge wird durch das Dogma von der Epochenzdsur verstellt, mit
dem die liberale Geschichtsphilosophie Descartes’ Cogito befrachtet hat.

Abstract

The present inquiry traces the notion of virtual reflection (reflexio virtualis)
in 17"-century philosophy and theology. ,Virtual‘ reflection differs from ,for-
mal‘ reflection by it being not performed in virtue of a distinct reflexive act.
Both types of reflection are rehearsed on the basis of the broadest evidence
possible. Virtual reflection turns out to have been a hallmark of Suarezism.
It happened to be adopted by the Cartesians in order to elucidate their own
notion of consciousness. Hence, the evidence in favour of a ,Cartesian revo-
lution® in about 1640 further diminishes. Special consideration is given to the
Jesuits Jean Martinon (1586-1662), Antonio Perez (1599-1649) and Antonio
Bernaldo de Quirds (1613-1668).



	Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion

