
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 1

Artikel: Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion

Autor: Knebel, Sven K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760704

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sven K. Knebel

Das Cogito
und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion

„Große Wahrheits-Evolutionen gehen nur
durch das gemeinschaftliche Wühlen des

ganzen Denker-Personale hervor."
Jean Paul, Hesperus

Bei Thomas von Aquin begegne er zwar schon, belehrt uns das Historische
Wörterbuch der Philosophie, „die eigentliche Geschichte des Reflexions-
Begriffs beginnt aber erst in der Neuzeit".1 In Anbetracht des Umstandes,
um einen für unser kulturelles Selbstverständnis wie wichtigen Begriff es

sich handelt, und daß dieser von den am eifrigsten studierten Vorgängen
der Philosophiegeschichte nicht zu trennen ist, liegt der Skandal dieser
Behauptung in der Dreistigkeit, mit der sie die Akten der philosophischen
Mediävistik vom Tisch wischt. Denn das Reflexionsvokabular war in der
Scholastik gang und gäbe. Das ist seit hundertachtzig Jahren bekannt.2 In
der katholischen Kultur - in der protestantischen war das anders - ist ja
nicht einmal Gottes Wissenshaushalt zuverlässig davon ausgenommen
gewesen, daß darin reflektiert wird.3

Schulbegriff der Reflexion

Die Reflexion, als psychologische Kategorie, hat in der Scholastik eine Reihe

von Artikeln:
t. Reflexion gibt es nur im einsamen Seelenleben.4 Damit ist der Ich-

Standpunkt bezogen.5

1

J. RITTER/K. GrÜNDER/G. Gabriel (Hgg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie s.v.
.Reflexion'. Basel: Schwabe 1971-2004, Bd. 8, 396. Etwas weniger aufdringlich J. MlTTELSTRASS

(Hg.): Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie s.v. .Reflexion'. Stuttgart: Metzler
1995-1996, Bd. 3, 525b.

2 W. HAMILTON (f 1856): Lectures on Metaphysics, hgg. von H.L. Mansel/J. Veitch.
Edinburgh: Blackwood 5i8yo, vol. 1, 234 („household word"). Eine Vorlesung von 1836.

3 Beispiele: IOANNES CAPREOLUS OP. (f 1444): Defensiones Theologiae D. Thomae Aqui-
natis: I Sent. d. 36 q. 1 a. 1, hgg. von C. Paban/Th. Pègues. Toulouse: Cattier 1900-1907, t. 2,

422a; F. LYCHETUS OFM. (f 1520): Commentarius in Scoti Quaestiones in primum librum Sen-
tentiarum d. 8. q. 3, in: IOANNES DUNS SCOTUS: Opera omnia. Lyon 1639/ND Hildesheim:
Olms 1968, t. 5, 765a; F. SUÂREZ SJ. (J 1617): Disputationes metaphysicae 30, 15, 21, in: Opera
omnia. Paris: Vivès 1856-1878, t. 26, i7Ôa/b; D. Ruiz DE MONTOYA SJ.: Commentarii ac
Disputationes de scientia, de ideis, de veritate, ac de vita Dei 7,2. Paris 1629, 6ib-63a.

4 D. SOTO OP.: Summularum aeditio secunda 1, 3. Salamanca 1554 / ND Hildesheim: Olms
1980, fol. 6va/b.



5« Sven K. Knebel

2. Nicht auf das Denkvermögen ist die Reflexionsfähigkeit beschränkt,6
aber auf die geistigen Seelenvermögen.7

3. Eine Reflexion hat den Akt zum Gegenstand, nicht das Vermögen.8
4. Kein Denkakt hat intentional unerfüllt sich zum Gegenstand.9
5. Hätte ein Akt unmittelbar sich zum Gegenstand, dann wäre er selbst¬

reflexiv.10
6. Kein Denkakt ist selbstreflexiv.11

7. In der Reflexion auf einen intentional erfüllten Akt impliziert eine
Reflexion erster Stufe keine Reflexion zweiter Stufe.12 Die Reflexion
unterliegt der Willenskontrolle.13

5 „Conceptus ,reflexus' est cognitio cognitionis existentis in eadem potentia: ut cognitio,
qua cognosco me cognoscere." G. CARDILLO VlLLALPANDO (f 1581): Summa Summularum 1, 2,

2. ('1557) Madrid 1608, fol. i6v. Vgl. F. TOLEDO SJ. (f 1596): Introductio in universam Aristo-
telis Logicam 1, 10. Köln 1615, 14a; J. LALEMANDET OMinim.: Decisiones philosophicae: Logica
App. Isag. 1, 2. München 1644-1645, t. 1, 7.

6 „Communiter omnes concedunt, quod illa cognitio est .reflexa', quae est cognitio ali-
cuius cognitionis, et similiter ilia volitio est ,reflexa', quae est volitio alicuius volitionis."
PIERRE d'Ailly (t 1420): Conceptus et Insolubilia, Paris s.a., fol. b6rb. Vgl. COLLEGIUM SAL-

MANTICENSE OCD. (A. de Olivera f 1641): Cursus theologicus 5, 2, 76. Lyon 1679, L 702b.
7 „Vis reflexiva oritur ex immaterialitate." T. HURTADO CRM.: Praecursor Philosophus 2,

3, 2, 2. Antwerpen 1641, 199b. Vgl. F.X. PUTALLAZ: Le Sens de la réflexion chez Thomas

d'Aquin. Paris: Vrin 1991.
8 „Cognoscere potentiam non est .reflexio'." P. HURTADO DE MENDOZA SJ.: Univ. philos

Summulae 1, 1, 41. Lyon 5i624, 7a/b. Eine häufig allerdings (z.B. F. SuÄREZ: Tractatus de

anima 1, 9, 31, op. cit. t. 3, 525b; PETRUS POSNANIENSIS OFM.: Commentaria in doctrinam D. S.

Ioannis Duns Scoti d. 60. Venedig 1627, 501b) unbeachtete Sprachregelung.
9 „Illud, quod non potest cognosci nisi actu reflexo, non potest esse primum cognitum."

GERHARD VON Siena OSA. (f 1336): In Primum Librum Sententiarum quaestiones d. 3 q. 3 a. 4.
Padua 1598, 185b. Vgl. PETRUS AUREOLI OFM. (f 1322): Commentaria in Quartum librum
Sententiarum d. 49 q. 1 a. 1. Rom 1605, 233bF; DOMINICUS DE FLANDRIA OP. (f 1500): In XII libros
Metaphysicae Aristotelis quaestiones 6, 14, 2. Köln 1621, 458bD; AEG. DE PRAESENTATIONE

OSA.: De animae et corporis beatitudine 4, 1, 2, 62. Coimbra 1609-1616, 1.1, 434b („communis
philosophia"); F. DE LUGO SJ.: Theologia Scholastica in Primam partem D. Thomae 16, 7, 11.

Lyon 1647, 184a.
10 „Si esset aliqua cognitio vel volitio suiipsius, ipsa esset .reflexa' seu diceretur .habere

reflexionem supra se'." AlLLY: Conceptus et Insolubilia, op. cit. fol. bôrb.
11 „Eadem cognitio non potest esse reflexa sui ipsius." T. HURTADO: Praecursor Philos. 2,

3, 2, op. cit. 198b. - „In actu reflexo non intelligitur actus se ipso, sed actu alio différente ab

ipso." J. BACONTHORPE OC. (f 1345/48): Quaestiones in IVlibros Sententiarum: I Sent. d. 1 q. 1

a. 2 § 2. Cremona 1618, t. 1, 49aE.
12 „Ad hoc, quod intellectus se reflectat super conceptum hominis, non requiritur, quod

consideret se considerare eum, id est, non requiritur, quod consideret de consideratione
illius conceptus. [...] Non solum esset reflectio, sed superreflectio." HIERONYMUS DE HANGEST:

Problemata logicalia. Paris 1511, fol. S6va.
13 „actus reflexus causatur ab actu recto, tanquam ab obiecto, et ab actu volendi, quo

voluntas vult ilium actum intelligi." WILLIAM OF OCKHAM OFM.: In II Sent. q. 25 art. 2. Lyon
1495, fol.l2vb. - „Per imperium voluntatis reflectit se intellectus super actum suum rectum."
CAPREOLUS: Def. Theol. D. Thomae: II Sent. d. 25 q. 1, op. cit. t. 4, 244a.



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 59

8. Der intentional erfüllte Akt wird ein Gegenstand der Reflexion erst
durch einen eingeschalteten ,reflexen' Akt.14

9. Die dem reflexen Akt übertragene Repräsentationsleistung'5 unter¬
scheidet ihn von dem direkten Akt.'6 In dieser Allgemeinheit ist das

gleichwohl eine noch zu unspezifische Feststellung.17
10. Der reflexe Akt hat die Form einer einfachen Vorstellung oder eines

Satzes.18

11. Der Gegenstand des direkten Akts ist nur indirekt Gegenstand des

reflexen Akts/9 d.h. gebrochen durch sein Erkanntsein (esse cogni-
tum) oder in Bezug auf diese ,extrinsische Denomination' von dem
direkten Akt.20

14 „Actus rectus est obiectum actus reflexi." OCKHAM: Quaestiones in librum secundum
Sententiarum q. 17, in: Opera theologica. St. Bonaventure: Franciscan Institute îgôyff., t. 5,

386. - „Nullus conceptus intellectus creati rectus intelligitur nisi per [...] actum [...]
reflexum." GUILLERMO RUBIO (DE RUBIONE) OFM. (fl. 1333): Disputata et decisa super Primum
Sententiarum d. 27 q. 1. Paris 1517-1518, t. 1, fol. i78vb. - „Actus [...] reflexus est reflexio primi
actus, qui est actus intelligendi rectus." STEPHANUS DE REATE OP. (fl. 1350): Tractatus de

quibusdam logice principiis 1, 112, hg. von L.M. DE RlJK (Hg.): Giraldus Odonis O.F.M. Opera
philosophica, vol. 2. Leiden: Brill 2005, 777-821, hier 809.

15 F. DE ARAUJO OP.: Commentaria in universam Aristotelis Metaphysicam 3, 2, 24. Burgos,

t. 1, 366aC. Was die Einzelheiten betrifft, konkurrierten zwei unterschiedliche
Hypothesen. Die eine: D. BÂNEZ OP.: Scholastica commentaria in Primam partem D. Thomae Q. 87
a. 3. Salamanca 1585-1591, t. 2, 1544A/B; M. DE LOS HUERTOS OP.: Dialecticae Disputationes 7,
1. Toledo 1616, fol. 126V-35V; IOANNES A S. Thoma OP. (f 1644): Ars hgica 2, 23, 3, hg. von B.

Reiser. Turin "1948, 741b. Die andere: T. Mercado OP.: Commentarii in textum Petri Hispani:
Opusculum argumentorum selectorum in I et II librorum Summularum. Sevilla 1571, fol.
i4vb/i5ra; J. DE PARRA OP.: Super universam Dialecticam disputationes 1, 3, 5, 4, 13-19. Alcalä
1659, t. 1, i8ia-85b.

„Oportet, quod sint diversi actus visio recta et reflexa, quia diversa habent obiecta
formalia." HERVAEUS NATALIS OP. (f 1323): Tractatus de beatitudine q. 4. Venedig 1513, fol.
8ra. - „In intellectu actus reflexus est alterius modi et alterius rationis ab actu recto." PETRUS

AUREOLI: Commentaria in Primum librum Sententiarum d. 35 p. 4. Rom 1596, 8iobA. - Vgl.
OCKHAM: Quodlibeta 2, 12, op. cit. t. 9, 165; GABRIEL BIEL (f 1495): Super Primo Sententiarum
d. 2 q. 8G. Tübingen 1501 / ND Hildesheim: Olms 1977, fol. Eqva; I. BRASAVOLA OFM.: Quaes-
tio de primis ac secundis intentionibus. Venedig 1591, 88; SuÄREZ: Disp. metaphysicae 6, 6, 1,

op. cit. t. 25, 223b; IOANNES A S. THOMA: Ars logica 2, 23, 3, op. cit. 744b.
17 „Conceptus non dicitur .reflexus' ex eo, quod repraesentet conceptum." S. CARRANCA

DE MIRANDA: Progymnasmata logicalia 2, 5. Paris 1517, fol. 37ra.
18 ANTONIUS Andreas OFM. (fl. 1320): Scriptum in arte veteri. Venedig 1508, fol. Ö4rb/va;

BÄNEZ: In Primam partem Q. 16 a. 2, op. cit. t. 1, 572E.
19 „per rectum tendit [sc. intellectus] immediate in obiectum, et per reflexum mediate,

quia mediante actu recto." OCKHAM: In II Sent. q. 17, op. cit. t. 5, 386. Vgl. LYCHETUS: Com-
mentarius in Io. Duns Scoti Quaestiones Quodlibetales 13, 59, op. cit. t. 12, 332b/33a; P.

VALLIUS SJ.: Logica: Prolegomena 1, 4, 3. Lyon 1622, t. 1, 59aA.
20 LYCHETUS: In Quodl. 13, 39, op. cit. t. 12, 322b; SuÂREZ: Disp. metaphysicae 54, 2, 13, op.

cit. t. 26, 1021b; HURTADO DE MENDOZA: Univ. philos.: Metaphysica 19, 1, 11, op. cit. 944a.



6o Sven K. Knebel

12. Die Reflexion auf das Erkanntsein konstituiert die für die Logik
grundlegende Klasse der ,zweitintentionalen' Begriffe.21

13. Der reflexe Akt ist an sich intentional flexibel.22 Er kann auch auf
das erkennende Ich zielen.23

14. Die kritische Reflexion,24 die damit ins Spiel kommt, ist insofern
ein Sonderfall, als sie nur analysiert und nichts setzt.25

15. Innerhalb der psychologischen Typologie spielt die Unterscheidung
von direktem und reflexem Akt auf der untersten Einteilungsebene.26

16. Direkter und reflexer Akt sind disjunkt,27 eine Koinzidenz findet
nicht statt.28

21 „[Conceptus] .reflexus' est [...] cognitio rei, prout ei advenit aliquid per intellectum: ut
esse cognitum, esse genus, esse speciem." A. DUPRO OMinim.: Hortulus philosophicus. Paris
1633, 19. - „Prima intentio fit ab intellectu actu recto, secunda autem fit per actum reflexum,
quum intellectus reflectitur super primam intentionem." P. ßARBO (Soncinas) OP. (f 1494):
In Universalia seu Isagogen Porphyrii et Aristotelis Praedicamenta subtilis et lucida expositio.
Venedig 1587, 3b. Vgl. DERS.: Quaestiones metaphysicales 12, 47. Lyon 1579, 332a; AUREOLI: In
I Sent. d. 23 q. 1 a. 3, op. cit. 540b; P. DE LA SERNA OM.: Commentaria in Logicam Aristotelis 1,

4, 1, 8. Sevilla 1624, fol. 105Tb.
22 „Quandoque vero talis actus reflexus habet tendentiam in potentiam cognoscentem,

inquantum cognoscens est, quandoque vero habet tendentiam in obiectum, inquantum est
cognitum." A. TROMBETTA OFM.: Aureae Scoticarum Formalitatum lucubrationes art. 2.

Venedig 1517, fol. 6rb. Wiederholt von F. D'AREZZO OFM.: Expositio Identitatum et Distinc-
tionum (quas Formalitates vocant) M. Antonii Sirecti. Venedig 1606, 134U POSNANIENSIS: In
doctrinam Scoti d. 33, op. cit. 232a; A. SASSI (Saxius) OFM.: Catastrosis philosophica ac theo-
hgica 9, 105. Bologna 1640, 296b; B. Mastri DAMELDOLA (f iö73)/B. BELLUTO (f 1676) OFM.:
Philosophiae ad mentem Scoti cursus integer: Logica 3, 62. Venedig 1727, t. 1, 127b.

23 „Si intelligo me intelligentem, tunc iste actus [sc. reflexus] terminatur ad me sub ea

ratione, qua intelligo." TROMBETTA: Formalitates art. 2, op. cit. fol. 6rb. - „Actu reflexo super
actum rectum scio me scire." LYCHETUS: In Quodl., op. cit. t. 12, 329a.

24 „cognitio reflexa de probabilitate et incertitudine prioris cognitionis [...]." ]. DE LUGO

SJ. (j- 1660): Disputationes scholasticae et morales: De virtute fidei divinae 5, 9. ('1645). Paris:
Vivès 1868-1869, t- L 246a/b. -„reflexio supra statum intentionalem, quem res ilia [sc. fidei]
habet in intellectu, ortum ex fundamentis et motivis propositis [...]." Ibid. 17, 85, op. cit. t. 1,

634a. Vgl. G. DE CONINCK SJ.: De moralitate, natura, et effectibus actuum supernaturalium 18,

86. Lyon 1623, 274a/b.
25 „Ista reflexio nullam potest unquam novam formidinem inducere [...], sed solum

potest distinctius et clarius repraesentare earn, quae antecedenter inest iudicio probabili direc-
to." M. DE ESPARZA SJ.: Quaestiones de virtutibus theologicis q. 23. Rom 1655, 214.

26 „Idem autem est habitus actus recti, et reflexi." J. Duns SCOTUS (f 1308): Quaestiones
in librum tertium Sententiarum d. 28 q. 1, in: Opera omnia, op. cit. t. 7, 660.

27 „Actus rectus et reflexus sunt diversi actus realiter." OCKHAM: In II Sent. q. 17, op. cit.
t. 5, 385. Vgl. STEPHANUS DE REATE: De quibusdam logice princ. 1, 21, op. cit. 784.

28 „Nullus actus reflexus [...] est intrinsecus actui recto." RUBIO: In IVSent. d. 49 q. 5 a. 1,

op. cit. t. 2, fol. 25ora. - „Non potest esse in nostro intellectu idem actus reflexus et directus."

BANEZ: In Primam partem Q. 87 a. 1, op. cit. t. 2, 1530C/D. - „Si unus et idem [se.
Conceptus] esset directus et reflexus, hoc est, si directus per se ipsum haberet, quod modo habet

per reflexum, iam non finitus, sed infinitus esset." D. ORTIZ OP.: Summularum brevis expli-
catio 3, 59. Sevilla 1651, 215b. - „Iuxta communem Thomistarum sententiam idem conceptus



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 61

17. Der reflexe Akt impliziert die Existenz des direkten Akts,29 nicht
umgekehrt.30

18. Spezifisch daran31 ist die Vergangenheitsbezogenheit des reflexen
Akts.32

19. Die Serie der möglichen reflexen Akte ist indefinit.33 Die Logik hat
solche höherstufigen reflexen Akte zum Gegenstand.34

non potest reflectere supra se ipsum; alias esset conceptus directus, et simul reflexus." GABRIEL

DE LA CONCEPCIÔN OM.: Cursus artium: Logica 5, 1, 18. Madrid 1704, t. 1, 371a. Vgl. F.

MURCIA de LA Llana: Selecta circa Aristotelis Dialecticam: De ratione terminorum super
Summulas Villalpandei 2, 1, 2. Ingolstadt 1621, 4i3a/b; D. Blasco OC.: Cursus philosophicus
iuxta Ioannis Bacconii doctrinam 67, 171. Saragossa 1672-1676, t. 2, 701a.

29 „Semper reflexus ab actu recto dependet, cum ipsum praesupponat." G. MALAFOSSA

OFM.: Super Primum Sententiarum Doctoris Subtilis enarratio d. 6 q. 1. Padua 1560, fol.
iÔ2vM. - „Sicut prima notitia, quae est directa, non potest esse sine obiecto ad extra suapte
natura, ita nec prima reflexa esse sine ilia directa, nec secunda reflexa potest esse sine prima
reflexa." IOANNES MAIOR: In Primum Magistri Sententiarum disputationes d. 1 q. 12. Paris 1530,
fol. îcjra.

30 „Actus rectus est prior actu reflexo, et per consequens potest esse sine actu reflexo."
OCKHAM: In II Sent. q. 17, op. cit. t. 5, 386. Vgl. BACONTHORPE: In I Sent. d. 1 q. 1 a. 2 § 2, op.
cit. t. 1, 49aD; IOANNES MAIOR: In I Sent. d. 1 q. 12, op. cit. fol. îçra. - „Nullus actus intelligen-
di rectus [...] exigit actum reflexum [...]. [...] Licet nec propositio nec aliqua alia simplex notitia

possit esse in mente, per quam eius obiectum non intelligatur, potest tarnen esse absque
hoc, quod ipsa intelligatur." RUBIO: In I Sent. d. 27 q. 1, op. cit. t. 1, fol. i78vb/79ra. - „Actus
[...] reflexus est actus accessorius." P. RESTA DA' TAGLIACOZZO OFM.: Marg. in (Ps.-)Alexan-
DER DE ALES: In XII Aristotelis Metaphysicae libros expositio. Venedig 1572, fol. 351VF.

31 „Non omnis cognitio, quae aliam praesupponit cognitionem, est .reflexa' cognitio."
HERVAEUS NATALIS: De beatitudine q. 4, op. cit. fol. 6vb. Vgl. I. BRASAVOLA: Quaestiones quo-
libetales Q. 20. Venedig 1600, fol. ii7ra; F. ALFONSO S].: Disputationes in universam Aristotelis
Logicam 12, 60. Alcalâ 1639, 278b.

32 „Omnis reflexa cognitio [...] essentialiter est solum immediata repraesentatio praeter-
itae cognitionis." J. PRUDENCIO OM. (f 1660): Opera theologica super quaestiones XII, XIV et
XIX Primae partis D. Thomae 1, 3, 2, 52. Lyon 1690, 142a. Vgl. BACONTHORPE: In I Sent. d. 1 q. 1

a. 2 § 4, op. cit. t. 1, 5iaB/C; J.A. SCHERZER: Philosophia: Physica § 230. Leipzig 1676, 475/76.
Auf dem cognoscere se cognovisse als dem Inhalt des reflexen Akts bestehen: HUERTOS:

Diabetica 7, 1, op. cit. fol. i28ra; COLLEGIUM COMPLUTENSE OCD. (Miguel de la SS. Trinidad):
Artium cursus: Summulae 1, 3. Alcalâ 1624, 20a; HURTADO DE MENDOZA: Univ. philos.:
Summulae 1, 40, op. cit. 7a; ORTIZ: Summulae 1, 26, op. cit. 7b; F. ROS OMinim.: Praecipuae
quaestiones, quae a modernis exagitantur in Logicam Aristotelis: Introductio 1, 21. Bergamo
1654, 8a; J. JUANIZ Y ECHALAZ: Philosophia: Summulae 1, 15. Lyon 1654, 4b; J. MERINERO OFM.:
Commentarii in universam Aristotelis Dialecticam: Logica parva 1, 3, 4. Madrid 1659, 8b.

33 „Primus actus reflexus potest esse obiectum immediatum respectu alterius actus reflexi."
LYCHETUS: In Quodl. 13, 49, op. cit. 1.12, 330a. - „Intellectus in infinitum potest reflecti super suos

actus, ut intelligant se intelligere rem extra, et iterum intelligant se intelligere actu reflexo. In quo
processu primus actus reflexus habet pro obiecto aliquid ad actum recto aspectu, alii autem actus
reflexi, post primum actum reflexum, possunt habere pro obiecto cognoscendo actum reflexum."
HERVAEUS NATALIS: De beatitudine q. 4, op. cit. fol. 6vb. Vgl. RADULPHUS Brito (f nach 1320):

Quaestiones in librum tertium De anima q. 11, hg. von W. Fauser BGPhThMA N.F. 12). Münster:
Aschendorff 1974,194; AUREOLI: In I Sent. d. 44 q. 1 a. 4, op. cit. i058aE; RUBIO: In I Sent. Prol. q. 5

a. 2, op. cit. t. 1, fol. i5va; PAULUS SCRIPTOR OFM.: Lectura in Doctoris Subtilis sententias circa

Magistrum in primo libro d. 3 p. 1 q. 4 a. 1. Tübingen 1498, fol. 9irb; LYCHETUS: In Quodl. 13, 57, op.
cit. 1.12, 332a. - Anders OCKHAM: In II Sent. q. 25 art. 2, op. cit. fol. I2vb; GREGOR VON Rimini OSA.



02 Sven K. Knebel

20. Die Aufrechterhaltung der Trennung zwischen direktem und refle-
xem Akt steht über einer Vermeidung der schlechten Unendlichkeit'.35

Die Summe dieser Artikel, der Schulbegriff der Reflexion, ist ein Erbe des
christlichen Mittelalters, weder ein antikes Schulgut noch das Eigentum
eines einzelnen Autors oder einer bestimmten Ordensschule. Erkenntnis-
theoretisch korrigierte er die Einseitigkeit in dem aristotelischen Axiom,
wonach nichts im Verstand ist, was nicht durch die Sinne vermittelt ist.36

In ihm wurzelte das Verbot, sich das Objekt der Zuschreibung von
Wahrheitswerten - den .Mentalsatz' - selbstreferentiell verfaßt zu denkend?
Beigebracht wurde er im Logikunterricht;38 eine Reflexion anzustellen, hat
gelernt sein wollen.39 In der Fühlbarkeit seiner erzieherischen Wirkung
schmerzten, wenn man so will, die „spanischen Stiefel", von denen
Mephistos ironische Studienberatung im Faust ein, seinem eigenen Hang
überlassen, schweifendes Denken „eingeschnürt" sieht.

(f 1358): Super Secundo Sententiarum d. 11 q. l, Venedig 1522 / ND St. Bonaventure: Franciscan
Institute 1955, fol. 73VP.

34 „Logica est de actibus reflexis supra secundas intentiones." j. PARDO: Medulla Dyalec-
tices. Paris 1505, fol. i68va. - „Posui [...] duplicem actum .reflexum' et hoc in duplici signo,
quia [...] secundae intentiones [...] non eodem actu producuntur et intelliguntur." J. FOXAL

(IOANNES ANGLICUS) OFM. (f 1476/77): Expositio Quaestionum Ioannis Duns Scoti super Uni-
versalia Porphyrii Q. 5, hg. von M. a Portu (Hibernicus). Venedig 1512, fol. Kgva. Vgl. N.
BONETUS OFM. (fl. 1340): Praedicamentorum Uber, in: Quattuor Volumina. Venedig 1505, fol.
85ra.

35 „Prima [sc. sententia est] asserentium, Deum actum suae scientiae directum per alium
reflexum cognoscere, et hunc per alium, et sic in infinitum." S. IZQUIERDO SJ.: Opus theolo-
gicum iuxta atque philosophicum de Deo uno 24, 6, Rom 1664-1670, t. 2, 40a. Zusätzlich zu
den Referenzen dort: F. DE LUGO: In Primam partem 16, 7, 21-22, op. cit. i86a/b; V. Ramirez
SJ.: Tractatus de scientia Dei 8, 58-60. Madrid 1708, t. 1, 28ob/8ia. - Dagegen der alte
Einwand (IOANNES Maior: In I Sent. d. 1 q. 12, op. cit. fol. îgvb; R. DE Arriaga SJ.: Cursusphiloso-
phicus: De anima 6, 73-74. Antwerpen 1632, 736a): Wenn y die Zahl der Reflexionen ist, dann
ist die Zahl des Reflektierbaren y + 1. Folglich bleibt ein Akt notwendig immer unerkannt.

36 DUNS ScOTUS: Super Universalia Porphyrii quaestiones 3, 10, op. cit. t. 1, 89b.
37 „Nulla propositio mentalis [...] potest habere reflexionem supra se ipsam." Ailly: Con-

ceptus et InsolubUia, op. cit. fol. C2rb. Damit waren die Fälle einer sich selbst widerlegenden
Selbstreferenz („haec propositio est falsa") eliminiert. Vgl. C. PRANTL: Geschichte der Logik
im Abendlande, '1855-1870 / ND Berlin: Akademie 1955, Bd. 4, ii2ff. 138.

38 „Logica [...] considérât res [...], quatenus [...] non cognoscuntur actu recto, sed reflexo
[...], quia [...] est de modo cognoscendi eas: qui modus non cognoscitur nisi actu reflexo."
GERHARD von SIENA: In I Sent. d. 3 q. 3 a. 4, op. cit. 187a. Vgl. R. BARANZANO CRM.: Campus
philosophicus: Logica 1, 1, 5. Lyon 1619, 13-14.

39 „si facere sciret [sc. reflexionem], iam non esset rusticus rudis formaliter loquendo." J.

DE LUGO: Disp. schob et morales: De virtute fidei divinae 5, 37, op. cit. t. 1, 256a.



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 63

Der gelehrige Schüler bemerkte wohl die Verschleifung, die darin liegt,
dem Schulbegriff der Reflexion die Introspektion anzugliedern.4° Sofern
damit eine fallige Abgrenzung bezweckt war, ist die im 19. Jahrhundert
nachträglich getroffene Unterscheidung reflexio ontologica / psychological
dennoch zu krude. Besser achtet man einmal auf die prominente Rolle, die
der reflexe Akt spielt, und forscht nach, was daraus geworden ist.

BEWUSSTSEIN

Sowohl dem Tier42 als auch Gott43 sprach der scholastisch gebildete
Humanismus den actus reßexus ab. Heißt das im Umkehrschluß: der Mensch
hätte Bewußtsein? Bezogen auf die vorcartesische Literatur, welcher das

Wort conscientia zur Bezeichnung von ,Bewußtsein' nicht zu Gebote
gestanden hat,44 bleibt die Antwort ungewiß.43 Der Cartesianismus aber hat
zwischen Bewußtsein und Reflexion klar getrennt. Das Cogito versagt sich
der ganzen Unterscheidung von .direkt' und ,reflex', weil durch den refle-
xen Akt (s.o. § 18) immer nur zeitlich zurückliegende Akte zu Bewußtsein
kämen. Wirkungsgeschichtlich wichtiger als Descartes ist übrigens die
Utrechter Interpretation seiner einschlägigen Bemerkungen.46 Erst Lambert
Velthuysen (f 1685) hat aus ihnen das Axiom von der Präreflexivität des

40 S. MAURO SJ.: Quaestiones philosophicae 1, 5. Rom 1658, 49. Vgl. Serna: Logica 1, 1, 2, 1,

op. cit. fol. 2ova; L. RODRIGUEZ OFM.: Dialecticae Aristotelis compendium: Summulae 1, 3,
Salamanca 1624, 5a.

41 S. TONGIORGI SJ.: Institutiones philosophicae: Logica §§ 17, 444, Brüssel: Goemaere
1868, t. 1, 23. 283; T. PESCH SJ.: Institutiones logicales § 106. Freiburg i.Br.: Herder 1888, t. 1, 120.

42 Ph. MELANCHTHON: Liber de anima ('1540), in: Opera omnia Corpus Reformatorum
t. 13). Halle 1846, 139; M. MERSENNE: Quaestiones in Genesim 35, 3. Paris 1623, 1269.

43 P. ClRUELO: Opus logicale. Alcalâ 1519, fol. G3vb.
44 J. SCHMUTZ: L'existence de l'ego comme premier principe métaphysique avant Descartes,

in: O. BOULNOIS (Hg.): Généalogies du sujet de Saint Anselme à Malebranche. Paris: Vrin
2007, 215-268, hier 258. Vgl. HAMILTON: Metaphysics, op. cit. vol. 1, 196; DERS.: On the history
of the terms consciousness, attention, and reflection, in: Th. Reid: The Works, hg. von W.
Hamilton. Edinburgh "1895 / ND Hildesheim: Olms *1983, 940-948, hier 945a.

45 Einerseits: „Cognoscere se ipsum est actus reflexus, quia idem est cognitum et cognos-
cens." A. MADRIGAL (TOSTATUS [f 1454]): Commentaria in librum losue 11, 38. Köln 1613, t. 2,

4ibF. - Andererseits: „Dices: Sufficit intellectui, si sciât se scire, per actum reflexum [...]. Sed

contra sie arguo: Cum aliquid cognosco, non solum experior cognitionem obiecti, sed etiam
me cognoscere [...]; sed hoc non debet fieri per actum distinetum ab eo, quo intelligo obiec-
tum directum." G.M. REQUESEN SJ.: Selectae disputationes in Primam Secundae Divi Thomae

9, 21. Palermo 1659, 218b.

46 R. DESCARTES: Meditationes de prima philosophia, in: Œuvres AT VII, 422. 559. Vgl. V.
COUSIN: Sur le vrai sens du Cogito, ergo sum ('1818), in: Œuvres. Brüssel: Hauman 1840-1841,
t. 2, 111-114, hier ii3a/b; J.L. MARION: Questions cartésiennes. Paris: PUF 1996, 14; I. MACLEAN:

Language in the mind. Reflexive thinking in the late Renaissance, in: C. BLACKWELL/S. KUSU-

KAWA (eds.): Philosophy in the Sixteenth and Seventeenth Centuries. Conversations with
Aristotle. Aldershot: Ashgate 1999, 296-321, hier 299; J. GOLDSTEIN: Kontingenz und Rationalität
bei Descartes. Eine Studie zur Genese des Cartesianismus. Hamburg: Meiner 2007, 248.



64 Sven K. Knebel

Bewußtseins abstrahiert, um es an die Spitze seines Kommentars zu den
Meditationen zu stellen.47 Vortrefflich dann Rainier van Mansvelt (f 1671):

„In jedem Erkenntnisakt ist das Bewußtsein, vermöge dessen der Erkennende
sich seines Erkenntnisakts bewußt ist, notwendig schon vorausgesetzt. Dieses
Bewußtsein ist für ihn nicht eine sekundäre, reflexe Erkenntnis seines Erkenntnisakts,

sondern eben das, was jedweden Erkenntnisakt zu einem aktuellen
Erkenntnisakt macht."48

Spätestens ab 1662 war der Cartesianismus auf die Präreflexivität
eingeschworen.49 Auch wenn seit Locke beides gern in einem Atemzug genannt
wird,5° sind Bewußtsein und Reflexion also zweierlei.

47 „Omnium hominum consensu constat, in vera et proprie sic dicta cognitione requiri
conscientiam: nempe quia est de natura omnis cognitionis, ut is, qui intelligit aliquid, sciât
se intelligere. Neque id tantum de cognitione reflexa intelligendum est, qua cognitionis aut
cogitationis meae conscientiam earn habeo, qua animadverto me aliquid animadvertisse: sed

idem etiam statuimus de prima quavis perceptione aut intellectione, per quam aliquid ad-
vertimus; dolorem, famem, sitim verbi gratia: et quaevis prima cogitatio aut perceptio, per
quam aliquid percipimus aut intelligimus, non magis differt a secunda, per quam animadver-
timus nos illud primum advertisse, quam tertia a secunda; et ambae sunt aeque immateria-
les." L. VELTHUYSIUS: De initiis primae philosophiae iuxta fundamenta Clarissimi Cartesii, tra-
dita in ipsius Meditationibus § 1, in: Opera. Rotterdam 1680, t. 2, 851a. Gekürzt übernommen
in A. Le GRAND: Dissertatio de carentia sensus et cognitionis in brutis § 15. Nürnberg 1679, 20.

48 „Ac in omni cognitione conscientia, qua cognoscens sibi suae cognitionis sit conscius,
necessario requiratur. Haec autem cognoscentis conscientia non est secunda quaedam et
reflexa suae cognitionis cognitio, sed ipsum illud, per quod quaevis cognitio est actualis cogni-
tio." R. VAN MANSVELT: Adversus anonymum Theologo-Politicum liber singularis, in quo om-
nes et singulae Tractatus Theologico-Politici Dissertationes examinantur et refelluntur 2, 4.
Amsterdam 1674, 11.

49 „Ut autem quis sibi sit conscius suae clarae et distinctae perceptionis, non opus est
reflexione et actu alio praeter ipsam illam claram et distinctam perceptionem, cum eius

ipsius cognitionis clarae et distinctae eo ipso, quo nobis adest, simus conscii. Imo ne quidem
per actum sequentem, reflexum nempe, possumus esse conscii actus praecedentis." Ch.
Wittich: Theologia pacifica § 28. Leiden 1675, 22. - « Je dis .immédiatement', afin de vous faire
connoître que ce témoignage et ce sentiment intérieur, n'est pas different de l'action ou de
la passion, et que ce sont elles mêmes qui l'avertissent de ce qui se fait en lui ; et qu'ainsi
vous ne confondiez pas ce sentiment intérieur avec la Reflexion que nous faisons quelquefois
sur nos actions, laquelle ne se trouve pas dans toutes nos pensées, dont elle est seulement
une espece [...] » L. DE LA FORGE (f 1666): Traité de l'esprit de l'homme chap. 6. ('1664) Genf
1725, 51. - „Utrum mens se ipsam nequeat aliter quam reflexe cogitare. Nos id negamus, et
immediata conscientia freti mentem docemus cogitare se directe, quod cogitando se norit,
seil, per ipsam illam cogitationem, quod cogitet, sitque idcirco res cogitans." J.E. SCHWELING:

Exercitationes cathedrariae in Petri Danielis Huetii Censuram Philosophiae Cartesianae 1, 10.

Bremen 1690, 42-43. - „At nos negamus cogitatione illa reflexa opus esse, ut sciamus nos
cogitare, nam in ipsa nostra cogitatione est cognitio interna seu conscientia, per quam istius
cogitationis sumus conscii. .Cogitationis' enim nomine complectimur illud omne quod sie in
nobis est, ut eius immediate simus conscii; ideoque cum cogito, simul novi me cogitare." J.

VAN SCHOOTEN (SCHOTANUS): Discussio Censurae Huetianae 1, 9. ('1691) Amsterdam 2t702, 52.

- « Les Cartésiens [...] reconnoissent de bonne foy que pour former cet antecedent ,Je pense',
d'où l'on puisse tirer ce consequent ,donc je suis', il faut avoir une connoissance de sa pensée
qui soit directe: mais ils assurent qu'il n'y a point de connoissance plus directe que celle que



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 65

Sowohl Descartes als auch Locke gegenüber haben Kritiker wie Pierre
Daniel Huet (f 1721) und John Sergeant (f 1707) auf den Schulbegriff der
Reflexion gepocht: Wenn man unter ,Bewußtsein' die Erkenntnis der
Erkenntnis versteht, dann ist Bewußtsein eine Erkenntnis zweiter Stufe.51

Das ,Ich denke' entgeht der Reflexion nicht. Die Disjunktion von direktem
und reflexem Akt ist unhintergehbar.52 Die Censura Philosophiae Cartesia-
nae führt dazu die Thomasstelle an: „Alius est actus, quo intellectus intelli-
git lapidem, et alius est actus, quo intelligit se intelligere lapidem."55 Woraus

gefolgert wird, daß sich die Aktgegenwart des ,Ich denke' in der
Vorstellung nie einholt.54

So leicht sich der Cartesianer mit dem Verteidiger des Schulbegriffs der
Reflexion über deren Nachträglichkeit verständigt hätte, über das ,Ich
denke' schied jede Verständigung aus. Innerhalb der Grammatik des Schul-
begriffs erschien dessen cartesische Interpretation chimärisch.55 Von dem
,Ich denke' setzte der Cartesianer unbeirrt56 voraus, es sei dies ein intui-

l'esprit a de sa propre pensée, puisqu'il la connoist par elle-même. » P.S. REGIS: Réponse au
livre qui a pour titre P. Danielis Huetii Censura Philosophiae Cartesianae 1, 10. Paris 1691, 45-
46.

50 Sehr schön COUSIN: Œuvres, op. cit. t. 1, 133-134. Daneben die schottische Diskussion
um Locke: Th. Reid: Essays on the Intellectual Powers ofMan ('1785) 3, 5, op. cit. 34Ôa/b; ibid.
6,1, op. cit. 420a/b; HAMILTON: Metaphysics, op. cit. vol. i, 233.

51 « Si par .conscience' les Cartésiens entendent la connoissance de leur connoissance, la
conscience est une connoissance distinguée de la première [...] » J. DUHAMEL (f 1714): Réflexions

critiques sur le système Cartésien de la Philosophie de Mr Regis 1, 14. Paris 1692, 54.
Nicht zu verwechseln mit dem Cartesianer J.B. Duhamel (f 1706). - '"Tis impossible to be

conscious, or know we know, without a new Act of Reflexion. [...] 'Tis impossible to be
conscious of, or know our present Reflex Act, but by a new Reflex one." J. SERGEANT: Solid
Philosophy Asserted against the Fancies of the Ideists 2, 4-5. London 1697, 122. 124.

52 „Itaque, ut cogitem me cogitare, duplex adhibenda est cogitatio, quarum alia reflecti
deberet in aliam, posterior in priorem, praesens in praeteritam [...]. Répugnât enim utrum-
que effici per unicam actionem [...]" P.D. HUET: Censura Philosophiae Cartesianae 1, 9. Paris
T689, 19-20.

55 THOMAS VON AquiN: Summa theologica I q. 87 a. 3 ad 2. Zitiert bei HUET: Censura 1, 10,

op cit. 24-25; DerS.: Censura Philosophiae Cartesianae. Paris 4i694, fol. a8v.
54 „Cogitatio qua nunc cogito, alia est ac cogitatio de qua cogito. [...] hoc enuntiatum

Cartesii ,Ego cogito' [...] tantumdem valet, ac si dicerem ,Ego cogito me cogitasse'." HUET:
Censura 1, 9, op. cit. ('1689) 19. - „Certum [...] est, secundae cogitationi Cartesii rem esse ali-
quam obiectam, cogitationem scilicet praeteritam, quae, cum antea esset cogitatio, fit nunc
res cogitata." DERS.: Censura 1, 9, op. cit. C1694) 37. Vgl. F. PALANCO OMinim.: Thomista
contra Atomistas § 201. Madrid 1714, mb/i2a.

55 „If I be Conscious, or know that I know when I know the Object without me, 1 must by
the same Act know what's within me and what's without me both at once; and so my Act of
Direct Knowledge would be Reflex-, or rather, that one Act would be both Direct and Reflex,
which makes it Chimerical." SERGEANT: Solid Philosophy 2, 4, op. cit. 123-124.

56 Zweifel daran gab es seit langem: „Sola cognitio abstractiva reflexa intellectionis [...]

ut recepti in habente eius notitiam abstractivam reflexam sufficit ad hoc, quod aliquis in-
telligat se intelligere [...]. Ad hoc enim, quod aliquis assentiat rei significatae per istam pro-
positionem ,ego intelligo', nulla intuitiva notitia est necessaria, sed sufficit propositio ipsa ex



66 Sven K. Knebel

tiver Akt. Sein Gegner hätte ihm vielleicht nicht einmal, anstelle des
präreflexiven, ein reflexives Bewußtsein abgekauft. Unvermindert hoch im
Kurs stand der Erfahrungssatz, daß selbst der Wachzustand keine Dauer -
reflexion kennt.57

Trotzdem wäre der Schluß voreilig, mit ihrem grammatischen Verstoß
hätten die Cartesianer der Scholastik opponiert. Sie haben sich damit
lediglich an einer innerscholastischen Kontroverse beteiligt. Unter den
Scholastikern hat es nämlich auch solche gegeben, die aus der Reihe

getanzt sind. Über dreihundert Jahre vor Descartes hatte Durand de Saint
Pourçain (f 1334), in der ersten Redaktion (1304/08) des ersten Buchs
seines Sentenzenkommentars, den Schulbegriff der Reflexion frontal
angegriffen: Es gebe keinen direkten Akt, der nicht gleichzeitig reflex
wäre. Durandus war dafür damals auch genau auf der Linie kritisiert
worden, auf der Descartes dann von Huet kritisiert wurde.?8

Der Hinweis auf diesen Präzedenzfall wird vielleicht mit dem in der
Philosophiegeschichtsschreibung üblichen Achselzucken über die Pedanterie

der Vorläufersuche abgetan werden: Wie innovativ die Kategorie .Be¬

wußtsein' im 17. Jahrhundert gewesen ist, zeige schließlich die schulphilosophische

Polemik dagegen.
Allein, wie repräsentativ sind die angeführten Stimmen? Eine definitiv

antischolastische Note hätte der Bewußtseinsbegriff nur dann, wenn er auf
den Widerstand von mehr als nur einer Fraktion getroffen wäre. Den von
den Cartesianern gemachten Punkt haben indessen nicht nur sie gemacht.
Darum ist das Fortleben des Durandus ein Kapitel für sich.59 Es bedarf

notitiis abstractivis composita [...]" RUBIO: In I Sent. Prol. q. 4 a. 2, op. cit. t. 1, fol. i2rb.
Gegen OCKHAM: In I Sent. Prol. q. 1, op. cit. t. 1, 40. Zur Rezeption dieser These Rubios im 17.

Jh. C.A. ANDERSEN: Intuitive and Abstractive Cognition, ,Praecisiones obiectivae', and the
Formal Distinction in Mastri and Belluto and Later Scotist Authors, in: Archivum Franciscanum

Historicum 108 (2015), 183-247, hier 209-211.
57 R, LYNCH (Lynceus) SJ.: Philosophia scholastica: Metaphysica 7, 11, 8. Lyon 1654, t. 3,

436a. Vgl. COLLEGIUM CONIMBRICENSE SJ.: Commentarii in très libros De anima Aristotelis:
Lib. III, 7, 1. Köln 1600, 503; J. DE GUEVARA CRM.: De interiori sensu 1, 4, 2. Rom 1622, 114-115;
R. DE ArriagA: Disputationes theologicae in Primam partem D. Thomae De Angelis 9, 18.

Antwerpen 1643, t. 2, 67a; J. GuiLLEMINOT SJ.: Dissertatio de cognitione brutorum 3, 7. Paris 1679,

296; SERGEANT: Solid Philosophy 2, 3, op. cit. 121-122.
58 „What Durandus seems to suggest is that we automatically have reflexive acts whenever

we have direct acts." R.L. FRIEDMAN: On the Trail of a Philosophical Debate: Durandus of
St. Pourçain vs. Thomas Wylton on Simultaneous Acts in the Intellect, in: S.F. BROWN u.a.
(eds.): Philosophical Debates at Paris in the Early 14th Century. Leiden: Brill 2009, 433-461,
hier 446.

59 TH. JESCHKE: Deus ut tentus vel visus. Die Debatte um die Seligkeit im reflexiven Akt.
Leiden: Brill 2011; S.K. KNEBEL: Durandus, Quirôs, Consciousness, in: A. Speer (u.a. eds.):
Durand ofSaint-Pourçain and His Sentences Commentary. Leuven: Peeters 2014, 345-384.
Nachträglich: AntONINO DI FlRENZE OP. (f 1459): Summa sacrae theologiae 3, 30, 6. Venedig 1571,
fol. 495vb; A. ACHILLINI (f 1512): De universalibus, in: Opera omnia. Venedig 1545, fol. 6ivb;
COLLEGIUM Complutense OCD.: Artium cursus: Disputationes in Aristotelis Dialecticam 2,



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 67

ernsthaft der Prüfung, wie es im 17. Jahrhundert um den Schulbegriff der
Reflexion bestellt war. Auf der einen Seite haben die Cartesianer ihn ja
nicht pauschal abgelehnt, sondern nur für einen bestimmten Fall. Auf der
anderen Seite war er zu der Zeit mitten in der Scholastik bereits relativiert.
Eine Distinktion schwirrte herum, die zwischen förmlicher und virtueller
Reflexion. Dieses bisher kaum bemerkte diskursive Ereignis soll im Folgenden

unter die Lupe genommen sein.
Die förmliche Reflexion war die nach dem Schulbegriff, die virtuelle

demgegenüber eine ohne reflexen Akt, darum nur eine Reflexion-als-ob.6°
Das klingt nach einem frivolen Spiel mit Begriffen und Distinktionen. In
Distinktionen war die Scholastik erfinderisch; niemand hat darüber mehr
gespottet als Descartes. Deswegen müssen wir zusehen, ob in dem Begriff
,Virtualreflexion' nicht auch Arbeit steckt. Wie groß ist seine Bestimmtheit?

Dazu betrachten wir die Begriffsbestimmung, die mit dem Begriff
verfolgten Zwecke, sein historisches Volumen, den Streit um ihn und
schließlich die Position der Cartesianer in diesem Streit. Alles zusammen
erlaubt sichere Schlüsse. Wie eben, in der Exposition des Schulbegriffs der
Reflexion, sind auch hier die strengen Maßstäbe der Begriffsgeschichte
anzulegen. Es interessiert der Begriff also ausschließlich in seiner Bindung
an den Wortkörper.

VlRTUALREFLEXION

1. [Suärez] Ein intentionaler Akt ist in seinem Vollzug beiläufig selber
wahrnehmbar.6' Etwas ist nämlich nicht notwendig nur in dem Sinn
erkennbar, daß sich an ihm ein intentionaler Akt erfüllt: ut quod. Es kann
auch, erklärt Francisco Suärez (f 1617), in dem Sinn erkennbar sein, daß es

18, op. cit. 167a („in quolibet etiam actu directo intellectus, invenitur quasi quidam modus
reflectionis, quatenus quodammodo advertit ad suum actum aut effectum illius").

60 „Dixi ,saltern virtualiter': quia reflexio proprie et formaliter datur solum inter actus
physice distinctos, quorum unus cognoscat, et alter cognoscatur." P. DI CONTI (COMITIBUS)
OSA.: Philosophia rationalis universam Logicam complectens 1, 4, 4. Ancona 0671, 255. - „Ut
cognitio sit reflexa formaliter, non satis est, quod cognitio sit cognitionis tanquam obiecti,
sed ultra hoc requiritur, quod sit cognitio distincta et diversa ab ea, quae est obiectum
cognitum." P. CORNEJO OC. (f 1618): Theologia scholastica et moralis: In Primam partem D.
Thomae Q. 14 a. 2-3, 1, 2. ('1628) Bamberg 1671,16a.

61 „In hoc sensu [sc. reflexionis virtualis] quaelibet cognitio est ,reflexa', quatenus habet
talem naturam, ut potentia earn quoque percipiat, dum ipsa mediante obiectum percipit:
etenim dubio procul potentia Vitalis sensibiliter suos experitur actus nullum alium actum
eliciendo, quo formaliter ipsos percipiat [...]; et plane nihil obstat, quin actus quilibet virtualiter

seipso percipitur, non quidem ut quod et per modum obiecti percepti per ipsum actum,
sed ut quo, hoc est, tanquam illud, quo cognoscit obiectum." B. MASTRI DA MELDOLA OFM.:
Disputationes theologicae in Primum librum Sententiarum 6, 266. ('1655) Venedig 1731, 369b.
Ein wörtliches Zitat aus J. PUNCH (PONCIUS) OFM.: Theologiae cursus integer 4, 71. Paris 1652,
57b. Vgl. A. ARNAULD (f 1694): Des vraies et des fausses idées ('1683), in: Œuvres. Paris 1775-
1781, t. 38, 246; F. Diaz OP.: Dialectica iuxta mentem D. Thomae 3,1, 1. Madrid 1694, 286b/87a.



68 Sven K. Knebel

nur das Mittel ist, um zu einer intentionalen Erfüllung zu gelangen: ut
quo.6z Obwohl es keinen Grund dafür gibt, hier nicht von .Reflexion' zu
sprechen - denn die Reflexion muß nicht Satzform haben5? -, ist das dann
nicht eine förmliche Reflexion. Erläutert wird das an der Wirkursächlich-
keit von Gedanken. Für Suärez neigen thomistische Theorien der Exem-
plarursächlichkeit dazu,64 diejenige Reflexion, welche den künstlerischen
Produktionsprozeß notwendig begleitet, mit einer anderen zu verwechseln,

die das nicht tut. Unerläßlich sei aber nur die Virtualreflexion.6?
2. [Diskussion] Obwohl Suärez' Ansatz Schule gemacht hat,66 war es

nicht nur kontroverstheologisches Geplänkel, die Unterscheidung ut quo /
ut quod in diesem Kontext fehl am Platz zu finden.67 Auch katholischer-
seite wurde sich gewundert:68 In der Erkenntnisbeziehung bezieht sich die
Bestimmung ut quo darauf, daß der kognitive Akt eine (akzidentelle) Form
ist, durch deren Inhärenz im Verstand dessen intentionale Bezugnahme
zustandekommt. Was hat das mit Reflexion zu tun?69 Theodor Smising (f

62 „[...] ea tantum implicita et virtuali reflexione, quam quilibet actus mentis in se in-
cludit, ratione cuius dicitur cognosci se ipso ut quo, quamvis non cognoscatur ut quod."
SuÂREZ: Disp. metaphysicae 25,1, 39, op. cit. t. 25, 910a.

6? F. SUÄREZ: Commentaria ac Disputationes in Primam partem D. Thomae de Deo uno et
trino 2,18, 9, op. cit. t. 1, 115b. Zustimmend PRAESENTATIONE: De beatitudine 4, 9, 6, 11, op. cit.
t. i, 580a.

64 Vgl. THOMAS DE VIO Caietanus OP.: Commentaria in Primam partem Summae Theolo-
giae Q. 15 a. 2 ad 2, § to, in: THOMAS AQUINAS: Opera omnia t. 4, Rom: Typ. Polyglotta 1888,
203b.

65 Dazu M. RENEMANN: Gedanken als Wirkursachen. Francisco Suärez zur geistigen
Hervorbringung. Amsterdam: Grüner 2009, 124-126.

66 Vgl. z.B. G.C. RECUPITO SJ.: Tbeologia de Deo uno 1, 6, 26, 2-7. Neapel 1642, t. 1, 678b-
82b, der damit die von ihm vorgeschlagene Unterscheidung cognitio reßexa signata / exer-
cita entwickelt.

67 „[...] distinctio illa [...] de reflexione, seil, vel ,formait, vel .implicita et virtuali' nec in-
genium olens nec sobrietatem sapiens [...] Huic [...] distinetioni locus non est in praesenti;
quod si fiat reflexio, necesse est, ut sit actualis et habeat obiectum, in quod reflectatur, id-
que obiectum ut quod, non ut quo [...]. Etenim hoc .cognosci ut quo' non tarn est cognosci,
quam ad alterius alieuius cognitionem deservire [...]" W. TWISSE: Dissertatio de Scientia
Media: Digressio, in qua quae in Metaphysicis, Disp. 23. sect. 1 de Ideis disserit Suärez, ad

examen revocantur. Arnheim 1639, 301a. Nicht vertieft bei J. REVIUS: Suärez repurgatus, sive

Syllabus Disputationum Metaphysicarum Francisci Suärez. Leiden 1644, 474-475.
68 Von der Diskussion von Suärez' Theorie der Exemplarursächlichkeit (z.B. S. SERBEL-

LONI CRSP.: Philosophia Ticinensis: Physica 2, 6, 98. Mailand 1657, 673b) ist hier nicht die
Rede.

69 „[...] locutione valde impropria, qua omnis cognitio, praeterquam quod sit alieuius
obiecti ut quod, dicitur etiam esse suiipsius ut quo. Quae phrasis, uti dixi, valde impropria
est. Non enim désignât, cognitionem aliquo modo in seipsam tendere velut in obiectum, sed
solum esse formam, quae informans intellectum, a quo procedit, illo veluti exercitio sui,
faciat eum tendere in obiectum directum. Quod, quid facit ad reflexionem, cuius est proprie
versari circa notitiam directam et in illam tendere ut obiectum?" F. van DER VEKEN SJ.:

Disputationes theologicae de Deo uno et trino 14, 25, Antwerpen 1655, 270b. Die Prämisse dieses



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 69

1626) umging Suärez' Ansatz durch den Vorschlag, die Virtualreflexion vom
Gegenstand her zu definieren: als den Fall, daß mit einem erkannten
Gegenstand in demselben Akt die Vorstellung verknüpft ist, daß er erkannt
ist.70 Doch auf diese Weise werde, warf ein Befürworter der suarezischen
Terminologie ein, der Unterschied zum Schulbegriff der Reflexion
verwischt.71

3. [Erfolgsgeschichte] Im Anschluß an Suärez wurde dieser unter
wechselnden Gesichtspunkten relativiert.72 Die Reflexion für etwas zu halten,
das auch habitualisierbar ist,7^ akzentuiert dabei anders, als wenn Aegidius
da Apresentaçào (f 1626) dem Vorstellungsleben ein präreflexives Bewußtsein

zuspricht.74 Zwar beschränkt auf die Theoriebildung zu Gottes Wissen,
aber in ähnlicher Absicht, möchte Francesco Amico (f 1651) die schlechte
Unendlichkeit' im Schulbegriff der Reflexion (s.o. § 20) durch Infinitesima-
lisierung überwinden.75 Regelrecht koordiniert erscheinen die beiden
Reflexionstypen bei Antonio Perez (f 1649). Die Trennung zwischen Virtual-

Autors: „Nihil proprie reflectitur supra seipsum, sed inter reflexum et reflectens aliqua dis-
tinctio necessario intercedit." Ibid. 17, 4, op. cit. 295b.

70 „Voco reflexionem .virtualem', quando eodem actu cognoscitur res, et cognoscitur
cognosci." TH. SMISING OFM.: Disputationes theologicae de Deo uno et trino 2, 6, 249,
Antwerpen 1627, t. 1, 270a. Zustimmend W. HERINCX OFM.: Summa theologica scholastica et
moralis 1, 5, 80. Antwerpen 1660, t. 1, 79b.

71 „ut explicatur ab ipso [sc. Smising], est potius reflexio formalis et expressa quam vir-
tualis et implicita." MASTRI DA MELDOLA: In I Sent. 6, 268, op. cit. 370b.

72 Relativiert wird z.B. die Direktheit der Reflexion: „Reflexio .virtualis' est, quando [sc.

cognitio] non directe tendit ad illud, supra quod reflectitur." FRANCISCO DE S. TOMÄS OC.:
Via scientiarum 2, 94. Madrid 1686, 195a.

73 „virtualis reflexio continua [...]" A. RUVIO SJ.: Commentarii in octo libros Aristotelis de

Physico auditu 2, 6, 75. Valencia 1606, fol. i3ira. - „virtualis reflexio in vi habitus prius
acquisiti et iam ad praxim deducti [...]" O. NEUMANN OSB.: Quaestiones selectae de anima ra-
tionali 20, 4. Salzburg 1698, 146. Vgl. E. ROdorffer OSB.: Salisburgensis Thomista Philo-
sophus 2, 2, 2, 1, 38-39. Salzburg 1732, i04a/b; A. LOCHERER OFM.: Clypeus philosophico-
scotisticus: Logica 3, 4, 19. Augsburg 1742, t. 1, 205a.

74 „Quae [...] perfectio [sc. virtualis reflexio] concedenda est simplici intellectui: dum
enim actu percipit obiectum, etiam antequam supra suum actum reflectatur, aliquo modo
cognoscit, se obiectum apprehendere." PRAESENTATIONE: De beatitudine 4, 9, 6, 9, op. cit. t. 1,

579b. Mißbilligend T. HURTADO: Praecursor Philos. 2, 3, 2, op. cit. 198b. Vgl. jedoch L. PENA-

FIEL SJ. (f 1657): Tractatus et disputationes in Primam partem D. Thomae 6, 24, 36. Lyon
1663-1666, t. 1, 390a.

75 „[...] virtualis reflexio aequivalens infinitis cognitionibus reflexivis" F. AMICO SJ.: Cursus

theologicus: De Deo uno et trino 12, 9. ('1630) Douai 2i640, t. 1, 192b. Vgl. Th. Raynaud
SJ.: Theologia naturalis 7, 2, 105. Lyon 1622, 718a; A. TANNER SJ.: Universa theologia scholastica:

In Primam partem D. Thomae 2, 8, 2, 3. Ingolstadt 1626, t. 1, 426; J. MARTINON SJ.:

Disputationes theologicae: De Incarnatione 10, 24. Bordeaux-Paris 1644-1663, t. 4, 259a; I.
DERKENNIS SJ.: De Deo uno, trino, Creatore: De Deo uno 8, 10. Brüssel 1655, 153-154 (ohne den
Ausdruck); D. DE AVENDANO SJ.: Problemata theologica § 669. Antwerpen 1668, t. 1, 197a; F.

STUMMEL (Stumelius) OFM.: Controversiarum inter principes cathedras D. Thomae et Scoti
de simplicitate Dei primum et perenne mobile § 236. Köln 1680, t. I/2, 109b; B. OBERHAUSER

OSB.: Philosophus peripatetico-thomistice discurrens: Logica 1, 234. Augsburg 1730, 111.



70 Sven K. Knebel

reflexion und intentionaler Erfülltheit ist aufgegeben,76 der direkte Akt
federt in sich zurück und wird seiner latenten Reflexivität entbunden.77
Die Virtualreflexion ist jetzt auch nicht mehr nur wahrnehmenderweise
vollziehbar.78 Die Rehabilitierung (s.o. §§ 6, 16) der ,Selbst'reflexivität ist
im vollen Gang.79

Phänomenologie

Die ,Virtualreflexion' hängt demnach mit der Aktperformanz zusammen.
Das mit ,virtuell' häufig synonym verwendete Adjektiv ,implizit' (implicita
et virtualis reflexio) zielt nicht auf die Analyse des Reflexionsaufbaus
bestimmter Akt typen. Ein Merkmal wovon genau ist die Virtualreflexion aber
nun? Zu unterscheiden ist zwischen Ontologie und Psychologie.

[Ontologie] Im Rahmen einer aristotelisch strukturierten Psychologie
stellt sich die Frage, ob der Akt oder das Vermögen der Träger der
Virtualreflexion ist. In der Regel wird behauptet, dies wäre der Akt.80 Innerhalb
der suarezischen Terminologie ist die Vorstellung manchmal aber auch
die, der Verstand wäre ein „virtuell reflexives Vermögen".81 Für Jean Marti-
non (f 1662) kommt es nicht aktseitig zur Virtualreflexion, sondern ver-
mögensseitig. Sie ist das Merkmal der intentionalen Einstellung. Eine
Reihe von Ausdrücken charakterisiert diese als mit Erlebnissen befaßt. Das

76 „Reflexio .formalis' sit, quando unus actus est obiectum alterius realiter distincti, sed
eiusdem potentiae; .virtualis' vero, quando actus ad se ipsum terminatur." A. PEREZ SJ.: In Se-

cundam et Tertiam partem D. Thomae 4, 7, 2, 1. Lyon 1669, 285a. - „Hanc reflexionem
Antonius Peres vocat .virtualem' ad distinctionem ,formalis' [...]. Quod spectat ad vocem." F.

CASTIGLIONE SJ.: Cursus philosophicus: De anima 5, 4, t. Venedig 1690, 583b.
77 F. ARANDA SJ.: In Primam Secundae S. Thomae 4, 42. Saragossa 1694, 45b. Ein Perez-

schüler.
78 „Posterior vero [sc. cognitio reflexa ,virtualiter'] est unus idemque actus, quo rem cog-

noscit intellectus, et simul advertit et iudicat se cognoscere." C. FRASSEN OFM.: Scotus
academicus 1, 3, 7, 4, 1. Paris 1672, t. 1, 240b.

7® „Si actus se reflectit supra se ipsum, est .reflexus virtualiter'." V. GUFL OSB.: Philoso-
phia scholastica universa: Logica § 135. Regensburg 1750, t. 1, 78.

80 „Actus reflexus .virtualis' [...] est ille, quo cognosco simul et independenter ab alio
actu obiectum quoddam immediate, et praeterea cognosco eodemmet actu, me tale obiectum

percipere." C. MÉRON OFM.: Philosophia scoto-peripatetica: Logica [Prooem.j 2, 2, 3.
Paris 1675, t. 1, i5oa/b. Vgl. G. VlSCHL OSB.: Disquisitiones in universam philosophiam Aristo-
telico-Thomisticam: Logica 2, 41. Salzburg 1706, t. 1, 88a.

81 „Intellectus [...] potest cognoscere suum conceptum [...] exercite et ut quo, nimirum
quando attingit ipsum ut rationem qua repraesentandi aut cognoscendi aliud. Cum enim
intellectus sit potentia virtualiter reflexiva, nequit actualiter cognoscere aliquod obiectum
extra se, quin saltern exercite percipiat conceptum, in quo ipsi repraesentatur eiusmodi
obiectum." D. LYNCH (Linze) OP.: Summa philosophiae speculativae: Philosophia rationalis 2,

7, 2. Paris 1666-1670, t. 1, 310a.



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 71

opponiert einer, nach dem Schema der aristotelischen akzidentellen Form,
verdinglichenden Auffassung des Akts.82

[Psychologie] Sowohl unter der einen als auch der andern Annahme
fragt es sich, auf welchen Typ von Vermögen bzw. auf welche Klasse von
Akten das Merkmal ,Virtualreflexion' kategorial zutrifft.

1. [Denken] In erster Linie auf den Verstand bzw. die Verstandesakte.
Wer für die Virtualreflexion überhaupt zu haben ist, für den ist sie von
dem Denken, Vorstellen und Erkennen in jedem einzelnen Fall unabtrennbar.^

Der Perezschüler Antonio Bernaldo de Quirös (f 1668), der aus Abneigung

gegen das Bestimmungsstück ,virtuell'84 den Ausdruck zwar meistens
vermeidet, in der Sache aber einer der hervorragendsten Verfechter der
Virtualreflexion ist, beruft sich auf den Satz des Durandus: „Ein Erkenntnisakt

kann dem Erkennenden nicht verborgen sein."8? Es gibt nichts, was
mir, dem Erkennenden, bekannter wäre, als daß ich erkenne.86 Die selbst-
reflexive Struktur des kognitiven Akts und die Bezugnahme des Erkennenden

auf sich in diesem Akt sind ein und dasselbe.87

82 „Respondeo, hanc virtualem reflexionem non se tenere ex parte qualitatis productae
et realiter distinctae, sed ex parte usus sive exercitii et conatus ipsius potentiae et atten-
tionis vel intentionis Vitalis et experimentalis circa qualitatem productam et circa obiectum.
Dum enim illam experitur, intelligit se intelligere [...]" MARTINON: Disp. theoL: In Primam
Secundae D. Thomae 38, 202, op. cit. t. 2, 147b. - „Est enim ea natura intellectionis, ut sit
experimentalis sui ipsius cognitio. Nam quisquis intelligit, hoc ipso intelligit se intelligere,
experiturque se habere cognitionem, quam habet. [...] intelligere non est veluti actio mortua
et mera productio qualitatis alicuius obiectum exprimentis, [...] sed est viva productio prin-
cipii intelligentis, attendentis producendo, et producentis attendendo." Ibid.: De Deo et de

Angelis 9, 5, op. cit. t. 1, 158b.
83 Ibid. : In Primam Secundae 3, 51, t. 2, 33a. - „Cognitio semper est virtualiter reflexiva supra

seipsam." ESPARZA: De virtutibus theologicis, op. cit. fol. T3r. Genauso A. Ravaille (Reginaldus)
OP.: Doctrinae D. Thomae Aqu. tria principia. Toulouse 1670, t. 1, 277; W. Ayleworth SJ.: Meta-
physica scholastica 5, 8, 24. Köln 1675, 351b; MÉRON: Philos.: Logica [Prooem.] 2, 2, 3,1, op. cit. t. 1,

155a; CASTIGLIONE: Cursus philos. : De anima 5, 5, 3, op. cit. 585b.
84 Zu dem scholastischen Begriffsgebrauch und den dadurch ausgelösten Kontroversen

vgl. Historisches Wörterbuch der Philosophie s.v. .Virtualität I', op. cit. Bd. 11, 1062-1066.
8? Der Satz ist durch Molina überliefert: „Probe argumentatur Durandus: Nunquam latet

cognoscentem se cognoscere rem, quam cognoscit." L. MOLINA SJ.: Commentaria in Primam
D. Thomae partem Q. 27 a. 1, disp. 8 memb. 3. Cuenca 1592,1121A.

86 „Omnis cognitio eo ipso, quod reddat cognoscens subiectum, notificat illi se ipsam,
non quidem clare et explicite quoad quid est, sed quoad an est. Cognitio enim cognoscentem
ipsum latere non potest. Quid mihi cognoscenti notius quam, me cognoscere?" A. BERNALDO

DE QuiROS SJ.: Selectae Disputationes theologicae de Deo 56, 24. Lyon 1654, 373b. Vgl. ibid. 33,
1, op. cit. 273b; ibid. 33, 25, op. cit. 277b. Daher auch I.F. PEYNADO SJ. (f 1696): Disputationes
in III libros Aristotelis De anima 3, 46. ('1698) Alcalä 2i7Ö2, 27ia/b.

87 „Si autem me cognosco semper et per quamlibet cognitionem, manifeste implicabit
cognitio, quae non proponat aliquod obiectum ut identificatum mecum. Quid enim magis
identificatum mihi quam ego ipse? [...] Omnis cognitio seu omnis cognoscens eo ipso, quod
cognoscat, cognoscit se ipsum." BERNALDO DE QuiROS: De Deo 56, 24-25, op. cit. 373b; Ders.:
Opus phüosophicum 86, 26. Lyon 1666, 566b.



72 Sven K. Knebel

Daraus folgt nicht, daß die hierdurch verschaffte Erkenntnis auch die
besten Noten bekommt. Wovon Quirös behauptet, daß es mir unmittelbar
zugänglich sei, ist das Aktereignis, keine Einsicht in dessen psychologische
Struktur. Nur die Anwälte des Schulbegriffs der Reflexion würden in Bezug
auf die Evidenzen der Introspektion zwar prinzipiell bestreiten, daß ein
clare et distincte erreichbar ist.88 Aber daß es normalerweise nicht erreicht
wird, bestreiten auch die Anwälte der Virtualreflexion nicht.89 Nur für
bestimmte Idealfälle9° wird die Möglichkeit verteidigt, daß sie von einem
intentional erfüllten kognitiven Akt eine nicht minder deutliche Vorstellung

verschafft, als es die von dessen Gegenstand ist.91

Unter den klassischen drei Verstandeshandlungen - Begriff, Urteil,
Schluß - konzentriert sich das Interesse auf die zweite. Urteilstheoretisch
interessiert die Virtualreflexion in mehrfacher Hinsicht:

a) im Hinblick auf die aristotelische Logik, d.h. auf das kategorische
Urteil verstanden als eine prädikative Zusprechung oder Absprechung „S

ist (nicht) P".

In einer Urteilstheorie, für welche das Urteil notwendig eine Reflexion
über die Subjekts- und die Prädikatsvorstellung sowie über deren Verhältnis

einschließt, ist das dann zumindest eine Virtualreflexion.92 Die nicht-
triviale Voraussetzung dabei ist, daß das Urteil nicht nur eine Verstandeshandlung,

sondern ein originärer Erkenntnisakt ist.
Bei Quirös, einem Pionier der tense logic, dient die Virtualreflexion des

Urteils besonders der Sicherung der Referenz der Kopula. Wegen des

grammatischen Tempus seines verbalen Bestandteils soll nämlich auch im
Falle des Mentalsatzes dessen Wahrheitswert von dem Zeitpunkt abhängen,

zu welchem er vollzogen wird.93
b) im Hinblick auf die Urteilspsychologie. Was den Wahrheitsanspruch

des Urteils betrifft, bezieht sich das nicht auf den Fall, daß das nachträgliche

Prüfungsergebnis lautet „(S ist [nicht] P) ist wahr", denn da trägt der

88 HURTADO DE MENDOZA: Univ. philos. : De anima 10, 48, op. cit. 602a.
89 BERNALDO DE Quirös: De Deo 38, 10, op. cit. 299b; ibid. 31, 54, op. cit. 268a/b; CASTI-

GLIONE: Cursus philos. : De anima 5, 5, 10, op. cit. 586b.
9° „Quo cognitio perfectior ac vividior est, eo per se loquendo est maior sui ipsius per-

ceptio experimentalis." MARTINON: Disp. theol.: De Deo et de Angelis 9, 5, op. cit. t. 1, 158b;
De Incarnatione 10, 24, op. cit. t. 4, 259a.

91 TH. COMPTON-CARLETON S}.: Philosophia universa: De anima 19, 3, 3. Antwerpen 1649,
533b; G. POLIZZI SJ.: Disputationes in universam Philosophiam: De anima 21, 45. Palermo 1675,

t. 3, 3i6a/b.
92 „Dum iudicamus, utimur reflexione saltem virtuali supra primas apprehensiones, mu-

tuamque earum habitudinem [...], quia mens cognoscit unionem identitatis exercitam inter
extrema: ergo fertur necessario in extrema." J. CHANNEVELLE SJ.: Ars disserendi seu Logica 5,

1, 1. Paris 1667, t. 2, 134. Vgl. SuÂREZ: Disp. metaphysicae 8, 3, 18, op. cit. t. 25, 289a; CASTI-

GLIONE: Cursus philos. : Logica 7, 9, 2-5, op. cit. 1553/563.
93 BERNALDO DE QUIROS: De Deo 4, 26, op. cit. 14b; ibid. 48, 30, op. cit. 336a; ibid. 56, 26,

op. cit. 373b/74a; Opus philosophicum 99, 15, op. cit. 687b.



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 73

reflexe Akt diesen Anspruch. Gemeint ist der Normalfall,94 daß dieser
Anspruch direkt angemeldet ist. Dann trägt ihn die Überzeugung des
Urteilenden. Vermöge der Virtualreflexion ist ein Urteil „immer" von dieser
Überzeugung begleitet." Diese für diskursiv vermittelt zu halten,96 ist
wegen der christlichen Glaubenszustimmung problematisch. Bei Martin de

Esparza (f 1689) kommt die Virtualreflexion deswegen kurzerhand für die
subjektive Gewißheit auf, woher diese auch immer rührt.97

Vielfach bietet die Virtualreflexion die Handhabe, um - bei freilich
reduzierter Komplexität verglichen mit der älteren verbum mentis-Spekula-
tion,98 - das Urteil in Augustins Theorie des Denkens als eines Selbstgesprächs

der Seele einzutragen." Das Urteil „Gott ist weise" besagt, daß ich

94 „Omnis [...] propositio de se dicere censetur ,vera sum', etiam [...] citra actum refle-
xum." FABRI: Tract, de homine 7, 60, 2, op. cit. t. 2, 113a.

95 „Conformitas potest percipi duobus modis: primo in actu exercito, secundo in actu
signato. Item duplex est reflexio, una virtualis et implicita, altera actualis et distincta. Iam
vero conformitas in actu exercito cognoscitur per reflectionem virtualem, in actu signato per
actualem. Virtualis semper inest secundae operationi, non actualis." ]. FOURNENC OF.:
Universae Philosophiae synopsis 37, 3. Paris 1655, t. 1, 209 (unter Bezug auf CaietanUS: In
Primant partem Q. 16 a. 2, § 6, op. cit. 209a/b). Vgl. G. FASULO (FaSOLUS) SJ.: In Primam partem
Summae S. Thomae commentaria Q. 16 a. 2, § 20. Lyon 1623-1636, t. 2, 336a; GABRIEL A S.

VlNCENTlO OCD.: Logica 9, 22. Rom 1669, 331b.
9® „Ratio autem seu intellectus potest .reflexe' iudicare de suo proprio iudicio dupliciter.

Uno modo, habendo iudicium reflexum formaliter, alio modo, habendo iudicium reflexum
virtualiter. Habet ratio iudicium de suo proprio iudicio reflexum formaliter, cum iudicium
prolatum de aliquo particulari agibili iterum examinât investigans, an bene sententiaverit de
tali agibili, sicque de iudicio iam prolato profert novam sententiam, qua vel probat et
confirmât, vel reprobat et quasi condemnat sententiam prius datam, ab ea recedens. Habet vero
iudicium de suo iudicio reflexum solum virtualiter, cum ratio non vocat in examen iudicium
prius datum, sed examinât directe et formaliter agenda ad finem, sed tarnen sententiam de

agendis profert, advertendo ad id, quod sentit, firmans se in tali sententia per principia agi-
bilium, ex quibus inducitur in talem sententiam. Sententia quippe cum tali advertentia pro-
lata est sententia iudicata et sententiata, et virtualiter est reflexa. Qui enim sic iudicat,
virtualiter sentit, suam sententiam esse rectam. Sicut enim in speculativis, cum quis ex veris et
notis principiis per rectum discursum ducit se in assensum conclusionis, virtualiter dicit,
quod conclusio deducta est vera [...], ita in practicis [...]" G. DA Vita OP.: Tractatus de proprio
et per se principio, unde provenit peccatum in actionibus voluntariis § 1470. Palermo 1665,
38oa/b.

97 „Istiusmodi .virtualis' reflexio impedit in credente, dum credit, sollicitudinem et du-
bitationem de existentia fidei." ESPARZA: De virtutibus theol. Q. 28, op. cit. 275. Vgl. CONTI

(COMITIBUS): Logica 1, 4, 4, op. cit. 254. Die Fehlbarkeit ist damit nicht ausgeschlossen. Aber
selbst wenn sie das (im wissenschaftlichen Habitus) wäre, würde dazu keine förmliche Reflexion

erforderlich sein: RECUPITO: Theologia 1, 6, 26, 7, op. cit. t. 1, 682a. Vgl. S.K. KNEBEL:

Rodrigo de Arriaga (1592-1667) und die fallibilistische Theorie der katholischen Glaubensgewißheit,

in: C. SPOERHASE u.a. (Hgg.): Unsicheres Wissen. Skeptizismus und Wahrscheinlichkeit

1550-1850. Berlin: De Gruyter 2009, 317-337, hier 324ff.
98 „[...] sufficit ad servandam hanc .dictionis' et ,verbi' proprietam sola virtualis reflexio."

E. MAIGNAN OMinim.: Philosophia sacra 15, 12,17. Toulouse 1664-1672, t. 1, 488.
99 „[...] mens, dum iudicat, notitiam habet non solum rei, quam iudicat, sed ipsius quo-

que sui iudicii [...]. Itaque cum habet iudicium hoc modo virtualiter reflexum, tunc ratione



74 Sven K. Knebel

der Ansicht bin, daß Gott weise ist. Das Urteil ist eine persönliche
Stellungnahme.100 Auch die trockensten Sachverhalte implizieren als
Urteilsgegenstände diese Virtualreflexion.101 Perez argumentiert speziell mit der
immanenten Reflexivität indexikalischer Ausdrücke.102 Das Pronomen ,ich'
veranlaßt dabei eine besondere Betrachtung. Obwohl es den Sprecher
bezeichnet, 103 ist es mehr als eine extrinsische Denomination von der Stellung

im Kommunikationsprozeß. Es setzt - seit Fichte (f 1814) ein geflügeltes

Wort - die bewußtseinstheoretische Grundunterscheidung von Ich
und Nichtich.104

2. [Mentalakte] Suärez, an der schon zitierten Stelle, schreibt jedem
Mentalakt (actus mentis) Virtualreflexion zu, d.h. sowohl dem Denken als

auch dem Wollen. Daß sie auf diese Weise mit der cartesischen pensée ko-
extensiv wird, hat seine Veranlassung in den Bedürfnissen der
Handlungsmetaphysik, und zwar:

a) im Hinblick auf die Eigenart des Willensakts. Eine schon ältere These

besagt, daß es gar nicht möglich sei, etwas, einen bestimmten Gegenstand,

zu wollen, ohne das eigene Wollen mitzuwollen.10? Einerseits, um
den drohenden infiniten Regreß abzuschneiden, andererseits, um diese
Reflexion von der anderen zu unterscheiden, dank der durch sie bewirkten
Staffelung das Willensregime Steuerungsprozesse und Fertigungsketten
kennt, wird seit Suärez dem Willensakt .Virtualreflexion' beigelegt.106 Die

reflexionis virtualis poterit dici loqui sibi velut sibi quodammodo propalans suum iudicium.
Atque sie iudicium virtualiter reflexum erit et iudicium et simul affirmatio vel negatio." E.

Maignan: Cursus philosophicus: Philosophia ratiocinii 1, 11. ('1653) Lyon 1673, 6. Vgl. PEREZ:

In Secundam et Tertiam partem 4, 7, 3, 14, op. cit. 289a.
100 „Dixi vero in libris de anima, affirmationem aut negationem, v.g. hanc ,Deus est

sapiens', reperiri, quoties anima comparât ipsum obiectum enuntiabile secum, quasi dicendo
et tanquam iudex pronuntiando ,Deus est sapiens, ut mihi videtur' seu ,ego pronuntio et iu-
dico Deum esse sapientem': quod sine cognitione substantiae animae cognoscentis fieri non
potest." PEREZ: In Secundam et Tertiam partem 4, 7, 1, 19, op. cit. 284b.

101 „Omnis cognoscens se ipsum cognoscat, etiam quando dicit hanc veritatem pure spe-
culativam et mathematicam ,tria bis ducta sunt sex'." BERNALDO DE QuiROS: De Deo 56, 25,

op. cit. 373b.
102 T. Ramelow: Gott, Freiheit, Weltenwahl. Leiden: Brill 1997, 156-157. Die weltweit erste

Monographie über Perez.
10? „Pronomen ,ego' [...] significat primam personam, hoc est loquentem ut loquentem,

sive mente aut voce fiat locutio." PEREZ: In Secundam et Tertiam partem 4, 7, 3, 11, op. cit.
288b.

104 „Quodlibet [...] est vel ego, vel non ego." A. PEREZ: In Primam partem D. Thomae: De
Deo uno 1, 2, 146-149. Rom 1656, 49a-5oa. Daher auch T. MtODZIANOWSKI S].: Praelectiones
theologicae de Deo 2, 34; 3, 41-43. Danzig 1666, 71b. 2i4b/i5a.

IO? „Volo enim aliquid, quia volo, me id velle." D. DEZA OP.: Novarum Defensionum doc-
trinae B. Thomae de Aquino super tertio libro Sententiarum quaestiones d. 23 q. l a. 3. Sevilla
1517, fol. 89ra. Vgl. ROBERT HOLKOT OP. (f 1349): Determinationes quarundam quaestionum.
Lyon 1497, fol. F6rb.

106 „Nam qui vult, etiamsi formaliter non reflectatur, tarnen volendo obiectum, vult
etiam implicite et virtualiter actum suum circa illud obiectum: quae est .virtualis reflexio'



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 75

Opposition dagegen wird von Gabriel Vazquez (f 1604) angeführt.107 Apre-
sentaçào distanziert sich von Suârez darin, daß er den Begriff Virtualrefle-
xion den freien Willensakten vorbehalten wissen will.108 Allein die Affekte,
angefangen von Lust und Unlust, bleiben doch zu attraktive Kandidaten.109

b) zur Analyse der für intellektuelle Leistungen nötigen Konzentration.
Unter der Annahme, daß Mentalakte eine Dauer haben, führt Suârez die
Möglichkeit von Aufmerksamkeitsschwankungen auf die in jenen „virtuell"
enthaltene Virtualreflexion zurück.110 Sollen davon auch die formellen
Reflexionsakte nicht ausgenommen sein, dann ermöglicht das für den Fall,
daß sich nach der Verletzung einer Sorgfaltspflicht aus der Verantwortung
gestohlen wird, die Kritik an solchen Rationalisierungen.111 Das Phänomen
Zerstreutheit läßt allerdings darauf schließen, daß die Virtualreflexion
selber Grade kennt und sie unter Umständen zu „schwach" ist.112

supra talem actum." Th. RAYNAUD SJ.: De virtutibus et vitiis 1, 146. ('1631) Lyon 1665, 68b. Vgl.
F. SUÂREZ: In Primam Secundae D. Thomae 2, 1, 1, 2, ('1628), op. cit. t. 4, 160a; MARTINON,

Disp. theol.: De Incarnatione 10, 24, op. cit. t. 4, 259a; Philippusa SS. TRINITATE OCD.: Dis-
putationes theologicae in Primam Secundae D. Thomae 1, 7, 2. Köln 1656, 1480/493; C. KR1SPER

OFM.: Theologia Scholae Scotisticae 7, 13, 1, 7. Augsburg 1729, t. 3, 121a.

107 G. VÄZQUEZ SJ.: Commentaria ac Disputationes in Primam Secundae S. Thomae 23, 2.

5. ('1604) Alcalâ 1614, t. 1, i5ia/b; L. DE MONTESINOS OC.: Commentaria in Primam Secundae
D. Thomae Aquinatis 9, 10. Alcalâ 1622, t. 1, 243b; CORNEJO: Theologia 4, 1, 4, op. cit. 279a;
ARRIAGA: In Primam partem: De beatitudine 49, 25, op. cit. t. 2, 510b; F. OviEDO SJ.: Tractatus
theologici, scholastici et morales respondentes Primae Secundae D. Thomae 2, 1, 1, 12-15. Lyon
1646, i35a/b; G. DE RlVADENEYRA SJ.: De actibus humanis 1, 19. Alcalâ 1655, 14.

108 „lila .virtualis' reflexio actus in se ipsum solum concedenda est in actibus liberis et
nullo modo in actibus necessariis, ut contra Suarium, huius argumenti auctorem, late Osten -
dimus in Disputationibus nostris de voluntario et involuntario [...]" Praesentatione: De
beatitudine 1, 9, 5, 30, op. cit. t. 1, 150b. Das im Querverweis zitierte Werk ist (F. STEGMÜLLER:

Filosofia e teologia nas universidades de Coimbra e Êvora no século XVI. Coimbra: Univ. de
Coimbra 1959, 19) handschriftlich erhalten.

109 PEREZ: In Secundam et Tertiam partem 4, 7, 3, 4, op. cit. 287a; CASTIGLIONE: Cursus
philos.: De anima 5, 4, 8, op. cit. 584b. Vgl. S. IZQUIERDO SJ.: Pharus Scientiarum 1, 156. Lyon
1659, t. 1, 29b.

110 „Voluntas [...] potest applicare intellectum [...], ut conetur distincte concipere quod
tantum confuse propositum est [...]: ad quod [...] sufficit virtualis illa reflexio, quam rationa-
lis consideratio virtualiter in se includit supra se ipsam [...]" SUÂREZ: In Primam Secundae 2,

4, 3, 28, op. cit. t. 4, 231b.
111 „Qui enim non considérât et non considerando reflectit, se non considerare, peccat

non considerando, tametsi non reflectat, se reflectere [...], quia, cum actus intellectus sit
virtualiter reflexivus, habetur tunc virtualiter reflexio supra reflexionem, adeoque perfecta con-
sultatio." G. SlRI OP.: Universa Thomistica Theologia dogmatico-speculativa: In Primam
Secundae 9, 8, 4, 8. Bologna 1727, t. 2, 319a.

112 „Aliquando autem ea [se. virtualis] reflexio, ob distractionem mentis ad alia, est ita
tenuis, ut sicuti per actum vix advertimus ad obiectum, ita et vix advertimus ad actum."
CASTIGLIONE: Cursus philos.: De anima 5, 5, 4, op. cit. 585b. Vgl. REQUESEN: In Primam Secundae 9,
28, op. cit. 220a. Ein Gedanke, dessen Konsequenzen für die Gnadenstreitigkeiten auf der
Hand liegen. Vgl. P. NICOLE (f 1695): Dissertation contre le P. Hilarion sur les pensées
imperceptibles, in: Ders.: Traité de la grace generale, s.l. 1715, t. 2, 452-520, hier besonders 464.



76 Sven K. Knebel

c) im Hinblick auf die Streitfrage, ob Seligkeit ohne Sicherheit zu haben
ist. Da die Virtualreflexion vorzugsweise den in die ewige Seligkeit
involvierten Mentalakten beigelegt wird, behaupten manche Befriediger des

Sicherheitsbedürfnisses, durch ihre Selbstbespiegelung in Gott garantierten
die betreffenden Akte sich ihre eigene Unaufhörlichkeit.113 Meistens jedoch
wird das mit Gottes Allmacht unvereinbar gefunden.

3. [Sinneswahrnehmung] Ob nicht irgendwie auch die Sinneswahrnehmung

reflektiert, ist eine Frage, zu der es nie eine einheitliche
Schuldoktrin gegeben hat. Die Texte von Aristoteles und Thomas von Aquin
sind nicht weniger zweideutig als das Zeugnis der Erfahrung. Zumindest
manche Stellen legen eine bejahende Antwort nahe."4 Mit der
Virtualreflexion hat sich die Hoffnung verknüpft, daß sie neues Licht auf das
Thema wirft."5 Während einer der schärfsten Kritiker der Annahme einer
Virtualreflexion nicht verhehlte, wie unbequem ihm in diesem
Zusammenhang Aristoteles war,116 ist umgekehrt ein Teil der Autoren, welchen
der Begriff zur Verfügung gestanden hat, in die Offensive gegangen und
hat die Frage entschieden mit Ja beantwortet - eine in der zweiten
Jahrhunderthälfte gar nicht seltene Position.117 Daß im 17. Jahrhundert die
Beschränkung der Reflexion auf die geistigen Vermögen „die Erklärungsweise

fast aller aristotelischen Kritiker und Kommentatoren" gewesen
wäre,"8 ist jedenfalls unzutreffend. Eine Gruppe um John Punch (f 1660)

benutzte, im Einklang mit schon älteren Tendenzen im Skotismus,u9 die
Virtualreflexion zur Kritik an den Prämissen der neuplatonischen Psycho-

113 „[...] nonnullos esse actus beatificos, qui exigunt ab intrinseco, aliquo modo, durare in
perpetuum: nempe illos actus supernaturales, qui in seipsos reflexi virtualiter enunciant se

semper duraturos." Martinon: Disp. theol.: In Primam Secundae D. Thomae 3, 58, op. cit.
t.2, 34b/35a. Vgl. S. PALLAVICINO SJ.: Disputationes in Primam Secundae D. Thomae 2, 2, 9, 8.

Lyon 1653, t. 1, 70b; A. MADERNO CRSP.: Cursus theologicus 4, 3, 3, 4. Rom 1671-1675, t. 1,

620a; C. PLEY OSB.: Delectus theologicus 2, 2, 59. Salzburg 1708, 195b. Einer der Hauptvertreter
dieser Position: der Pallavicino-Schüler Pietro di Conti.
114 F. PISA: Commentarius in libros IIIAristotelis De anima 3, 2, 1. Madrid 1576, fol. i6ov/6ir.
113 CORNEJO: Theologia 4, 1, 4, op. cit. 279a (mißbilligend).
116 SMISING: De Deo uno et trino 2, 6, 250, op. cit. t. 1, 270b.
117 „Omnis cognitio sensitiva supra se reflectitur reflexione virtuali." PEREZ: In Secundam

et Tertiam partem 4, 7, 3, 1, op. cit. 286b. Vgl. PRAESENTATIONE: De beatitudine 4, 9, 6, 9, op.
cit. t. 1, 579b; R. LYNCH (Lynceus): PhilosMetaphysica 7, 11, 39, op. cit. t. 3, 44ob/4ia;
IZQUIERDO: Pharus Scient. 1, 155, op. cit. t. 1, 29b; BERNALDO DE QuiROS: Opus philos. 85, 24.
86, 26, op. cit. 559b/6oa. 566b/67a; POLIZZI: Univ. Philos.: De anima 21, 42, op. cit. t. 3, 315b;
MaignaN: Cursus philos. : Philosophia naturae 24, 1-2, op. cit. 527t; CASTIGLIONE: Cursus
philos. : De anima 5, 4, 5, op. cit. 584a; J. CanO: Cursus Philosophicus: De anima 2, 5, 6.
Salamanca 1689-1693, t. 7, 152a; BUENAVENTURA de San AgustÎN OSH.: Artium cursus: De anima
2, 552. Salamanca 1698, t. 4,134b.

118 H. SCHELL: Die Einheit des Seelenlebens aus den Principien der Aristotelischen
Philosophie entwickelt. Freiburg i.Br.: Scheuble 1873, 86. Ein Brentanoschüler.

u9 BRASAVOLA: De intentionibus, op. cit. 86, unter Bezug auf Franciscus DE MAYRONIS

OFM. (f 1328): In IVSententiarum libros scriptum: I Sent. d. 3 q. 11. Florenz 1519, fol. 28va.



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 77

logie: Wenn dem Verstand Reflexion möglich ist, warum dann nicht auch
der Sinneswahrnehmung?120 Wer sieht, ,merkt' auch, daß er sieht.121 Ebenso

wird die Aristotelesexegese des 19. Jahrhunderts es selbstverständlich
finden, daß „wir uns der Akte der Sinneswahrnehmung bewußt sind".122

Wie sollen jedoch der Sehakt und das Objekt des Sehens in eine
Vorstellung aufgenommen sein können, da doch der Gesichtssinn ausschließlich

Farbverteilungen wahrnimmt und folglich nicht seinen eigenen Sehakt?

Punch meint: Was der Aristotelismus über das Objekt des Gesichtssinns

lehrt, bezieht sich auf dessen direktes Objekt und schließt in Bezug
auf das Objekt der Virtualreflexion nichts aus.123 Die Intervention der Vir-
tualreflexion hat also den Abbau des metaphysischen Gefälles zwischen
geistiger Aktivität und Sinneswahrnehmung gefördert.

4. [Vitalakte] Weniger systematisch als historisch von Interesse ist der
Umstand, daß die Virtualreflexion merkmalmäßig der Klasse der Vitalakte
zugeordnet ist.124 Dazu hat diese Klasse nämlich auf eine bestimmte Art
definiert sein müssen. Diese Definition war gegen 1330 in der theologischen

Sentenzenkommentierung aufgekommen, in den einleitenden
Abschnitten über die visionären und lustvollen Aspekte der ewigen Seligkeit.
Oberhalb der Disjunktion von Verstand und Willen peilte der Begriff actus
Vitalis den Bezirk an, wo sich entscheidet, was genau den Anteil des Seligen

an der Ausübung dieser übernatürlichen Akte ausmacht, die
vermögenspsychologisch in verschiedene Register fallen. Seit Adam Wodeham (f
1358) weigert sich eine starke Minderheit in der Franziskanerschule, den
actus Vitalis biologistisch aufzufassen: Da die Äußerungen des Seelenlebens

ihrer Aktsubstanz nach ausnahmslos auch der Effekt von Gottes
Allmacht sein können, weist etwas sich nur dadurch als ,Vitalakt' aus, daß es

ein Surplus demgegenüber hat, was an ihm mechanisch bewirkbar ist.123

Dieses Surplus ist seine intentionale Struktur: die durch es vermittelte ,Er-

120 J. Punch (PONCIUS) OFM.: Integer Philosophiae cursus: Logica 1, 72. Rom 1642-1644,
1.1, io2a/b. Genauso J. SAÉNZ DE AGUIRRE OSB.: Philosophia rationalis nov-antiqua: Logica 2,

9, 22. Salamanca 1675, n8a/b; MÉRON: Philos.: Logica [Prooem.] 2, 2, 3, 3, op. cit. t. 1, iÔ4a/b.
121 PEREZ: In Secundam et Tertiam partem 4, 7, 3,1, op. cit. 286b; SAÉNZ DE AGUIRRE:

Philosophia nov-antiqua 85, 37. Salamanca 1673, t. 2, 531b.
122 C. BAEUMKER: Des Aristoteles Lehre von den äussern und innern Sinnesvermögen.

Paderborn: Schöningh 1877, 76.
123 PUNCH: Philos, cursus: Logica 1, 72, op. cit. t. î, 102b.

124 TH. COMPTON-CARLETON: Cursus theologicus 84, 3, 5. Lüttich 1659-1664, t. 1, 377a;
IZQUIERDO: Pharus Scient. 1, 156, op. cit. t. 1, 29b; MAIGNAN: Philos, sacra 15, 12, 7-8, op. cit.
1.1, 486; P. Arcedeckne OFM.: Cursus philosophicus 13, 43. Prag 1732, 220b.

125 „Si Deus imprimeret nobis omnes actus vitales cognoscendi et diligendi, ita quod non
efficerentur a nobis, adhuc tarnen essent operationes nostrae, licet non operatae, i.e. factae a

nobis." Adam Wodeham OFM.: In I Sent. Prol. q. 2 a. 2, hg. von O. GRASS!: Il Problema délia
Cognoscenza di Dio nel Commento aile Sentenze di Adam Wodeham, in: Medioevo 8 (1982),
43-136, hier 122.



7« Sven K. Knebel

fahrung' (experientia).126 Der derart verengte Begriff des ,Vitalakts' orientiert

sich semantisch an den .intuitiven' Akten, d.h. denjenigen, die
normalerweise durch die Existenz und Präsenz ihres Gegenstandes bedingt
sind. An dem intuitiven Akt der Gottesschau hätte der Selige nun nicht das

Erfahrungszeugnis von der Existenz Gottes, das er doch hat, wenn ihm
darin nicht die Existenz seines eigenen Akts unmittelbar präsent wäre.127

Der .intuitive' Akt ist selber ein Gegenstand der Erfahrung.128 Wenn aber
er das ist, dann auch der ,abstraktive' Akt129 und ebenso der Willensakt.n°
Dem Gedankengang folgend wäre ,actus Vitalis' mit .Erlebnis' angemessen
verdeutscht. Nichts anderes, als daß sie ihm Erlebnisse verschaffen, soll
der unveräußerliche Anteil sein, welchen der Selige an seinen übernatürlichen

Akten hat.
Die für die spätmittelalterliche Vitalisierung des psychologischen

Vokabulars - vor allem auch in dem Begriff Vitalis immutatio1?1 - charakteristi-

126 „Omnis actus Vitalis est quaedam experientia [sc. sui obiecti, i.e. quo anima experitur
tale obiectum]." Adam WODEHAM OFM.: Lectura Oxoniensis I (1330) d. 1 q. 3 a. 2 c. 2, (zitiert
nach GREGOR von Rimini: In I Sent., op. cit. fol. 25rH); DeRS.: Lectura secunda in librum Pri-
mum Sententiarum d. 1 q. 5 § 4, hgg. von R. Wood/G. Gâl. St. Bonaventure: Franciscan
Institute 1990, vol. 1, 278. Vgl. M.E. REINA: „Cognizione intuitiva ed esperienza inferiore in
Adamo Wodeham", in: RSF 41 (1986), 19-21. 211-213; F-X. PUTALLAZ: La Connaissance de soi au

moyen âge: Vital du Four, in: Collectanea Franciscana 60 (1990), 511-512. 522-524.
127 „Omnis notitia experimentalis est per se nota, cum ex ea experior, me intelligere; sed

intelligendo Deum intuitive experior me intelligere Deum intuitive: ergo est per se notum
[sc. Deum esse]." MAYRONIS: In I Sent. d. 2 q. 1 a. 2, op. cit. fol. i5va. Vgl. IZQUIERDO: De Deo

un0 17, 62, op. cit. t. 1, 502a.
128 „Omnis notitia experimentalis est intuitiva [...]; sed notitia actus intelligendi est

experimentalis - experimur enim, nos intelligere -: ergo ipse cognoscitur intuitive."
MAYRONIS: In I Sent. Prol. q. 20, op. cit. fol. uva. Zwischen .experimentaliter' und .intuitive'
differenziert wird wohl erst im 17. Jh., z.B. bei Bernaldo de Quirös. Vgl. auch den Beleg bei
SCHMUTZ: L'existence de l'ego comme premier principe métaphysique avant Descartes, op. cit.
268.

129 „Actus, quo intelligo rosam non-existentem, non est experimentalis. Actus autem,
quo intelligo ipsum actum, est experimentalis: quia, dum intelligo rosam, experior me
intelligere rosam." MAYRONIS: In I Sent. d. 3 q. 11, op. cit. fol. 28rb/va.

'3° „Volitionem esse cognitionem [...] intelligitur [...], quod sit quaedam experimentalis
notitia sui ipsius veluti actus Vitalis, quoniam omnis perceptibiliter sibi ipsi operans habet
evidentiam se operari, et non oportet, quod per alium actum; igitur sic est de amore vel
volitione [...]" HUGOLIN VON ORVIETO OSA. (f 1373): Commentarius in quattuor libros Sententiarum

(ca. 1348/49), hg. von W. Eckermann. Würzburg: Augustinus-Vlg. 1980-1988, Bd. 1,

188.

131 „Potentia cognoscitiva non dicitur .vitaliter immutari', nisi pro quanto habet aliquam
cognitionem, per quam cognitionem actualiter tendit in obiectum." PARDO: Medulla Dyalec-
tices, op. cit. fol. i2ra. Vgl. L. KACZMAREK: Vitalis immutatio. Erkundungen zur
erkenntnispsychologischen Terminologie der Spätscholastik, in: W. LENZEN (Hg.): Mathesis rationis.
Festschrift für Heinrich Schepers. Münster: Dutz 1990, 189-206. Jetzt erst mußte nicht mehr,
bezogen auf die verschiedenen Elemente des psychischen Inventars (habitus, species, actus),
deren Verhältnis zur Seele nivellierend als Jnhärenz', d.h. nach dem Modell von Substanz
und Akzidens, beschrieben werden.



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 79

sehe semantische Verschränkung der Umstandsbestimmungen vitaliter
und experimentaliter war, nach Durandus, das zweite Krisensymptom des

Schulbegriffs der Reflexion. Weil .Erfahrung' hier nicht, wie bei Aristoteles,132

eine Gedächtnisleistung ist, sondern nur von etwas abstrahiert - von
allem, was nicht ekstatisch intentionale Erfüllung ist133 -, hat sich zeitlich
an der Schwelle zur Erfindung der Virtualreflexion bereits sagen lassen:134

„Das Erkenntnisvermögen bemerkt und erfährt sozusagen seinen Erkenntnisakt.

Dazu bedarf es gar nicht eines zusätzlichen, vermittelnden Erkenntnisakts,
denn es bemerkt und erfährt ihn ja, indem es ihn in sich hat und erlebt."

Umgekehrt ist ausdrücklich um des Schulbegriffs der Reflexion willen eine
Übertragung des Erfahrungsvokabulars auf die Introspektion auch
gescheut worden,133 und später hat in dem Streit um die Virtualreflexion der
Streit um die Semantik des actus Vitalis nachgehallt.136 Mit dem neuen
Begriff war es auf dasselbe abgesehen, wovon dieser ältere Jargon auf seine
Weise hatte zum Ausdruck bringen wollen, daß es die in die ewige Selig-

132 ARISTOTELES: Anal. post. II, 19, iooa4-6. Einer der Gründe, warum die Thomisten diesen

Jargon ablehnten. Vgl. DOMINICUS de Flandria: Metaph. 1, 4, 4, op. cit. 26b-27b.
133 „Dixi, nos non habere ullam experientiam vitalitatis, quae sit produetio, sed solum,

quod per eos actus cognoscamus obiectum." R. DE ARRIAGA: Disputationes theologicae in Se-

cundam Secundae D. Thomae 37, 4. Antwerpen 1649, 501a. - „Actus nostros supernaturales
[...] non discernimus experimentaliter a naturalibus." MARTINON: Disp. theo!.: De Incarnatio-
ne 10, 73, op. cit. t. 4, 270a. - Das 17. Jahrhundert hat zwischen der ,vita physica' und der ,vita
intentionalis' systematisch getrennt: PRAESENTATIONE: De beatitudine 10, 1, 4, 24-48, op. cit.
t. 2, 668a-72b; ARRIAGA: Cursus philos.: De anima 2, 58-76, op. cit. 64ib-44a; Ibid.: De anima
6, 18-23, °P- ch- 727b-28b; Ibid.: De anima 6, 37-49, op. cit. 73ob-32b; PUNCH (PONCIUS):
Philos, cursus 3, 12, 78-79, op. cit. t. 3, 5073-083; MASTRI DA MELDOLA/BELLUTO: Cursus philos.:

De anima 2, 41-42, op. cit. t. 3, 49a/b; F. FELIX OFM.: Tentativa Complutensis 1, 5, 3, 5.
Alcalâ 1642-1645, t. 2/1, 127-128; COMPTON-CARLETON: Philos, univ.: De anima 22, 3, 1-2, op.
cit. 541b; BERNALDO DE QuirOS: De Deo 28, 20-21, op. cit. 24oa/b; IZQUIERDO: Pharus Scient.
2, 11, op. cit. t. 1, 50a.

134 „Potentia cognoscitiva quasi percipit et experitur aliquid tanquam perceptionem
ipsam et cognitionem, et ad hoc non indiget actu cognoscendi superaddito, quo illud cog-
noscat, quia percipit et experitur illud ipsum in se habendo atque in se vitaliter produ-
cendo." MOLINA: In Primam partem Q. 57 a. 4, op. cit. 1741B. Mißbilligend: F. MURCIA DE LA

LLANA: Selecta in libros Aristotelis de anima 3, 3,10. Madrid 1616, 283b.
135 „Non magis potest anima .experiri' proprium suum actum, nisi ipsum respiciat ut

obiectum - et per consequens tendat in eum per alium actum -, quam quodeunque aliud ens
creatum sibi extrinsecum. [...] nihil potest ab anima .experiri' nisi quod est sui actus
expérimentale obiectum; idem autem non potest esse suiipsius obiectum, sed alterius actus
tantum. Et ita, cum anima non possit .experiri' actum suum aliquem unum, nisi per alium
tendat in ipsum, et nullum sit inconveniens, in anima esse actum, per quern tendat in obiectum

extrinsecum sine omni alio actu existente in ipsa: per consequens non oportet ne-
cessario animam .experiri' actum suum." RUBIO: In I Sent. Prol. q. 4 a. 2, op. cit. t. 1, fol. îivb.

136 „Deduximus [...] nulla ratione fieri posse, ut actus vitales in nobis a solo Deo produ-
cantur." VÂZQUEZ: In Primam Secundae 23, 5, op. cit. t. 1, 151b. Dagegen z.B. MASTRI DA Mel-
DOLA/BELLUTO: Cursus philos.: De anima 2, 42, op. cit. t. 3, 49b.



8o Sven K. Knebel

keit involvierten intentionalen Akte, ob kognitiv oder voluntativ, zu meinen

Akten stempelt: auf das mit ihnen verbundene Bewußtsein.

Statistik

l. [Quelle] Im Druck begegnet der Begriff ,Virtualreflexion' zuerst 1597 in
den Disputationes metaphysicae des Suärez. Obwohl auf ihm bei Suärez
ein verhältnismäßig geringer Nachdruck liegt,137 sind die spärlichen Ok-
kurrenzen nicht unbemerkt geblieben. Aus Suärez' römischer Vorlesung
von 1581/82 haben den Begriff zwei seiner akademischen Rivalen umgehend

aufgespießt, Vazquez und Apresentaçâo.138
2. [Verbreitung] Bis gegen Ende des 17. Jahrhunderts war die

Unterscheidung von Formal- und Virtualreflexion in sämtlichen Ordensschulen
der ,Barockscholastik' rezipiert, und zwar an mindestens elf Jesuitenkollegien:

Alcalä,139 Neapel,'40 Lyon,14' Rom,'42 Coimbra,'43 Bordeaux,144 Palermo,'45

Lüttich,146 Valladolid,'47 Paris'48 und Dillingen.149 Überall dort war
sie dabei kein exklusiv theologisches Lehrstück. Außerdem hatten sie: die
Franziskaner in Padua, Rom, Alcalä, Paris, Löwen, Prag und Fulda,'50 die

137 M. Renemann: Sudrez's Doctrine of Concepts, in: V.M. Salas/R.I. Fastiggi (eds.): A
Companion to Francisco Suärez. Leiden: Brill 2015, 313-335, hier 334.

138 Zu Apresentaçâos anfänglicher Verärgerung über Suärez' Berufung 1597 an die
Theologische Fakultät von Coimbra vgl. R. DE SCORRAILLE SJ.: François Suarez de la Compagnie de

Jésus d'après ses lettres, ses autres écrits inédits et un grand nombre de documents nouveaux.
Paris: Lethielleux 1911-1913, t. 2, i8ff. 38f.

139 RUVIO: In Physicam 2, 6, 75, op. cit. fol. i3ira.
140 FASULO: In Primam partem Q. 16 a. 2, § 20, op. cit. t. 2, 336a.
141 RAYNAUD: De virtutibus et vitiis 1, 146, op. cit. 68b.
142 J. DE LUGO: Disp. schol. et morales: De sacramentis in genere 8, 123, ('1635), op. cit.

t. 3, 402a; S. PALLAVICINO SJ.: Assertiones theologicae 1, 137. Rom 1649, 183 (vgl. DERS.: In
Primam Secundae 7, 2, 2, 6, op. cit. t. 1, 209a/b).

143 B. TELLEZ SJ.: Summa universae philosophiae 28, 2, 7. Lissabon 1641, 245b; A. CORDEY-

RO SJ.: Cursus philosophicus Conimbricensis: Logica § 145. Lissabon 1714, t. 1, 34b.
144 MARTINON: Disp. theo/.: De Deo et de Angelis 9, 5, op. cit. t. 1, 158b; P. DE BUGIS SJ.:

Tractatus de mysterio Incarnationis 9, 5,13. Lyon 1668, 197a.
145 G. AGOSTINI SJ.: Commentarii in Primam partem Summae S. Thomae Q. 15 a. 2, diff. 1.

Palermo 1639-1643, t. 2, 141a. 143a; POLIZZI: Univ. Philos.: De anima 21, 45, op. cit. t. 3, 3i6a/b;
CASTIGLIONE: Cursus philos.: De anima 5, 5, 7, op. cit. 586a.

146 COMPTON-CARLETON: Cursus theol. 84, 3, 5, op. cit. t. 1, 377a; AYLEWORTH: Metaphy-
sica 5, 8, 24, op. cit. 351b.

147 Bernaldo de Quiros: Opus philos. 98,11, op. cit. 679a.
148 ChannevellE: Logica 5, 1, 1, op. cit. t. 2, 134. Pädagogisch einflußreich. Vgl. A. BON-

NETTY in: Annales de Philosophie Chrétienne 45 (1852), 97-122, hier 110.

149 B. STROMAIR SJ.: Disputatio theologica de actibus humanis 1, 1, 2. Dillingen 1691, 4-5.
150 MASTRI DA Meldola/BellutO: Cursus philos.: De anima 6, 281, op. cit. t. 3, 191a;

PUNCH: Philos, cursus: Logica 1, 72, op. cit. t. 1, io2a/b (andererseits Ibid.: Physica 10, 4, op.
cit. t. 2, 315b); FELIX: Tentativa Complut. 1, 8, 1, 10-11, op. cit. t. 2/1, i88a-9oa; FRASSEN: Scotus



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 81

Karmeliter in Salamanca, Marseille und Alcalâ,151 die Dominikaner in Neapel,

Palermo, Salamanca, Sevilla, Toulouse und Alcalâ,152 die römischen
Theatiner und Serviten,'55 die Minimen in Toulouse,154 die Barnabiten in
Turin und Rom,'55 die Trinitarier in Coimbra156 und die Salzburger
Benediktiner.157 Der Eindruck, den man an der Universität Löwen schon wenige
Jahre nach Suârez' Tod gehabt hat, die Bewußtseinsposition sei deswegen
auf dem Vormarsch,158 stützte sich namentlich auf das Votum des

portugiesischen Schulhaupts der Augustiner, Apresentaçâo.15^ Dessen Ordensgenossen

in Padua, Würzburg und Neapel haben auch keine Veranlassung
mehr gesehen, sich von Suârez weiterhin zu distanzieren.100 Diskursarchäologisch

ist reßexio virtualis daher so etwas wie ein Leitfossil des Suarezis-
mus.

acad. l, 3, 7, 4, 1, op. cit. t. 1, 24ia-42b; MÉRON: PhilosLogica [Prooem.] 2, 2, 3, 1, op. cit. t. 1,

155a; HERINCX: Summa theol. 1, 5, 80, op. cit. t. 1, 79b; B. SANNIG OFM.: Schola theologica
Scotistarum 1, 4, 11, 13. Prag 1679, t. 1, 98b; STÜMMEL: De simplicitate Dei § 236, op. cit. t. I/2,
109b.

151 COLLEGIUM Salmanticense OCD. (A. de Olivera): Cursus theologicus: De voluntate
Dei 10, 78, op. cit. t. 1, 624b; PHILIPPUS A SS. TRINITATE: In Primam Secundae 1, 7, 2, op. cit.
i48b/49a; COLLEGIUM COMPLUTENSE OCD. (Llanes-Campomanes): Artium cursus: Dialectica
2, 18. Lyon 1670, t. 1, 120b.

152 D. GrippO OP.: In S. Thomae Aquinatis Primam partem lectura 3, 6, 1. Neapel 1656,
22ib/22a; VITA: De proprio et per se principio § 1470, op. cit. 38oa/b; ]. BOLIVAR OP. (f 1687):
Salmantinae Lecturae 7, 1, 1, 34. Salamanca 1701, t. 1, 609a; D. LYNCH (Linze): Philos. Rationa-
lis 2, 7, 2, op. cit. t. 1, 310a; Ravaille: Doctr. D. Thomae, op. cit. t.i, 274; V. CONTENSON OP.:
Theologia mentis et cordis 6, 1, 1, 3. Lyon 1673-1676, t. 3, 346; DlAZ: Dialectica 3, 1, 1, op. cit.
286b.

155 Z. PASQUALIGO CRM.: Sacra moralis doctrina de statu supernaturali humanae naturae
11, 49. Venedig 1650, 46a; C. LODIGERIO SMV.: Disputationes theologicae 3, 3, 1, 19. Rom 1698,
163-164.

154 MAIGNAN: Cursus philosPhilosophia ratiocinii 1, 11, op. cit. 6; Philos, sacra 15, 12, 15-
17, op. cit. t. 1, 488.

155 SERBELLONI: Philos. : Summulae 1, 1, 17, op. cit. 4b; MadernO: Cursus theol. 4, 3, 3, 4,
op. cit. t. 1, 620a.

15^ I. DA LUS O.SS.T.: Disputationes de actibus humanis § 99. Paris 1669, 13b.

157 NEUMANN: De anima rationali 20, 4, op. cit. 145; VlSCHL: In univ. philos.: Logica 2, 41,

op. cit. t. 1, 88.
158 „Quia omnis cognitio nostra (ut multi sentiunt) est virtualiter reflexa super seipsam,

et ideo, sicut eodem simplici actu, quo quidpiam cognosco, etiam cognosco me cognoscere,
ita fieri potest, ut cognoscam me vere cognoscere [...]." SMISING: De Deo uno et trino 3, 1, 36,

op. cit. t. 1, 327b.
159 PRAESENTATIONE: De beatitudine 4, 9, 6, 8-9, op. cit. 1.1, 579a/8oa.
160 conti (COMITIBUS): Logica 1, 4, 4, op. cit. 254; DERS.: Summa philosophica 1, 2, 6, 3.

Ancona 1669-1674, t. 1, 676; A. GIBBON DE BURGO OSA.: Tractatus scholastico-morales in
Primam Secundae D. Thomae 2, 8, 1, 9. Erfurt 1673, t- t. 159a ("ut docet Suarez"); F.N. Gavardi
OSA.: Theologia exantiquata: De actibus humanis 1, 17. Neapel 1683-1692, t. 1, 448b.



82 Sven K. Knebel

3. [Widerstände] Trotzdem hat die Virtualreflexion es nicht leichtgehabt,161

auch bei den Jesuiten nicht. Namentlich zwei Personen haben sich
quergestellt. Obwohl er selber, wie erwähnt, einen Beitrag zur Begriffsbestimmung

geliefert hat, widersprach der Franziskaner Smising dem Jesuiten

Suärez in der Sache:102 Virtualreflexion sei prinzipiell undenkbar,i63 ob

nun in der Anthropologie oder in der Theologie.104 Zu bestehen sei auf der

Trennung von direktem und reflexem Akt.l65 Ein kognitiver Akt könne
Gegenstand eines anderen Akts sein, aber keiner könne sich selber Gegenstand

sein.166 Smising war also ein streitbarer Anwalt des Schulbegriffs der
Reflexion. Das war auch Pedro Hurtado de Mendoza (f 1641) in Salamanca.
Die Intransigenz, mit der dieser Jesuit den kausalen Vorrang des
Gegenstandes verfocht,167 zeigt, warum er sich auch in der Metaphysik des Irrealen

von Suärez entfernt hat.168 Aus der Schar seiner Schülerl69 kritisierte
Richard Lynch (f 1676) die jetzt sogenannte ,sententia Aegidii' als eine Ex-

161 „Neque demum apparet, quae sit ilia .implicita et virtualis reflexio', quam Suärez
num. 38 in quovis actu mentis super se ipsum assignat, ita ut .quilibet actus per se ipsum
cognosci' dicatur." R. Aversa CRM.: Philosophia Metaphysicam Physicamque complectens 14,

3. Bologna 1650, t. 1, 477b.
162 Die scholastische Doxographie hat das registriert: A. NOVARINI CRth.: Omnium scien-

tiarum anima, hoc est, Axiomata physio-theologica 1, 83. Lyon 1644, t. 1, i8a/b; A. Hermann
OFM.: Tractatus theologici in Primum Sententiarum librum 3, 2, 2, 8. Köln 1690, ig^a/b.

163 „Rationes [Suarii] nullam fidem faciunt: Prima quidem, quia supponit, Cognitionen!
esse posse virtualiter reflexam super seipsam, ita ut eo ipso, quod quidpiam cognosco, per
eundem actum cognoscam me cognoscere. Quod falsum esse, patet." SMISING: De Deo uno et
trino 2, 6, 250, op. cit. t. 1, 270a.

164 „Cognitio creata non est virtute reflexa super seipsam. [...] Nec divina cognitio est
virtualiter reflexa super seipsam." Ibid. 2, 6, 255, op. cit. t. 1, 272a. Vgl. ibid. 3, 1, 39, op. cit.
t. 1, 329a.

165 Ibid. 2, 6, 251, op. cit. t. 1, 270b.
166

„non tarnen eadem cognitio possit esse prior natura seipsa, et sie nec possit esse
obiectum suiipsius." Ibid. 2, 6, 255, op. cit. t. 1, 272a.

167 HURTADO DE Mendoza: Univ. philos: De anima 10, 48, op. cit. 602a. Auf diese Stelle
beziehen sich M.A. ALOS Y ORRACA OST.: Selectae disputationes theologicae scholasticae 5,

148-156. Valencia 1642, t. 1, 5i9a-2ib; PEREZ: In Secundam et Tertiam partem 4, 7, 2, 7, op. cit.
286a; BERNALDO DE QuiroS: Opus philos. 98, 12, op. cit. 679a. Hurtado ist auf das Thema
noch einmal zurückgekommen: P. HURTADO DE MENDOZA: Disputationes de Deo Homine 54,
65-71. 79-86. Antwerpen 1634, 3563-573. 3586-593.

168 Die zeitgenössische Diskussion seines Arguments ist aufschlußreich: F. OVIEDO SJ.: Cursus
phüosophicus: De anima 6, 1, 39. Lyon 1640, t. 2, 102a; B. Belluto OFM.: Disputationes de

Incarnatione Dominica 11, 45. Catania 1645, 178a; B. ALDRETE SJ.: Commentaria ac Disputationes in
Tertiam partem S. Thomae 63, 3, 7. Lyon 1652, t. 2, 330a. Über den Lehrgegensatz zu Suärez: D.D.
NOVOTNY: Ens rationis from Suärez to Caramuel. A Study in Scholasticism of the Baroque Era. New
York: Fordham Univ. Press 2013.

169 „[...] quern [sc. Hurtadum] sequuntur ex modernis non pauci." ALDRETE: In Tertiam
partem 63, 3, 2, op. cit. t. 2, 329a. Zum Beispiel G. DE RHODES SJ. (f 1661): Disputationes theo-
logiae scholasticae 3, 3, 1, 1. Lyon 1661, t. 1, 335a/b; DERS.: Philosophia peripatetica 2, 18, 2, 4,
3. Lyon 1671, 5i4b/i5a.



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 83

tremposition. An der Wahl dieser Bezeichnung170 war neben dem Zweck,
sie damit in die Augustinismus-Ecke zu rücken, auch die Verlegenheit
beteiligt, daß bis Redaktionsschluß damals noch kein Jesuit gedruckt vorlag,
der diese Ansicht regelrecht verteidigt hätte.171 Der von Rodrigo de Arriaga
(f 1667) so wirkmächtig vertretene Suarezismus war in diesem Punkt nämlich

zweideutig. Arriaga stimmte Suärez zwar zu: Denk- und Willensakte
können selbstreflexiv sein.172 Doch interessierte ihn das nur für semioti-
sche Zwecke.'73 In der Psychologie beschränkte er sich auf die schwache
These, Virtualreflexion sei kein generelles Merkmal der Mentalakte,
sondern die Ausnahme.174 Francisco Oviedo (f 1651) und Lynch, sonst
regelmäßig im Disput mit Arriaga, stimmten so weit mit ihm überein.175

4. [Neustart] Nichtsdestoweniger hat Lynch gewußt, daß die Schule des
Hurtado de Mendoza selber in dieser Sache gespalten war. Die ,sententia
Aegidii' war die von Antonio Perez.176 Perez hat innerhalb der Jesuiten
dadurch polarisierend gewirkt, daß er es in zentralen Belangen der spekulativen

Theologie mit dem engeren Anschluß an Augustin versuchte.177 Das
Lehrstück von der Virtualreflexion hat Perez zuerst im Rahmen seiner De

an/ma-Vorlesung 1627/28 in Valladolid vorgetragen. Das Manuskript ist
verschollen, doch haben wir das Selbstzeugnis aus den vierziger Jahren, als

Perez, inzwischen arriviert am Collegio Romano, über die theologischen
Tugenden las. Diese Vorlesung des Theologus mirabilis ist 1669 posthum
veröffentlicht worden. Weil Arriaga das bezweifelt hatte,178 traten Perez
und seine Schule in aller Ausführlichkeit den Beweis dafür an, daß die An-

170 R. LYNCH (Lynceus): Philos.-. Metaphysica 7, 11, 2, op. cit. t. 3, 435a. Daher noch S.

Aranha SJ.: Disputationes de intellectu eiusque triplici operatione 2, 516. Lissabon 1738, 722.
Vgl. RUVIO: In De anima 1. III c. 2-3, 104, op. cit. 492b. Es ist nicht klar, auf welchen Aegidius
sich das bezieht, denn Perez: In Secundam et Tertiana partem 4, 7, 3, 1, op. cit. 286b, beruft
sich auch einmal auf den De am'ma-Kommentar des Aegidius Romanus.

171 Das Ordensimprimatur für Lynchs dreibändigen Philosophiekurs datiert vom 14.5.1653,
das für den ersten Band von Quirös' Theologie vom 27.9.1653.

172 ARRIAGA: Cursus philos. : De anima 6, 72, op. cit. 736a.
173 Ibid.: Logica 7, 3, op. cit. 120b; Logica 13, 5, op. cit. 179a.
174 „licet divinitus non repugnet, aliquas [sc. cognitiones] esse supra se reflexivas (in quo

Patri Suarez acquiesco), certe non potest probabiliter dici, id de facto omnes habere." DERS.:

In Primam partem: De Angelis 9, 18, op. cit. t. 2, 67a.
175 F. OVIEDO: Cursus philosophicus: De anima 6, 1, 38, op. cit t. 2, ioib/o2a; R. LYNCH

(Lynceus): Philos.: Metaphysica 7, 11, 16-40, op. cit. t. 3, 4373-413.
176 CASTIGLIONE: Cursus philos.: De anima 5, 4, 2, op. cit. 583b. Zu den Disputen in

Salamanca zwischen Perez und seinem altem Lehrer Hurtado de Mendoza vgl. G. DE HENAO SJ.:

Empyreologia, seu Philosophia Christiana de empyreo coelo 7, 12. Lyon 1652, 150a (über das

Jahr 1633).
177 J. SCHMUTZ: Dieu est l'idée. La métaphysique d'Antonio Perez (1599-1649) entre néo-

augustinisme et crypto-spinozisme, in: Revue Thomiste (2003), 495-526, hier 509ff.
178 „Quomodo enim experientia id [sc. cognitionem esse reflexam supra se ipsam] in

omnibus deprehenderetur, et tarnen nemo ex adversariis, nec quidem in unica, id notasset
[...]?" Arriaga: In Primam partem: De Angelis 9, 18, op. cit. t. 2, 67a.



84 Sven K. Knebel

nähme der Virtualreflexion eine solide empirisch-psychologische Grundlage

hat.'79 Von ausnahmslos jedem Typ intentionaler Akte, angefangen
von den Sinnesempfindungen bis hinauf zu den kompliziertesten Mentalakten,

sollte die phänomenologische Analyse dartun, daß sie selbstreflexiv
verfaßt sind.180

Cartesianismus

l. [Rezeption] Obwohl auch in dem Lehrbetrieb der protestantischen
Universitäten der Suarezismus zeitweilig die „Gang-und-Gäbe-Philosophie"
war/81 besteht auffälligerweise für die Virtualreflexion flächendeckend
Fehlanzeige. Ähnlich im protestantischen Cartesianismus. Nicht so abweisend
war der katholische Cartesianismus. Um den neuen Bewußtseinsbegriff vor
sich zu haben, braucht man sich den suarezischen Jargon nur noch ins
Französische übersetzt zu denken:

„[...] la pensée que notre âme a de soi-même, parce que, quoi que ce soit que
je connoisse, je connois que je le connois, par une certaine réflexion virtuelle,
qui accompagne toutes mes pensées."182

So Arnauld 1683 in dem Disput mit Malebranche. Aus eigenem Antrieb,
nicht unter Anpassungsdruck, haben die Cartesianer so geredet. Auch im
Pariser Oratorium war die Virtualreflexion ja längst zu Hause.i83 Das
Zusammenbacken von conscientia und reflexio virtualis184 erklärt insbesondere

das verwirrende doxographische Mißverständnis, Descartes die durch-

179 „Opus est aliqua ratiocinatione, ut reflexio virtualis probetur; attamen negamus,
nullas esse experientias, ex quibus hae ratiocinationes conficiantur." PEREZ: In Secundam et
Tertiam partem 4, 7, 4, 2, op. cit. 291a. - „Locus autem quaestionis datur, quia experientia de
hac reflexione virtuali non est ita clara sicuti experientia de reflexione formali supra actum
distinctum." CASTIGLIONE: Cursus philos.-. De anima 5, 5, 4, op. cit. 585b.

l8o„Omnis cognitio sensitiva supra se reflectitur reflexione virtuali: ergo et caeteri actus
intentionales." PEREZ: In Secundam et Tertiam partem 4, 7, 3, 1 [-20], op. cit. 286b[-9ia].

181 K. ESCHWEILER: Die Philosophie der spanischen Spätscholastik auf den deutschen
Universitäten des 17. Jahrhunderts, in: Gesammelte Aufsätze zur Kulturgeschichte Spaniens, Bd. 1

Spanische Forschungen der Görres-Gesellschaft I/i). Münster: Aschendorff 1928, 251-325,
hier 311.

182 ARNAULD: Des vraies et des fausses idées, op. cit. t. 38, 184. Vgl. F. BOUILLIER: De la
conscience en psychologie et en morale. Paris: Germer-Baillière 1872, 50. In der Sekundärliteratur

zu der Stelle wird der Ausdruck .réflexion virtuelle' selten Suarez vindiziert. Vgl.
jedoch E.J. KREMER: The Great Arnauld and Some of His Philosophical Correspondents. Univ.
of Toronto Press 1994, 153.

183 FOURNENC: Univ. PhUosophia 37, 3, op. cit. t. 1, 209.
184 „Omnis perceptio intellectualis est in se reflexa, saltern virtualiter. [...] Quae igitur

sensu interiore et conscientia intuemur, eadem clare et evidenter aliqua ratione cognos-
cimus." (J.B. DUHAMEL OF.:) Philosophia vêtus et nova: Metaphysica 3, 3, 2, 2. ('1678) Paris
1687, t. 3, 315. Vgl. NEUMANN: De anima rationali 20, 4, op. cit. 146; ARCEDECKNE: Cursus
philos. 13, 43, op. cit. 220b; ibid.: Appendiculus Logicae disputatricis thes. 36, op. cit. 128b.



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 85

gängige Reflektiertheit der kognitiven Akte zuzuschreiben.l85 Umgekehrt
haben die Anticartesianer unter den Jesuiten stark zu lavieren gehabt, um
die Attraktivität der Virtualreflexion für ihre Gegner zu verschleiern.186
Das hat den Cartesianer Arcedeckne, obzwar nur aus der Ferne - am
Irischen Kolleg in Prag -, noch 1732 nicht von einer Verbeugung vor Perez,
Esparza und Quirös abgehalten. Erst später, in der liberalen Descartes-
forschung,187 ist den Jesuiten die Schurkenrolle zugefallen.

2. [These] Die Bewußtseinshypothese taugt daher nicht zum Zwecke
des Descarteskults. Insofern sich das Problem mit ihr auf die Vereinbarkeit
mit dem Schulbegriff der Reflexion reduziert, ist sie in das End Stadium
einer scholastischen Kontroverse einzuordnen. Als die Meditationen 1642

erschienen, bestand die betreffende Ausweichmöglichkeit schon seit
langem. Diese typisch scholastische Auskunft hat auch nicht aufgehört, im
Schulbetrieb weiter Fleisch anzusetzen. Der noch nicht weiter ausgearbeitete

Bewußtseinsbegriff war vergleichsweise unterbestimmt.188 Diejenigen
Schulphilosophen, welche am Schulbegriff der Reflexion hartnäckig festgehalten

haben, Huet & Cie., mögen für den scholastischen mainstream
repräsentativer sein als diejenigen, die das nicht getan haben. Aber das ist
geschenkt. Pluralistisch ist der Schularistotelismus immer gewesen.

3. [Einschränkung] Nur was die Durchsetzung der Bewußtseinshypothese

betrifft, ist einzuräumen, daß diese nicht von der innerscholastisch
bereits geleisteten Kritik an der Alternativlosigkeit des Schulbegriffs der
Reflexion abgehangen hat. Die Virtualreflexion war weder a) ihre notwendige

noch b) ihre hinreichende Erfolgsbedingung.
a) Auch unflankiert vom Suarezismus hätte sich die Hypothese, einmal

da, akademisch durchsetzen können, denn zu bestimmten Grundannahmen

der aristotelisch-scholastischen Psychologie stand sie gar nicht im
Widerspruch. Den Befunden der Introspektion wird von ihr keine Intelligi-
bilität beigelegt, die diese sonst nicht hätten. Wenn ich Hunger habe und
mir dessen bewußt bin, bleibt die Hungerempfmdung dieselbe simple
Tatsache. Eine gesteigerte Erkenntnis von ihr ist nicht prätendiert. Diese
Feststellung ist wichtig. Manches von dem Widerstand, den etliche Aristoteli-
ker der These entgegengesetzt haben, ein direkter Akt wäre ohne reflexen
Akt erkennbar, rührte daher, daß sie immer auf dem Quivive vor einer
erkenntnistheoretischen Überstrapazierung der Selbstpräsenz der Seele wa-

185 J.C. GuÉRINOlS OP. (f 1703): Clypeus philosophiae thomisticae contra veteres et novos
eius impugnatores: Physica 4, 3, 10, 3. Venedig 1729, t. 5, 400.

186 GUILLEMINOT: De cognitione brutorum 3, 3-6, op. cit. 293-296. Vgl. z.B. den Cartesianer

I.G. PARDIES SJ. (f 1673): Discours de la connoissance des bestes § 78, in: Œuvres. Lyon
1725, 450.

187 V. COUSIN: De la persécution du cartésianisme en France, in: Œuvres op. cit. t. 2,181-91.
188 „Descartes erläutert diesen Begriff nicht; er verficht aber sehr weitreichende Thesen,

in denen er zentral ist." A. KEMMERLING: Ideen des Ichs. Frankfurt a.M.: Klostermann *2005,

199.



86 Sven K. Knebel

ren, vor Positionen, welche bis heute mit Augustin und dessen Wirkungsgeschichte

assoziiert werden. Um zu vermeiden, daß die Seele irgendwie
doch einen privilegierten Zugang zu sich selbst erhält, unterschieden sie

streng zwischen dem Akttyp und dem Aktereignis. Der Gegenstand jenes
empirischen Wissens, bezogen auf welches allein der Psychologie nicht
abgesprochen werden kann, daß sie darin exzelliert, seien die Aktereignisse.189

Zu wissenschaftlichen Einsichten befähige das für sich genommen
nicht.190 Die Bewußtseinshypothese klebte nun zwar nicht an den Akt-
ereignissen, aber sie hat auch nicht beansprucht, die Schranken eines
empirischen Wissens zu übersteigen.191 Auf sie hätte sich die aristotelische
Psychologie einlassen können, ohne befürchten zu müssen, sich damit
eine spiritualistische Metaphysik aufzuhalsen.

b) In einer bestimmten Beziehung war der neue Bewußtseinsbegriff
dem scholastischen Konkurrenten eindeutig überlegen. Soweit ihn die Car-
tesianer ausgearbeitet haben, war damit noch nicht zwischen dem
Bewußtsein als einer bestimmten seelischen Leistung und dem Bewußtsein
als einem möglichen Gegenstand dieser Leistung differenziert: zwischen
der conscientia prima, .Bewußtsein', und der conscientia secunda, .Selbst¬
bewußtsein'.192 Bis es so weit war, hat es aber nicht mehr lange gedauert:
in der Zeit nach Locke, auf der Höhe des Essay on Consciousness. Dessen

anonymer Verfasser (,Ps.-Mayne') unterscheidet von dem direkten Denkakt

erstens das Bewußtsein desselben, um zweitens1^ die perception dieses
Bewußtseins als noch etwas Drittes in Anschlag zu bringen: „which is

perceiving itself to be that which perceives itself'.194 Die Einführung eines
Selbstbewußtseins war die Komplikation, welche dem neuen Jargon die
von ihm entwickelte Schubkraft verschafft hat.

Konklusion

Solange der Historiker Descartes' scholastisches Umfeld allenfalls durch
dessen Brille wahrnimmt, schrumpft es auf Zwergenformat. Das ist un-

189 S.K. KNEBEL: Scientia de anima: Die Seele in der Scholastik, in: G. JÜTTEMANN u.a.
(Hgg.): Die Seele. Ihre Geschichte im Abendland. Göttingen: Vandenhoek G005, 123-141.

190 J. VINCENT: Discussio peripatetica, in qua Philosophiae Cartesianae Principia exami-
nantur 1, 39. Toulouse 1677, 19. Zur Distinktion quoad an est / quoad quid est im
Introspektionskontext vgl. PUTALLAZ: Le Sens de la réflexion, op. cit. 105-107.

191 Einerseits: (A. DlLLY:) De l'ame des bêtes. Lyon 1676, 15-16. Andererseits: (DUHAMEL,)
Philos, vêtus et nova: Metaphysica 3, 3, 2, 2, op. cit. t. 3, 315.

192 B. STATTLER SJ.: PhUosophia 1, 128, Augsburg 1769-1772, t. 1, 90-92.
*93 (ANONYMUS:) Two Dissertations concerning Sense, and the Imagination. With an Essay

on Consciousness. London 1728, 215. Der dritte Text ist gesondert neu herausgegeben:
PSEUDO-MAYNE: Über das Bewußtsein, hg. von R. Brandt Philosophische Bibliothek 358).
Hamburg: Meiner 1983.

194 Ibid. 217. Vgl. ibid. 158-159.



Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion 87

fair.1" So blamabel die groben Versäumnisse in der Tatsachenerhebung für
den geisteswissenschaftlichen Forschungsbetrieb auch sind, die
Digitalisierung der Bibliotheken erleichtert heute die Korrektur der von einer
optischen Täuschung herrührenden Irrtümer. Davon zu unterscheiden
sind die Bedingungen der Duldung von so viel Stümperei. Der Kardinalfehler

ist, daß die übliche Periodisierung der Philosophiegeschichte unkritisch

fortgeschrieben wird.196 Wo wahnhaft nach .Mittelalter' und .Neuzeit'
sortiert wird, weiß einzig der Kulturkämpfer, wohin mit den Autoren der
Virtualreflexion.'97 Nicht nur die zunehmend zweifelhaften Lateinkenntnisse

bestärken den philosophischen Neuzeithistoriker in seinen
kulturkämpferischen Vorurteilen. Der „Anspruch der Neuzeit, einen radikalen
Bruch mit der Tradition zu vollziehen",198 sieht sich immerzu davon
bedroht, daß das, was „als Selbsterschaffung der Neuzeit erschienen sein
mochte", durch etwas in der Art eines Index scolastico-cartésien allmählich
zum „bloßen Konvergenzpunkt weit aus der Vergangenheit kommender
Einflußlinien" relativiert wird.'99 Auf das Nagen an der Legitimität der
Neuzeit wird damit reagiert, daß deren Anspruch fundamentalistisch überhöht

wird. Die These, daß „die Neuzeit durch einen radikalen Bruch mit
ihrer Vergangenheit eingeleitet worden" sei, will auf das Zugeständnis
hinaus, daß „erst von diesem Neubeginn her gedacht und erkannt werden
konnte, worauf es seit jeher hätte ankommen müssen".200 Deswegen muß
das Cogito unbedingt historisch einen Wendepunkt markieren.201 Das tut
es aber nicht.

195 M. EDWARDS: Philosophy, Early Modern Intellectual History, and the History of
Philosophy, in: Metaphilosophy 43 (2012), 82-95, hier 92. Der Autor vergleicht Eustachius a S.

Paulo mit Arriaga.
196 Richtig K. FLASCH: Philosophie hat Geschichte. Frankfurt a.M.: Klostermann 2003-

2005, Bd. 1, i59f.
197 „So spielte sich, während längst die neuen Geistesmächte zur Herrschaft gekommen

waren, im XVI. und XVII. Jh. auf der Iberischen Halbinsel (besonders an der Jesuiten-Universität

Coimbra) eine neue Scholastik ab, als deren Hauptvertreter Franz Suarez (1548-1617)
gilt, - eine Erneuerung des Thomismus, auf deren weitere Ausführung in einer Geschichte
des modernen Denkens verzichtet werden darf." W. WINDELBAND: Die Geschichte der neueren

Philosophie. Bd. 1: Von der Renaissance bis Kant. Leipzig: Breitkopf & Härtel '1904, 2f.
198 J. Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1985, 16, unter Rekurs auf H. BLUMENBERG: Säkularisierung und Selbstbehauptung. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1974, 135.

199 H. BLUMENBERG: Aspekte der Epochenschwelle: Cusaner und Nolaner. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1976, 22.

200 Ibid. 24.
201 „Die neuzeitliche Philosophie [...] konzipiert ihre Fragestellungen nicht in direkter

Thematisierung jeweiliger Gegenstände, sondern in der gleichzeitigen Reflexion darauf, wie
uns diese Gegenstände gegeben sein können, wie sie uns zugänglich werden. Das Gegebenheitsfeld,

auf das reflektiert wird, wurde in der klassischen neuzeitlichen Philosophie als
Bewußtsein, als eine Dimension der Vorstellungen aufgefaßt [...]." E. Tugendhat: Einführung
in die sprachanalytische Philosophie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1976, 16.



88 Sven K. Knebel

Zusammenfassung
Eine diskursarchäologische Untersuchung zur Philosophiegeschichte des îy.
Jahrhunderts. Die cartesische Hypothese von der Präreßexivität des Bewußtseins

wird a) mit dem ,Schulbegriff der Reflexion und b) mit der ,virtuellen'
Reflexion verglichen, d.h. mit derjenigen, wo auf die Annahme eines
abgesonderten reflexen Akts verzichtet ist. Originell ist der Cartesianismus nur
in der ersten Beziehung. Das lenkt den Blick auf den Sinn, die Quellen und die

Verbreitung der scholastischen Distinktion zwischen reflexio formalis und
virtualis. Hier liegt das Augenmerk auf der, sonst regelmäßig ignorierten,
iberischen Szene. Die Einsicht in die so erst zutagetretenden historischen
Zusammenhänge wird durch das Dogma von der Epochenzäsur verstellt, mit
dem die liberale Geschichtsphilosophie Descartes' Cogito befrachtet hat.

Abstract
The present inquiry traces the notion ofvirtual reflection (reflexio virtualis)
in iyth-century philosophy and theology. Virtual' reflection differs from formal'

reflection by it being not performed in virtue of a distinct reflexive act.
Both types of reflection are rehearsed on the basis of the broadest evidence

possible. Virtual reflection turns out to have been a hallmark of Suarezism.
It happened to be adopted by the Cartesians in order to elucidate their own
notion of consciousness. Hence, the evidence in favour of a ,Cartesian
revolution' in about 1640 further diminishes. Special consideration is given to the

Jesuits Jean Martinon (1586-1662), Antonio Perez (1599-1649) and Antonio
Bernaldo de Quirôs (1615-1668).


	Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion

