
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 1

Artikel: Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomás de Aquino : una
lectura desde la forma como principio del esse

Autor: Irizar, Liliana B. / Rodríguez, Cristian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760703

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Liliana B. Irizar'/Cristian Rodriguez*

Sobre el actus essendi y la virtus essendi en
Tomas de Aquino:

Una lectura desde la forma como principio del esse1

INTRODUCCIÔN

La expresiön virtus essendi es utilizada por Tomas de Aquino en diferentes
lugares de su obra. Sin embargo, ha recibido, en general, menor atenciön
que aquella otra tan frecuentada por parte de los estudiosos del Aquinate,
a saber, la de actus essendi.

Con todo, en un trabajo de fecha relativamente reciente,2 Martin Echa-
varria, se ha ocupado de la virtus essendi viniendo a enrolarse en la posi-
ciön de aquellos autores que la identifican con el esse. La lectura de su

sugerente artlculo ha despertado nuestro interés en abordar un replantea-
miento del tema a la luz de la captaciön de la forma como causa del ser. En
nuestra opinion, la comprensiôn que se tenga del vinculo forma-ser y del
roi que cada uno desempena en la causaciön del ente finito, influye de ma-
nera definitiva en la conceptualizaciön de la virtus essendi.

* Liliana B. Irizar es abogada por la Pontificia Universidad Catölica Argentina y doctora
en Filosofia por la Universidad de Barcelona. Actualmente se desempena como docente in-
vestigadora de la Escuela de Filosofia y Humanidades de la Universidad Sergio Arboleda
donde dirige el grupo Lumen desde el ano 2004. Alii lidera el Proyecto Dewan en espanol
(2008-). E-mail: liliana.irizar@usa.edu.co.

Cristian G. Rodriguez Carvajal es estudiante avanzado de Filosofia de la Universidad
Sergio Arboleda e intégrante del grupo Lumen participando activamente en sus procesos for-
mativos y en las diversas actividades investigativas que en él se realizan. E-mail:
cristian.rodriguez@usa.edu.co. El profesor Henry Rincön Burgos colaborö amablemente en
la büsqueda de los pasajes donde Tomas de Aquino utiliza la voz virtus essendi y potentia
essendi.

1 Deseamos expresar nuestra gratitud al profesor Stephen L. Brock (Pontificia Universidad

de la Santa Cruz, Roma) por sus orientaciones y sus aportaciones decisivas a la hora de
escribir este articulo. También al profesor Enrique Alarcon por su valiosa ayuda respecto de
la büsqueda de la voz virtus essendi y potentia essendi en el Corpus Thomisticum.

2 ECHAVARRlA, Martin: Quantitas virtualis y participaciôn. Un estudio sobre la cantidad de

perfecciôn en Tomas de Aquino, trabajo que mereciô el primer premio en la categoria
«Profesor» en el Concurso en Homenaje al Centenario del Nacimiento de Cornelio Fabro, otorga-
do en el ano 2012 por la Catedra Octavio N. Derisi, Facultad de Filosofia y Letras de la
Universidad Catölica Argentina (Buenos Aires). Una version abreviada y con algunas modifica-
ciones se publico con la siguiente referenda: ECHAVARRlA, Martin: La cantidad virtual (quantitas

virtualis) segun Tomas de Aquino, in: Logos. Anales del seminario de metafisica, 46
(2013), 235-259. Para los efectos del présente trabajo, las citas seràn tomadas de la version
publicada como articulo.



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 25

Ha sido, en efecto, Lawrence Dewan quien calificando como errönea, al

menos respecto de ciertos pasajes precisos, dicha interpretaciön de la

virtus essendi, ha mostrado que santo Tomas hace en ellos uso de esa

expresiön para aludir a la forma, no al acto de ser (esse)3. Pues bien,
nuestra intenciön no se dirige a reproducir aqui sus agudos anâlisis sobre
el particular, sino a ofrecer, como punto de partida, una lectura detenida
de los pasajes que llevaron a Fr. Dewan a remarcar con insistencia la nece-
sidad de visualizar la forma como principio del esse y entenderla, por tan-
to, como companera indisociable de él. Pensamos que, hecho esto, estare-
mos en la capacidad de emitir un juicio con relaciön a la virtus essendi

mejor fundamentado, mas equilibrado, y sustentado en los textos mismos
de Tomas de Aquino.

De modo que, este estudio, atendiendo como punto de partida al anâlisis

de Echavarria, se propone responder al siguiente interrogante: ^En
qué medida entender la forma como principio del esse permite compren-
der que, al menos en algunos lugares de su obra, con la expresiön virtus
essendi Tomas de Aquino se refiere a la forma y no al esse?

Con el fin de responder a dicha pregunta, el articulo se ha dividido en
très apartados: en el primero se présenta la interpretaciön ofrecida por
Martin Echavarria; el segundo apartado revisa la concepciön tomasiana de
la forma como principio del esse; el tercero brinda una lectura de los textos

del Aquinate sobre la virtus essendi a la luz del vinculo indisociable for-
ma-ser en el que la forma es vista como principio del ser. En el marco de

este ultimo apartado, se pondra de relieve cömo la captaciön que se tenga
de dicho vinculo puede ampliar el horizonte de comprensiön de la virtus
essendi.

1. La virtus essendi entendida como actus essendi

En el contexto de una discusiön sobre la cantidad virtual y sus implicacio-
nes respecto de la doctrina de la participaciön, Martin Echavarria trae a

examen el tema de la virtus essendi retomando, en parte y con ese objetivo,
los anâlisis sobre el particular ofrecidos por prominentes figuras del tomis-
mo como Etienne Gilson y Cornelio Fabro, y mâs cercanamente, John

3 En un articulo publicado en The Thomist en el ano 2011, A Note on Thomas Aquinas and
«virtus essendi», in: The Thomist 75 (2011), 637-651, Lawrence Dewan (f febrero, 2015) dejo
apenas enunciada su posiciôn respecto al uso que hace Tomas de Aquino de la expresiön
virtus essendi a lo largo de su obra. Expone el tema de modo mâs sistemâtico con ocasiön de

una crltica a la interpretaciön de la virtus essendi por parte de Etienne Gilson en su ensayo
homönimo (GILSON, Etienne: Virtus essendi, cit. Mediaeval Studies 26 [1964], 1-11). Asimis-
mo, alude alli tangencialmente al anâlisis de Fran O'Rourke quien se alinéa en la misma
direcciön que el filösofo francés (O'ROURKE, Fran: Virtus Essendi: Intensive Being in
PseudoDionysius and Aquinas, in: Dionysius XV [1991], 31-80). Infortunadamente, el propösito
expresado por Fr. Dewan de abordar una futura discusiön con O'Rourke ya no podrâ ver la

luz.



26 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

Wippel, Fran O'Rourke e Ignacio Andereggen4. Este trabajo no pretende
entrar en diâlogo con todos los autores mencionados, aunque, como es

logico, su posiciön permanecerä como trasfondo includible en tanto que,
en buena medida, constituyen el background de la posiciön de Echavarria.

El autor comienza advirtiendo que la nociön de cantidad virtual esta
conectada con la de modo, especialmente la de modus essendi, y con la de

poder y virtud, en particular la de virtus essendi y, por consiguiente, con la

doctrina de la participacions. Ahora bien, al explicitar esa conexiön, y co-
mentando a Tomas en In De Div. Nom., c. 5, lectio 1,6 sostiene que, mien-
tras que en Dios la totalidad de la perfecciön del ser se da en toda su inten-
sidad y sin limites, en los seres creados, en cambio, se da una cantidad
virtuab de ser limitada, segün sea la virtus essendi propia de cada uno con-
forme a su esencia:

la totalidad de la perfecciön del ser de Dios en toda su intensidad y sin limites

es imparticipable y poseerla significa ser Dios mismo. Esto da lugar a hab-
lar de una cantidad virtual de ser, justamente segün la virtus essendi de cada
cosa. La cantidad virtual es precisamente la cantidad de virtud, es decir la
medida segün la cual uno posee el poder de ser esa perfecciön. Hay por eso
una cantidad de virtud de ser, que en las creaturas es limitada por estar reci-
bida en una naturaleza finita, y que en Dios es ilimitada, por darse en pleni-
tud. Por eso Dios es medida trascendente de la perfecciön de todas las cosas8.

Lo que interesa destacar ahora es que el profesor Echavarria lee el pasaje
citado entendiendo la virtus essendi o poder de ser como el esse de la cosa.

4 Los autores mencionados se han ocupado del tema especialmente en las siguientes
obras: GlLSON, Etienne: Virtus essendi, cit. Mediaeval Studies 26 (1964), 1-11; WIPPEL, John:
Metaphysical Themes in Thomas Aquinas II, Vol. 2. Washington: CUA Press 2007, 151-193;
Fabro, Cornelio: Participaciôn y causalidad segün Tornas de Aquino. Pamplona: EUNSA 2009;
O'ROURKE, Fran: Virtus Essendi: Intensive Being in Pseudo-Dionysius and Aquinas, in: Dionysius

XV (1991), 31-80; ANDEREGGEN, Ignacio: La metafîsica de Santo Tomàs en la Exposiciôn
sobre el De Divinis Nominibus de Dionisio Areopagita. Buenos Aires: EDUCA 1989.

5 Cf. ECHAVARRIA, Martin: La cantidad virtual (quantitas virtualis) segün Tomas de

Aquino, in: Logos. Anales del seminario de metafisica 46 (2013), 235-259.
6 TOMÂS DE AQUINO: In librum B. Dionysii De divinis nominibus expositio. Rome: Marietti

1950, c. 5, lectio 1. [En adelante: In De Div. Nom.]: «Si hubiese una blancura separada no le
faltaria nada perteneciente a la cualidad (virtus) de la blancura. Pero todas las otras cosas,
como se dijo anteriormente, tienen un esse recibido y participado y, por tanto, no tienen un
esse con toda la fuerza de ser (virtus essendi), sino que solo Dios, que es el ipsum esse
subsistens tiene el esse segün toda la fuerza de ser (virtus essendi); y esto quiere decir que,
por tanto, Dios puede ser causa de ser para todos, porque él no es un existente de un cierto
modo, es decir, segün un cierto modo finito y humano, sino que él recibiö y pre-recibiö todo
el ser universal e infinitamente en si mismo, porque en él préexiste como en la causa y de él

se dériva a las demâs cosas. Y por eso se dice en I Timoteo 1: rey de los siglos, porque en él
tiene todo el esse y toda sustancia y todas las cosas existentes y todas las que estân a su
alrededor, porque de él derivan».

7 Por cantidad virtual ha de entenderse, segün Echavarria, «una magnitud espiritual que
consiste en la medida de intensidad de la perfecciön de una cosa» (La cantidad virtual, 239).

8 ECHAVARRIA, M.: La cantidad virtual, 244.



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 27

La virtus essendi se visualiza, entonces, como un poder ilimitado en Dios, y
limitado en los seres causados, al estar en ellos la perfecciôn o poder de ser
delimitada por los confines de sus respectivas esencias. La esencia es, asi,
modus essendi, medida del ser, en tanto que déterminante de la virtus
essendi:

As! como la cantidad dimensional se multiplica segun las très dimensiones y
el numéro, la cantidad virtual se multiplica segün las diversas esencias y
formas. Claramente aparece aqul la idea de la esencia como modus essendi,
como medida del ser, es decir, como déterminante de la potentia essendi o virtus
essendi. En Dios, su esencia se identifica con el ser y por eso es el ser de modo

ilimitado. Por esta razôn, solo Dios es infinito por esencia9.

Llegados a este punto conviene introducir dos precisiones. La primera tie-
ne que ver con los posibles usos que hace Tomas del término virtus essendi.

De hecho, no descartamos que Tornas en este pasaje especifico'0 y en
otros similares, al hablar de la virtus essendi, esté refiriéndose al esse11. El

problema radica mas bien en que el autor no hace esta salvedad o distin-
ciôn, sino que parece asumir que cada vez que el Aquinate habla de la
virtus essendi esta mencionando al esse. La segunda precision, inseparable
en su significado y alcance de la anterior, se relaciona con una compren-
siön de la esencia como limite, y solamente, o predominantemente, tal. Es

decir, se trata de una vision de la esencia que pone, tal vez, demasiado el

acento en una nota, sin duda, propia de la forma de los entes causados: su
condiciôn de limite o medida del esse. Al decir demasiado queremos llamar
la atenciôn sobre lo que podria considerarse el descuido de su roi onto-
lögico como causa del esse. Descuido que, en nuestra opinion, inclina a

concebirla como si su funciôn frente al esse se agotara en ser limite. Pues

bien, aunque el autor no déclara explicitamente que su concepciôn de la

esencia sea esa, no obstante su insistencia en que ella es medida del esse,
sin contrapesar debidamente esta apreciaciôn con su funciôn de causa del

ser, creemos que afecta su vision de la virtus essendi.
Esta idea de la esencia como medida o limite de la virtus essendi la

retoma Echavarria cuando asocia la cantidad virtual a la nociôn de inten-
sidad, esto es, la esencia demarcaria el limite de intensidad con que esa
cantidad de perfecciôn es poseida por cada cosa:

Mientras que la cantidad dimensional se caracteriza por ser extensa y
tridimensional, de tal manera que algo se dice grande segùn que posee mayor la-
titud, longitud y/o profundidad; la cantidad virtual se caracteriza por ser in-

9 Ibid., 245sq.
10 El antes citado: In De Div. Nom., c. 5, lectio 1.

11 Màs adelante haremos alguna mencién de esta posibilidad segùn la cual Tomas pueda
hacer diferentes usos del término virtus essendi. Con todo, debemos establecer desde el prin-
cipio que aqul nos limitaremos exclusivamente a mostrar como el Aquinate, en ciertos pasa-
jes, con dicha alocuciön se refiere a la forma.



28 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

tensa, es decir susceptible de ser poseida con mayor intensidad o remisiön.
La posesiön del ser en toda su intensidad es propia solo de Dios. Las creatu-
ras poseen el ser con una cantidad virtual limitada, diferenciândose entre si

por la mayor o menor intensidad en que inhiere en ellas el ser. Esta intensidad

depende del modo de ser determinado por su esencia12.

Conviene detenerse ahora en la explicaciön que ofrece Martin Echavarria
acerca del modo como opera la forma en tanto que limite o medida de la
intensidad perfectiva o cantidad virtual. El autor toma como punto de par-
tida STh I, q. 42, a. 1, ad 1.0 Y respecto de este pasaje comenta:

el Aquinate afirma que esta intensidad perfectiva de una forma se puede con-
siderar en très situaciones. En primer lugar, radicalmente, se puede hablar de
la cantidad virtual de la forma misma. En segundo lugar, de aquello que se si-
gue de la forma: Primero, del ser; después, del operar. No es éste el momento
de entrar en la dilucidaciôn de en qué sentido el ser se dice efecto de la forma,
discusiôn de gran actualidad en el tomismo contemporâneo. En todo caso, al

tratar del ser como efecto de la forma en este preciso pasaje, santo Tornas
piensa en la duraciön: las cosas mas perfectas son de mayor duraciôn. En lo

que se refiere a la operaciôn, la mayor perfecciôn de una forma o naturaleza
es la que a su vez fundamenta su poder operativo: a mayor perfecciôn, mayor
virtud. Esta triple distinciôn le permite senalar una casi tridimensionalidad
de la cantidad virtual: intensidad perfectiva, duraciön y virtud'4.

Y un poco mâs adelante insistirâ en la idea de la esencia como limite de la

perfecciôn propia del esse. La esencia délimita la cantidad de ser de cada

cosa y, por consiguiente, la cantidad de (perfecciôn) de su operar. En Dios,
al no darse en él el limite de la esencia, se dan una cantidad de ser y de

operar ilimitados:

12 Ibid., 246
'3 Tomâs DE Aquino: Suma teolôgica I, q. 42, a. 1, ad 1 [en adelante ST7i]: «Hay dos

suertes de cantidad. Una, llamada cantidad de masa o cantidad dimensiva, que solamente se

halla en los seres corpöreos, por lo cual no tiene lugar en Dios. Pero otra distinta es la

cantidad de virtud, que se mide por el grado de perfecciôn de una forma o naturaleza, y esta
es la que se désigna al decir, por ejemplo, que una cosa es mâs o menos caliente por cuanto
es mâs o menos perfecta en la cualidad del calor. Ahora bien, la cantidad virtual puede
considerarse primero en su raiz, o sea en la misma perfecciôn de la forma o naturaleza, y en
este supuesto lo mismo se habla de una grandeza espiritual que de un gran calor, en vista de

su perfecciôn o intensidad; y por esto dijo San Agustin que, 'en las cosas que no son grandes
por su mole, ser mayor es ser mejor', y mejor se llama a lo que es mâs perfecto. En segundo
lugar, se considéra la cantidad virtual en los efectos de la forma. El primer efecto de la forma
es el ser, pues cada cosa tiene ser por razôn de su forma, y el segundo la operaciôn, ya que
todo agente obra por su forma. Se puede, por tanto, tomar la cantidad virtual atendiendo al

ser o a la operaciôn. En atenciôn al ser, las cosas que tienen naturaleza mâs perfecta son
también mâs duraderas. Respecto a la operaciôn, los seres de naturaleza mâs perfecta son
mâs potentes para obrar [...]».

4 ECHAVARRÎA, M.: La cantidad virtual, 239. [Las cursivas son nuestras].



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 29

Este texto [De virtutibus, q. 1, a. 11 co.] nos devuelve a la lôgica de aquél que
citamos al comienzo1?: de la cantidad de la esencia dependen tanto la canti-
dad del ser como del operar. Pero a su vez se debe recordar que la sustancia
creada llega a su plenitud a través de la operaciön y que, segün el Aquinate,
se asemeja mas a Dios por su operaciön que por el sölo hecho de ser. Esto es as!

porque por la operaciön la creatura participa mas perfectamente de aquella
perfecciön que en el Esse intensivo de Dios se encuentra unidamente y de
modo ilimitado16.

Antes de avanzar, permitasenos una observaciön. Al presentar sin mâs al
esse como la virtus essendi y a la forma como limite de ese poder o fuerza
de ser, nos enfrentamos a un problema metodolögico, por asi decirlo, que
hubiera sido necesario resolver antes de dar un paso adelante. Algo que el

profesor Echavarria pareciera intuir y que, no obstante, deja a un lado
cuando anota que «No es éste el momento de entrar en la dilucidaciôn de

en qué sentido el ser se dice efecto de la forma, discusiön de gran actuali-
dad en el tomismo contemporâneo»1?. Por el contrario, en nuestra opinion,
no deberiamos seguir adelante precisamente sin antes esclarecer en qué
sentido el ser se dice efecto de la forma.

De hecho, la preocupaciön del autor por dilucidar el estatus ontolôgico
de la forma frente al esse, se expresaba ya en un articulo anterior en el que
aborda el tema de la cantidad virtual al ocuparse de la conexiön entre
virtud y ser18. Alli advierte que el ser limite o medida del esse no es algo
que corresponda de suyo a la condiciön de la forma en cuanto forma, sino
en tanto que creada:

En santo Tomâs, essentia y forma designan per se perfecciön y acto: «Forma
autem, secundum id quod est, actus est». A tal punto esto es asi, que santo
Tomas entiende a veces al esse, en cierto modo, desde la forma, como al decir
que el esse es lo mas formai. Lo mismo digase de la esencia: Dios es el esse

per essentiam y no per participationem. Dios no carece de esencia, sino que en
él la Esencia es su Esse. La identidad sécréta de Dios, su Esencia, es la pose-
siön intensiva de toda la perfecciön del ser. Sölo la esencia y la forma limita-
da, creada, es distinta del esse. Pero el hecho de que en las creaturas nunca se

dé un esse sin esencia ni sin forma, manifiesta no sölo (ni principalmente),
que el esse se da en ellas con medida o limite, sino también, y mas profunda-
mente, que hay una conexiön trascendental entre ser, forma y esencia, que de

alguna manera tiene su origen en la Formositas divina. Mientras que la palabra

modus parece implicar de por si la limitaciön, y por eso es impropio pre-
dicarla de Dios, las palabras forma y esencia no estân en esta situaciön. Las

Se esta refiriendo a STh I, q. 42, a. 1, ad x.

16 ECHAVARRIA, m.: La cantidad virtual, 254.
7 Ibid., 239.
18 ECHAVARRIA, M.: Virtud y ser segûn Tomâs de Aquino, in: Espiritu 58 n2 138 (2009), 9-

36.



3° Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

formas y esencias creadas son limites de la virtus essendi justamente porque
creadas y mödicas, no por ser formas y esencias...^.

Y anade:

Esta intensidad perfectiva puede referirse a la capacidad operativa de la cosa,
por la que ésta se dice potente o virtuosa, o al grado de perfecciön de su na-
turaleza misma. Pero en el fondo una se reduce a la otra porque una cosa es

tanto mâs potente cuanto mâs perfecta es su naturaleza. La virtud como
capacidad operativa depende estrechamente de la «medida» o «modo» de la

propia naturaleza de la que la operaciôn dériva y a la que el hâbito perfeccio-
na. «Omnia autem appetunt esse actu secundum modum suum». Por lo tanto,
la magnitud de la virtud operativa depende de la magnitud de la virtud entita-
tiva20.

No por casualidad, en el mismo articulo, algunas paginas mâs adelante, y
en consonancia, creemos, con lo que acaba de decir de la forma entendién-
dola como algo mâs que mero limite, observa, si bien timidamente o, en
nuestra opinion, con cierta ambigiiedad, que Tomâs se refiere a la virtus
essendi como potencia cuasi-activa de ser, dependiente de la esencia de la

cosa. Con la salvedad de que tal poder cuasi activo relacionado con la dig -

nidad de la esencia lo restringe al poder de duraciôn en el ser virtus essendi

secundum quid), excluyendo en cierta medida al poder de ser sin mâs

(virtus essendi simpliciter):

No podemos acabar esta secciön sin senalar que, en varios pasajes, santo
Tomâs habla de la virtus essendi como potencia cuasi-activa de ser, dependiente
de la naturaleza o esencia de una cosa. Santo Tomas se refiere al poder de

determinados entes, los que no estân sujetos a la generaciôn y la corrupcion
(como, en la cosmologia aristotélica, los cuerpos celestes, y también las crea-
turas espirituales, que son formas puras), de ser sin término final, es decir, de

durar por siempre («virtus essendi semper»), que proviene de la dignidad de
la forma. No se trata de la virtus essendi simpliciter, en su sentido intensivo,
sino de la virtud de ser siempre. Por ello dice: «non oportet quod virtus essendi

sit infinita in corpore finito, licet in infinitum duret: quia non differt quod
per illam virtutem aliquid duret in uno instanti vel tempore infinito, cum esse
illud invariabile non attingatur a tempore nisi per accidens». Es una infinitud
de ser secundum quid, pero no en su intensidad perfectiva. Aunque aqui se

trata, entonces, del ser mâs en el sentido de existencia y duraciön, mientras
que en otros pasajes la virtus essendi se refiere a la posesiön intensiva de toda
la perfecciön del ser, sin embargo, ambas no carecen de relaciôn, ya que,
cuanto mâs intensa virtud de ser se tiene, mayor poder de durar en la
existencia. Cuanto mâs elevada es la forma, mâs poder de durar en el ser. Esta

potencia de la esencia es (cuasi) activa respecto de la existencia en acto (esse

'9 Ibid., 25sq.
20 Ibid., 14.



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 31

in actu), es decir, hacia «abajo», no hacia el ipsum esse (hacia arriba), que res-
pecto de la forma finita es acto (esse ut actus)21.

Lo que nos interesa destacar de aqui es lo siguiente: segün el autor, la po-
tencia de la esencia se daria ünicamente respecto de la existencia en acto
(esse in actu), no frente al acto de ser (esse ut actus). De acuerdo con esto,
la forma séria potencia (cuasi activa) ünicamente respecto de la existencia
en acto (o de lo actualmente existente) es decir, hacia abajo, pero no hacia
arriba, es decir, no con relaciön al esse precisamente, infiere el autor, por-
que el esse ut actus es para la forma su acto. En modo alguno, al parecer,
se podria hablar de un poder o fuerza de ser de la forma respecto del acto
de ser (esse) que, segün puede deducirse de lo anterior, con relaciön al

esse quedaria reducida al estatus de recipiente y, una vez mâs, de limite.
El profesor Echavarria esta introduciendo aqul la conocida diferen-

ciaciön entre esse in actu y esse ut actus procedente de Fabro22 y solidaria
con aquella del mismo autor que distingue entre causalidad predicamental
y causalidad trascendental. Segün esta distinciön, la forma da el ser, esto
es, «actualiza lo concreto no solo como acto formal, o acto de la materia en
el orden esencial, sino también, y en consecuencia, en el orden real»23,

pero «solo en el âmbito predicamental»24. De acuerdo con Fabro, afirmar
que forma dat esse en el orden predicamental, al cual quedaria reducida la
metafisica aristotélica, significa que la «forma détermina todo lo real en su
especie propia (su ser), y [...] por consiguiente, hace existir cada ser particular

segün su propia naturaleza»25. Asi, mientras en el orden predicamental
hay una correspondence inmediata y una derivaciön intrlnseca del esse

respecto de la forma, en el orden trascendental la situaciön es inversa: «forma

y esse estân en las criaturas como potencia y acto realmente distintos, y
la forma existe gracias a la participaciön del esse que ella recibe en si [esse

que es el efecto propio e inmediato de Dios]»26.
Se trata de una distinciön muy cercana a la ya planteada por Gilson27

entre causalidad formai y causalidad eficiente. Para el filösofo francés, en
efecto, el primer tipo de causalidad corresponde a la forma que séria la

causa del ser en el sentido en que hace que la sustancia sea una sustancia,
posibilitando, asi, que ésta reciba el acto ser: «las formas son causas
"formales" de la existencia, en tanto en cuanto que contribuyen a la constitu-

21 Ibid., 29sq.
22 Fabro, C.: Participaciön y causalidad segün Tomas de Aquino (trad. M.L. Müjica Rivas).

Pamplona: EUNSA 2009, 71-81.
23 Ibid., 310.
24 Ibid., 311.

25 Ibid., 309.
26 Ibid., 318.

27 GlLSON, É.: El ser y los filôsofos (trad. S. Fernandez Burillo). Pamplona: EUNSA 2001,

220-245. Si bien, el filösofo francés propone esa diferenciaciôn en términos de «causalidad
formai» y «causalidad eficiente» (Op. cit., 221).



32 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

ciön de sustancias que son capaces de existir»28. Sin embargo en el orden
existencial, la causalidad seria privativa del esse que es «el acto por el que
la sustancia existe actualmente»29. Segün esto, nos hallariamos en presen-
cia de dos tipos de actualidad concomitantes: la actualidad formal, propia
de la forma, la cual requiere un «complemento de actualidad» que perte-
nece a «un orden completamente diferente, al de la actualidad existencial»^.

Ahora bien, pensamos que ambas posiciones, tanto la de Fabro como la
de Gilson, introducen una escisiön entre la forma y el esse que aparece no
solo insuficientemente justificada sino dificil de sustentar cuando se ana-
liza aquella relaciôn desde la perspectiva de la forma como causa del ser,
tal y como, en nuestra opinion, la concibiö Tomas de Aquino3L De hecho,
el profesor Echavarria, aunque comparte la distinciôn propuesta por Fabro,
no obstante, expresa su disconformidad respecto a la excesiva separaciön
que éste, a veces, establece entre acto formai y acto existenciaD2.

Se constata, por consiguiente, que si no se dilucida, como paso prelimi-
nar, cuâl es el roi de la forma con relaciôn al esse, resultarâ cuando menos
infructuoso todo intento de esclarecer el concepto de virtus essendi. Te-
niendo présente, entonces, la advertencia segün la cual «un pequeno error

28 Idem.
29 GlLSON, É.: El ser y los fîlôsofos, 222.
3° Idem. [Las cursivas son nuestras].
31 En este sentido, y refîriéndose en particular a la interpretaciôn de Gilson, Rudi te Velde

ha observado que «Hablar de esta manera de dos ordenes distintos de causalidad es, pien-
so yo, sumamente problemâtico. Esto tiende a partir el ser en algo como un "ser sustancial" y
un "ser existencial"; se dice que la forma es el acto ultimo en el orden de la sustancialidad y,
como tal, absolutamente diferente de la "actualidad existencial" del esse, como si éste repre-
sentara una clase diferente de actualidad». TE VELDE, Rudi: Tomas de Aquino hacerca del ser:
iperfecciôn y/o existencia?, in: IRIZAR, L./SAETEROS, T. (eds.): La fascinaciôn de ser metafisico.
Tributo al magisterio de Lawrence Dewan O.P. Bogota: Fondo de Publicaciones de la Uni-
versidad Sergio Arboleda y Universidad del Norte Santo Tomas de Aquino (Argentina) 2015,

231.
32 Cf. ECHAVARRIA, M.: Virtud y ser segün Tomas de Aquino, 30, nota 42: «La terminologia

de esse in actu y esse ut actus (que es evidente si se distinguen realmente la potencia - con
sus estados en potencia y en acto - del acto mismo), que nos parece acertada, proviene de
Cornelio Fabro (cf., por ejemplo Fabro, C.: Participaciôn y causalidad, 71-80), que también
resalta la importancia de la concepciôn del esse como acto intensivo». Hay que recordar, sin
embargo, que no se da el esse in actu sin el esse ut actus y que, por lo tanto, si la forma da el

esse (in actu) es porque porta en ella el actus essendi. En nuestra opinion, Fabro sépara por
momentos excesivamente la causalidad formai de la causalidad existencial, el acto formai del
acto existencial. Por el contrario, cf. DEWAN, Lawrence O.P.: Saint Thomas and Form as

Something Divine in Things. Milwaukee, Wisconsin: Marquette University Press 2007, 51: "we

are invited to see special forms as belonging, in a diminished way, to domain of existence";
ibidem, 52: "I have aimed to present a most "existential" conception of substantial form". Nos

parece especialmente significativo que Echavarria, para sustentar su separaciön en este pun-
to del maestro italiano, se apoye en Dewan.



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 33

en el principio se hace grande al final»33, este estudio, tal como se anunciö,
dedicarâ un apartado, a descifrar los alcances de la relaciôn forma-ser. Esto
también con el fin de ofrecer una posiciön, que sin implicar una necesaria
refutaciôn de la presentada por algunos seguidores del Aquinate, como es

el caso de Martin Echavarria, parta sin embargo de una lectura de aquella
relaciôn que, al reivindicar el roi ontolôgico de la forma como causa formai
del esse, replantée y amplie la interpretaciôn que reduce la virtus essendi al

esse.

2. La forma como causa formal del esse

Como es bien conocido en los circulos tomistas, ha sido Lawrence Dewan
quien a lo largo de su fecunda carrera académica librô casi en solitario34 la
batalla por devolverle a la forma el estatus ontolôgico que le corresponde.
Son numerosos los trabajos donde el tomista canadiense ha abordado el

tema, en oportunidades de manera directa35; en otros momentos, lo ha
hecho de manera tangencial dando por asumido que, en la mente y la obra
de Tomas de Aquino, el papel primordial desempenado por la forma es el
de principio o causa del esse.

33 TOMÂS DE AQUINO: El ente y la esencia, in: Opûsculos y cuestiones selectas (trad.).
Madrid: BAC 2001, 41. [En adelante DE]: «"un pequeno error en el principio se hace grande al
final", como afirma el Filösofo en el primer libro Del cielo y del mundo, y "el ente" (ens) y "la
esencia" (essentia) son los primeros conceptos del entendimiento, como dice Avicena en el
libro primero de su Metafîsica, por eso, a fin de que no caigamos en el error por ignorarlos,
con el propôsito de superar la dificultad que implican, vamos a tratar [...]» (Leonina, llneas
1-7)-

34 Con honrosas excepciones como es el caso de Stephen L. Brock y Rudi te Velde por
mencionar los tomistas mâs destacados que comparten la posiciön de Fr. Dewan con res-
pecto a la relaciôn forma-ser.

35 Algunos de los lugares màs destacados donde Fr. Dewan se ocupö del tema son:
DEWAN, L., O.P.: Saint Thomas, Metaphysical Procedure, and the Formal Cause, in: The New
Scholasticism 63 (1989), 173-182 (existe version en espanol de este articulo en DEWAN, L.,
O.P.: Lecciones de metafîsica [IRIZAR, L. (ed.); DOMÎNGUEZ, C./lRIZAR, L. (trad.)]. Bogota:
Fondo de Publicaciones de la Universidad Sergio Arboleda 2009, 129-136); ID.: Saint Thomas
and the Distinction between Form and Esse in Caused Things, in: Gregorianum 80/N0. 2

(1999), 353-370; publicado como capitulo 11 en Form and Being, Studies in Thomistic
Metaphysics. Washington: The Catholic University of America Press, 2006, 45 (existe version en
espanol de este articulo en DEWAN, L., O.P.: Lecciones de metafîsica, 137-153); ID.: A Note on
Thomas Aquinas and virtus essendi, in: The Thomist 75 (2011), 637-651, (version en espanol:
Etienne Gilson y el Actus Essendi, [trad. DOMiNGUEZ, C./lRIZAR, L.] in: Stella Matutina:
Universidad Catölica Argentina de La Plata (2011), 73-107); ID.: St. Thomas Aquinas against
Metaphysical Materialism, in: Atti del'VIII Congresso Tomistico Internazionale, t. V. Vatican
City: Libreria Editrice Vaticana 1982, 412-434 (version en espanol en DEWAN, L., O.P.:
Lecciones de metafîsica, 185-206); ID.: Saint Thomas and Form as Something Divine in Things.
Milwaukee, Wisconsin: Marquette University Press 2007, The Aquinas Lecture, no. 71,

(version en espanol: Santo Tomâs y la forma como algo divino en las cosas; [trad, y ed. IRIZAR,

L.[. Bogota: Fondo de Publicaciones de la Universidad Sergio Arboleda 2012).



34 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

Ya hemos tenido ocasiön de referirnos con detalle en otros lugaresîô al
inapreciable aporte para la metafisica que han representado, y representa-
rân, los anâlisis de Fr. Dewan sobre el particular. Ahora resultarä oportuno
y pertinente con miras a arrojar luz sobre nuestro tema, detenerse en algu-
nos de los multiples pasajes, ciertamente la mayorla de ellos traidos una y
otra vez por Dewan, en los que Tomas alude a la esencia como causa formal

del esse. Hecho esto, consideramos que estaremos en mejor disposi-
cion para comprender aquellos otros, sin duda menos numerosos, en los

que se ocupa de la virtus essendi.

Esse per se consequitur ad formam

Es bastante comün encontrar en Tomas de Aquino, esparcidas en diferen-
tes lugares de su obra, expresiones que ponen de relieve el mtimo vinculo
que une la forma con el esse. Solo por citar alguno de ellos:

[el] ser por si se dériva de la forma, porque por s( entendemos lo que es el ser
en cuanto tal; mas cada uno tiene el ser segûn tenga la forma37.

la forma, en cuanto es forma, no necesita la materia para su esse, puesto que
el esse sigue a la forma misma38.

es manifiesto que el ser por si sigue a la forma: pues cada uno tiene el ser
segûn la forma propia. De ahi que el ser no pueda de ningûn modo separarse
de la forma39.

Ver: IRIZAR, L.: L. Dewan y el redescubrimiento de la centralidad de la forma en metafisica,
in: Civilizar, 8, 14 (2008), 133-144; ID.: Form and Being in Thomas Aquinas, in: Science et
Esprit 62, 1 (2010), 39-59; ID.: Presentaciön de «Santo Tomas y la forma como algo divino en
las cosas», trad, y ed. L. Irizar. Bogota: Fondo de Publicaciones de la Universidad Sergio
Arboleda 2012, 5sq; ID.: Étienne Gilson, Lawrence Dewan y el actus essendi, in: IRIZAR,

L./Saeteros, T. (eds.): La fascinaciön de ser metafisico; ID.: Conversations with Fr. Dewan:
Central Metaphysical Topics in Lawrence Dewan, O.P.

37 TOMÂS DE AQUINO: Summa Contra Gentiles [en adelante SCG] (ed. bilingüe con texto
de la ed. Leonina, trad, y anotaciones por una comisiön de de P.P. Dominicos presidida por
Barbado, Francisco O.P.). Madrid: BAC 1957-1968, 1. 2, cap. 55, n. 3: «Esse autem per se

consequitur ad formam: per se enim dicimus secundum quod ipsum; unumquodque autem
habet esse secundum quod habet formam». Ver también: THOMAE AquinatiS: Quaestiones
disputatae de anima [en adelante: Qq. de anima], in: Leonis XIII P.M. (ed.): Opera omnia, t.
24. Roma: Ed. Leonina 1996, a. 6, co: «Sic igitur esse consequitur ipsam formam. Nec tarnen
forma est suum esse, cum sit eius principium. Et licet materia non pertingat ad esse nisi per
formam, forma tarnen in quantum est forma, non indiget materia ad suum esse, cum ipsam
formam consequatur esse [...]». («El ser es consiguiente a la forma misma, y, sin embargo, la
forma no es su ser, puesto que es su principio. Y aunque la materia no alcance el ser [suum
esse] sino por la forma, no obstante, la forma, en cuanto forma, no necesita la materia para
su ser, ya que el ser es consiguiente a la forma misma [...])».

38 Qq. de anima, a. 6 co: «forma tarnen, in quantum est forma, non indiget materia ad

suum esse cum ipsam formam consequatur esse [...]».
39 Qq. d. de anima, a. 14, co: «Manifestum est autem quod esse per se consequitur

formam: unumquodque enim habet esse secundum propriam formam; unde esse a forma nullo



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 35

El esse, por si, sigue a la forma; el esse le compete por esencia a la forma [...]
Frases como éstas expresan cuân expllcito ha sido Tomâs al remarcar la
estrecha relaciôn, el indisociable nexo, que une forma y ser. Y lo hace

explicando, en algunos casos a renglön seguido, el porqué de tan estrecha
conexiôn: la forma acompana al ser, o bien, el ser sigue a la forma, porque
la forma es acto: «el ser le compete por esencia a la forma, que es acto»4o.
Mientras la materia para ser necesita de la forma, puesto que solo recibe el

esse a través de una format: ésta, en cuanto forma, es decir, en razön de su
condiciön ontolögica por la cual el esse se sigue de ella como su efecto
natural, no necesita de la materia para existir4^. Asi, la forma, por su Indole
(essentia) propia - de vehiculo o disposiciön para el ese - se relaciona con
el esse, dice santo Tomas, de modo anâlogo a como se relaciona una
potencia con su acto propio43.

Salvando las debidas distancias ontolögicas, se podria utilizar, como si-
mil cualquier potencia puesta en relaciôn con su acto correspondiente. To-
memos como ejemplo una potencia activa como el fuego y su acto
(calentar). Pues bien, el poder del fuego es inseparable del acto de calentar,

porque dicha potencia ignea es su principio. En efecto, no estamos ante
una potencia indeterminada capaz de ser actualizada por cualquier forma
- como sucede con la materia prima. La potencia de calentar (del fuego)
solo esta en disposiciôn de calentar - digamos que en esto posee una cierta
tension o formalidad hacia su acto propio. La forma ignea es poder de
calentar. Tal vez, esta comparaciôn pueda resultar util para entender qué
quiere decir Tomâs cuando afirma que la forma se relaciona con el esse, tal
como lo hace una potencia con su acto propio. Y es que asi como para la

potencia ignea lo propio, lo suyo, es calentar; de manera équivalente, para
esa potencia que es la forma, lo que le compete (convenit), lo suyo es ser.
En ambos casos se trata de una potencia determinada para un acto determi-
nado y, por lo mismo, indisociables. Asi constatamos, como ha advertido
Stephen Brock, que: [...] aunque la esencia de la forma sea relativa al acto
de ser que lleva consigo como la potencia al acto, sin embargo puede de-
cirse que la forma es esencialmente acto. «Cada cosa es un ser (ens) en
acto a través de una forma» - un acto de ser sigue a la forma per se - «por

modo separari potest». Para otros pasajes similiares ver: STh I, q. 90, a. 2, ad 1; In Metaf. 4.2,
lect 2.

4° STh I, q. 75, a. 6: «Esse autem per se convenit formae, quae est actus».
41 Cf. Qq. de anima, 6.

42 Qq. de anima, a. 6, co: «sed indiget materia, cum sit talis forma, quae per se non sub-
sistit».

43 Qq. de anima, a. 6, co: «Ipsa enim essentia formae comparatur ad esse sicut potentia
ad proprium actum».



36 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

lo cual toda forma es acto»44. La esencia de la forma es una potencia deter-
minada para un acto determinado, y la potencia y el acto son absoluta-
mente inseparables45.

De modo que, cuando hablamos de una cosa como actualmente
existente, se esta hablando de un solo acto: el acto de la cosa que corresponde
analôgicamente al esse y a la forma. Esto quiere decir que la cosa por su

forma es en acto, la forma se llama acto porque lleva el ser en si, acompana
al ser: «el ser pertenece por si a la forma; porque cada cosa es ente en acto [ens

actu] en cuanto tiene forma»:46 «El ser (esse) pertenece per se a la forma, que
es acto»47. No hay aqui ninguna «duplicaciôn» de actos. No es que la forma
tenga alguna especie de actualidad por si misma anterior al acto de ser que
lleva consigo. La actualidad de la forma no es ninguna otra cosa que el acto
de ser que lleva consigo per se. El acto de ser es la actualidad de un acto48.

Es aquello en razôn de lo cual la forma misma es acto. El acto sustancial de

ser no presupone ninguna otra actualidad en la cosa. Presupone, sin
embargo, la unidad esencial o indivisibilidad de la cosa49. Sin unidad esencial,
la cosa no podria ser una sustancia, un sujeto apropiado del ser. Séria un
simple montön, indefinido, no un «este algo». Por supuesto, algunas sustan-
cias, las que tienen materia, son potencialmente divisibles. Pero si son real-
mente una unidad, ha de haber alguna otra cosa en ellas, ademâs de su
materia, que sea indivisible per se, «todo o nada», y que determine la
materia a la unidad de un «este algo». Esta es una forma sustancial. La unidad
esencial que ella confiere compléta la aptitud para un cierto determinado
acto de ser, y ese acto le sigue inmediatamente5°.

Porque el ser acompana a la forma, todo ser es considerado a través de

alguna forma.51 La forma es, bajo este aspecto, su cara visibles2. Lo déterminante

del esse53. El intelecto humano no conoce «seres» sino que intelige

44 THOMAE AquinatiS: Quaestiones disputatae de spiritualibus creaturis, in: Opera omnia
iussu Leonis XIII P.M. édita, t. 24. Roma: Commissio Leonina 2000, a. 3 co. [en adeiante: De

Spirit. Créât.]: «Est autem unumquodque ens actu per formam... unde omnis forma est actus».
45 BROCK, S.: jCuàntos actos de ser puede tener una cosa? Un enfoque aristotélico de la

distinciôn real; in: IRIZAR, L./Saeteros, T. (eds.): La fascinaciôn de ser metafisico, 45.
46 THOMAE AQUINATIS: Summa Theologiae, in: Opera omnia iussu impensaque Leonis XIII

P.M. édita, t. 4-12. Romae: Ex Typographia Polyglotta S.C. de Propaganda Fide, 1888-1906,
STh I, q. 50, a. 5.

47 STh I, q. 75, a. 6.

48 THOMAE AQUINATIS: Opera omnia iussu Leonis XIII P.M. édita, t. i*/i: Expositio libri
Peryermeneias 2ä ed. Roma: Commisio Leonina 1989, lib. I, lect. 5, §22.

49 Ver STh I, q. 6, a. 3, ad 1.

5° BROCK, S.: I Cudntos actos de ser puede tener una cosa?, 46.
51 STh I-II, q. 85, a. 4: «Omne enim esse et bonum consideratur per aliquam formam,

secundum quam sumitur species».
52 Cf. DEWAN, L.: Lecciones de metafisica, 77.
53 THOMAE AQUINATIS: Expositio libri Boetii De ebdomadibus, II (lineas 230-249); in:

Opera omnia iussu Leonis XIII P.M. édita, t. 50. Roma: Commissio Leonina 1992, 231-297:
«Porque si bien cualquier forma es determinativa del ser mismo, ninguna de ellas es el ser



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 37

seres particulares; capta lo que es (ser) un caballo, (ser) un gato, (ser) un
elefante. Es necesario tener en cuenta que la causalidad formal consiste en una
especificaciôn54. Y es que no existen «seres» sino seres particulares, es decir,
seres que existen con una identidad propia que procédé de su forma. Asi,
ensena Tornas, para los seres vivos, su ser es vivir: «el aima es la causa de ser
de los vivientes, porque por la forma ellos viven, y el vivir mismo [ipsum vivere]
es su ser [esse].»55

La forma: causa formai del esse

Quisiéramos ahora profundizar en el significado que encierra esta formula
tan reiterada por Tomas de Aquino: la forma es el principio del esses6.

El ser, ha dicho Tomas, le corresponde esencialmente a la forma como
acto suyo. La forma es aquello por lo cual y en lo cual la cosa, por asi de-
cirlo, aferra, abraza, y conserva su esse que es su acto. Un acto que le per-
tenece como propioT/.

Entre forma y ser se da, asi, un cierto orden: «pues la forma comparada
con el ser, es como la luz respecto del brillar (lucere) o la blancura respecto

mismo, sino algo que tiene el ser [...]» [«quia tarnen quaelibet forma est determinativa ipsius
esse, nulla earum est ipsum esse, sed est habens esse»]. [En adelante: DH], También: STh I,

q. 54, a. 2: «El ser de una criatura esta siempre contraido a una naturaleza determinada».
[«Esse sit receptum et contractum ad determinatam naturam»] (STh I, q. 7, a. 2), es decir,
«determinado a una cosa, de acuerdo a un género y especie» [«Esse autem cuiuslibet
creaturae est determinatum ad unum secundum genus et speciem»].; también DH: 24-26.
Conviene aclarar que el poner de relieve el carâcter déterminante de la forma frente al esse,

en modo alguno entra en contradiction con lo que se viene enfatizando respecto al roi
primordial de la forma como causa del esse. Simplemente nuestra critica se dirige hacia
aquella corriente interpretativa que se detiene sölo o prédominante en esta condition
limitante de la forma - obvia, por lo demâs, para los entes causados. Por esta via, ha
desatendido el significado profundo segûn el cual la forma es causa del esse.

54 Cf. DEWAN, L.: Lecciones de Metafisica, 132.
55 THOMAE AQUINATIS: Sentencia libri De anima, in: Opera omnia iussu impensaque

Leonis XIII P.M. édita, t. 45/1. Roma: Commissio Leonina 1984, II. 7 (lineas 176-181): «aquello
que es la causa de algo como [ut] sustancia, esto es, como forma, es causa del ser [causa
essendi]. Pues cada cosa es acto [est actu] por [per] la forma. Pero el aima es la causa de ser
de los vivientes, porque por la forma ellos viven, y el vivir mismo [ipsum vivere] es su ser
[esse]; por consiguiente, el aima es la causa de los cuerpos vivos, como forma». [Illud est
causa alicuius ut substantia, idest, ut forma, quod est causa essendi. Nam per formam unum-
quodque est actu. Sed anima viventibus est causa essendi; per animam enim vivunt, et ipsum
vivere est esse eorum: ergo anima est causa viventis corporis, ut forma]. [En adelante: In De
An.]. Tomas esta comentando a Aristoteles en De anima, 11.4.415^0-15: «el ser para los
vivientes es el vivir, y el aima es su causa y principio». En idéntico sentido ha escrito Rudi Te
Velde que: «El esse como lo entiende Tornas esta intrinsecamente calificado por la forma: lo

que significa que una cosa es dependiente de la forma de esa cosa, de modo que, para una
cosa blanca ser significa ser-blanca y, para un caballo, ser significa ser-un-caballo». TE

Velde, Rudi: Tomas de Aquino acerca del ser, 228.
56 STh I-II, q. 85, a. 6.

57 Cf. DEWAN, L.: Lecciones de Metafisica, 205.



3« Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

de ser blanco»58. As! como por la luz algo puede lucir, o por la blancura ser
bianco. De manera anâloga, gracias a la forma, que es disposition para el

ser, algo résulta, entonces, dispuesto para ser (ese algo). Esto équivale a

decir que por la forma «la influencia del agente es apropiada a la cosa que
recibe el efecto»59. El influjo causal del agente - el sol - résulta viable a

través de la forma - la luz - que asi résulta en el esse - el brillar - y, por lo

tanto, la forma es causal60. El ser-vivo es apropiado, conveniente, se ajusta,
al viviente a través de su forma vital (su aima) y gracias a ella ;el resultado
es vivirl No podria, ciertamente, apropiarse del ser-vivo, por ejemplo, una
forma pétrea. Es lo que dice Tomas con toda claridad en el siguiente pa-
saje:

Es causa de algo, como sustancia, es decir, como forma, lo que es causa del
ser, porque a través de la forma cada cosa esta en acto; pero el alma es causa
del ser para las cosas vivientes, pues ellas viven por el alma, y la vida misma
es su ser; por lo cual el alma es causa de un cuerpo viviente como forma61.

En este contexto, se comprende por qué es perfectamente vâlido «deno-
minar a la forma misma el "ser" de la cosa résultante»62: para el viviente el

vivir mismo es su ser, asi como para el sintiente el sentir es su ser y para el

inteligente lo es el inteligir.
En orden a ilustrar un poco mâs esta relaciôn entre la forma y el ser, se

podria tomar el simil de la luz electrica transmitida a través de una
bombilla. La bombilla es la cosa luminosa, que es actualmente luminosa
por la energia (que séria comparable al esse), los filamentos de la bombilla,
serian la forma. Los filamentos son luz también, pero analôgicamente,
porque son para la luz, estân en funciôn de la luz, Uevan en si y dan la luz;
su raison d'être es la luz. Haciendo la salvedad de que, a diferencia de la

forma, el filamento sigue existiendo no obstante haber dejado de recibir la

luz, mientras que la forma no; esta comparaciôn puede resultar util para
entender qué significa que la forma es principio del ser. De manera pro-
porcional a los filamentos, que no son la luz, la forma no es el ser, pero es
el para el ser, para dar el ser.

Finalmente, es necesario remarcar que no hay contradicciön en afirmar
que la forma es causa formai del esse, y que el esse es, a su vez, acto suyo,
pues ambos proceden de la causalidad - eficiente - divina y cada uno con-
tribuye a esa causalidad segun su roi propio. La causa eficiente da el esse -

58 SCG 1. 2 cap. 54.
59 Dewan, L.: Lecciones de Metafîsica, 134.
60 Cf. DEWAN, L.: Lecciones de Metafîsica, 134.
61 In De An, lib. 2, 1. 7, n. 11: «lllud est causa alicuius ut substancia, id est ut forma, quod

est causa essendi, nam per formam unumquodque est actu; set anima viventibus est causa
essendi, per animam enim vivunt et ipsum vivere est esse eorum; ergo anima est causa
viventis corporis ut forma».

62 DEWAN, L.: Santo Tomàs y la forma como algo divino en las cosas, 75.



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 39

efecto ejercido sobre la cosa causada - y lo da a través de una forma por
medio de la cual la cosa se apropia del esse63:

Dios causa en nosotros el esse natural por creaciön, sin la mediaciôn de nin-
guna causa eficiente, pero no obstante, por la mediaciôn de una causa formal:
porque la forma natural es el principio del esse natural [...],64

Admitido el rol causal de la forma, resta precisar si su causalidad formal
quedarla o no limitada a las sustancias materiales.

Son bien conocidas formulas como «la forma da el ser a la materia»65
asi como otros pasajes en los que Tomas hace explicita referencia a la forma

como causa del ser en las sustancias materiales:

Es manifiesto que aquello que pertenece a algo de suyo, es inseparable de él.
Pero el ser le compete por si a la forma, que es acto. De modo que, la materia
segün esto adquiere el ser en acto [esse in actu], a saber, al adquirir la forma)
y segün esto, asimismo, acaece en ella la corrupciôn, a saber, al ser separada
de ella la forma66.

En otros textos, santo Tomas, amplla esta causalidad de la forma a las

sustancias inmateriales remarcando, igualmente, que la forma es principio
del esse en todo ente causado. Sin embargo, mientras en las sustancias

compuestas de materia y forma, si bien el ser siempre llega a estas a través

63 Cf. DEWAN, L.: Lecciones de metafisica, 132.
64 THOMAE AQUINATIS: Quaestiones disputatae de veritate, in: Opera omnia iussu Leonis

XIII P.M. édita, q. 27, a. 1, ad 3, t. 22/3, (lineas 182-186). Roma: Ad Sanctae Sabinae/Editori di
San Tommaso 1970-1976, 3 vol. 5 fascicula. No esta demas aclarar que hablar de la causalidad
de la forma con respecto al esse, en modo alguno debe inducir a pensar que ella es causa
eficiente del esse. Tornas en contundente en negar esta posibilidad: «Ahora bien, todo
aquello que conviene a una cosa, o es causado de los principios de su naturaleza, como lo
risible en el hombre, o proviene de un principio extrlnseco como la luz en el aire por el

influjo del sol. Pero no es posible que el mismo esse sea causado por la misma forma o

quiddidad de la cosa, a saber, como causa eficiente, porque en este caso una cosa séria causa
de si misma y una cosa se producirla a si misma en el ser, lo cual es im posible. Por tanto, es

necesario que toda realidad cuyo esse es distinto de su naturaleza, obtenga el esse por otro».
(DE, c. 4)

65 Cf. DE, c. 4; también THOMAE AQUINATIS: Scriptum Super Libros Sententiarum. Ed.
Mandonnet R.P. Lethielleux: Paris 1929, Lib. 1, d. 8, q. 5, a. 2 (en adelante: Super Sent).
«Potest enim dici 'quo est' ipsa forma partis, quae dat esse materiae». [Puede denominarse
"quo est" a esa misma forma de la parte que le da el esse a la materia],

«ST/) I, q. 75, a. 6: «Manifestum est enim quod id quod secundum se convenit alicui, est

inseparabile ab ipso. Esse autem per se convenit formae, quae est actus. Unde materia
secundum hoc acquirit esse in actu, quod acquirit formam, secundum hoc autem accidit in
ea corruptio, quod separatur forma ab ea». Ver también, por ejemplo, STh I, q. 76, a. 4: «la
forma sustancial difiere de la accidentai en que ésta no da el ser en absoluto, sino (solo) el

ser de tal manera; y asi, el calor no hace que su sujeto sea en absoluto, sino solo que esté
caliente [...] En cambio, la forma sustancial da el ser en absoluto; de ahi que, a su apariciôn,
hablemos de generaciön absoluta en el ser, y a su desaparicion, de corrupciôn total», y In
Aristotelis libros Physicorum, (en adelante: In Physic.). Lib. 2, 1. 10 (240 [15]): «la forma es

causa del ser en sentido absoluto y las otras très son causas segün que algo recibe el ser [...]».



40 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

de la forma, con todo, no son solo por su forma sino también por su
materia. En cambio, en las sustancias que carecen de otro principio causal
intrinseco, ellas son por si mismas, es decir, son ûnicamente por su forma.
En confirmaciön de lo dicho, el Comentario a la Metafisica afirma que:

[...] toda sustancia o es un ser [ens] por si misma, si es solo forma, o bien, si

es compuesta de materia y forma, es un ens por su forma; por eso, en la medi-
da en que esta ciencia se aboca a considerar el ens, considéra ante todo la
causa formal6?.

De modo que, bajo este aspecto, es posible afirmar que la forma simple es

causa de si misma, y esto no implica incurrir en una contradicciön logica
lo cual si sucederia si se tratase de la causa material o eficiente que son
siempre distintas de su «efecto», esto es, no se identifican con la sustancia
de la cual son causa. Pero siendo la forma principio del esse, y tratândose
de una sustancia que es solo forma puede decirse con toda propiedad que
ella es (solo) por su forma, esto es, es ella la causa de su ser, supuesta
obviamente la causa eficiente divina:

las preposiciones «fuera de» [ex] y «desde» [de] no significan la relacion causal

formai, sino mas bien la relacion material o la eficiente. Pues bien, estas
ultimas causas son siempre distintas de aquella de lo cual son causas; nada es

su propia materia ni hay algo que sea su propio principio activo. Sin
embargo, algo es su propia forma, como résulta claro si se consideran todas las

cosas inmateriales68.

Por tanto, el principio forma dat esse no solo puede extenderse legitima-
mente a las sustancias inmateriales, sino que es precisamente en este tipo
de entes en los que aparece de modo especialmente luminoso, la causalidad
de la forma frente al esse. En efecto, el hecho de que la forma de suyo, es

decir, en cuanto forma, esté orientada, acompane, al ser, explica que las
formas separadas de la materia, esto es, las formas exentas de la rémora,
por asi decirlo, que implica para ellas su dependencia de la materia, pue-
dan estar completamente orientadas al ser, esto es, sean incorruptibles6^

De lo dicho hasta aqui, puede inferirse, entonces, que lo que distingue a

la forma del ser no es, pues, su imperfecciôn, el hecho de ser un limite. Por

67 In Metaf lib. 3, 1. 4, n. 3: (ed. Cathala, n°384); y cf. DEWAN, L., O.P.: St. Thomas,
Metaphysics and Formal Causality, cap. 8 de Form and Being. Washington, D.C.: Catholic
University of America Press 2006, 131-166.

68 STh I, q. 39, a. 2, ad 5.
69 Cf. DEWAN, L.: Lecciones de metafisica, 201. Fr. Dewan ira aùn mâs lejos al observar

que la incorruptibilidad es la condicion propia de toda forma en tanto que forma: «[...] ser
forma es tener una semejanza con la primera causa; necesitar de la materia para existir es, de

alguna manera, no alcanzar el nivel propio de ser una forma». DEWAN, L.: Form and Being.
Studies in Thomistic Metaphysics. Washington: CUA Press 2006, 181. [La traducciön de esta
cita es nuestra].



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 41

el contrario, la forma, de suyo, es perfecciôm0 porque acompana y
détermina al ser. Esto que résulta tan evidente en Dios, en quien su esencia
es su mismo esse, tratândose de los seres creados, no pudiendo cierta-
mente identificarse en ellos forma y esse; la forma, no obstante, continua
cumpliendo alii su roi ontolögico de companera indisociable del esse. Forma

y ser no pueden separarse en tanto que la forma es la condiciön meta-
fisica includible para que los entes puedan ser: «Forma enim manente,
oportet rem esse: per formam enim substantia fit proprium susceptivum
eius quod est esse»7L O bien, utilizando la metâfora de Tomas de Aquino,
asi como la diafanidad, es principio del iluminar (lucir cuya causa eficiente
es la luz), porque hace al aire sujeto propio de la luz, es decir lo hace capaz
de recibir la luz; de modo similar, la forma es principio del esse porque
hace a la sustancia sujeto propio del ser, capaz de recibir el ser. En este
sentido, Tomas dira que la forma compléta la sustancia, es el complemen-
tum de la sustancia72. Siendo concebida como su complemento, es decir
como aquello que consuma su acabamiento o perfecciôn73, ^alguien pon-
dria en duda la condiciön de perfecciôn como la caracterizacion mas
intima y definitiva de la forma?

En fin, si el orden, la luminosidad74, la identidad, la belleza75 y la varie-
dad ontolögica de los seres, llegan con la esencia, ^cômo no hablar de la

7° Cf. STh I, q. 14, a. 6: «porque toda forma por la que un ser se constituye en su especie,
es cierta perfecciôn». [«Et omnis forma, per quam quaelibet res in propria specie consti-
tuitur, perfectio quaedam est»]. Tomas, refrendando a Aristoteles, exalta la forma hacién-
dola objeto de los siguientes apelativos: «la forma es de algün modo algo divino, öptimo y
apetecible. Es algo divino porque toda forma es de alguna manera una participaciôn por
similitud del ser divino [divini esse], ser que es acto puro, pues cada cosa esta en acto [est in
actu], en cuanto tiene forma. Es algo öptimo porque el acto es la perfecciôn de la potencia y
su bien; por consiguiente, se sigue que es apetecible, porque cada cosa apetece su perfecciôn».

TomâS DE AQUINO: In Physic., lib. 1, 1. 15, con relaciön a ARISTOTELES: Fis. 1.9 (192317).
71 SCG 1. 2 cap. 55.
72 Cf. SCG 1. 2 cap. 55.
73 De acuerdo con el Diccionario de la RAE, el primer significado de complemento es:

«Cosa, cualidad o circunstancia que se anade a otra para hacerla intégra o perfecta». Fuente:
http://www.rae.es/diccionario-panhispanico [El subrayado es nuestro],

74 Cf. TOMÄS DE AQUINO: Comentario a la Primera Epistola a Timoteo (trad. J.I. M.). Mé-
xico: Editorial Tradiciön 1977, cap. 6, 1. 3: «La luz en las cosas sensibles es el principio de la

vision; de donde el medio que de algün modo hace conocer las cosas se llama "luz". Pero
cada cosa se conoce por su forma y segün que actualmente es; de donde cuanto tiene de forma

y de acto tanto tiene de luz. Por tanto las cosas que son ciertos actos, pero no puros, son
luminosas, pero no luz. Mas la divina esencia, que es acto puro, es la misma luz (Juan I). Y
Dios habita consigo, y esta es luz inaccesible, esto es, no visible a los ojos carnales, sino inte-
ligible [...]».

75 Cf. TomâS de AQUINO: In librum b. Dionysii De Divinis nominibus expositio cap. 4, 1. 5

[ed. C. Pera. Rome: Marietti 1950, n° 349]: «[Dionisio] dice [...] que de esta belleza [divina]
procédé el ser de todas las cosas existentes: la claridad, en efecto, pertenece a la considera-
ciön de la belleza, como se ha dicho; ahora bien, toda forma, por la que la cosa tiene ser, es

cierta participaciôn de la claridad divina; y esto es lo que él anade, a saber, que las cosas sin-



42 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

esencia sino en términos de perfecciön? De hecho, su cercanla, su paren-
tesco, con el esse détermina precisamente que la jerarquia de perfecciön
existente entre los diversos tipos de forma esté directamente vinculada con
su proximidad al Ser cuya forma es ser. La gradaciön ontolögica de las

formas senala grados de virtus essendi o grados de poder ser identificables,
no simplemente dependientes, con la mayor o menor perfecciön de cada
forma:

Toda forma es una cierta semejanza del primer principio que es acto puro:
por consiguiente, en tanto una forma se acerca mas estrechamente a una
semejanza de él, participa mas de sus perfecciones [de las del primer principio].
Pero es asi que entre las formas de los cuerpos el aima racional es la que mäs
se acerca a la semejanza de Dios, y por eso es participe de las cualidades mas
nobles de Dios, es decir, el entender, la capacidad de producir movimiento y
la posesiôn del ser por si mismo. Mientras el aima sensitiva es participe en
menor grado y el aima vegetativa, todavia menos, y asi sucesivamente. Por lo
tanto, yo afirmo que no le pertenece al aima [...] tener el ser por si mismo
[esse absolutum] en cuanto es forma, sino en cuanto es semejanza de Dios76.

Esto nos permitirâ entender ahora que la forma se puede considerar como
algo que tiene cantidad virtual, o cantidad de perfecciön. Cantidad virtual
que résulta graduada por los diferentes grados de perfecciön de la esencia:

hay esencias mas perfectas y esencias menos perfectas, esencias con menos
o con mâs cantidad virtual. Asi, las esencias mas perfectas, tienen mayor
cantidad virtual que las demâs y, por consiguiente, mayor duraciön y mayor

operaciön77.

3. La virtus essendi

Acerca del esse como acto

La explicaciön sobre el estatus ontolögico de la forma resultaria incom-
pleta si no se examina, siquiera brevemente, en qué sentido el esse es para
Tomas acto de todos los actos.

gulares son bellas segûn su propia inteligibilidad, esto es, segûn su propia forma; de donde
résulta evidente que el ser de todas las cosas se dériva de la belleza divina».

76 Super Sent. lib. 1, d. 8, q. 5, a. 2. obj. 5 y ad 5. (ed. cit. t. 1 228 y 231).

77 Son muy ilustrativos al respecto los espléndidos textos donde Tomas elogia la nobleza
de los seres que poseen la capacidad de conocer. Estos gozan de un grado de excelsitud que
procédé de su forma inmaterial, que es la mâs perfecta o actual: «los seres dotados de

conocimiento se diferencian de los que no lo tienen en que estos liltimos no poseen mâs que
su propia forma, mientras que los primeros alcanzan a tener, ademâs, la forma de otra cosa,

ya que la especie o forma de lo conocido estâ en el que lo conoce. Por eso se echa de ver que
la naturaleza del ser que no conoce, es mâs limitada y angosta, y, en cambio, la del que
conoce, es mâs amplia y vasta [...]», STh I, q. 14, a. 1; ver también SCG 1. 1 cap. 44: «Inter
perfectiones autem rerum potissima est quod aliquid sit intellectivum: nam per hoc ipsum
est quodammodo omnia, habens in se omnium perfectionem», In De An., lib. 3,1. 6.



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 43

Traigamos algunos de los pasajes mâs conocidos en los que santo
Tomas enfatiza esta actualidad y perfecciön como lo mâs propio y caracteris-
tico del esse:

«esto que llamo ser es lo mâs perfecto de todo [...]»?8-

Incluso de las formas mismas porque, en efecto:

«Ninguna cosa tiene actualidad, sino en cuanto que es. Por lo cual el ser mis-
mo es la actualidad de todas las cosas, incluso de las formas mismas»79.

Tomas lo denomina exactamente:

«actualidad de todos los actos y, por lo tanto, es la perfecciön de todas las
perfecciones»80.

Asi, el esse, insiste santo Tomas, es la perfecciön primordial de la cual
dependen todas las perfecciones de un ente:

"las perfecciones de todas las cosas pertenecen a la perfecciön del ser: pues es
de acuerdo con esto que algunas cosas son perfectas, a saber, que tienen el ser
en alguna medida [aliquo modo esse habent]"81.

Ahora bien, cuando Tomas afirma que el ser es acto de todos los actos, al

expresarse de ese modo no pretende significar que el esse produzca todos
los actos. Si esto fuera asi, estaria confundiendo el esse causado con Dios.
El ser es acto de todos los actos porque es lo ultimo que «llega». Llega al
final y compléta todas las actualidades.82 Captada asi la actualidad del esse,

78 De Pot., q. 7, a. 2, ad 9: «hoc quod dico esse est inter omnia perfectissimum [...]».
También STh I, q. 4, a. 3, ad 1.

79 STh I, q. 4, a. i, ad 3: «Nihil enim habet actualitatem, nisi inquantum est, unde ipsum
esse est actualitas omnium rerum, et etiam ipsarum formarum». También leemos en STh I,
q. 3, a. 4: «el esse es la actualidad de toda forma o naturaleza [...]» [«esse est actualitas omnis
formae vel natura [...]»].

80 De Pot., q. 7, a. 2, ad 9: «esse est actualitas omnium actuum, et propter hoc est per-
fectio omnium perfectionum». También SCG lib. 1 cap. 28: «[...] toda perfecciön de cualquier
cosa, ésta la posee segiin su propio esse; pues el hombre no tendria ninguna perfecciön por
su sabiduria si no fuese sabio por ella, e igualmente sucede con los demâs seres. Por lo tanto,
segün el modo en que una cosa tiene el esse, as! es su modo de perfecciön [...]».

81 STh I, q. 1, a. 4, ad 2: «Omnium autem perfectiones pertinent ad perfectionem essendi,
secundum hoc enim aliqua perfecta sunt, quod aliquo modo esse habent».

82 Es en este sentido que Fr. Dewan enfatizö vivamente la condiciön del esse como causa
final, esto es, como primero en la intenciàn del primer agente (Dios) y ultimo en la conse-
cuciön y, por lo mismo efecto de las otras causas que desempenan el roi ontolôgico de

instrumentas de la causa eficiente mâs alta: «de acuerdo con el orden de los agentes va el
orden de los fines, de manera que al primer agente corresponde el ûltimo fin, y proporcio-
nalmente en [debido] orden, a los otros agentes los otros ördenesf...] Por lo tanto, el esse,

que es el efecto propio y el fin en la opération del primer agente, debe tener el lugar del fin
ûltimo. Ahora bien, el fin, aunque es primero en la intenciön, es, sin embargo, ultimo en la

operaciön, y es el efecto de otras causas. Y as! el esse creado mismo, que es el efecto propio
correspondiente al primer agente, es causado por las otras causas, aunque la causa primera



44 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

se comprende con mayor claridad en qué sentido la forma es potencia para
el ser. El ser, ciertamente, no produce la forma, porque eso querria decir
que la forma no es potencia para el ser, sino que es efecto del ser, y esto no
tiene sentido. Seria tanto como decir que mi vida (o el vivir ser) produce
mi alma forma). Mientras que la relaciön es exactamente en sentido
opuesto: vivo (soy) porque tengo vida (es decir, una forma vital). Pero, en
el bien entendido de que la forma me da la vida porque tiene esse, que es

su acabamiento. Ninguna forma, efectivamente, es sino por el esse83.

El esse es la actualidad propia de la esencia, actualitas substantiae vel
essentiae84; es el acto por el cual algo se dice ser sin mas calificaciön (sim-
pliciter)85. Es, por tanto, una actualidad primera, bâsica, no la ultima en el
sentido de que, de suyo, el esse implique toda la perfecciön o plenitud de

ser que puede alcanzar la cosa. Algo, por cierto, privativo del esse divino.
Inversamente, la plenitud gracias a la cual un ente puede denominarse
bueno simpliciter sera el resultado de diferentes actualizaciones acciden-
tales que le sobrevendrân en el transcurso de su devenir existencial86.

La expresiön «acto de todos los actos» se ha interpretado a menudo en
el sentido de que el esse encerraria en si mismo todas las perfecciones87

que causa el esse es el primer principio». DP q. 7, a. 2, ad 10. Sobre el tema del esse como
causa final en Lawrence Dewan, ver, por ejemplo: Lecciones de Metafisica, 131-135.

83 Cf. Quodl. 12.5.1 (llneas 23-33).
84 STh I, q. 54, a. 1; cf. De Spirit. Créât., a. 11.

85 STh I, q. 5, a. 1, ad 1: «ser [ens] quiere decir algo que esta en acto [aliquid proprie esse in

actu], y como el acto dice relaciön a la potencia, propiamente se le llama ser por aquello en
que primariamente se distingue de lo que solo esta en potencia. Pues éste es el ser sustancial
de las cosas, y en atenciôn al ser sustancial les llamamos simplemente seres [ens]».

8® Como observa Stephen Brock: «Un hombre no es bueno sin calificaciön por el mero
hecho de estar vivo, es decir, meramente en funciàn de su ser sustancial. Esto lo convierte en
bueno solamente en un cierto aspecto. É1 necesita muchos otros actos: los actos de ser va-
liente, de ser sahio. de ser grato a Dios, etc». (BROCK, S.: jCuàntos actos de ser puede tener
una cosa?, 38). El profesor Stephen Brock esta comentando aqui STh I, q. 5, a. 1: «Por lo
tanto, en funciön del primer ser, que es sustancial, una cosa es llamada un ser sin
calificaciön y buena en un cierto aspecto, es decir, en tanto es un ser; mientras que en funciön del
acto ultimo una cosa es llamada un ser bajo un cierto aspecto y buena sin mâs calificaciön.
Por lo tanto, lo que dice Boecio - que "en las cosas, que sean buenas es distinto de que sean"

- debe ser tornado con referencia a ser bueno y a ser, sin mâs calificaciön; pues en funciön
del primer acto una cosa es un ser sin mâs calificaciön, mientras que en funciàn de su ultimo
acto es buena sin mâs calificaciön. Y sin embargo, en funciön del primer acto es buena de

alguna manera, y en funciön de su ultimo acto es un ser de alguna manera».
87 ALVIRA, Tomâs/CLAVELL, Luis/MELENDO, Tornas: Metafisica. Pamplona: Ediciones Uni-

versidad de Navarra, S.A. 2001, 109: «La multiplicidad de criaturas révéla la existencia de per-
fecciones diversas y, al mismo tiempo, muestra una perfecciön comün a todos los entes, que
es el ser (esse) [...] Esa comunidad en el ser, unida a la diversidad en el modo de poseerlo y
manifestarlo, es expresiön de que todas las criaturas estân compuestas de un acto (el ser),

que encierra de modo eminente todas sus perfecciones, y de una potencia (la esencia), que lo
limita a un grado determinado». En el mismo lugar anaden: «Si la forma sustancial humana
existiese separada de las individuos, la forma sustancial humana contendrla unidas y en
plenitud todas las perfecciones que los hombres singulares tienen de manera limitada en



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 45

cuando en realidad esto puede cumplirse ünicamente en el esse divino.
Con relaciôn a los seres causados, esa formula ha de leerse, en cambio, en
el sentido de que el esse «représenta la actualidad cornun a todos los actos
o formas particulares, o sea, lo que constituye la actualidad de todo acto o
forma»88.

La forma: ^potencia receptiva y/o potencia cuasi-activa?

Retornemos ahora a la forma. En el apartado anterior^ hemos intentado
poner de relieve su dignidad ontolögica como companera inseparable del
esse. Asimismo, se ha pretendido profundizar en cömo dicho estatus, una
vez entendido, permite comprender a su vez que la forma, que es acto, es

causa formal del esse.

Creemos que los argumentos presentados oportunamente ofrecen cri te-
rios de interpretaciön que conducen a entrever que la forma de los seres
causados es vista por Tomas de Aquino como potencia para el esse. Mien-
tras en Dios la esencia es su propio esse, en los seres que no son su ser sino

que reciben el ser por el influjo de la causa primera, lo que los capacita o
hace aptos para recibir tal influjo es su forma que puede, asi, denominarse
con toda propiedad virtus essendi. La forma es causa porque es potencia
para el ser, el ser potencia para el ser es su causalidad.

Sin embargo, queda por resolver en qué medida algo que posee el estatus

de recipiente del esse puede, asimismo, poseer un roi causal, quasi acti-
vo, frente al esse. ^No resultan, acaso, incompatibles ambas condiciones
ontolögicas?

En efecto, mientras que en SCG lib. 1 cap. 20, Tomas llama a ese poder
de ser una potencia «quasi activa»:

Debe saberse, sin embargo, que esta respuesta del comentarista no es

suficiente, porque si bien se afirma que en el cuerpo celeste no existe una
cierta potencia pasiva para el esse, que es la potencia de la materia, hay, no
obstante, en él, cierta potencia activa [quasi activa], que es su fuerza de ser

numéro e intensidad, y si de hecho la encontramos restringida, es debido a la potencia que
la recibe y la coarta». En la misma llnea que los autores anteriores se pronuncio Eudaldo
Forment en varios lugares de su obra; Asi, en Introducciôn a la Metafisica. Barcelona: Edi-
cions Universität de Barcelona 1984, 148. Leemos: «[...] siendo el ser acto, y comparândose a

todo como acto, por ser acto de los actos, es decir, el acto primero fundamental, y que, por
ello es lo mâs perfecto de todo, o perfecciön suprema, se sigue que el ser nunca sera
"recipiente" de alguna perfecciön. El ser, que hace que toda la actualidad y perfecciones de los
entes se derive del ser participado, no puede ser completado o perfeccionado por algo, que
de esta manera séria "recibido", y por ello es él quien compléta y perfecciona al recipiente.
Es mâs, por incluir el ser todas las perfecciones, es el mismo ser el que las confiere al

recipiente, segùn la capacidad de este». Para otros pasajes en los que se contiene una idea
similar, ver del mismo autor: FORMENT, E.: Introducciôn a la Metafisica, 143-149; ID.: Lecciones
de Metafisica. Madrid: Ediciones Rialp S.A. 1992, 247.

88 Te VELDE, R.: Tomas de Aquino acerca del ser, 242.
89 Apartado 2.



46 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

(virtus essendi), puesto que Aristoteles dice expresamente en el I Caeli et
mundi que el cielo tiene la capacidad (virtus) de existir siempre9°.

No obstante, como ya se ha visto, Tomas de Aquino la denomina también
recipiente del esse: «La forma se compara con el ser como el recipiente con
lo recibido»9i. En este mismo orden de ideas se sitüa esta otra afirmaciön
de Tomas: «La potencia de la criatura respecto al ser es solo receptiva; pero
la potencia activa es de Dios mismo de quien procédé el influjo (influxus)
del ser»92.

Pensamos que para eludir esta supuesta contradicciön conviene prestar
atenciön a las siguientes precisiones.

Por un lado, debemos estar alerta respecto de la tendencia de asociar
toda potencia receptiva a un poder orientado indistintamente tanto al ser
como al no-ser. A fin de no incurrir en este error debemos acudir a la dis-
tinciôn antes aludida que Tomas mismo introduce entre la potencia de la
materia y la potencia de la forma. Ambas, ciertamente, tienen en comun el

ser potencias receptivas. Pero, mientras la materia es una potencia indeter-
minada, esto es, apta para recibir cualquier forma,93 y, en ese sentido, es

potencia para el no ser;94 la forma, en cambio, es potencia receptora, pero

9° SCG 1. î cap. 20 n. 22: «Sciendum tarnen quod haec responsio Commentatoris non est
sufficiens. Quia, etsi detur quod in corpore caelesti non sit potentia quasi passiva ad esse,

quae est potentia materiae, est tarnen in eo potentia quasi activa, quae est virtus essendi:
cum expresse Aristoteles dicat, in I caeli et mundi, quod caelum habet virtutem ut sit
semper».

91 STh I, q. 4, a. 1. En STh I, q. 104, a. 4, ad 2, Tomas précisa que: «potentia creaturae ad
essendum est receptiva tan tum; sed potentia activa est ipsius Dei, a quo est influxus essendi.
Unde quod res in infinitum durent, sequitur infinitatem divinae virtutis».

92 STh 1, q. 104, a. 4, ad 2: «Ad secundum dicendum quod potentia creaturae ad essendum

est receptiva tantum; sed potentia activa est ipsum Dei, a quo est influxus essendi. Un
de quod res in infinitum durent, sequitur infinitatem divinae virtutis». Igualmente, en:
ThOMAE AQUINATIS: Sententia Metaphysicae. Turin: Marietti 1954, lib. 12 1. 8 n. 15: «non [...]
virtus activa sui esse, sed solum susceptiva». Ver también: THOMAE AQUINATIS: In Aristotelis
libros De caelo. Ed. Leonina 1886, lib. 1, 1. 6 (en adelante: In De Caelo). Alli precisarâ que el

poder de ser no es pasivo (como el de la materia prima) sino que pertenece a la potencia de
la forma.

93 Cf. Thomae AQUINATIS: In Octo libros Physicorum. Turin: Marietti 1954, lib. 1. 1. 15, n.
3: «Y sin embargo la potencia de la materia como sujeto es una con respecto a muchas
formas; pero segùn la razön son muchas potencias conforme a su disposiciön hacia las diversas
formas». [«Et tarnen potentia materiae subjecto est una respectu multarum formarum; sed

ratione sunt multae potentiae secundum habitudinem ad diversas formas».]; Sententia libri
Metaphysicae, lib. t. 1. 2, n. 15: «Aunque la materia prima esté en potencia a todas las formas,
sin embargo las recibe con cierto orden». [«Licet enim material prima sit en potential ad

omnes formas, tarnen quoda, ordine suscipit eas»].
94 THOMAE AQUINATIS: Sententia Metaphysicae. Turin: Marietti 1950, lib. 12. I. 2, n. 8: «asi

también la materia, en la generaciön de la sustancia, que es sujeto de generaciön y corruption

en cuanto es de si, esta en potencia a la forma y la privation [...]». [«ita materia in
generatione substantiae, quae est subiectum generationis et corruptionis, quantum es de se,
est in potential ad formam et privationem (...)».]; y lib. 12. 1. 2, n. 13: «[Aquellas cosas] que
mutan segùn la sustancia, es decir las que se generan y se corrompen, tienen aquella materia



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 47

no indeterminada, pues es potencia receptora de un (uno solo) acto, y, tal
como subraya santo Tomas, «el recipiente propio de un acto de tal manera
se compara como potencia a dicho acto, que en modo alguno esta en

potencia para su contrario». Esto es, la forma, en tanto que potencia para el

ser, de ninguna manera esta en potencia para el no ser:

En todo cuanto se corrompe debe haber potencia para no ser, porque, si hay
algo que carezca de potencia para no ser, en modo alguno sera corruptible.
En la sustancia intelectual no hay potencia para no ser. Pues esta claro, por lo

ya dicho, que la sustancia compléta es el recipiente propio del ser. Ahora
bien, el recipiente propio de un acto de tal manera se compara como potencia
a dicho acto, que en modo alguno esta en potencia para su contrario. Asi, por
ejemplo, el fuego de tal modo dice relacion al calor, como la potencia al acto,
que nunca estarâ en potencia respecto al frio. Por donde se ve que ni en las
sustancias corruptibles hay en la sustancia compléta potencia para no ser si

no es en razôn de la materia. Pero en las sustancias intelectuales no hay
materia, porque son sustancias complétas simples. Luego en ellas no hay
potencia para no ser y son, en consecuencia, incorruptibles95.

Tal como ha puesto de relieve Stephen Brock:

Es muy importante no confundir la potencialidad de la forma sustancial para
el ser sustancial, con la potencialidad de la materia prima. Para Tornas estas
potencialidades son comparables, pero no son idénticas. La potencialidad de
la materia es indeterminada. La materia esta en potencia para muchos actos
de ser diferentes, cada uno de los cuales excluye al otro. Su potencia para
cualquier acto dado de ser no es solamente tal como para poder tener ese acto,

sino también tal como para poder carecer de ese acto y tener otro distinto

que es sujeto de generaciön y corrupciön, o sea la de si esta en potencia a las formas y a las

privaciones [...]». [«Ea enim quae transmutantur secundum substantiam, idest quae generan-
tur et corrupumtur, habent materiam, quae est subiectum generationis et corruptionis; quae
scilicet de se est in potentia ad formas et ad privationes».]

95 SCG t. 2, cap. 55. Tomas remarca esta especial condiciön de la potencia de la forma
cuando afirma que: «en las cosas compuestas, hay que considerar dos actos y dos potencias.
Esta en primer lugar la materia, que es como potencia respecto a la forma, y ésta es su acto;
y, en segundo lugar, la naturaleza constituida con la materia y la forma se comporta como
potencia respecto al ser, pues la que lo recibe. Asi pues, cuando prescindimos del funda-
mento material, si permanece alguna forma de una naturaleza determinada subsistente por
si, y no en la materia, se relacionarà con su propio ser como la potencia con el acto. Y no me
refiero a la potencia que puede separarse del acto, sino a la que siempre acompana a su acto. Y
asi, la naturaleza de la sustancia espiritual, que no esta compuesta de materia y forma, es

como potencia con respecto a su propio ser [...]» (De spirit, créât., a. 1, co.). También, De
substantiis separatis, cap. 8, co: «Queda pues claro en qué difieren la potencia que hay en las
sustancias espirituales y la potencia que hay en la materia. Porque la potencia de la sustancia
espiritual se refiere ùnicamente al orden que la misma dice al ser; en cambio la potencia de
la materia se refiere al orden que la misma dice a la forma y al ser. Por lo tanto si alguien
llama materia a las dos potencias, es obvio que emplea la palabra materia en sentido
equivoco». En el mismo sentido leemos en De Pot., q. 5, a. 4, ad 1: «la potencia para el esse,

no solamente se recibe segûn el modo de una potencia pasiva, que proviene de la materia,
sino también segûn el modo de una potencia activa, que proviene de la forma, y no puede
faltar en los cuerpos incorruptibles» [El subrayado es nuestro].



48 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

en su lugar. No hay un acto singular de ser con el cual esté esencialmente
asociada; por si misma esta «meramente en potencia». Contrariamente, la

potencialidad de la forma sustancial es determinada. Toda forma sustancial
détermina inmediatamente su sujeto a un cierto acto sustancial de ser. Lleva
consigo a este acto de ser, necesariamente y per se. No tiene ninguna
potencialidad para un acto sustancial de ser que sea diverso, ni para carecer
del ünico que lleva consigo. De este modo, «en el aima, la misma esencia simple

es como si fuera material, y el ser (esse) participado es formai en ella; este

ser, sin embargo, esta necesariamente en union con la esencia del alma,
porque el ser sigue a la forma per se»96. La esencia de la forma es «como si

fuera material», comparable con la materia, en cuanto es una potencia
receptiva, una capacidad para recibir o participar en el ser. Pero difiere en
cuanto un cierto acto de ser lo sigue per se, lo que équivale a decir, por virtud
de su esencia. La forma tiene potencialidad, pero a diferencia de la materia,
no esta por si misma «meramente en potencia». Esta por si misma en acto97.

De hecho, santo Tomas parece tener muy présente el carâcter inseparable
de estas condiciones propias de la forma, a saber, la de potencia receptora
y la de principio del esse, cuando afîrma que: «el ser con respecto a la forma

se compara como acto. Por esto, en efecto, en los compuestos de
materia y forma, se dice que la forma es el principio del ser, porque es el com-
plemento de la sustancia cuyo acto es el ser mismo: asi como la diafanidad
es para el aire el principio del lucir porque le hace sujeto propio de la
luz.98»

Da la impresiön de que una de las razones que ha conducido a algunos
intérpretes del Aquinate a considerar la forma solo como mera recepciôn y
limite, radica precisamente en haber separado lo que Tomas no sépara: la

forma, en tanto que principio del esse, capacita, hace apta a la sustancia

para recibirlo. Es mas, segun esto, el acento no habria que ponerlo tanto,
como parece que no lo pone Tornas, en el carâcter de recipiente de la forma,

sino en su condiciôn de principio del esse lo cual le concede una con-
diciön ontolôgica tal que «es capaz de cumplir el roi de completar al sujeto
propio del acto de ser»99.

Por lo demâs, résulta signifïcativo que Tomas sea contundente en
sostener que es propiamente la sustancia la que deviene receptora del ser

96 STh I, q. 90, a. 2, ad 1.

97 BROCK, S.: iCuàntos actos de serpuede tener una cosa?, 44sq.
98 SCG 1. 2, cap. 54 n. 5: «Deinde quia ad ipsam etiam formam comparatur ipsum esse ut

actus. Per hoc enim in compositis ex materia et forma dicitur forma esse principium essendi,
quia est complementum substantiae, cuius actus est ipsum esse: sicut diaphanum est aeri
principium lucendi quia facit eum proprium subiectum luminis».

99 DEWAN, L. O.P./lRIZAR, L.: Conversations with Fr. Dewan; 36: «We should ask
ourselves what is the nature ofform as such, that it is able to fulfil the role of completing the

proper subject of the act of being». Dewan esta comentando aqui SCG 1. 2, cap. 54. [El
subrayado es de Fr. Dewan].



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 49

gracias a que la forma es principio del esse100. Claro esta, que tratândose de

sustancias inmateriales la sustancia sera la forma misma.
Hay otra razön, incluso de mayor peso, por la cual el ser recipiente res-

pecto del esse por parte de la forma, no tendrla por qué inducirnos a ver en
ella un comportamiento equiparable al de la potencia pasiva frente al principio

agente. Se trata de la naturaleza misma del actor creador. Como es

bien conocido, la causa primera, al dar el esse, lo hace a través de una
forma101. Pues bien, Tomas de Aquino, al referirse al modo como opera el

agente creador, es cuidadoso en subrayar que no lo hace a través del movi-
miento, esto es, reduciendo algo desde la potencia al acto. El agente creador,

es decir, el agente que da la totalidad del esse por medio de una
forma102, hace ser en acto aquello que segûn su naturaleza esta en potencia
para el esse'°3. Parece bastante nitido que el carâcter receptor de la forma,
esto es, el ser potencia para su acto propio, dista considerablemente de

aquellas potencias indeterminadas y abiertas, por lo mismo, hacia contra-
rios (ser y no-ser). La forma, porque es potencia de ser, por asi decirlo, no
tiene opciôn: su resultado natural es ser, y es asi como el Creador al crear
algo, lo hace actualizando en el ser lo que es poder o potencia para ser. Se

podria decir que existe un trânsito natural (casi espontâneo) de este poder
de ser al ser; tan «natural» como es decir que la forma es el modo de coope-
raciôn con la causa primera, apuntando hacia el fin de la causa, el ser en
acto104.

100 Cf. SCG 1. 2, cap. 55 n. 5: «la sustancia compléta es el recipiente propio del ser [...].»
[«substantia compléta est proprium susceptivum ipsius esse»].

101 Cf., por ejemplo: Super Sent., lib. 2 d. 17 q. 1 a. 2 ad 5: «Segûn el Filösofo en el libro 2

De anima, vivir no es otra cosa que el ser de los vivientes; de ahi que, como el aima racional
es pero no es aquello por lo que es, también vive y no es aquello por lo que vive. Pero como
aquello por lo que es formalmente, no es una forma que sea parte de su esencia, sino su mismo

ser; asi también aquello por lo que formalmente vive, no es una forma que sea una parte
de su esencia, sino su mismo vivir. Pero aquello por lo que efectivamente es y vive, es Dios
mismo, que infunde en todos el ser y el vivir; en las cosas compuestas por medio de la forma,
que es parte de la esencia que ellas tienen; pero en las sustancias simples, por medio de toda
la esencia que ellas tienen». [«secundum philosophum in 2 de anima, vivere nihil aliud est

quam esse viventium: unde sicut anima rationalis est nec est, illud quo est: ita etiam vivit,
nec est illud quo vivit. Sed sicut illud quo est formaliter, non est aliqua forma quae sit pars
essentiae ejus, sed ipsum suum esse; ita id quo vivit formaliter, non est aliqua forma quae sit
pars essentiae ejus, sed ipsum suum vivere. Sed id quo est et quo vivit effective, est ipse
Deus, qui omnibus esse et vitam influit: in rebus quidem compositis mediante forma, quae
est pars essentiae earum; in substantiis autem simplicibus per totam essentiam earum»].

102 Cf. De Veritate, q. 27, a. 1, ad. 3.
103 Cf. Qd. De An., a. 6, ad 10: [«agens per motum reducit aliquid de potentia in actum;

agens autem sine motu non reducit aliquid de potentia in actum, sed facit esse actu quod
secundum naturam est in potentia ad esse, et huiusmodi agens est creans»]. [El subrayado es

nuestro].
104 Cf. De Potentia. q. 7, a. 2, ad to; ver: Dewan, L., O.P.: Santo Tomâs y la forma como

algo divino en las cosas (trad. L. Irizar), 80. Santo Tomâs demuestra que la creaciön no es

movimiento por lo que sigue: Lo que es hecho por movimiento se hace a partir de algo



50 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

Creemos, entonces, que en el mismo Tomas se encuentra suficiente so-
porte argumentativo como para pensar con razôn que, para él, entender la
forma como potencia receptiva no implica reducir su estatus al de un mero
limite y, por lo mismo, a una cierta pasividad. Porque si bien, en los seres
causados es limite, esto es algo que le corresponde en cuanto tal forma105.
Con todo, lo suyo, lo propio, en cuanto forma - y esto también es vâlido
para esos seres - no es limitar sino ser. Asi, la forma causada, debido a que
el ser le conviene esencialmente, lo suyo, es ser poder de ser, virtus essendi,

limitado, si, pero es poder de ser: «la forma es aquello por lo que es una
cosa, puesto que es el principio del ser [...]»106.

Notemos, finalmente, como lo remarcà reiteradamente Fr. Dewan, que
no es posible calar en el singular modo de causalidad encerrado en esta
potencia receptiva del ser si no es en el contexte de la causalidad divina. Un
texto, considerado por Dewan como especialmente luminoso, es el de la

virtud de la caridad donde Tomas explica que la caridad, si bien es algo
creado en el alma, no obstante, opera formalmente y, por eso, posee la efi-
cacia misma del agente de quien procede107. Esa es precisamente la eficacia
de la forma: el abrir paso a la «acciön» o el efecto del agente que en el caso
de la forma sustancial es el ser.

Con miras a subrayar el papel de la forma como instrumenta divino
respecte del ser de la cosa, compatible asi con su carâcter de potencia recep-
tora, Lawrence Dewan consideraba también de especial valor metafisico el

pasaje en el que Tomas de Aquino argumenta que, si bien el intelecto
agente participa en el intelecto superior, esto no impide que pueda fluir de
la esencia del alma como las demâs potencias108.

preexistente (como en las producciones particulares) (STh I, q. 45, a. 3 co). Y lo propio del
movimiento es que un mismo sujeto tenga un modo de ser distinto segùn el antes y el

después (STh I, q. 45, a. 2, ad 2). Pero lo que obra moviendo y cambiando no es causa
universal del ser puesto que obra sobre algo presupuesto a la producciön como preexistente.
Por ejemplo, hacer algo a partir de una materia previa sobreanadiendo una forma. Por eso
«la creaciôn no es mutacion [mutatio], sino la misma dependecia [ipsa dependentia] del ser
creado respecto al principio que la origina. Por tanto, pertenece al género de la relaciôn».
(SCG 1. 2 cap. 18). Porque anulada la acciön y la pasiôn del movimineto en las cosas creadas,
no que mâs que la relaciôn con el principio creador (STh I, q. 45, a. 3 co).

105 Cf. Dewan, L.: Lecciones de metafîsica, 151: «La forma o esencia ("sustancia"), como
tal, no es Iimitaciön o finitud. Antes bien, es identidad (también llamada "quedeidad"). Le

ocurre a la forma o esencia el ser finita, en cuanto es tal esencia, a saber, distinta de la esencia

infinita».
106 SCG 1. 2 cap. 54: «Forma tarnen potest dici ipsum quo est, secundum quod est essendi

principium...».
1Q7 Cf. STh II—II, q. 23, a. 2, ad 3: «La caridad obra formalmente. La eficacia viene de la

forma en la medida de la virtud del agente que la causa. De aqui que la caridad no sea

vanidad, sino que mâs bien causa un efecto infinito, al unir el alma con Dios justificândola;
lo cual demuestra la infinitud del poder divino, autor de la caridad».

108 Cf. STh I, q. 79, a. 4, ad 5: «puesto que la esencia del alma, creada por el enten-
dimiento supremo, es inmaterial, nada se opone a que la facultad participada del entendi-



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 51

El comiin denominador en dichos pasajes, y que es extensible al caso de
la forma sustancial, radica en que se esta ante un poder eficaz el cual no
reconoce en si mismo esa eficacia, sino en tanto que participa del poder de

un agente superior. Tanto la forma accidental correspondiente a la virtud
de la caridad y la forma accidental propia de la potencia intelectiva agente,
asi como la forma sustancial, «tienen poder» en la medida que reciben el

influjo, son el vehlculo, de un poder superior.
Résulta bastante evidente, entonces, que en el pensamiento de Tomas de

Aquino, «Es la influencia divina la que hace posible la funciôn causal de la
forma»109. Por tanto, no solo no habria de generar extraneza su roi de causa
del esse, sino que, admitido esto, uno deberia concluir sin mayor dificultad
que la forma y, no el esse, es potencia para el esse. Es mâs, examinando todo
bajo esta luz, afirmar que el esse sea potencia para el esse, suena extrano e,

incluso, contradictorio110.

La forma como virtus essendi

En los apartados anteriores hemos querido poner de relieve aquellos
lugares en los que Tomas de Aquino denomina a la forma virtus essendi o
fuerza de ser. Con miras a confirmar esta interpretaciôn hemos intentado
mostrar previamente que esa captaciôn de la forma sölo puede compren-
derse adecuadamente una vez que se ha penetrado en el vinculo forma-ser;
conexiôn indisociable en el que la forma es vista como causa formal del
esse.

Situados, pues, en el contexto de la forma como principio del esse, su-
puesta la causalidad divina, se muestra con suficiente claridad que la forma

es virtus essendi, una fuerza gracias a la cual las cosas son y permanecen
en el ser.

Hemos tenido oportunidad de constatar, en efecto, como Tornas denomina

especificamente a la forma como poder cuasi activo de serm. Asi
como en los entes causados la forma parece confundirse con el esse, en
tanto comportera indisociable y principio suyo (para un caballo ser, es ser
caballo). Algo similar ha de suceder con relaciôn a la virtus essendi, en-
tendida como potencia o poder propio de la forma: una cosa tiene tanto de

(poder o potencia) de ser, cuanto sea el poder (virtus) de su forma, que por
ser acto, no se reduce a ser receptiva a la manera de un principio pasivo

miento supremo, por ia que efectua la abstracciön de la materia, procéda de su esencia lo
mismo que proceden las demâs potencias».

109 DEWAN, L.: Santo Tomas y la forma como algo divino en las cosas, 84.
110 Séria tanto como afirmar, por ejemplo, que el vivir del viviente (que es su ser) jes su

potencia de vivir!
111 Cf. SCG 1. 1, cap. 20, n. 22: «[Hay en los cuerpos celestes] cierta potencia activa [quasi

activa], que es su fuerza de ser (virtus essendi)»].



52 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

(indeterminado), sino mäs bien se comporta como si fuera un principio
activo, déterminante de lo que recibe en si.

Se trata de una fuerza para el ser que se dispone a recibir dicha actua-
lidad segün un modo gradual y proporcionado112. De modo que, en algunos
entes, (como es el caso de las sustancias corruptibles), la forma détermina
al esse, pero solo por un tiempo, esto es, solo bajo la presencia de determi-
nadas condiciones materiales que son naturalmente temporales (porque
otras formas, por asi decirlo, combaten a favor de la materia). Asi, cuando
estas condiciones desaparecen, la forma también. En las cosas incorruptibles,

en cambio, la determinaciôn de la forma hacia el esse no esta sujeta a

taies condiciones contingentes, ya sea porque la forma domina totalmente
la materia, o bien porque no necesita en absoluto de la materia. En este caso,

la determinaciôn hacia el ser es permanente, y la forma es en ellas fuerza

para ser siempre. Naturalmente, es también dicho poder especifico el

que da cuenta de la presencia en dichas sustancias de unas operaciones
mâs potentes"3.

Precisamente porque la forma, acompana al ser, es causa del ser, de
formas mâs perfectas se siguen seres mâs perfectos, esto es, mâs duraderos"4.
Se trata de seres en los que al ser solo forma o darse en ellos un predominio
(una «Victoria») sobre la materia por parte de la forma, que es fuerza de

ser, no hay cabida para el no-ser:

La forma, en cuanto a lo que es, es un acto y por medio de ella las cosas exis-
ten en acto. Por tanto de ella proviene la necesidad del esse en algunas cosas.
Esto sucede o porque taies cosas son formas no en la materia; y asi no hay
inhérente en ellas una potencia al no ser, sino que por su forma siempre estân
en la fuerza de ser (virtus essendi); como sucede en las sustancias separadas.
O porque sus formas por su perfecciôn equivalen a toda la potencia de la
materia, de modo que no queda potencia para otra forma ni, en consecuencia,
para un no esse; como sucede en los cuerpos celestes. Pero en los que la forma

no satisface la entera potencia de la materia, permanece todavia en la
materia potencia para otra forma. Y, por tanto, no hay en ellas una necesidad de

ser, sino que la fuerza de ser (virtus essendi) se da en ellas tras la victoria de

112 Cf. De pot., q. 5, a. 4, ad 1: «en el grado en que una cosa tiene la inherencia de una
forma, en ese grado esta en él la inherencia del poder de ser (virtus essendi) [...].» [«Nam
quantum unicuique inest de forma, tantum inest ei de virtute essendi [...]»]. Ver también
Super de causis, lect. 4.

u3 Cf. el ya citado pasaje de STh I, q. 42, a. 1, ad 1. Recordemos que alli Tomas, hablando
de la cantidad virtual, distingue entre la cantidad virtual correspondiente a la perfecciôn de
la forma en cuanto tal, y la cantidad virtual de aquello que se sigue de la forma, a saber: el
ser «medido» en su permanencia o duraciön, y la operaciön.

"4 Es de suma importancia recordar la indicaciön de Tomas segün la cual lo mejor (cantidad

virtual) en un ser es su permanencia: «lo que es mejor en las cosas es la permanencia.
Esto se da en las sustancias separadas e inmoviles; y toda permanencia en los seres inferiores
se dériva de ellas». [«optimum in rebus est permanentia. Quae quidem in substantiis sepa-
ratis est absque omni motu; et quidquid permanentiae est in inferioribus rebus, illinc deriva-
tur (In De caelo lib. 2, 1. 18, n. 11)»].



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 53

la forma sobre la materia: como résulta claro en los elementos y en las cosas

que constan de elementosn5.

La virtus de estos seres, que es una potencia perfecta, marca, como es lö-
gico, tanto su mayor duraciôn:

Cada cosa dura tanto en el esse cuanto es su poder de ser (virtus essendi) ; a

no ser por un accidente, como ocurre en aquellas cosas que son corrompidas
con violencia. Pero hay ciertas criaturas en las que esta inherente el poder de
ser (virtus essendi) no para un cierto tiempo sino para ser siempre, como son
los cuerpos celestes y las sustancias intelectuales; ya que son incorruptibles por
no tener contrario. Résulta, por tanto, que a ellas les compete siempre el
esse116.

Como su operaciön:

la palabra «virtud», segün su primera acepciôn, parece implicar cierta violencia,

por lo que en 3 Caeli et mund. se dice que un movimiento accidentai, es

decir, violento, es aquel que procédé de una fuerza (virtud), es decir, de un
acto de violencia, no con ayuda de la naturaleza. Sin embargo, dado que nada
puede ejercer violencia sino por medio de una potencia perfecta en cuanto
que actûa y no se actùa sobre ella, es asi que la palabra « virtud » fue llevada
a significar toda potencia perfecta, sea aquello por lo cual algo puede subsis-
tir en si mismo o aquello por medio de lo cual puede realizarse una operaciön:

y de este modo se dice en i Caeli et mund. que la virtud es lo ultimo en
cuanto a la potencia, porque la perfecciön de la potencia se mide a partir de
lo ultimo y lo mâximo que alguien es capaz de hacern7.

u5 SCG 1. 2 cap. 30 [para. 11]. También ver, por ejemplo: Q. d. de anima, a. 1, ad 5.
116 SCG 1. 2 cap. 30. Un texto crucial (texto «guia» lo Hämo Fr. Dewan) para la compren-

siön de la forma como virtus essendi es este de STh I—II, q. 85, a. 6: «De todo ser corruptible
podemos hablar en dos sentidos: primero, considerando la naturaleza universal; segundo, la
naturaleza particular; la naturaleza particular es la propia virtud activa y conservadora de
cada ser. En este sentido, todo defecto y corrupciôn va contra la naturaleza, como se dice en
el segundo libro "Sobre el cielo": esa virtud cuida de la existencia y de la conservation del ser
a que pertenece. En cambio, la naturaleza universal es una virtud activa que radica en algûn
principio universal de la naturaleza, por ejemplo en alguno de los cuerpos celestes, o en al-

guna substancia superior. En este sentido, algunos nos hablan de Dios como "naturaleza y
ralz de todas la naturalezas" [natura naturans], Esa virtud busca el bien y conservacion de
todo el universo, para lo cual se requiere alteraciôn y corrupciôn en las cosas. Y en este sentido

son naturales las corrupciones y maies de las cosas; no ciertamente por la inclinaciôn de

la forma, que es el principio del ser y de la perfecciön, sino segün la inclinaciôn de la materia,
que se le asigna proporcionalmente a tal forma segün la distribuciôn del agente universal. Y,
si bien es cierto que toda forma trata de perpetuar su ser cuanto pueda, ninguna forma de

cosa corruptible puede conseguir perpetuarse, excepto el alma racional, que no esta total-
mente sujeta a la materia corporal, como las otras formas, sino que posee su propia operaciön

inmaterial, segün dijimos en la Primera Parte». También el ya citado de In De caelo 1, 6.
En el mismo sentido: In De caelo, lib. 1 1. 29 n.12; SCG 1. 1 cap. 15 n. 4; para.5; SCG 1. 1 cap. 20

n. 23; De Pot., q. 3, a. 17, ad 2; In Physic., lib. 8, 1. 21, n. 15.

u7 Sent. lib. 3, d. 23, q. 1, a. 3. ad 1. Respecto del poder de la operaciön puesto en relation
con una virtus essendi mâs perfecta Tomas dice que: «Por esto, en el VIII de la Metafisica el

Filösofo dice que las especies de las cosas son como los nümeros, que se diversifican segün la



54 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

De los textos traidos hasta aqui se infiere con bastante claridad que Tomas
de Aquino confiere a la forma la calidad de virtus essendi118.

Sin embargo, habria que anadir también que existen importantes pasa-
jes en los que, con la expresiön virtus essendi, Tomas de Aquino parece no
aludir a la forma en si misma sino a su esse, cuya cantidad de perfecciön (o
fuerza de ser) queda limitada o circunscripta segün el grado de perfecciön
de la forma. Este uso de la virtus essendi prevalece en aquellos lugares en
los que Tomas compara el esse divino con el esse causado: Dios, quien es el

ipsum esse subsistens, es segün toda la fuerza de ser (virtus essendi). Los
entes causados, en cambio, al tener un esse recibido y participado (en una
forma), tienen un esse, no segün toda la fuerza del ser, sino limitadon9.

Bajo este aspecto, es importante advertir que algunos autores han ma-
nifestado su inquietud con relaciön a lo que presumiblemente podria leer-
se como un uso no suficientemente demarcado del vocablo virtus essendi

por parte del Aquinate. Tal es la posiciôn, por ejemplo, de Carlos Steel.
Para el autor, quien si bien considéra que Tomas denomina a la forma virtus

essendi, con todo, pone de relieve que, en los pasajes que acabamos de
citar, la utiliza como sinönimo de perfecciön, no de potencia para el ser.

especie por medio de la adiciôn de uno sobre otro. Es evidente, sin embargo, que en tanto
algo es mâs perfecto, en cuanto es mâs cercano a algo perfectisimo; por lo tanto establece
esta diferencia en cuanto a la naturaleza de las inteligencias, a saber, que el esse intelectual
que sigue inmediatamente a la causa primera, es una inteligencia absolutamente compléta
en comparaciön con el esse en cuanto a la potencia de ser y a los demâs bienes, pero aquel
esse intelectual que es inferior en el orden de las inteligencias, retiene por cierto la

naturaleza y la ratio de la inteligencia y, sin embargo, esta bajo una inteligencia superior en
el resto de la naturaleza y en la fuerza de ser (virtus essendi) y en todos los bienes y
perfecciones».

118 Esta es también la posiciôn de Stephen L. Brock. Cf.: BROCK, S.L.: The Philosophy of
Saint Thomas Aquinas: A Sketch. Eugene, Oregon: Cascade Books 2015, 49. Brock escribe:
«Tomas, de hecho, llama a la forma substancial virtus essendi, fuerza para ser». (La traduc-
ciôn es nuestra. En la nota 71 cita: SCG 1. 1, cap. 20, § 174, y 1. 2. cap. 30, § 1073; In De caelo,
lib. 1, I. 6, § 62 [5]); en la misma llnea argumentativa ver: BROCK, S.L.: Tomas de Aquino, en
Fernândez, Francisco/MERCADO, Juan Andrés (eds.): Philosophica: Enciclopedia fdosôfica on
line, in: URL: http://www.philosophica.info/voces/aquino/Aquino.html.

"9 Cf. el pasaje ya citado de In De Div. Nom., 5. Lectio 1, ver n. 6. También, STh. I, q. 4, a.
2: «En segundo lugar, de acuerdo a lo que se demostrô anteriormente, que Dios es el ipsum
esse per se subsistens, es necesario que contenga en si toda la perfecciön de ser. Es, pues,
evidente que si algo caliente no posee toda la perfecciön de lo caliente, esto se debe a que el
calor no es participado segün una perfecta ratio; pero si el calor fuese subsistente per se no
podria faltarle nada de la cualidad (virtus) del calor. Por tanto, siendo Dios ipsum esse
subsistens, nada le puede faltar a él de la perfecciön de ser. Porque las perfecciones de todas
las cosas pertenecen a la perfecciön de ser, y segün esto algunas cosas son perfectas porque
de algün modo tienen el esse. De lo que se sigue que a Dios no le falta la perfecciön de nin-
guna cosa. Y también trata este razonamiento Dionisio, cap. V De div. Nom., diciendo que
Dios no es existente de alguna manera (secundum quid), sino que pre-recibe en si mismo
simplemente (simpliciter), incircunscripta y uniformemente todo el esse y posteriormente
entrega el esse que es él mismo a los otros subsistentes». En el mismo sentido: SCG 1. 1 cap.
28 y De malo, q. 16, a. 9, ad. 5.



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 55

De este modo, el mismo Aquinate «estarla dando lugar a una confusion»

por no haber distinguido adecuadamente a la hora de utilizar esta expre-
sion120.

Reconocemos que este ultimo punto merecerla una discusiön aparte
que excede el objetivo fijado en este artlculo, a saber, mostrar que la forma,

en tanto que companera inseparable del esse y su causa, supuesto el

influjo de la causa primera, es concebida por Tomas de Aquino como virtus
essendi, esto es, como fuerza o poder hacia el ser.

Conclusion

Para concluir, simplemente quisiéramos remarcar los términos del proble-
ma aqui discutido. Por un lado, esta la tendencia generalizada a identificar
la virtus essendi con el actus essendi. Por otro, encontramos dentro del to-
mismo la prevalencia de una vision de la forma que reduce su funciôn on-
tolögica a la de limite del esse. Hemos intentado mostrar que ambas inter-
pretaciones estân intimamente conectadas.

De acuerdo con lo anterior, este estudio ha tenido como meta replan-
tear aquella comprensiôn de la virtus essendi que la identifica con el esse.
Para eso se ha puesto de relieve que no es posible comprender apropiada-
mente la virtus essendi sin resolver como paso previo el estatus ontolôgico
de la forma prestando cuidadosa atenciôn a la conceptualizaciôn que de
ella ofrece Tomas de Aquino al nombrarla acto que acompana al esse y
causa formal del mismo. Esto ultimo nos ha llevado a clarificar en qué
sentido debe entenderse su condicion de potencia. Un punto decisivo en el
desarrollo de esta discusiôn, tiene que ver, en efecto, con la necesidad de

rescatar una comprensiôn de la forma que no la reduzca a su condicion de

limite del esse. En este sentido, nuestra intenciôn a lo largo de este estudio
ha sido subrayar que, si bien toda forma causada es limite, esto no es lo
mâs distintivo de ella en tanto que forma. Lo propio, lo caracteristico, de la

120 Cf. STEEL, Carlos: «Omnis corporis potentia est finita». L'interprétation d'un principe
aristotélicien: de Proclus à S. Thomas, in: BECKMANN, Jan P./HONNEFELDER, Ludger/
SCHRIMPF, Gangolf/WlELAND, Georg (Hgg.): Philosophie im Mittelalter: Entwicklungslinien
und Paradigmen. Hamburg: Meiner 2013, 220-222. All! Steel observa, en efecto, que: «En el

caso de Dios no hay potentia ad esse: aqul la virtus essendi y el actus essendi son perfecta-
mente idénticos. Pero en el caso de los seres creados, la potentia formae ad esse détermina la
virtus essendi (genit. sub.), el grado de perfecciön (o «intensidad») del cual son ellos capa-
ces. Lamentablemente Tomas da lugar a una confusion, porque él utiliza la expresiön virtus
essendi (genit. objec.) también como équivalente de la potentia ad esse» (222). [Dans le cas
de Dieu, il n'y a aucune potentia ad esse: ici la virtus essendi et 1 'actus essendi sont parfaitement

identiques. Mais dans le cas des êtres créés, la potentia formae ad esse détermine la virtus

essendi (genit. sub.), le dégré de perfection (ou «intensité») d'être dont ils sont capables.
Malheureusment, Thomas donne lieu à confusion, parce qui'il utilise l'expression «virtus
essendi» (genit. oiect.) aussi comme équivalent de la potentia ad esse.]. La misma interpre-
taciön es comprartida por Rudi te Velde (Te VELDE, R.: Participation and Substantiality in
Thomas Aquinas. Leiden: Brill 1995, 124, n° 13).



56 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

forma no es ser limite, sino causa del ser y su companera indisociable. No
sin razôn la esencia, dirä Tomas, se da de modo màs verdadero y noble en
Dios121.

Resueltos los presupuestos anteriores, podemos concluir que si se logra
profundizar en el parentesco indisociable que une forma y ser, entonces,
seguramente resultarâ mâs claro por qué la forma, entendida como princi-
pio del ser, es por lo mismo poder para el esse, fuerza de ser, virtus essendi.

Valoramos el esfuerzo del profesor Martin Echavarria, que en su impe-
cable y valioso anâlisis intenta también poner de relieve que la forma no es

imperfecciön. Sin embargo, el no haberse definido mâs contundemente
por su estatus de causa del esse, no le ha permitido, a nuestro entender,
llevar su intuiciôn hasta sus ultimas consecuencias, una de las cuales es la

que permite afirmar sin dubitaciön que la forma es para Tomas de Aquino
virtus essendi.

Resumen
La virtus essendi es un tema visiblemente menos transitado por parte de los
estudiosos de la metafisica de Tomas de Aquino. La lectura de un sugerente
articulo del profesor Martin Echavarria, quien se alista entre los autores que
asocia la virtus essendi con el actus essendi, ha despertado nuestro interés en
abordar un replanteamiento del tema a la luz de la captaciôn de la forma como
causa del ser. Se trata de una comprensiôn de la forma en la que insistiô viva-
mente Lawrence Dewan, O.P. El objetivo de este articulo consiste, asl, en poner
de relieve que la comprensiôn que se tenga del vinculo forma-ser y del roi que
cada uno desempena en la causaciôn del entefinito, influye de manera defmitiva
en la conceptualizaciôn de la virtus essendi.

Abstract
Virtus essendi is a subject visibly rarely treated by scholars interested in Thomas

Aquinas' Metaphysics. The reading of a suggestive article by Professor
Martin Echavarria, who enlists among the authors who associate virtus essendi
with actus essendi, has aroused our interest in addressing a rethinking of the
issue in light of the acquisition of the form as a cause of being. It is an
understanding of the form on which Lawrence Dewan, O.P. strongly insisted. The aim
of this paper is thus to highlight that the understanding you may have of the
link form-being and of the role that each plays in the causation offinite being
influences definitively the conceptualization ofvirtus essendi.

121 Cf. DE, cap. 1: «Mas porque el ente de modo absoluto y primario se dice de las sustan-
cias, y secundariamente y solo en cierto modo de los accidentes, se sigue que la esencia se da

con propiedad y en verdad en las sustancias, en cambio en los accidentes se encuentra solo
en cierto modo y relativamente. Por otra parte, algunas sustancias son simples, mientras que
otras son compuestas, y en ambas se da la esencia, pero de un modo mâs verdadero y noble
[ueriori et nobiliori modo] en las simples, porque denen un ser mâs noble, y son causa de las

compuestas, al menos la sustancia primera y simple, que es Dios».


	Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomás de Aquino : una lectura desde la forma como principio del esse

