Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 1

Artikel: Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino : una
lectura desde la forma como principio del esse

Autor: Irizar, Liliana B. / Rodriguez, Cristian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760703

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LILIANA B. IRIZAR*/CRISTIAN RODRIGUEZ*

Sobre el actus essendi y la virtus essendi en

Tomas de Aquino:
Una lectura desde la forma como principio del esse!

INTRODUCCION

La expresion virtus essendi es utilizada por Tomas de Aquino en diferentes
lugares de su obra. Sin embargo, ha recibido, en general, menor atencion
que aquella otra tan frecuentada por parte de los estudiosos del Aquinate,
a saber, la de actus essendi.

Con todo, en un trabajo de fecha relativamente reciente,> Martin Echa-
varria, se ha ocupado de la virtus essendi viniendo a enrolarse en la posi-
cién de aquellos autores que la identifican con el esse. La lectura de su
sugerente articulo ha despertado nuestro interés en abordar un replantea-
miento del tema a la luz de la captacion de la forma como causa del ser. En
nuestra opinion, la comprension que se tenga del vinculo forma-ser y del
rol que cada uno desempeiia en la causacion del ente finito, influye de ma-
nera definitiva en la conceptualizacién de la virtus essendi.

“ Liliana B. Irizar es abogada por la Pontificia Universidad Catélica Argentina y doctora
en Filosofia por la Universidad de Barcelona. Actualmente se desempefia como docente in-
vestigadora de la Escuela de Filosofia y Humanidades de la Universidad Sergio Arboleda
donde dirige el grupo Lumen desde el afio 2004. Alli lidera el Proyecto Dewan en espaiiol
(2008-). E-mail: liliana.irizar@usa.edu.co.

“ Cristian G. Rodriguez Carvajal es estudiante avanzado de Filosofia de la Universidad
Sergio Arboleda e integrante del grupo Lumen participando activamente en sus procesos for-
mativos y en las diversas actividades investigativas que en él se realizan. E-mail:
cristian.rodriguez@usa.edu.co. El profesor Henry Rincén Burgos colaboré amablemente en
la basqueda de los pasajes donde Tomas de Aquino utiliza la voz virtus essendi y potentia
essendi.

1 Deseamos expresar nuestra gratitud al profesor Stephen L. Brock (Pontificia Univer-
sidad de la Santa Cruz, Roma) por sus orientaciones y sus aportaciones decisivas a la hora de
escribir este articulo. También al profesor Enrique Alarcén por su valiosa ayuda respecto de
la busqueda de la voz virtus essendi y potentia essendi en el Corpus Thomisticum.

2 ECHAVARRIA, Martin: Quantitas virtualis y participacién. Un estudio sobre la cantidad de
perfeccion en Tomds de Aquino, trabajo que merecié el primer premio en la categoria «Pro-
fesor» en el Concurso en Homenaje al Centenario del Nacimiento de Cornelio Fabro, otorga-
do en el afio 2012 por la Cdtedra Octavio N. Derisi, Facultad de Filosofia y Letras de la Uni-
versidad Catolica Argentina (Buenos Aires). Una version abreviada y con algunas modifica-
ciones se publico con la siguiente referencia: ECHAVARRIA, Martin: La cantidad virtual (quan-
titas virtualis) segun Tomds de Aquino, in: Logos. Anales del seminario de metafisica, 46
(2013), 235-259. Para los efectos del presente trabajo, las citas serdn tomadas de la version
publicada como articulo.



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 25

Ha sido, en efecto, Lawrence Dewan quien calificando como errénea, al
menos respecto de ciertos pasajes precisos, dicha interpretacion de la
virtus essendi, ha mostrado que santo Tomas hace en ellos uso de esa
expresion para aludir a la forma, no al acto de ser (esse)3. Pues bien,
nuestra intencion no se dirige a reproducir aqui sus agudos analisis sobre
el particular, sino a ofrecer, como punto de partida, una lectura detenida
de los pasajes que llevaron a Fr. Dewan a remarcar con insistencia la nece-
sidad de visualizar la forma como principio del esse y entenderla, por tan-
to, como compariera indisociable de él. Pensamos que, hecho esto, estare-
mos en la capacidad de emitir un juicio con relacién a la virtus essendi
mejor fundamentado, mas equilibrado, y sustentado en los textos mismos
de Tomas de Aquino.

De modo que, este estudio, atendiendo como punto de partida al ana-
lisis de Echavarria, se propone responder al siguiente interrogante: ;En
qué medida entender la forma como principio del esse permite compren-
der que, al menos en algunos lugares de su obra, con la expresidon virtus
essendi Tomds de Aquino se refiere a la forma y no al esse?

Con el fin de responder a dicha pregunta, el articulo se ha dividido en
tres apartados: en el primero se presenta la interpretacion ofrecida por
Martin Echavarria; el segundo apartado revisa la concepcion tomasiana de
la forma como principio del esse; el tercero brinda una lectura de los tex-
tos del Aquinate sobre la virtus essendi a la luz del vinculo indisociable for-
ma-ser en el que la forma es vista como principio del ser. En el marco de
este ultimo apartado, se pondra de relieve como la captacion que se tenga
de dicho vinculo puede ampliar el horizonte de comprension de la virtus
essendi.

1. LA VIRTUS ESSENDI ENTENDIDA COMO ACTUS ESSENDI

En el contexto de una discusion sobre la cantidad virtual y sus implicacio-
nes respecto de la doctrina de la participacién, Martin Echavarria trae a
examen el tema de la virtus essendi retomando, en parte y con ese objetivo,
los andlisis sobre el particular ofrecidos por prominentes figuras del tomis-
mo como Etienne Gilson y Cornelio Fabro, y més cercanamente, John

3 En un articulo publicado en The Thomist en el afio 2011, A Note on Thomas Aquinas and
«virtus essendi», in: The Thomist 75 (2011), 637-651, Lawrence Dewan (f febrero, 2015) dejé
apenas enunciada su posicion respecto al uso que hace Tomds de Aquino de la expresion
virtus essendi a lo largo de su obra. Expone el tema de modo mas sistematico con ocasion de
una critica a la interpretacion de la virtus essendi por parte de Etienne Gilson en su ensayo
homoénimo (GILSON, Etienne: Virtus essendi, cit. Mediaeval Studies 26 [1964], 1-11). Asimis-
mo, alude alli tangencialmente al anélisis de Fran O’Rourke quien se alinea en la misma
direccion que el filésofo francés (O'ROURKE, Fran: Virtus Essendi: Intensive Being in Pseudo-
Dionysius and Aquinas, in: Dionysius XV [1991], 31-80). Infortunadamente, el propdsito
expresado por Fr. Dewan de abordar una futura discusién con O’Rourke ya no podra ver la
luz.



26 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

Wippel, Fran O’Rourke e Ignacio Andereggen4. Este trabajo no pretende
entrar en didlogo con todos los autores mencionados, aunque, como es
légico, su posiciéon permanecera como trasfondo ineludible en tanto que,
en buena medida, constituyen el background de la posicion de Echavarria.

El autor comienza advirtiendo que la nocién de cantidad virtual esta
conectada con la de modo, especialmente la de modus essendi, y con la de
poder y virtud, en particular la de virtus essendi y, por consiguiente, con la
doctrina de la participacions. Ahora bien, al explicitar esa conexion, y co-
mentando a Tomas en In De Div. Nom., c. 5, lectio 1,6 sostiene que, mien-
tras que en Dios la totalidad de la perfeccién del ser se da en toda su inten-
sidad y sin limites, en los seres creados, en cambio, se da una cantidad
virtual7 de ser limitada, segtin sea la virtus essendi propia de cada uno con-
forme a su esencia:

la totalidad de la perfeccion del ser de Dios en toda su intensidad y sin limi-
tes es imparticipable y poseerla significa ser Dios mismo. Esto da lugar a hab-
lar de una cantidad virtual de ser, justamente segun la virtus essendi de cada
cosa. La cantidad virtual es precisamente la cantidad de virtud, es decir la
medida segun la cual uno posee el poder de ser esa perfeccion. Hay por eso
una cantidad de virtud de ser, que en las creaturas es limitada por estar reci-
bida en una naturaleza finita, y que en Dios es ilimitada, por darse en pleni-
tud. Por eso Dios es medida trascendente de la perfeccion de todas las cosas?8.

Lo que interesa destacar ahora es que el profesor Echavarria lee el pasaje
citado entendiendo la virtus essendi o poder de ser como el esse de la cosa.

4 Los autores mencionados se han ocupado del tema especialmente en las siguientes
obras: GILSON, Etienne: Virtus essendi, cit. Mediaeval Studies 26 (1964), 1-11; WIPPEL, John:
Metaphysical Themes in Thomas Aquinas II, Vol. 2. Washington: CUA Press 2007, 151-193;
FABRO, Cornelio: Participacién y causalidad segun Tomds de Aquino. Pamplona: EUNSA 2000;
O’ROURKE, Fran: Virtus Essendi: Intensive Being in Pseudo-Dionysius and Aquinas, in: Diony-
sius XV (1991), 31-80; ANDEREGGEN, Ignacio: La metafisica de Santo Tomds en la Exposicién
sobre el De Divinis Nominibus de Dionisio Areopagita. Buenos Aires: EDUCA 1989.

5 Cf. ECHAVARRIA, Martin: La cantidad virtual (quantitas virtualis) segun Tomds de
Aquino, in: Logos. Anales del seminario de metafisica 46 (2013), 235-259.

6 TOMAS DE AQUINO: In librum B. Dionysii De divinis nominibus expositio. Rome: Marietti
1950, c. 5, lectio 1. [En adelante: In De Div. Nom.]: «Si hubiese una blancura separada no le
faltaria nada perteneciente a la cualidad (virtus) de la blancura. Pero todas las otras cosas,
como se dijo anteriormente, tienen un esse recibido y participado y, por tanto, no tienen un
esse con toda la fuerza de ser (virtus essendi), sino que solo Dios, que es el ipsum esse
subsistens tiene el esse seglin toda la fuerza de ser (virtus essendi); y esto quiere decir que,
por tanto, Dios puede ser causa de ser para todos, porque él no es un existente de un cierto
modo, es decir, segiin un cierto modo finito y humano, sino que él recibié y pre-recibi6 todo
el ser universal e infinitamente en si mismo, porque en él preexiste como en la causa y de él
se deriva a las demas cosas. Y por eso se dice en I Timoteo I: rey de los siglos, porque en él
tiene todo el esse y toda sustancia y todas las cosas existentes y todas las que estan a su
alrededor, porque de él derivan».

7 Por cantidad virtual ha de entenderse, segun Echavarria, «una magnitud espiritual que
consiste en la medida de intensidad de la perfeccién de una cosa» (La cantidad virtual, 239).

8 ECHAVARRIA, M.: La cantidad virtual, 244.



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomds de Aquino 27

La virtus essendi se visualiza, entonces, como un poder ilimitado en Dios, y
limitado en los seres causados, al estar en ellos la perfeccion o poder de ser
delimitada por los confines de sus respectivas esencias. La esencia es, asi,
modus essendi, medida del ser, en tanto que determinante de la virtus
essendi:

Asi como la cantidad dimensional se multiplica segtn las tres dimensiones y
el namero, la cantidad virtual se multiplica segtn las diversas esencias y for-
mas. Claramente aparece aqui la idea de la esencia como modus essendi, co-
mo medida del ser, es decir, como determinante de la potentia essendi o virtus
essendi. En Dios, su esencia se identifica con el ser y por eso es el ser de mo-
do ilimitado. Por esta razon, solo Dios es infinito por esencia9.

Llegados a este punto conviene introducir dos precisiones. La primera tie-
ne que ver con los posibles usos que hace Tomas del término virtus essen-
di. De hecho, no descartamos que Tomds en este pasaje especifico© y en
otros similares, al hablar de la virtus essendi, esté refiriéndose al essen. El
problema radica mas bien en que el autor no hace esta salvedad o distin-
cion, sino que parece asumir que cada vez que el Aquinate habla de la
virtus essendi esta mencionando al esse. La segunda precision, inseparable
en su significado y alcance de la anterior, se relaciona con una compren-
sion de la esencia como limite, y solamente, o predominantemente, tal. Es
decir, se trata de una vision de la esencia que pone, tal vez, demasiado el
acento en una nota, sin duda, propia de la forma de los entes causados: su
condicion de limite o medida del esse. Al decir demasiado queremos llamar
la atencion sobre lo que podria considerarse el descuido de su rol onto-
logico como causa del esse. Descuido que, en nuestra opinion, inclina a
concebirla como si su funcion frente al esse se agotara en ser limite. Pues
bien, aunque el autor no declara explicitamente que su concepcién de la
esencia sea esa, no obstante su insistencia en que ella es medida del esse,
sin contrapesar debidamente esta apreciacién con su funcidon de causa del
ser, creemos que afecta su vision de la virtus essendi.

Esta idea de la esencia como medida o limite de la virtus essendi la
retoma Echavarria cuando asocia la cantidad virtual a la nocion de inten-
sidad, esto es, la esencia demarcaria el limite de intensidad con que esa
cantidad de perfecciéon es poseida por cada cosa:

Mientras que la cantidad dimensional se caracteriza por ser extensa y tridi-
mensional, de tal manera que algo se dice grande segin que posee mayor la-
titud, longitud y/o profundidad; la cantidad virtual se caracteriza por ser in-

9 Ibid., 245sq.

10 E] antes citado: In De Div. Nom., c. 5, lectio 1.

1 M4s adelante haremos alguna mencién de esta posibilidad segtin la cual Tomds pueda
hacer diferentes usos del término virtus essendi. Con todo, debemos establecer desde el prin-
cipio que aqui nos limitaremos exclusivamente a mostrar como el Aquinate, en ciertos pasa-
jes, con dicha alocucidn se refiere a la forma.



28 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

tensa, es decir susceptible de ser poseida con mayor intensidad o remision.
La posesion del ser en toda su intensidad es propia s6lo de Dios. Las creatu-
ras poseen el ser con una cantidad virtual limitada, diferencidndose entre si
por la mayor o menor intensidad en que inhiere en ellas el ser. Esta intensi-
dad depende del modo de ser determinado por su esencia’.

Conviene detenerse ahora en la explicacion que ofrece Martin Echavarria
acerca del modo como opera la forma en tanto que limite o medida de la
intensidad perfectiva o cantidad virtual. El autor toma como punto de par-
tida STh [, g. 42, a. 1, ad 1.3 Y respecto de este pasaje comenta:

el Aquinate afirma que esta intensidad perfectiva de una forma se puede con-
siderar en tres situaciones. En primer lugar, radicalmente, se puede hablar de
la cantidad virtual de la forma misma. En segundo lugar, de aquello que se si-
gue de la forma: Primero, del ser; después, del operar. No es éste el momento
de entrar en la dilucidacion de en qué sentido el ser se dice efecto de la forma,
discusién de gran actualidad en el tomismo contempordneo. En todo caso, al
tratar del ser como efecto de la forma en este preciso pasaje, santo Tomas
piensa en la duracion: las cosas mas perfectas son de mayor duracién. En lo
que se refiere a la operacién, la mayor perfeccién de una forma o naturaleza
es la que a su vez fundamenta su poder operativo: a mayor perfecciéon, mayor
virtud. Esta triple distincién le permite sefialar una casi tridimensionalidad
de la cantidad virtual: intensidad perfectiva, duracién y virtud4.

Y un poco mas adelante insistira en la idea de la esencia como limite de la
perfecciéon propia del esse. La esencia delimita la cantidad de ser de cada
cosa y, por consiguiente, la cantidad de (perfeccion) de su operar. En Dios,
al no darse en él el limite de la esencia, se dan una cantidad de ser y de
operar ilimitados:

12 [bid., 246

13 TOMAS DE AQUINO: Suma teoldgica 1, q. 42, a. 1, ad 1 [en adelante STh]: «Hay dos
suertes de cantidad. Una, llamada cantidad de masa o cantidad dimensiva, que solamente se
halla en los seres corpéreos, por lo cual no tiene lugar en Dios. Pero otra distinta es la
cantidad de virtud, que se mide por el grado de perfeccion de una forma o naturaleza, y ésta
es la que se designa al decir, por ejemplo, que una cosa es mas o menos caliente por cuanto
es mds o menos perfecta en la cualidad del calor. Ahora bien, la cantidad virtual puede
considerarse primero en su raiz, o sea en la misma perfeccién de la forma o naturaleza, y en
este supuesto lo mismo se habla de una grandeza espiritual que de un gran calor, en vista de
su perfeccion o intensidad; y por esto dijo San Agustin que, ‘en las cosas que no son grandes
por su mole, ser mayor es ser mejor’, y mejor se llama a lo que es mas perfecto. En segundo
lugar, se considera la cantidad virtual en los efectos de la forma. El primer efecto de la forma
es el ser, pues cada cosa tiene ser por razon de su forma, y el segundo la operacion, ya que
todo agente obra por su forma. Se puede, por tanto, tomar la cantidad virtual atendiendo al
ser o a la operacion. En atencion al ser, las cosas que tienen naturaleza mas perfecta son
también mds duraderas. Respecto a la operacidn, los seres de naturaleza mas perfecta son
mds potentes para obrar [...]».

14 ECHAVARRIA, M.: La cantidad virtual, 239. [Las cursivas son nuestras].



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 29

Este texto [De virtutibus, q. 1, a. 11 co.] nos devuelve a la légica de aquél que
citamos al comienzo!s: de la cantidad de la esencia dependen tanto la canti-
dad del ser como del operar. Pero a su vez se debe recordar que la sustancia
creada llega a su plenitud a través de la operacion y que, segun el Aquinate,
se asemeja mas a Dios por su operacion que por el solo hecho de ser. Esto es asi
porque por la operacién la creatura participa mas perfectamente de aquella
perfeccion que en el Esse intensivo de Dios se encuentra unidamente y de
modo ilimitado®.

Antes de avanzar, permitasenos una observacion. Al presentar sin mas al
esse como la virtus essendi y a la forma como [imite de ese poder o fuerza
de ser, nos enfrentamos a un problema metodoldgico, por asi decirlo, que
hubiera sido necesario resolver antes de dar un paso adelante. Algo que el
profesor Echavarria pareciera intuir y que, no obstante, deja a un lado
cuando anota que «No es éste el momento de entrar en la dilucidacion de
en qué sentido el ser se dice efecto de la forma, discusion de gran actuali-
dad en el tomismo contemporaneo»7. Por el contrario, en nuestra opinion,
no deberiamos seguir adelante precisamente sin antes esclarecer en qué
sentido el ser se dice efecto de la forma.

De hecho, la preocupacion del autor por dilucidar el estatus ontoldgico
de la forma frente al esse, se expresaba ya en un articulo anterior en el que
aborda el tema de la cantidad virtual al ocuparse de la conexiéon entre
virtud y sers8. Alli advierte que el ser limite o medida del esse no es algo
que corresponda de suyo a la condicién de la forma en cuanto forma, sino
en tanto que creada:

En santo Tomas, essentia y forma designan per se perfeccion y acto: «Forma
autem, secundum id quod est, actus est». A tal punto esto es asi, que santo
Tomas entiende a veces al esse, en cierto modo, desde la forma, como al decir
que el esse es lo mas formal. Lo mismo digase de la esencia: Dios es el esse
per essentiam y no per participationem. Dios no carece de esencia, sino que en
él la Esencia es su Esse. La identidad secreta de Dios, su Esencia, es la pose-
sion intensiva de toda la perfeccion del ser. Solo la esencia y la forma limita-
da, creada, es distinta del esse. Pero el hecho de que en las creaturas nunca se
dé un esse sin esencia ni sin forma, manifiesta no sélo (ni principalmente),
que el esse se da en ellas con medida o limite, sino también, y mas profunda-
mente, que hay una conexion trascendental entre ser, forma y esencia, que de
alguna manera tiene su origen en la Formositas divina. Mientras que la pala-
bra modus parece implicar de por si la limitacion, y por eso es impropio pre-
dicarla de Dios, las palabras forma y esencia no estan en esta situacion. Las

15 Se esta refiriendo a STh 1, q. 42, a. 1, ad 1.

16 ECHAVARRIA, M.: La cantidad virtual, 254.

17 Ibid., 239.

18 ECHAVARRIA, M.: Virtud y ser segiin Tomds de Aquino, in: Espiritu 58 n°® 138 (2009), 9~
36.



30 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

formas y esencias creadas son limites de la virtus essendi justamente porque
creadas y modicas, no por ser formas y esencias...!9.

Y anade:

Esta intensidad perfectiva puede referirse a la capacidad operativa de la cosa,
por la que ésta se dice potente o virtuosa, o al grado de perfecciéon de su na-
turaleza misma. Pero en el fondo una se reduce a la otra porque una cosa es
tanto mas potente cuanto mas perfecta es su naturaleza. La virtud como ca-
pacidad operativa depende estrechamente de la «medida» o «modo» de la
propia naturaleza de la que la operacion deriva y a la que el habito perfeccio-
na. «Omnia autem appetunt esse actu secundum modum suum». Por lo tanto,
la magnitud de la virtud operativa depende de la magnitud de la virtud entita-
tivazo,

No por casualidad, en el mismo articulo, algunas paginas mas adelante, y
en consonancia, creemos, con lo que acaba de decir de la forma entendién-
dola como algo mas que mero limite, observa, si bien timidamente o, en
nuestra opinion, con cierta ambigiiedad, que Tomads se refiere a la virtus
essendi como potencia cuasi-activa de ser, dependiente de la esencia de la
cosa. Con la salvedad de que tal poder cuasi activo relacionado con la dig-
nidad de la esencia lo restringe al poder de duracion en el ser (virtus essen-
di secundum quid), excluyendo en cierta medida al poder de ser sin mas
(virtus essendi simpliciter):

No podemos acabar esta seccion sin sefialar que, en varios pasajes, santo To-
mas habla de la virtus essendi como potencia cuasi-activa de ser, dependiente
de la naturaleza o esencia de una cosa. Santo Tomas se refiere al poder de
determinados entes, los que no estan sujetos a la generacion y la corrupcion
(como, en la cosmologia aristotélica, los cuerpos celestes, y también las crea-
turas espirituales, que son formas puras), de ser sin término final, es decir, de
durar por siempre («virtus essendi semper»), que proviene de la dignidad de
la forma. No se trata de la virtus essendi simpliciter, en su sentido intensivo,
sino de la virtud de ser siempre. Por ello dice: «non oportet quod virtus essen-
di sit infinita in corpore finito, licet in infinitum duret: quia non differt quod
per illam virtutem aliquid duret in uno instanti vel tempore infinito, cum esse
illud invariabile non attingatur a tempore nisi per accidens». Es una infinitud
de ser secundum quid, pero no en su intensidad perfectiva. Aunque aqui se
trata, entonces, del ser mas en el sentido de existencia y duracion, mientras
que en otros pasajes la virtus essendi se refiere a la posesion intensiva de toda
la perfeccion del ser, sin embargo, ambas no carecen de relacion, ya que,
cuanto mas intensa virtud de ser se tiene, mayor poder de durar en la exis-
tencia. Cuanto mas elevada es la forma, mas poder de durar en el ser. Esta
potencia de la esencia es (cuasi) activa respecto de la existencia en acto (esse

19 [bid., 25sq.
20 Jbid., 14.



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 31

in actu), es decir, hacia «abajo», no hacia el ipsum esse (hacia arriba), que res-
pecto de la forma finita es acto (esse ut actus)?'.

Lo que nos interesa destacar de aqui es lo siguiente: segun el autor, la po-
tencia de la esencia se daria unicamente respecto de la existencia en acto
(esse in actu), no frente al acto de ser (esse ut actus). De acuerdo con esto,
la forma seria potencia (cuasi activa) inicamente respecto de la existencia
en acto (o de lo actualmente existente) es decir, hacia abajo, pero no hacia
arriba, es decir, no con relacion al esse precisamente, infiere el autor, por-
que el esse ut actus es para la forma su acto. En modo alguno, al parecer,
se podria hablar de un poder o fuerza de ser de la forma respecto del acto
de ser (esse) que, segun puede deducirse de lo anterior, con relacion al
esse quedaria reducida al estatus de recipiente y, una vez mas, de limite.

El profesor Echavarria esta introduciendo aqui la conocida diferen-
ciacion entre esse in actu y esse ut actus procedente de Fabro22 y solidaria
con aquella del mismo autor que distingue entre causalidad predicamental
y causalidad trascendental. Segun esta distincion, la forma da el ser, esto
es, «actualiza lo concreto no s6lo como acto formal, o acto de la materia en
el orden esencial, sino también, y en consecuencia, en el orden real»23,
pero «sdlo en el ambito predicamental»24. De acuerdo con Fabro, afirmar
que forma dat esse en el orden predicamental, al cual quedaria reducida la
metafisica aristotélica, significa que la «forma determina todo lo real en su
especie propia (su ser), y [...] por consiguiente, hace existir cada ser parti-
cular segun su propia naturaleza»2s. Asi, mientras en el orden predicamen-
tal hay una correspondencia inmediata y una derivacién intrinseca del esse
respecto de la forma, en el orden trascendental la situacion es inversa: «for-
ma y esse estan en las criaturas como potencia y acto realmente distintos, y
la forma existe gracias a la participacion del esse que ella recibe en si [esse
que es el efecto propio e inmediato de Dios]»26.

Se trata de una distincién muy cercana a la ya planteada por Gilson27
entre causalidad formal y causalidad eficiente. Para el filésofo francés, en
efecto, el primer tipo de causalidad corresponde a la forma que seria la
causa del ser en el sentido en que hace que la sustancia sea una sustancia,
posibilitando, asi, que ésta reciba el acto ser: «las formas son causas “for-
males” de la existencia, en tanto en cuanto que contribuyen a la constitu-

21 [bid., 29sq.

22 FABRO, C.: Participacién y causalidad seqgun Tomds de Aquino (trad. M.L. Mdjica Rivas).
Pamplona: EUNSA 2009, 71-81.

23 [bid., 310.

24 |Ibid., 311.

25 [bid., 309.

26 bid., 318.

27 GILSON, E.: El ser y los filésofos (trad. S. Fernandez Burillo). Pamplona: EUNSA 2001,
220-245. Si bien, el filosofo francés propone esa diferenciacion en términos de «causalidad
formal» y «causalidad eficiente» (Op. cit., 221).



32 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

cién de sustancias que son capaces de existir»28. Sin embargo en el orden
existencial, la causalidad seria privativa del esse que es «el acto por el que
la sustancia existe actualmente»29. Segun esto, nos hallariamos en presen-
cia de dos tipos de actualidad concomitantes: la actualidad formal, propia
de la forma, la cual requiere un «complemento de actualidad» que perte-
nece a «un orden completamente diferente, al de la actualidad existen-
cial»3o.

Ahora bien, pensamos que ambas posiciones, tanto la de Fabro como la
de Gilson, introducen una escision entre la forma y el esse que aparece no
solo insuficientemente justificada sino dificil de sustentar cuando se ana-
liza aquella relacion desde la perspectiva de la forma como causa del ser,
tal y como, en nuestra opinion, la concibié Tomas de Aquino3. De hecho,
el profesor Echavarria, aunque comparte la distincion propuesta por Fabro,
no obstante, expresa su disconformidad respecto a la excesiva separacion
que éste, a veces, establece entre acto formal y acto existencial3z.

Se constata, por consiguiente, que si no se dilucida, como paso prelimi-
nar, cuadl es el rol de la forma con relacion al esse, resultara cuando menos
infructuoso todo intento de esclarecer el concepto de virtus essendi. Te-
niendo presente, entonces, la advertencia segtin la cual «un pequefio error

28 [dem.
29 GILSON, E.: El ser y los filésofos, 222.
30 J[dem. [Las cursivas son nuestras].

31 En este sentido, y refiriéndose en particular a la interpretacion de Gilson, Rudi te Vel-
de ha observado que «Hablar de esta manera de dos ordenes distintos de causalidad es, pien-
so yo, sumamente problematico. Esto tiende a partir el ser en algo como un “ser sustancial” y
un “ser existencial”; se dice que la forma es el acto dltimo en el orden de la sustancialidad vy,
como tal, absolutamente diferente de la “actualidad existencial” del esse, como si éste repre-
sentara una clase diferente de actualidad». TE VELDE, Rudi: Tomds de Aquino hacerca del ser:
;perfeccion y/o existencia?, in: IRIZAR, L./SAETEROS, T. (eds.): La fascinacién de ser metafisico.
Tributo al magisterio de Lawrence Dewan O.P. Bogotd: Fondo de Publicaciones de la Uni-
versidad Sergio Arboleda y Universidad del Norte Santo Tomés de Aquino (Argentina) 2015,
231

32 Cf. ECHAVARRIA, M.: Virtud y ser sequn Tomds de Aquino, 30, nota 42: «La terminologia
de esse in actu y esse ut actus (que es evidente si se distinguen realmente la potencia - con
sus estados en potencia y en acto - del acto mismo), que nos parece acertada, proviene de
Cornelio Fabro (cf., por ejemplo FABRO, C.: Participacién y causalidad, 71-80), que también
resalta la importancia de la concepcion del esse como acto intensivo». Hay que recordar, sin
embargo, que no se da el esse in actu sin el esse ut actus y que, por lo tanto, si la forma da el
esse (in actu) es porque porta en ella el actus essendi. En nuestra opinion, Fabro separa por
momentos excesivamente la causalidad formal de la causalidad existencial, el acto formal del
acto existencial. Por el contrario, cf. DEWAN, Lawrence O.P.: Saint Thomas and Form as
Something Divine in Things. Milwaukee, Wisconsin: Marquette University Press 2007, 51: “we
are invited to see special forms as belonging, in a diminished way, to domain of existence”;
ibidem, 52: “I have aimed to present a most “existential” conception of substantial form”. Nos
parece especialmente significativo que Echavarria, para sustentar su separacion en este pun-
to del maestro italiano, se apoye en Dewan.



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 33

en el principio se hace grande al final»33, este estudio, tal como se anuncio,
dedicara un apartado, a descifrar los alcances de la relacion forma-ser. Esto
también con el fin de ofrecer una posicion, que sin implicar una necesaria
refutacién de la presentada por algunos seguidores del Aquinate, como es
el caso de Martin Echavarria, parta sin embargo de una lectura de aquella
relacion que, al reivindicar el rol ontoldgico de la forma como causa formal
del esse, replantee y amplie la interpretacion que reduce la virtus essendi al
esse.

2. LA FORMA COMO CAUSA FORMAL DEL ESSE

Como es bien conocido en los circulos tomistas, ha sido Lawrence Dewan
quien a lo largo de su fecunda carrera académica libro casi en solitarios4 la
batalla por devolverle a la forma el estatus ontolégico que le corresponde.
Son numerosos los trabajos donde el tomista canadiense ha abordado el
tema, en oportunidades de manera directass; en otros momentos, lo ha
hecho de manera tangencial dando por asumido que, en la mente y la obra
de Tomas de Aquino, el papel primordial desempefiado por la forma es el
de principio o causa del esse.

33 TOMAS DE AQUINO: El ente y la esencia, in: Opusculos y cuestiones selectas (trad.).
Madrid: BAC 2001, 41. [En adelante DE]: «“un pequeiio error en el principio se hace grande al
final", como afirma el Fil6sofo en el primer libro Del cielo y del mundo, y “el ente” (ens) y “la
esencia” (essentia) son los primeros conceptos del entendimiento, como dice Avicena en el
libro primero de su Metafisica, por eso, a fin de que no caigamos en el error por ignorarlos,
con el proposito de superar la dificultad que implican, vamos a tratar [...]» (Leonina, lineas
1-7).

34 Con honrosas excepciones como es el caso de Stephen L. Brock y Rudi te Velde por
mencionar los tomistas mas destacados que comparten la posiciéon de Fr. Dewan con res-
pecto a la relaciéon forma-ser.

35 Algunos de los lugares mas destacados donde Fr. Dewan se ocupd del tema son:
DEWAN, L., O.P.: Saint Thomas, Metaphysical Procedure, and the Formal Cause, in: The New
Scholasticism 63 (1989), 173-182 (existe versidon en espanol de este articulo en DEWAN, L.,
O.P.: Lecciones de metafisica [IRIZAR, L. (ed.); DOMINGUEZ, C./IRIZAR, L. (trad.)]. Bogota:
Fondo de Publicaciones de la Universidad Sergio Arboleda 2009, 129-136); ID.: Saint Thomas
and the Distinction between Form and Esse in Caused Things, in: Gregorianum 8o/No. 2
(1999), 353-370; publicado como capitulo 11 en Form and Being, Studies in Thomistic Meta-
physics. Washington: The Catholic University of America Press, 2006, 45 (existe version en
espanol de este articulo en DEWAN, L., O.P.: Lecciones de metafisica, 137-153); ID.: A Note on
Thomas Aquinas and virtus essendi, in: The Thomist 75 (2011), 637-651, (version en espaiiol:
Etienne Gilson y el Actus Essendi, [trad. DOMINGUEZ, C./IRIZAR, L.] in: Stella Matutina:
Universidad Catdlica Argentina de La Plata (2011), 73-107); ID.: St. Thomas Aquinas against
Metaphysical Materialism, in: Atti del'VIII Congresso Tomistico Internazionale, t. V. Vatican
City: Libreria Editrice Vaticana 1982, 412-434 (version en espafiol en DEWAN, L., O.P.:
Lecciones de metafisica, 185-206); ID.: Saint Thomas and Form as Something Divine in Things.
Milwaukee, Wisconsin: Marquette University Press 2007, The Aquinas Lecture, no. 71,
(version en espaiiol: Santo Tomds y la forma como algo divino en las cosas; [trad. y ed. IRIZAR,
L.]. Bogota: Fondo de Publicaciones de la Universidad Sergio Arboleda 2012).



34 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

Ya hemos tenido ocasién de referirnos con detalle en otros lugares3é al
inapreciable aporte para la metafisica que han representado, y representa-
ran, los analisis de Fr. Dewan sobre el particular. Ahora resultara oportuno
y pertinente con miras a arrojar luz sobre nuestro tema, detenerse en algu-
nos de los multiples pasajes, ciertamente la mayoria de ellos traidos una y
otra vez por Dewan, en los que Tomds alude a la esencia como causa for-
mal del esse. Hecho esto, consideramos que estaremos en mejor disposi-
cién para comprender aquellos otros, sin duda menos numerosos, en los
que se ocupa de la virtus essendi.

Esse per se consequitur ad formam

Es bastante comun encontrar en Tomas de Aquino, esparcidas en diferen-
tes lugares de su obra, expresiones que ponen de relieve el intimo vinculo
que une la forma con el esse. Sélo por citar alguno de ellos:

[el] ser por si se deriva de la forma, porque por si entendemos lo que es el ser
en cuanto tal; mas cada uno tiene el ser segtin tenga la forma37.

la forma, en cuanto es forma, no necesita la materia para su esse, puesto que
el esse sigue a la forma mismas38.

es manifiesto que el ser por si sigue a la forma: pues cada uno tiene el ser
segun la forma propia. De ahi que el ser no pueda de ningiin modo separarse
de la formas39.

Ver: IRIZAR, L.: L. Dewan vy el redescubrimiento de la centralidad de la forma en metafisica,
in: Civilizar, 8, 14 (2008), 133-144; ID.: Form and Being in Thomas Aquinas, in: Science et
Esprit 62, 1 (2010), 39-59; ID.: Presentacion de «Santo Tomds y la forma como algo divino en
las cosas», trad. y ed. L. Irizar. Bogot4: Fondo de Publicaciones de la Universidad Sergio
Arboleda 2012, 5sq; ID.: Etienne Gilson, Lawrence Dewan y el actus essendi, in: IRIZAR,
L./SAETEROS, T. (eds.): La fascinacién de ser metafisico; ID.: Conversations with Fr. Dewan:
Central Metaphysical Topics in Lawrence Dewan, O.P.

37 TOMAS DE AQUINO: Summa Contra Gentiles [en adelante SCG] (ed. bilingiie con texto
de la ed. Leonina, trad. y anotaciones por una comision de de P.P. Dominicos presidida por
BARBADO, Francisco O.P.). Madrid: BAC 1957-1968, 1. 2, cap. 55, n. 3: «Esse autem per se
consequitur ad formam: per se enim dicimus secundum quod ipsum; unumquodque autem
habet esse secundum quod habet formam». Ver también: THOMAE AQUINATIS: Quaestiones
disputatae de anima [en adelante: Qq. de anima], in: Leonis XIII P.M. (ed.): Opera omnia, t.
24. Roma: Ed. Leonina 1996, a. 6, co: «Sic igitur esse consequitur ipsam formam. Nec tamen
forma est suum esse, cum sit eius principium. Et licet materia non pertingat ad esse nisi per
formam, forma tamen in quantum est forma, non indiget materia ad suum esse, cum ipsam
formam consequatur esse [...]». («El ser es consiguiente a la forma misma, y, sin embargo, la
forma no es su ser, puesto que es su principio. Y aunque la materia no alcance el ser [suum
esse| sino por la forma, no obstante, la forma, en cuanto forma, no necesita la materia para
su ser, ya que el ser es consiguiente a la forma misma [...])».

38 Qq. de anima, a. 6 co: «forma tamen, in quantum est forma, non indiget materia ad
suum esse cum ipsam formam consequatur esse [...]».

39 Qgq. d. de anima, a. 14, co: «Manifestum est autem quod esse per se consequitur for-
mam: unumquodque enim habet esse secundum propriam formam; unde esse a forma nullo



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 35

El esse, por si, sigue a la forma; el esse le compete por esencia a la forma [...]
Frases como éstas expresan cudn explicito ha sido Tomas al remarcar la
estrecha relacion, el indisociable nexo, que une forma y ser. Y lo hace
explicando, en algunos casos a renglon seguido, el porqué de tan estrecha
conexion: la forma acomparia al ser, o bien, el ser sigue a la forma, porque
la forma es acto: «el ser le compete por esencia a la forma, que es acto»4o,
Mientras la materia para ser necesita de la forma, puesto que solo recibe el
esse a través de una forma4: ésta, en cuanto forma, es decir, en razon de su
condicion ontolédgica por la cual el esse se sigue de ella como su efecto
natural, no necesita de la materia para existir4>. Asi, la forma, por su indole
(essentia) propia - de vehiculo o disposicion para el ese — se relaciona con
el esse, dice santo Tomds, de modo andlogo a como se relaciona una
potencia con su acto propio4s.

Salvando las debidas distancias ontoldgicas, se podria utilizar, como si-
mil cualquier potencia puesta en relacién con su acto correspondiente. To-
memos como ejemplo una potencia activa como el fuego y su acto
(calentar). Pues bien, el poder del fuego es inseparable del acto de calentar,
porque dicha potencia ignea es su principio. En efecto, no estamos ante
una potencia indeterminada capaz de ser actualizada por cualquier forma
- como sucede con la materia prima. La potencia de calentar (del fuego)
solo esta en disposicion de calentar — digamos que en esto posee una cierta
tension o formalidad hacia su acto propio. La forma ignea es poder de ca-
lentar. Tal vez, esta comparacién pueda resultar atil para entender qué
quiere decir Tomas cuando afirma que la forma se relaciona con el esse, tal
como lo hace una potencia con su acto propio. Y es que asi como para la
potencia ignea lo propio, lo suyo, es calentar; de manera equivalente, para
esa potencia que es la forma, lo que le compete (convenit), lo suyo es ser.
En ambos casos se trata de una potencia determinada para un acto determi-
nado y, por lo mismo, indisociables. Asi constatamos, como ha advertido
Stephen Brock, que: [...] aunque la esencia de la forma sea relativa al acto
de ser que lleva consigo como la potencia al acto, sin embargo puede de-
cirse que la forma es esencialmente acto. «Cada cosa es un ser (ens) en
acto a través de una forma» — un acto de ser sigue a la forma per se - «por

modo separari potest». Para otros pasajes similiares ver: STh I, q. 90, a. 2, ad 1; In Metaf. 4.2,
lect 2.

40 STh1, q. 75, a. 6: «Esse autem per se convenit formae, quae est actus».
41 Cf. Qq. de anima, 6.

42 Qq. de anima, a. 6, co: «sed indiget materia, cum sit talis forma, quae per se non sub-
sistit».

43 Qq. de anima, a. 6, co: «Ipsa enim essentia formae comparatur ad esse sicut potentia
ad proprium actumn».



36 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

lo cual toda forma es acto»*. La esencia de la forma es una potencia deter-
minada para un acto determinado, y la potencia y el acto son absoluta-
mente inseparables4s.

De modo que, cuando hablamos de una cosa como actualmente exis-
tente, se esta hablando de un solo acto: el acto de la cosa que corresponde
analdgicamente al esse y a la forma. Esto quiere decir que la cosa por su
forma es en acto, la forma se llama acto porque lleva el ser en si, acompaiia
al ser: «el ser pertenece por si a la forma; porque cada cosa es ente en acto [ens
actu] en cuanto tiene forma»:46 «El ser (esse) pertenece per se a la forma, que
es acto»*’. No hay aqui ninguna «duplicacion» de actos. No es que la forma
tenga alguna especie de actualidad por si misma anterior al acto de ser que
lleva consigo. La actualidad de la forma no es ninguna otra cosa que el acto
de ser que lleva consigo per se. El acto de ser es la actualidad de un acto®.
Es aquello en razon de lo cual la forma misma es acto. El acto sustancial de
ser no presupone ninguna otra actualidad en la cosa. Presupone, sin em-
bargo, la unidad esencial o indivisibilidad de la cosa®. Sin unidad esencial,
la cosa no podria ser una sustancia, un sujeto apropiado del ser. Seria un
simple monton, indefinido, no un «este algo». Por supuesto, algunas sustan-
cias, las que tienen materia, son potencialmente divisibles. Pero si son real-
mente una unidad, ha de haber alguna otra cosa en ellas, ademdas de su
materia, que sea indivisible per se, «todo o nada», y que determine la ma-
teria a la unidad de un «este algo». Esta es una forma sustancial. La unidad
esencial que ella confiere completa la aptitud para un cierto determinado
acto de ser, y ese acto le sigue inmediatamenteso.

Porque el ser acompaiia a la forma, todo ser es considerado a través de
alguna forma.s: La forma es, bajo este aspecto, su cara visiblesz. Lo determi-
nante del essess. El intelecto humano no conoce «seres» sino que intelige

44 THOMAE AQUINATIS: Quaestiones disputatae de spiritualibus creaturis, in: Opera omnia
iussu Leonis XIII P.M. edita, t. 24. Roma: Commissio Leonina 2000, a. 3 co. [en adelante: De
Spirit. Creat.]: «Est autem unumquodque ens actu per formam... unde omnis forma est actus».

45 BROCK, S.: ;Cudntos actos de ser puede tener una cosa? Un enfoque aristotélico de la
distincién real; in: IRIZAR, L./SAETEROS, T. (eds.): La fascinacién de ser metafisico, 45.

46 THOMAE AQUINATIS: Summa Theologiae, in: Opera omnia iussu impensaque Leonis XIIT
P.M. edita, t. 4-12. Romae: Ex Typographia Polyglotta S.C. de Propaganda Fide, 1888-1906,
STh1,q.50,a.5.

47 STh 1, q. 75, a. 6.

48 THOMAE AQUINATIS: Opera omnia iussu Leonis XIII P.M. edita, t. 1*/1: Expositio libri
Peryermeneias 22 ed. Roma: Commisio Leonina 1989, lib. I, lect. 5, §22.

49 Ver STh1, q. 6, a. 3, ad 1.

50 BROCK, S.: ;Cudntos actos de ser puede tener una cosa?, 46.

51 STh I-11, q. 85, a. 4: «Omne enim esse et bonum consideratur per aliquam formam,
secundum quam sumitur species».

52 Cf. DEWAN, L.: Lecciones de metafisica, 77.

53 THOMAE AQUINATIS: Expositio libri Boetii De ebdomadibus, 11 (lineas 230-249); in:
Opera omnia iussu Leonis XIII P.M. edita, t. 50. Roma: Commissio Leonina 1992, 231-297:
«Porque si bien cualquier forma es determinativa del ser mismo, ninguna de ellas es el ser



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomds de Aquino 37

seres particulares; capta lo que es (ser) un caballo, (ser) un gato, (ser) un
elefante. Es necesario tener en cuenta que la causalidad formal consiste en una
especificacions+. Y es que no existen «seres» sino seres particulares, es decir,
seres que existen con una identidad propia que procede de su forma. Asi,
ensefia Tomas, para los seres vivos, su ser es vivir: «el alma es la causa de ser
de los vivientes, porque por la forma ellos viven, y el vivir mismo [ipsum vivere]
es su ser [esse].»55

La forma: causa formal del esse

Quisiéramos ahora profundizar en el significado que encierra esta férmula
tan reiterada por Tomas de Aquino: la forma es el principio del esses6.

El ser, ha dicho Tomas, le corresponde esencialmente a la forma como
acto suyo. La forma es aquello por lo cual y en lo cual la cosa, por asi de-
cirlo, aferra, abraza, y conserva su esse que es su acto. Un acto que le per-
tenece como propios.

Entre forma y ser se da, asi, un cierto orden: «pues la forma comparada
con el ser, es como la luz respecto del brillar (lucere) o la blancura respecto

mismo, sino algo que tiene el ser [...]» [«quia tamen quaelibet forma est determinativa ipsius
esse, nulla earum est ipsum esse, sed est habens esse»]. [En adelante: DH]. También: STh I,
g- 54, a. 2: «El ser de una criatura esta siempre contraido a una naturaleza determinada».
[«Esse sit receptum et contractum ad determinatam naturam»] (STh I, q. 7, a. 2), es decir,
«determinado a una cosa, de acuerdo a un género y especie» [«Esse autem cuiuslibet
creaturae est determinatum ad unum secundum genus et speciem»].; también DH: 24-26.
Conviene aclarar que el poner de relieve el caracter determinante de la forma frente al esse,
en modo alguno entra en contradiccion con lo que se viene enfatizando respecto al rol
primordial de la forma como causa del esse. Simplemente nuestra critica se dirige hacia
aquella corriente interpretativa que se detiene sélo o predominante en esta condicion
limitante de la forma - obvia, por lo demds, para los entes causados. Por esta via, ha
desatendido el significado profundo segtin el cual la forma es causa del esse.

54 Cf. DEWAN, L.: Lecciones de Metafisica, 132.

55 THOMAE AQUINATIS: Sentencia libri De anima, in: Opera omnia iussu impensaque
Leonis XIII P.M. edita, t. 45/1. Roma: Commissio Leonina 1984, IL 7 (lineas 176-181): «aquello
que es la causa de algo como [ut] sustancia, esto es, como forma, es causa del ser [causa
essendi]. Pues cada cosa es acto [est actu] por [per] la forma. Pero el alma es la causa de ser
de los vivientes, porque por la forma ellos viven, y el vivir mismo [ipsum vivere] es su ser
[esse]; por consiguiente, el alma es la causa de los cuerpos vivos, como forma». [Illud est
causa alicuius ut substantia, idest, ut forma, quod est causa essendi. Nam per formam unum-
quodque est actu. Sed anima viventibus est causa essendi; per animam enim vivunt, et ipsum
vivere est esse eorum: ergo anima est causa viventis corporis, ut formal. [En adelante: In De
An.]. Tomds esta comentando a Aristételes en De anima, 11.4.415b10-15: «el ser para los
vivientes es el vivir, y el alma es su causa y principio». En idéntico sentido ha escrito Rudi Te
Velde que: «El esse como lo entiende Tomads estd intrinsecamente calificado por la forma: lo
que significa que una cosa es dependiente de la forma de esa cosa, de modo que, para una
cosa blanca ser significa ser-blanca y, para un caballo, ser significa ser-un-caballo». TE
VELDE, Rudi: Tomds de Aquino acerca del ser, 228.

56 STh I-11, q. 85, a. 6.

57 Cf. DEWAN, L.: Lecciones de Metafisica, 205.



38 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

de ser blanco»s8. Asi como por la luz algo puede lucir, o por la blancura ser
blanco. De manera analoga, gracias a la forma, que es disposicion para el
ser, algo resulta, entonces, dispuesto para ser (ese algo). Esto equivale a
decir que por la forma «la influencia del agente es apropiada a la cosa que
recibe el efecto»s9. El influjo causal del agente - el sol - resulta viable a
través de la forma - la luz - que asi resulta en el esse - el brillar - y, por lo
tanto, la forma es causal®o. El ser-vivo es apropiado, conveniente, se ajusta,
al viviente a través de su forma vital (su alma) y gracias a ella jel resultado
es vivir! No podria, ciertamente, apropiarse del ser-vivo, por ejemplo, una
forma pétrea. Es lo que dice Tomas con toda claridad en el siguiente pa-
saje:

Es causa de algo, como sustancia, es decir, como forma, lo que es causa del
ser, porque a través de la forma cada cosa estd en acto; pero el alma es causa
del ser para las cosas vivientes, pues ellas viven por el alma, y la vida misma
es su ser; por lo cual el alma es causa de un cuerpo viviente como forma®.

En este contexto, se comprende por qué es perfectamente valido «deno-
minar a la forma misma el “ser” de la cosa resultante»©2: para el viviente el
vivir mismo es su ser, asi como para el sintiente el sentir es su ser y para el
inteligente lo es el inteligir.

En orden a ilustrar un poco mds esta relacion entre la forma y el ser, se
podria tomar el simil de la luz eléctrica transmitida a través de una
bombilla. La bombilla es la cosa luminosa, que es actualmente luminosa
por la energia (que seria comparable al esse), los filamentos de la bombilla,
serian la forma. Los filamentos son luz también, pero analdgicamente,
porque son para la luz, estdn en funcion de la luz, llevan en si y dan la luz;
su raison d’étre es la luz. Haciendo la salvedad de que, a diferencia de la
forma, el filamento sigue existiendo no obstante haber dejado de recibir la
luz, mientras que la forma no; esta comparacion puede resultar util para
entender qué significa que la forma es principio del ser. De manera pro-
porcional a los filamentos, que no son la luz, la forma no es el ser, pero es
el para el ser, para dar el ser.

Finalmente, es necesario remarcar que no hay contradiccién en afirmar
que la forma es causa formal del esse, y que el esse es, a su vez, acto suyo,
pues ambos proceden de la causalidad - eficiente - divina y cada uno con-
tribuye a esa causalidad segun su rol propio. La causa eficiente da el esse —

58 SCG 1. 2 cap. 54.
59 DEWAN, L.: Lecciones de Metafisica, 134.
60 Cf. DEWAN, L.: Lecciones de Metafisica, 134.

61 In De An, lib. 2, 1. 7, n. 11: «Illud est causa alicuius ut substancia, id est ut forma, quod
est causa essendi, nam per formam unumquodque est actu; set anima viventibus est causa
essendi, per animam enim vivunt et ipsum vivere est esse eorum; ergo anima est causa
viventis corporis ut forma».

62 DEWAN, L.: Santo Tomds y la forma como algo divino en las cosas, 75.



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 39

efecto ejercido sobre la cosa causada - y lo da a través de una forma por
medio de la cual la cosa se apropia del esse®3:

Dios causa en nosotros el esse natural por creacidn, sin la mediaciéon de nin-
guna causa eficiente, pero no obstante, por la mediacion de una causa formal:
porque la forma natural es el principio del esse natural [...].64

Admitido el rol causal de la forma, resta precisar si su causalidad formal
quedaria o no limitada a las sustancias materiales.

Son bien conocidas férmulas como «la forma da el ser a la materia»6s
asi como otros pasajes en los que Tomas hace explicita referencia a la for-
ma como causa del ser en las sustancias materiales:

Es manifiesto que aquello que pertenece a algo de suyo, es inseparable de él.
Pero el ser le compete por si a la forma, que es acto. De modo que, la materia
seglin esto adquiere el ser en acto [esse in actu], a saber, al adquirir la forma;
y segun esto, asimismo, acaece en ella la corrupcion, a saber, al ser separada
de ella la forma®®,

En otros textos, santo Tomads, amplia esta causalidad de la forma a las
sustancias inmateriales remarcando, igualmente, que la forma es principio
del esse en todo ente causado. Sin embargo, mientras en las sustancias
compuestas de materia y forma, si bien el ser siempre llega a estas a través

63 Cf. DEWAN, L.: Lecciones de metafisica, 132.

64 THOMAE AQUINATIS: Quaestiones disputatae de veritate, in: Opera omnia iussu Leonis
XIIT P.M. edita, q. 27, a. 1, ad 3, t. 22/3, (lineas 182-186). Roma: Ad Sanctae Sabinae/Editori di
San Tommaso 1970-1976, 3 vol. 5 fascicula. No estda demads aclarar que hablar de la causalidad
de la forma con respecto al esse, en modo alguno debe inducir a pensar que ella es causa
eficiente del esse. Tomas en contundente en negar esta posibilidad: «Ahora bien, todo
aquello que conviene a una cosa, o es causado de los principios de su naturaleza, como lo
risible en el hombre, o proviene de un principio extrinseco como la luz en el aire por el
influjo del sol. Pero no es posible que el mismo esse sea causado por la misma forma o
quiddidad de la cosa, a saber, como causa eficiente, porque en este caso una cosa seria causa
de si misma y una cosa se produciria a si misma en el ser, lo cual es imposible. Por tanto, es
necesario que toda realidad cuyo esse es distinto de su naturaleza, obtenga el esse por otro».
(DE, c. 4)

65 Cf. DE, c. 4; también THOMAE AQUINATIS: Scriptum Super Libros Sententiarum. Ed.
Mandonnet R.P. Lethielleux: Paris 1929, Lib. 1, d. 8, q. 5, a. 2 (en adelante: Super Sent).
«Potest enim dici ‘quo est’ ipsa forma partis, quae dat esse materiae». [Puede denominarse
“quo est” a esa misma forma de la parte que le da el esse a la materia].

66 STh I, g. 75, a. 6: «Manifestum est enim quod id quod secundum se convenit alicui, est
inseparabile ab ipso. Esse autem per se convenit formae, quae est actus. Unde materia
secundum hoc acquirit esse in actu, quod acquirit formam, secundum hoc autem accidit in
ea corruptio, quod separatur forma ab ea». Ver también, por ejemplo, STh I, q. 76, a. 4: «la
forma sustancial difiere de la accidental en que ésta no da el ser en absoluto, sino (solo) el
ser de tal manera; y asi, el calor no hace que su sujeto sea en absoluto, sino solo que esté
caliente [...] En cambio, la forma sustancial da el ser en absoluto; de ahi que, a su aparicién,
hablemos de generacion absoluta en el ser, y a su desaparicion, de corrupcion total», y In
Aristotelis libros Physicorum, (en adelante: In Physic.). Lib. 2, l. 10 (240 [15]): «la forma es
causa del ser en sentido absoluto y las otras tres son causas segin que algo recibe el ser [...]».



40 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

de la forma, con todo, no son solo por su forma sino también por su ma-
teria. En cambio, en las sustancias que carecen de otro principio causal
intrinseco, ellas son por si mismas, es decir, son tinicamente por su forma.
En confirmacion de lo dicho, el Comentario a la Metafisica afirma que:

[...] toda sustancia o es un ser [ens] por si misma, si es solo forma, o bien, si
es compuesta de materia y forma, es un ens por su forma; por eso, en la medi-
da en que esta ciencia se aboca a considerar el ens, considera ante todo la
causa formal©7.

De modo que, bajo este aspecto, es posible afirmar que la forma simple es
causa de si misma, y esto no implica incurrir en una contradiccion légica
lo cual si sucederia si se tratase de la causa material o eficiente que son
siempre distintas de su «efecto», esto es, no se identifican con la sustancia
de la cual son causa. Pero siendo la forma principio del esse, y tratandose
de una sustancia que es solo forma puede decirse con toda propiedad que
ella es (solo) por su forma, esto es, es ella la causa de su ser, supuesta
obviamente la causa eficiente divina:

las preposiciones «fuera de» [ex]| y «desde» [de] no significan la relacién cau-
sal formal, sino mas bien la relacion material o la eficiente. Pues bien, estas
ultimas causas son siempre distintas de aquella de lo cual son causas; nada es
su propia materia ni hay algo que sea su propio principio activo. Sin em-
bargo, algo es su propia forma, como resulta claro si se consideran todas las
cosas inmateriales®8.

Por tanto, el principio forma dat esse no solo puede extenderse legitima-
mente a las sustancias inmateriales, sino que es precisamente en este tipo
de entes en los que aparece de modo especialmente luminoso, la causalidad
de la forma frente al esse. En efecto, el hecho de que la forma de suyo, es
decir, en cuanto forma, esté orientada, acompaie, al ser, explica que las
formas separadas de la materia, esto es, las formas exentas de la rémora,
por asi decirlo, que implica para ellas su dependencia de la materia, pue-
dan estar completamente orientadas al ser, esto es, sean incorruptibles®o.
De lo dicho hasta aqui, puede inferirse, entonces, que lo que distingue a
la forma del ser no es, pues, su imperfeccion, el hecho de ser un limite. Por

67 In Metaf, lib. 3, 1. 4, n. 3: (ed. Cathala, n°384); y cf. DEwAN, L., O.P.: St. Thomas,
Metaphysics and Formal Causality, cap. 8 de Form and Being. Washington, D.C.: Catholic
University of America Press 2006, 131-166.

68 STh 1, q. 39, a. 2, ad 5.

69 Cf. DEWAN, L.: Lecciones de metafisica, 201. Fr. Dewan ird atin mds lejos al observar
que la incorruptibilidad es la condicién propia de toda forma en tanto que forma: «[...] ser
forma es tener una semejanza con la primera causa; necesitar de la materia para existir es, de
alguna manera, no alcanzar el nivel propio de ser una forma». DEWAN, L.: Form and Being.
Studies in Thomistic Metaphysics. Washington: CUA Press 2006, 181. [La traduccién de esta
cita es nuestra].



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 41

el contrario, la forma, de suyo, es perfeccién7o porque acompainia y
determina al ser. Esto que resulta tan evidente en Dios, en quien su esencia
es su mismo esse, tratandose de los seres creados, no pudiendo cierta-
mente identificarse en ellos forma y esse; la forma, no obstante, continua
cumpliendo alli su rol ontolégico de compariera indisociable del esse. For-
ma y ser no pueden separarse en tanto que la forma es la condicién meta-
fisica ineludible para que los entes puedan ser: «Forma enim manente,
oportet rem esse: per formam enim substantia fit proprium susceptivum
eius quod est esse»7.. O bien, utilizando la metafora de Tomds de Aquino,
asi como la diafanidad, es principio del iluminar (lucir cuya causa eficiente
es la luz), porque hace al aire sujeto propio de la luz, es decir lo hace capaz
de recibir la luz; de modo similar, la forma es principio del esse porque
hace a la sustancia sujeto propio del ser, capaz de recibir el ser. En este
sentido, Tomas dira que la forma completa la sustancia, es el complemen-
tum de la sustancia7z. Siendo concebida como su complemento, es decir
como aquello que consuma su acabamiento o perfecciéon7, jalguien pon-
dria en duda la condicion de perfeccion como la caracterizaciéon mas in-
tima y definitiva de la forma?

En fin, si el orden, la luminosidad74, la identidad, la belleza7s y la varie-
dad ontolégica de los seres, llegan con la esencia, ;como no hablar de la

70 Cf. STh 1, q. 14, a. 6: «porque toda forma por la que un ser se constituye en su especie,
es cierta perfeccion». [«Et omnis forma, per quam quaelibet res in propria specie consti-
tuitur, perfectio quaedam est»]. Tomas, refrendando a Aristoteles, exalta la forma hacién-
dola objeto de los siguientes apelativos: «la forma es de algiin modo algo divino, 6ptimo y
apetecible. Es algo divino porque toda forma es de alguna manera una participacién por
similitud del ser divino [divini esse], ser que es acto puro, pues cada cosa esta en acto [est in
actu], en cuanto tiene forma. Es algo 6ptimo porque el acto es la perfeccidon de la potencia y
su bien; por consiguiente, se sigue que es apetecible, porque cada cosa apetece su perfec-
cién». TOMAS DE AQUINO: In Physic., lib. 1, 1. 15, con relacidén a ARISTOTELES: Fis. I.g (192a17).

71 SCG 1. 2 cap. 55.

72 Cf. SCG 1. 2 cap. 55.

73 De acuerdo con el Diccionario de la RAE, el primer significado de complemento es:
«Cosa, cualidad o circunstancia que se anade a otra para hacerla integra o perfecta». Fuente:
http://www.rae.es/diccionario-panhispanico [El subrayado es nuestro].

74 Cf. TOMAS DE AQUINO: Comentario a la Primera Epistola a Timoteo (trad. ]J.I. M.). Mé-
xico: Editorial Tradiciéon 1977, cap. 6, |. 3: «La luz en las cosas sensibles es el principio de la
vision; de donde el medio que de algtin modo hace conocer las cosas se llama “luz”. Pero
cada cosa se conoce por su forma y segin que actualmente es; de donde cuanto tiene de for-
ma y de acto tanto tiene de luz. Por tanto las cosas que son ciertos actos, pero no puros, son
luminosas, pero no luz. Mas la divina esencia, que es acto puro, es la misma luz (Juan I). Y
Dios habita consigo, y ésta es luz inaccesible, esto es, no visible a los ojos carnales, sino inte-
ligible [...]».

75 Cf. TOMAS DE AQUINO: In librum b. Dionysii De Divinis nominibus expositio cap. 4, 1. 5
[ed. C. Pera. Rome: Marietti 1950, n° 349]: «[Dionisio] dice [...] que de esta belleza [divina]
procede el ser de todas las cosas existentes: la claridad, en efecto, pertenece a la considera-
cion de la belleza, como se ha dicho; ahora bien, toda forma, por la que la cosa tiene ser, es
cierta participacion de la claridad divina; y esto es lo que él anade, a saber, que las cosas sin-



42 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

esencia sino en términos de perfeccion? De hecho, su cercania, su paren-
tesco, con el esse determina precisamente que la jerarquia de perfeccion
existente entre los diversos tipos de forma esté directamente vinculada con
su proximidad al Ser cuya forma es ser. La gradacion ontologica de las
formas senala grados de virtus essendi o grados de poder ser identificables,
no simplemente dependientes, con la mayor o menor perfeccion de cada
forma:

Toda forma es una cierta semejanza del primer principio que es acto puro:
por consiguiente, en tanto una forma se acerca mas estrechamente a una se-
mejanza de él, participa mds de sus perfecciones [de las del primer principio].
Pero es asi que entre las formas de los cuerpos el alma racional es la que mas
se acerca a la semejanza de Dios, y por eso es participe de las cualidades mas
nobles de Dios, es decir, el entender, la capacidad de producir movimiento y
la posesion del ser por si mismo. Mientras el alma sensitiva es participe en
menor grado y el alma vegetativa, todavia menos, y asi sucesivamente. Por lo
tanto, yo afirmo que no le pertenece al alma [...] tener el ser por si mismo
[esse absolutum] en cuanto es forma, sino en cuanto es semejanza de Dios76.

Esto nos permitira entender ahora que la forma se puede considerar como
algo que tiene cantidad virtual, o cantidad de perfeccion. Cantidad virtual
que resulta graduada por los diferentes grados de perfeccion de la esencia:
hay esencias mas perfectas y esencias menos perfectas, esencias con menos
o con mas cantidad virtual. Asi, las esencias mas perfectas, tienen mayor
cantidad virtual que las demads y, por consiguiente, mayor duraciéon y ma-
yor operacion7’.

3. LA VIRTUS ESSENDI

Acerca del esse como acto

La explicacion sobre el estatus ontolégico de la forma resultaria incom-
pleta si no se examina, siquiera brevemente, en qué sentido el esse es para
Tomads acto de todos los actos.

gulares son bellas segtin su propia inteligibilidad, esto es, segun su propia forma; de donde
resulta evidente que el ser de todas las cosas se deriva de la belleza divina».

76 Super Sent. lib. 1, d. 8, q. 5, a. 2. 0bj. 5y ad 5. (ed. cit. t. 1228 y 231).

77 Son muy ilustrativos al respecto los espléndidos textos donde Tomas elogia la nobleza
de los seres que poseen la capacidad de conocer. Estos gozan de un grado de excelsitud que
procede de su forma inmaterial, que es la mds perfecta o actual: «los seres dotados de
conocimiento se diferencian de los que no lo tienen en que estos tltimos no poseen mas que
su propia forma, mientras que los primeros alcanzan a tener, ademads, la forma de otra cosa,
ya que la especie o forma de lo conocido estd en el que lo conoce. Por eso se echa de ver que
la naturaleza del ser que no conoce, es mds limitada y angosta, y, en cambio, la del que
conoce, es mas amplia y vasta [...]», STh I, q. 14, a. 1; ver también SCG 1. 1 cap. 44: «Inter
perfectiones autem rerum potissima est quod aliquid sit intellectivum: nam per hoc ipsum
est quodammodo omnia, habens in se omnium perfectionem», In De An., lib. 3, 1. 6.



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomads de Aquino 43

Traigamos algunos de los pasajes mds conocidos en los que santo To-
mas enfatiza esta actualidad y perfeccion como lo mas propio y caracteris-
tico del esse:

«esto que llamo ser es lo més perfecto de todo [...]»78.
Incluso de las formas mismas porque, en efecto:

«Ninguna cosa tiene actualidad, sino en cuanto que es. Por lo cual el ser mis-
mo es la actualidad de todas las cosas, incluso de las formas mismas»79.

Tomas lo denomina exactamente:

«actualidad de todos los actos y, por lo tanto, es la perfeccién de todas las
perfecciones»8o,

Asi, el esse, insiste santo Tomas, es la perfecciéon primordial de la cual
dependen todas las perfecciones de un ente:

“las perfecciones de todas las cosas pertenecen a la perfeccion del ser: pues es
de acuerdo con esto que algunas cosas son perfectas, a saber, que tienen el ser
en alguna medida [aliquo modo esse habent]”8:.

Ahora bien, cuando Tomas afirma que el ser es acto de todos los actos, al
expresarse de ese modo no pretende significar que el esse produzca todos
los actos. Si esto fuera asi, estaria confundiendo el esse causado con Dios.
El ser es acto de todos los actos porque es lo tultimo que «llega». Llega al
final y completa todas las actualidades.82 Captada asi la actualidad del esse,

78 De Pot., q. 7, a. 2, ad 9: «hoc quod dico esse est inter omnia perfectissimum [...]».
También STh 1, q. 4, a. 3, ad 1.

79 STh 1, q. 4, a. 1, ad 3: «Nihil enim habet actualitatem, nisi inquantum est, unde ipsum
esse est actualitas omnium rerum, et etiam ipsarum formarum». También leemos en STh I,
g- 3, a. 4: «el esse es la actualidad de toda forma o naturaleza [...]» [«esse est actualitas omnis
formae vel natura [...]»].

80 De Pot., q. 7, a. 2, ad 9: «esse est actualitas omnium actuum, et propter hoc est per-
fectio omnium perfectionum». También SCG lib. 1 cap. 28: «[...] toda perfeccion de cualquier
cosa, ésta la posee seglin su propio esse; pues el hombre no tendria ninguna perfeccion por
su sabiduria si no fuese sabio por ella, e igualmente sucede con los demds seres. Por lo tanto,
segtn el modo en que una cosa tiene el esse, asi es su modo de perfeccion [...]».

81 STh 1, q. 1, a. 4, ad 2: «Omnium autem perfectiones pertinent ad perfectionem essendi,
secundum hoc enim aliqua perfecta sunt, quod aliquo modo esse habent».

82 [s en este sentido que Fr. Dewan enfatizé vivamente la condicién del esse como causa
final, esto es, como primero en la intencioén del primer agente (Dios) y Gltimo en la conse-
cucion y, por lo mismo efecto de las otras causas que desempeiian el rol ontolégico de in-
strumentos de la causa eficiente mas alta: «de acuerdo con el orden de los agentes va el
orden de los fines, de manera que al primer agente corresponde el altimo fin, y proporcio-
nalmente en [debido] orden, a los otros agentes los otros 6rdenes|...] Por lo tanto, el esse,
que es el efecto propio y el fin en la operacion del primer agente, debe tener el lugar del fin
ultimo. Ahora bien, el fin, aunque es primero en la intencién, es, sin embargo, ultimo en la
operacidn, y es el efecto de otras causas. Y asi el esse creado mismo, que es el efecto propio
correspondiente al primer agente, es causado por las otras causas, aunque la causa primera



44 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

se comprende con mayor claridad en qué sentido la forma es potencia para
el ser. El ser, ciertamente, no produce la forma, porque eso querria decir
que la forma no es potencia para el ser, sino que es efecto del ser, y esto no
tiene sentido. Seria tanto como decir que mi vida (o el vivir = ser) produce
mi alma (= forma). Mientras que la relaciéon es exactamente en sentido
opuesto: vivo (soy) porque tengo vida (es decir, una forma vital). Pero, en
el bien entendido de que la forma me da la vida porque tiene esse, que es
su acabamiento. Ninguna forma, efectivamente, es sino por el esse3,

El esse es la actualidad propia de la esencia, actualitas substantiae vel
essentiae8s; es el acto por el cual algo se dice ser sin mas calificaciéon (sim-
pliciter)ss. Es, por tanto, una actualidad primera, basica, no la tltima en el
sentido de que, de suyo, el esse implique toda la perfeccion o plenitud de
ser que puede alcanzar la cosa. Algo, por cierto, privativo del esse divino.
Inversamente, la plenitud gracias a la cual un ente puede denominarse
bueno simpliciter sera el resultado de diferentes actualizaciones acciden-
tales que le sobrevendran en el transcurso de su devenir existencial 8.

La expresion «acto de todos los actos» se ha interpretado a menudo en
el sentido de que el esse encerraria en si mismo todas las perfecciones87

que causa el esse es el primer principio». DP q. 7, a. 2, ad 10. Sobre el tema del esse como
causa final en Lawrence Dewan, ver, por ejemplo: Lecciones de Metafisica, 131-135.

83 Cf. Quodl!. 12.5.1 (lineas 23-33).

84 STh I, q. 54, a. 1; cf. De Spirit. Creat., a. 11.

85 STh 1, q. 5, a.1, ad 1: «ser [ens] quiere decir algo que est4 en acto [aliquid proprie esse in
actu], y como el acto dice relacion a la potencia, propiamente se le llama ser por aquello en
que primariamente se distingue de lo que sdlo esta en potencia. Pues éste es el ser sustancial
de las cosas, y en atencion al ser sustancial les llamamos simplemente seres [ens]».

86 Como observa Stephen Brock: «Un hombre no es bueno sin calificacién por el mero
hecho de estar vivo, es decir, meramente en funcion de su ser sustancial. Esto lo convierte en
bueno solamente en un cierto aspecto. El necesita muchos otros actos: los actos de ser va-
liente, de ser sabio, de ser grato a Dios, etc». (BROCK, S.: ;Cudntos actos de ser puede tener
una cosa?, 38). El profesor Stephen Brock estd comentando aqui STh I, q. 5, a. 1: «Por lo
tanto, en funcién del primer ser, que es sustancial, una cosa es llamada un ser sin califi-
cacion y buena en un cierto aspecto, es decir, en tanto es un ser; mientras que en funcion del
acto ultimo una cosa es llamada un ser bajo un cierto aspecto y buena sin mas calificacion.
Por lo tanto, lo que dice Boecio — que “en las cosas, que sean buenas es distinto de que sean”
- debe ser tomado con referencia a ser bueno y a ser, sin mds calificacion; pues en funcion
del primer acto una cosa es un ser sin mas calificacion, mientras que en funcién de su ultimo
acto es buena sin mas calificacion. Y sin embargo, en funcién del primer acto es buena de
alguna manera, y en funcion de su ultimo acto es un ser de alguna manera».

87 ALVIRA, Tomas/CLAVELL, Luis/MELENDO, Tomds: Metafisica. Pamplona: Ediciones Uni-
versidad de Navarra, S.A. 2001, 109: «La multiplicidad de criaturas revela la existencia de per-
fecciones diversas y, al mismo tiempo, muestra una perfeccién comun a todos los entes, que
es el ser (esse) [...] Esa comunidad en el ser, unida a la diversidad en el modo de poseerlo y
manifestarlo, es expresion de que todas las criaturas estdn compuestas de un acto (el ser),
que encierra de modo eminente todas sus perfecciones, y de una potencia (la esencia), que lo
limita a un grado determinado». En el mismo lugar afladen: «Si la forma sustancial humana
existiese separada de las individuos, la forma sustancial humana contendria unidas y en
plenitud todas las perfecciones que los hombres singulares tienen de manera limitada en



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 45

cuando en realidad esto puede cumplirse tinicamente en el esse divino.
Con relacion a los seres causados, esa formula ha de leerse, en cambio, en
el sentido de que el esse «representa la actualidad comtn a todos los actos
o formas particulares, o sea, lo que constituye la actualidad de todo acto o
forma»88,

La forma: ;potencia receptiva y/o potencia cuasi-activa?

Retornemos ahora a la forma. En el apartado anterior8s hemos intentado
poner de relieve su dignidad ontologica como compaiera inseparable del
esse. Asimismo, se ha pretendido profundizar en como dicho estatus, una
vez entendido, permite comprender a su vez que la forma, que es acto, es
causa formal del esse.

Creemos que los argumentos presentados oportunamente ofrecen crite-
rios de interpretacion que conducen a entrever que la forma de los seres
causados es vista por Tomas de Aquino como potencia para el esse. Mien-
tras en Dios la esencia es su propio esse, en los seres que no son su ser sino
que reciben el ser por el influjo de la causa primera, lo que los capacita o
hace aptos para recibir tal influjo es su forma que puede, asi, denominarse
con toda propiedad virtus essendi. La forma es causa porque es potencia
para el ser, el ser potencia para el ser es su causalidad.

Sin embargo, queda por resolver en qué medida algo que posee el esta-
tus de recipiente del esse puede, asimismo, poseer un rol causal, quasi acti-
vo, frente al esse. ;No resultan, acaso, incompatibles ambas condiciones
ontologicas?

En efecto, mientras que en SCG lib. 1 cap. 20, Tomas llama a ese poder
de ser una potencia «quasi activa»:

Debe saberse, sin embargo, que esta respuesta del comentarista no es
suficiente, porque si bien se afirma que en el cuerpo celeste no existe una
cierta potencia pasiva para el esse, que es la potencia de la materia, hay, no
obstante, en él, cierta potencia activa [quasi activa], que es su fuerza de ser

numero e intensidad, y si de hecho la encontramos restringida, es debido a la potencia que
la recibe y la coarta». En la misma linea que los autores anteriores se pronuncié Eudaldo
Forment en varios lugares de su obra; Asi, en Introduccion a la Metafisica. Barcelona: Edi-
cions Universitat de Barcelona 1984, 148. Leemos: «[...] siendo el ser acto, y comparandose a
todo como acto, por ser acto de los actos, es decir, el acto primero fundamental, y que, por
ello es lo mas perfecto de todo, o perfeccion suprema, se sigue que el ser nunca serd “reci-
piente” de alguna perfeccion. El ser, que hace que toda la actualidad y perfecciones de los
entes se derive del ser participado, no puede ser completado o perfeccionado por algo, que
de esta manera seria “recibido”, y por ello es él quien completa y perfecciona al recipiente.
Es mas, por incluir el ser todas las perfecciones, es el mismo ser el que las confiere al reci-
piente, segin la capacidad de este». Para otros pasajes en los que se contiene una idea si-
milar, ver del mismo autor: FORMENT, E.: Introduccion a la Metafisica, 143-149; ID.: Lecciones
de Metafisica. Madrid: Ediciones Rialp S.A. 1992, 247.

88 TE VELDE, R.: Tomds de Aquino acerca del ser, 242.

89 Apartado 2.



46 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

(virtus essendi), puesto que Aristoteles dice expresamente en el I Caeli et
mundi que el cielo tiene la capacidad (virtus) de existir siempre9°.

No obstante, como ya se ha visto, Tomds de Aquino la denomina también
recipiente del esse: «La forma se compara con el ser como el recipiente con
lo recibido»9. En este mismo orden de ideas se sittia esta otra afirmacion
de Tomas: «La potencia de la criatura respecto al ser es solo receptiva; pero
la potencia activa es de Dios mismo de quien procede el influjo (influxus)
del ser»92.

Pensamos que para eludir esta supuesta contradiccidén conviene prestar
atencion a las siguientes precisiones.

Por un lado, debemos estar alerta respecto de la tendencia de asociar
toda potencia receptiva a un poder orientado indistintamente tanto al ser
como al no-ser. A fin de no incurrir en este error debemos acudir a la dis-
tincién antes aludida que Tomds mismo introduce entre la potencia de la
materia y la potencia de la forma. Ambas, ciertamente, tienen en comun el
ser potencias receptivas. Pero, mientras la materia es una potencia indeter-
minada, esto es, apta para recibir cualquier forma,9 y, en ese sentido, es
potencia para el no ser;%4 la forma, en cambio, es potencia receptora, pero

90 SCG 1. 1 cap. 20 n. 22: «Sciendum tamen quod haec responsio Commentatoris non est
sufficiens. Quia, etsi detur quod in corpore caelesti non sit potentia quasi passiva ad esse,
quae est potentia materiae, est tamen in eo potentia quasi activa, quae est virtus essendi:
cum expresse Aristoteles dicat, in I caeli et mundi, quod caelum habet virtutem ut sit
semper».

9 STh1, q. 4,a. 1. En STh1, q. 104, a. 4, ad 2, Tomas precisa que: «potentia creaturae ad
essendum est receptiva tantum; sed potentia activa est ipsius Dei, a quo est influxus essendi.
Unde quod res in infinitum durent, sequitur infinitatem divinae virtutis».

92 STh I, g. 104, a. 4, ad 2: «Ad secundum dicendum quod potentia creaturae ad essen-
dum est receptiva tantum; sed potentia activa est ipsum Dei, a quo est influxus essendi. Un
de quod res in infinitum durent, sequitur infinitatem divinae virtutis». Igualmente, en:
THOMAE AQUINATIS: Sententia Metaphysicae. Turin: Marietti 1954, lib. 12 1. 8 n. 15: «non [...]
virtus activa sui esse, sed solum susceptiva». Ver también: THOMAE AQUINATIS: In Aristotelis
libros De caelo. Ed. Leonina 1886, lib. 1, . 6 (en adelante: In De Caelo). Alli precisara que el
poder de ser no es pasivo (como el de la materia prima) sino que pertenece a la potencia de
la forma.

93 Cf. THOMAE AQUINATIS: In Octo libros Physicorum. Turin: Marietti 1954, lib. 1. 1. 15, n.
3: «Y sin embargo la potencia de la materia como sujeto es una con respecto a muchas for-
mas; pero segtn la razon son muchas potencias conforme a su disposicion hacia las diversas
formas». [«Et tamen potentia materiae subjecto est una respectu multarum formarum; sed
ratione sunt multae potentiae secundum habitudinem ad diversas formas».|; Sententia libri
Metaphysicae, lib. 1. 1. 2, n. 15: «Aunque la materia prima esté en potencia a todas las formas,
sin embargo las recibe con cierto orden». [«Licet enim material prima sit en potential ad
omnes formas, tamen quoda, ordine suscipit eas»].

94 THOMAE AQUINATIS: Sententia Metaphysicae. Turin: Marietti 1950, lib. 12. I. 2, n. 8: «asi
también la materia, en la generacion de la sustancia, que es sujeto de generacion y corrup-
cién en cuanto es de si, estd en potencia a la forma y la privacion [..]». [«ita materia in
generatione substantiae, quae est subiectum generationis et corruptionis, quantum es de se,
est in potential ad formam et privationem (...)».]; y lib. 12. l. 2, n. 13: «[Aquellas cosas] que
mutan segun la sustancia, es decir las que se generan y se corrompen, tienen aquella materia



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 47

no indeterminada, pues es potencia receptora de un (uno solo) acto, vy, tal
como subraya santo Tomas, «el recipiente propio de un acto de tal manera
se compara como potencia a dicho acto, que en modo alguno estd en
potencia para su contrario». Esto es, la forma, en tanto que potencia para el
ser, de ninguna manera estd en potencia para el no ser:

En todo cuanto se corrompe debe haber potencia para no ser, porque, si hay
algo que carezca de potencia para no ser, en modo alguno serad corruptible.
En la sustancia intelectual no hay potencia para no ser. Pues esta claro, por lo
ya dicho, que la sustancia completa es el recipiente propio del ser. Ahora
bien, el recipiente propio de un acto de tal manera se compara como potencia
a dicho acto, que en modo alguno esta en potencia para su contrario. Asi, por
ejemplo, el fuego de tal modo dice relacion al calor, como la potencia al acto,
que nunca estara en potencia respecto al frio. Por donde se ve que ni en las
sustancias corruptibles hay en la sustancia completa potencia para no ser si
no es en razon de la materia. Pero en las sustancias intelectuales no hay ma-
teria, porque son sustancias completas simples. Luego en ellas no hay po-
tencia para no ser y son, en consecuencia, incorruptibles9s.

Tal como ha puesto de relieve Stephen Brock:

Es muy importante no confundir la potencialidad de la forma sustancial para
el ser sustancial, con la potencialidad de la materia prima. Para Tomas estas
potencialidades son comparables, pero no son idénticas. La potencialidad de
la materia es indeterminada. La materia estd en potencia para muchos actos
de ser diferentes, cada uno de los cuales excluye al otro. Su potencia para
cualquier acto dado de ser no es solamente tal como para poder tener ese ac-
to, sino también tal como para poder carecer de ese acto y tener otro distinto

que es sujeto de generacion y corrupcion, o sea la de si esta en potencia a las formas y a las
privaciones [...]». [«Ea enim quae transmutantur secundum substantiam, idest quae generan-
tur et corrupumtur, habent materiam, quae est subiectum generationis et corruptionis; quae
scilicet de se est in potentia ad formas et ad privationes».]

95 SCG 1. 2, cap. 55. Tomds remarca esta especial condicion de la potencia de la forma
cuando afirma que: «en las cosas compuestas, hay que considerar dos actos y dos potencias.
Esta en primer lugar la materia, que es como potencia respecto a la forma, y ésta es su acto;
y, en segundo lugar, la naturaleza constituida con la materia y la forma se comporta como
potencia respecto al ser, pues la que lo recibe. Asi pues, cuando prescindimos del funda-
mento material, si permanece alguna forma de una naturaleza determinada subsistente por
si, y no en la materia, se relacionard con su propio ser como la potencia con el acto. Y no me
refiero a la potencia que puede separarse del acto, sino a la que siempre acomparia a su acto. Y
asi, la naturaleza de la sustancia espiritual, que no esta compuesta de materia y forma, es
como potencia con respecto a su propio ser [..]» (De spirit. creat., a. 1, co.). También, De
substantiis separatis, cap. 8, co: «Queda pues claro en qué difieren la potencia que hay en las
sustancias espirituales y la potencia que hay en la materia. Porque la potencia de la sustancia
espiritual se refiere tinicamente al orden que la misma dice al ser; en cambio la potencia de
la materia se refiere al orden que la misma dice a la forma y al ser. Por lo tanto si alguien
llama materia a las dos potencias, es obvio que emplea la palabra materia en sentido
equivoco». En el mismo sentido leemos en De Pot., q. 5, a. 4, ad 1: «la potencia para el esse,
no solamente se recibe segtin el modo de una potencia pasiva, que proviene de la materia,
sino también segtin el modo de una potencia activa, que proviene de la forma, y no puede
faltar en los cuerpos incorruptibles» [El subrayado es nuestro].



48 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

en su lugar. No hay un acto singular de ser con el cual esté esencialmente
asociada; por si misma estd «meramente en potencia». Contrariamente, la
potencialidad de la forma sustancial es determinada. Toda forma sustancial
determina inmediatamente su sujeto a un cierto acto sustancial de ser. Lleva
consigo a este acto de ser, necesariamente y per se. No tiene ninguna
potencialidad para un acto sustancial de ser que sea diverso, ni para carecer
del unico que lleva consigo. De este modo, «en el alma, la misma esencia sim-
ple es como si fuera material, y el ser (esse) participado es formal en ella; este
ser, sin embargo, estd necesariamente en union con la esencia del alma,
porque el ser sigue a la forma per se»®. La esencia de la forma es «como si
fuera material», comparable con la materia, en cuanto es una potencia
receptiva, una capacidad para recibir o participar en el ser. Pero difiere en
cuanto un cierto acto de ser lo sigue per se, lo que equivale a decir, por virtud
de su esencia. La forma tiene potencialidad, pero a diferencia de la materia,
no esta por si misma «meramente en potencia». Esta por si misma en acto97.

De hecho, santo Tomas parece tener muy presente el cardcter inseparable
de estas condiciones propias de la forma, a saber, la de potencia receptora
y la de principio del esse, cuando afirma que: «el ser con respecto a la for-
ma se compara como acto. Por esto, en efecto, en los compuestos de ma-
teria y forma, se dice que la forma es el principio del ser, porque es el com-
plemento de la sustancia cuyo acto es el ser mismo: asi como la diafanidad
es para el aire el principio del lucir porque le hace sujeto propio de la
luz.98»

Da la impresion de que una de las razones que ha conducido a algunos
intérpretes del Aquinate a considerar la forma solo como mera recepcion y
limite, radica precisamente en haber separado lo que Tomads no separa: la
forma, en tanto que principio del esse, capacita, hace apta a la sustancia
para recibirlo. Es mas, segun esto, el acento no habria que ponerlo tanto,
como parece que no lo pone Tomas, en el caracter de recipiente de la for-
ma, sino en su condicion de principio del esse lo cual le concede una con-
dicion ontologica tal que «es capaz de cumplir el rol de completar al sujeto
propio del acto de ser»9.

Por lo demds, resulta significativo que Tomas sea contundente en
sostener que es propiamente la sustancia la que deviene receptora del ser

96 STh 1, q. 90, a. 2, ad 1.

97 BROCK, S.: ;Cudntos actos de ser puede tener una cosa?, 44sq.

98 SCG 1. 2, cap. 54 n. 5: «Deinde quia ad ipsam etiam formam comparatur ipsum esse ut
actus. Per hoc enim in compositis ex materia et forma dicitur forma esse principium essendi,
quia est complementum substantiae, cuius actus est ipsum esse: sicut diaphanum est aeri
principium lucendi quia facit eum proprium subiectum luminis».

99 DEWAN, L. O.P./IRIZAR, L.: Conversations with Fr. Dewan; 36: «We should ask our-
selves what is the nature of form as such, that it is able to fulfil the role of completing the
proper subject of the act of being». Dewan estd comentando aqui SCG 1. 2, cap. 54. [El
subrayado es de Fr. Dewan].



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomds de Aquino 49

gracias a que la forma es principio del essewo, Claro estd, que tratdndose de
sustancias inmateriales la sustancia sera la forma misma.

Hay otra razén, incluso de mayor peso, por la cual el ser recipiente res-
pecto del esse por parte de la forma, no tendria por qué inducirnos a ver en
ella un comportamiento equiparable al de la potencia pasiva frente al prin-
cipio agente. Se trata de la naturaleza misma del actor creador. Como es
bien conocido, la causa primera, al dar el esse, lo hace a través de una
formaio. Pues bien, Tomds de Aquino, al referirse al modo como opera el
agente creador, es cuidadoso en subrayar que no lo hace a través del movi-
miento, esto es, reduciendo algo desde la potencia al acto. El agente crea-
dor, es decir, el agente que da la totalidad del esse por medio de una for-
mate2, hace ser en acto aquello que segun su naturaleza estd en potencia
para el essew3. Parece bastante nitido que el caracter receptor de la forma,
esto es, el ser potencia para su acto propio, dista considerablemente de
aquellas potencias indeterminadas y abiertas, por lo mismo, hacia contra-
rios (ser y no-ser). La forma, porque es potencia de ser, por asi decirlo, no
tiene opcion: su resultado natural es ser, y es asi como el Creador al crear
algo, lo hace actualizando en el ser lo que es poder o potencia para ser. Se
podria decir que existe un transito natural (casi espontdneo) de este poder
de ser al ser; tan «natural» cémo es decir que la forma es el modo de coope-
racion con la causa primera, apuntando hacia el fin de la causa, el ser en
actowo,

100 Cf. SCG 1. 2, cap. 55 n. 5: «la sustancia completa es el recipiente propio del ser [...].»
[«substantia completa est proprium susceptivum ipsius esse»].

101 Cf., por ejemplo: Super Sent., lib. 2 d. 17 g. 1 a. 2 ad 5: «Segun el Filosofo en el libro 2
De anima, vivir no es otra cosa que el ser de los vivientes; de ahi que, como el alma racional
es pero no es aquello por lo que es, también vive y no es aquello por lo que vive. Pero como
aquello por lo que es formalmente, no es una forma que sea parte de su esencia, sino su mis-
mo ser; asi también aquello por lo que formalmente vive, no es una forma que sea una parte
de su esencia, sino su mismo vivir. Pero aquello por lo que efectivamente es y vive, es Dios
mismo, que infunde en todos el ser y el vivir; en las cosas compuestas por medio de la forma,
que es parte de la esencia que ellas tienen; pero en las sustancias simples, por medio de toda
la esencia que ellas tienen». [«secundum philosophum in 2 de anima, vivere nihil aliud est
quam esse viventium: unde sicut anima rationalis est nec est, illud quo est: ita etiam vivit,
nec est illud quo vivit. Sed sicut illud quo est formaliter, non est aliqua forma quae sit pars
essentiae ejus, sed ipsum suum esse; ita id quo vivit formaliter, non est aliqua forma quae sit
pars essentiae ejus, sed ipsum suum vivere. Sed id quo est et quo vivit effective, est ipse
Deus, qui omnibus esse et vitam influit: in rebus quidem compositis mediante forma, quae
est pars essentiae earum; in substantiis autem simplicibus per totam essentiam earum»].

102 Cf, De Veritate, q. 27, a. 1, ad. 3.

103 Cf. Qd. De An., a. 6, ad 10: [«agens per motum reducit aliquid de potentia in actum;
agens autem sine motu non reducit aliquid de potentia in actum, sed facit esse actu quod
secundum naturam est in potentia ad esse, et huiusmodi agens est creans»]. [El subrayado es
nuestro].

104 Cf. De Potentia. q. 7, a. 2, ad 10; ver: DEWAN, L., O.P.: Santo Tomds y la forma como
algo divino en las cosas (trad. L. Irizar), 8o. Santo Tomas demuestra que la creacién no es
movimiento por lo que sigue: Lo que es hecho por movimiento se hace a partir de algo



50 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

Creemos, entonces, que en el mismo Tomas se encuentra suficiente so-
porte argumentativo como para pensar con razon que, para él, entender la
forma como potencia receptiva no implica reducir su estatus al de un mero
limite y, por lo mismo, a una cierta pasividad. Porque si bien, en los seres
causados es limite, esto es algo que le corresponde en cuanto tal formas.
Con todo, lo suyo, lo propio, en cuanto forma - y esto también es valido
para esos seres — no es limitar sino ser. Asi, la forma causada, debido a que
el ser le conviene esencialmente, lo suyo, es ser poder de ser, virtus essendi,
limitado, si, pero es poder de ser: «la forma es aquello por lo que es una
cosa, puesto que es el principio del ser [...]»106,

Notemos, finalmente, como lo remarco reiteradamente Fr. Dewan, que
no es posible calar en el singular modo de causalidad encerrado en esta po-
tencia receptiva del ser si no es en el contexto de la causalidad divina. Un
texto, considerado por Dewan como especialmente luminoso, es el de la
virtud de la caridad donde Tomas explica que la caridad, si bien es algo
creado en el alma, no obstante, opera formalmente y, por eso, posee la efi-
cacia misma del agente de quien procedeo7. Esa es precisamente la eficacia
de la forma: el abrir paso a la «accion» o el efecto del agente que en el caso
de la forma sustancial es el ser.

Con miras a subrayar el papel de la forma como instrumento divino res-
pecto del ser de la cosa, compatible asi con su caracter de potencia recep-
tora, Lawrence Dewan consideraba también de especial valor metafisico el
pasaje en el que Tomas de Aquino argumenta que, si bien el intelecto
agente participa en el intelecto superior, esto no impide que pueda fluir de
la esencia del alma como las demds potencias:©os.

preexistente (como en las producciones particulares) (STh 1, q. 45, a. 3 co). Y lo propio del
movimiento es que un mismo sujeto tenga un modo de ser distinto segun el antes y el
después (STh I, q. 45, a. 2, ad 2). Pero lo que obra moviendo y cambiando no es causa
universal del ser puesto que obra sobre algo presupuesto a la produccién como preexistente.
Por ejemplo, hacer algo a partir de una materia previa sobreafiadiendo una forma. Por eso
«la creacion no es mutacion [mutatio], sino la misma dependecia [ipsa dependentia] del ser
creado respecto al principio que la origina. Por tanto, pertenece al género de la relacion».
(SCG L. 2 cap. 18). Porque anulada la accion y la pasion del movimineto en las cosas creadas,
no que mas que la relacion con el principio creador (STh I, q. 45, a. 3 co).

105 Cf. DEWAN, L.: Lecciones de metafisica, 151: «La forma o esencia (“sustancia”), como
tal, no es limitacién o finitud. Antes bien, es identidad (también llamada “quedeidad”). Le
ocurre a la forma o esencia el ser finita, en cuanto es tal esencia, a saber, distinta de la esen-
cia infinita».

106 SCG 1. 2 cap. 54: «Forma tamen potest dici ipsum quo est, secundum quod est essendi
principium...».

107 Cf. STh II-11, q. 23, a. 2, ad 3: «La caridad obra formalmente. La eficacia viene de la
forma en la medida de la virtud del agente que la causa. De aqui que la caridad no sea
vanidad, sino que mas bien causa un efecto infinito, al unir el alma con Dios justificandola;
lo cual demuestra la infinitud del poder divino, autor de la caridad».

108 Cf. STh 1, q. 79, a. 4, ad 5: «puesto que la esencia del alma, creada por el enten-
dimiento supremo, es inmaterial, nada se opone a que la facultad participada del entendi-



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 51

El comin denominador en dichos pasajes, y que es extensible al caso de
la forma sustancial, radica en que se estd ante un poder eficaz el cual no
reconoce en si mismo esa eficacia, sino en tanto que participa del poder de
un agente superior. Tanto la forma accidental correspondiente a la virtud
de la caridad y la forma accidental propia de la potencia intelectiva agente,
asi como la forma sustancial, «tienen poder» en la medida que reciben el
influjo, son el vehiculo, de un poder superior.

Resulta bastante evidente, entonces, que en el pensamiento de Tomas de
Aquino, «Es la influencia divina la que hace posible la funcién causal de la
forma»09. Por tanto, no solo no habria de generar extrafieza su rol de causa
del esse, sino que, admitido esto, uno deberia concluir sin mayor dificultad
que la forma y, no el esse, es potencia para el esse. Es mds, examinando todo
bajo esta luz, afirmar que el esse sea potencia para el esse, suena extrafio e,
incluso, contradictoriomo.

La forma como virtus essendi

En los apartados anteriores hemos querido poner de relieve aquellos
lugares en los que Tomds de Aquino denomina a la forma virtus essendi o
fuerza de ser. Con miras a confirmar esta interpretacion hemos intentado
mostrar previamente que esa captacion de la forma s6lo puede compren-
derse adecuadamente una vez que se ha penetrado en el vinculo forma-ser;
conexion indisociable en el que la forma es vista como causa formal del
esse.

Situados, pues, en el contexto de la forma como principio del esse, su-
puesta la causalidad divina, se muestra con suficiente claridad que la for-
ma es virtus essendi, una fuerza gracias a la cual las cosas son y permanecen
en el ser.

Hemos tenido oportunidad de constatar, en efecto, como Tomas deno-
mina especificamente a la forma como poder cuasi activo de serm. Asi
como en los entes causados la forma parece confundirse con el esse, en
tanto compariera indisociable y principio suyo (para un caballo ser, es ser
caballo). Algo similar ha de suceder con relacion a la virtus essendi, en-
tendida como potencia o poder propio de la forma: una cosa tiene tanto de
(poder o potencia) de ser, cuanto sea el poder (virtus) de su forma, que por
ser acto, no se reduce a ser receptiva a la manera de un principio pasivo

miento supremo, por la que efecttia la abstraccion de la materia, proceda de su esencia lo
mismo que proceden las demas potencias».

109 DEWAN, L.: Santo Tomds y la forma como algo divino en las cosas, 84.

10 Seria tanto como afirmar, por ejemplo, que el vivir del viviente (que es su ser) jes su
potencia de vivir!

m Cf. SCG 1. 1, cap. 20, n. 22: «[Hay en los cuerpos celestes] cierta potencia activa [quasi
activa], que es su fuerza de ser (virtus essendi)»].



52 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

(indeterminado), sino mas bien se comporta como si fuera un principio
activo, determinante de lo que recibe en si.

Se trata de una fuerza para el ser que se dispone a recibir dicha actua-
lidad segiin un modo gradual y proporcionador2. De modo que, en algunos
entes, (como es el caso de las sustancias corruptibles), la forma determina
al esse, pero solo por un tiempo, esto es, solo bajo la presencia de determi-
nadas condiciones materiales que son naturalmente temporales (porque
otras formas, por asi decirlo, combaten a favor de la materia). Asi, cuando
estas condiciones desaparecen, la forma también. En las cosas incorrupti-
bles, en cambio, la determinacion de la forma hacia el esse no esta sujeta a
tales condiciones contingentes, ya sea porque la forma domina totalmente
la materia, o bien porque no necesita en absoluto de la materia. En este ca-
so, la determinacion hacia el ser es permanente, y la forma es en ellas fuer-
za para ser siempre. Naturalmente, es también dicho poder especifico el
que da cuenta de la presencia en dichas sustancias de unas operaciones
mas potentes!s,

Precisamente porque la forma, acompaia al ser, es causa del ser, de for-
mas mas perfectas se siguen seres mds perfectos, esto es, mds duraderos4.
Se trata de seres en los que al ser solo forma o darse en ellos un predominio
(una «victoria») sobre la materia por parte de la forma, que es fuerza de
ser, no hay cabida para el no-ser:

La forma, en cuanto a lo que es, es un acto y por medio de ella las cosas exis-
ten en acto. Por tanto de ella proviene la necesidad del esse en algunas cosas.
Esto sucede o porque tales cosas son formas no en la materia; y asi no hay in-
herente en ellas una potencia al no ser, sino que por su forma siempre estan
en la fuerza de ser (virtus essendi); como sucede en las sustancias separadas.
O porque sus formas por su perfeccién equivalen a toda la potencia de la ma-
teria, de modo que no queda potencia para otra forma ni, en consecuencia,
para un no esse; como sucede en los cuerpos celestes. Pero en los que la for-
ma no satisface la entera potencia de la materia, permanece todavia en la ma-
teria potencia para otra forma. Y, por tanto, no hay en ellas una necesidad de
ser, sino que la fuerza de ser (virtus essendi) se da en ellas tras la victoria de

2 Cf. De pot., q. 5, a. 4, ad 1: «en el grado en que una cosa tiene la inherencia de una
forma, en ese grado estd en él la inherencia del poder de ser (virtus essendi) [...].» [«Nam
quantum unicuique inest de forma, tantum inest ei de virtute essendi [...]»]. Ver también
Super de causis, lect. 4.

13 Cf. el ya citado pasaje de STh I, q. 42, a. 1, ad 1. Recordemos que alli Tomads, hablando
de la cantidad virtual, distingue entre la cantidad virtual correspondiente a la perfeccion de
la forma en cuanto tal, y la cantidad virtual de aquello que se sigue de la forma, a saber: el
ser «medido» en su permanencia o duracion, y la operacion.

14 Es de suma importancia recordar la indicacién de Tomads segtn la cual lo mejor (can-
tidad virtual) en un ser es su permanencia: «lo que es mejor en las cosas es la permanencia.
Esto se da en las sustancias separadas e inmoviles; y toda permanencia en los seres inferiores
se deriva de ellas». [«optimum in rebus est permanentia. Quae quidem in substantiis sepa-
ratis est absque omni motu; et quidquid permanentiae est in inferioribus rebus, illinc deriva-
tur (In De caelo lib. 2, 1. 18, n. 11)»].



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomas de Aquino 53

la forma sobre la materia: como resulta claro en los elementos y en las cosas
que constan de elementos®s.

La virtus de estos seres, que es una potencia perfecta, marca, como es 16-
gico, tanto su mayor duracion:

Cada cosa dura tanto en el esse cuanto es su poder de ser (virtus essendi); a
no ser por un accidente, como ocurre en aquellas cosas que son corrompidas
con violencia. Pero hay ciertas criaturas en las que esta inherente el poder de
ser (virtus essendi) no para un cierto tiempo sino para ser siempre, como son
los cuerpos celestes y las sustancias intelectuales; ya que son incorruptibles por
no tener contrario. Resulta, por tanto, que a ellas les compete siempre el
esseud,

Como su operacion:

la palabra «virtud», segun su primera acepcion, parece implicar cierta violen-
cia, por lo que en 3 Caeli et mund. se dice que un movimiento accidental, es
decir, violento, es aquel que procede de una fuerza (virtud), es decir, de un
acto de violencia, no con ayuda de la naturaleza. Sin embargo, dado que nada
puede ejercer violencia sino por medio de una potencia perfecta en cuanto
que acttia y no se actda sobre ella, es asi que la palabra « virtud » fue llevada
a significar toda potencia perfecta, sea aquello por lo cual algo puede subsis-
tir en si mismo o aquello por medio de lo cual puede realizarse una opera-
cion: y de este modo se dice en 1 Caeli et mund. que la virtud es lo ultimo en
cuanto a la potencia, porque la perfeccion de la potencia se mide a partir de
lo dltimo y lo maximo que alguien es capaz de hacerv7.

15 SCG 1. 2 cap. 30 [para. u]. También ver, por ejemplo: Q. d. de anima, a. 1, ad 5.

16 SCG 1. 2 cap. 30. Un texto crucial (texto «guia» lo llamé Fr. Dewan) para la compren-
sion de la forma como virtus essendi es este de STh I-11, q. 85, a. 6: «De todo ser corruptible
podemos hablar en dos sentidos: primero, considerando la naturaleza universal; segundo, la
naturaleza particular; la naturaleza particular es la propia virtud activa y conservadora de
cada ser. En este sentido, todo defecto y corrupcion va contra la naturaleza, como se dice en
el segundo libro “Sobre el cielo”: esa virtud cuida de la existencia y de la conservacion del ser
a que pertenece. En cambio, la naturaleza universal es una virtud activa que radica en algun
principio universal de la naturaleza, por ejemplo en alguno de los cuerpos celestes, o en al-
guna substancia superior. En este sentido, algunos nos hablan de Dios como “naturaleza y
raiz de todas la naturalezas” [natura naturans]. Esa virtud busca el bien y conservacion de
todo el universo, para lo cual se requiere alteracion y corrupcion en las cosas. Y en este sen-
tido son naturales las corrupciones y males de las cosas; no ciertamente por la inclinacién de
la forma, que es el principio del ser y de la perfeccion, sino segtn la inclinaciéon de la materia,
que se le asigna proporcionalmente a tal forma segun la distribucion del agente universal. Y,
si bien es cierto que toda forma trata de perpetuar su ser cuanto pueda, ninguna forma de
cosa corruptible puede conseguir perpetuarse, excepto el alma racional, que no esta total-
mente sujeta a la materia corporal, como las otras formas, sino que posee su propia opera-
cién inmaterial, segiin dijimos en la Primera Parte». También el ya citado de In De caelo 1, 6.
En el mismo sentido: In De caelo, lib. 1 1. 29 n.12; SCG 1. 1 cap. 15 n. 4; para.5; SCG L. 1 cap. 20
n. 23; De Pot., q. 3, a. 17, ad 2; In Physic., lib. 8, 1. 21, n. 15.

17 Sent. lib. 3, d. 23, q. 1, a. 3. ad 1. Respecto del poder de la operacién puesto en relacién
con una virtus essendi mas perfecta Tomas dice que: «Por esto, en el VIII de la Metafisica el
Filésofo dice que las especies de las cosas son como los niimeros, que se diversifican segtn la



54 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

De los textos traidos hasta aqui se infiere con bastante claridad que Tomas
de Aquino confiere a la forma la calidad de virtus essendivs.

Sin embargo, habria que anadir también que existen importantes pasa-
jes en los que, con la expresion virtus essendi, Tomas de Aquino parece no
aludir a la forma en si misma sino a su esse, cuya cantidad de perfeccion (o
fuerza de ser) queda limitada o circunscripta segun el grado de perfeccion
de la forma. Este uso de la virtus essendi prevalece en aquellos lugares en
los que Tomdas compara el esse divino con el esse causado: Dios, quien es el
ipsum esse subsistens, es segun toda la fuerza de ser (virtus essendi). Los
entes causados, en cambio, al tener un esse recibido y participado (en una
forma), tienen un esse, no seguin toda la fuerza del ser, sino limitado®9.

Bajo este aspecto, es importante advertir que algunos autores han ma-
nifestado su inquietud con relacién a lo que presumiblemente podria leer-
se como un uso no suficientemente demarcado del vocablo virtus essendi
por parte del Aquinate. Tal es la posicion, por ejemplo, de Carlos Steel.
Para el autor, quien si bien considera que Tomés denomina a la forma vir-
tus essendi, con todo, pone de relieve que, en los pasajes que acabamos de
citar, la utiliza como sinonimo de perfecciéon, no de potencia para el ser.

especie por medio de la adiciéon de uno sobre otro. Es evidente, sin embargo, que en tanto
algo es mas perfecto, en cuanto es mas cercano a algo perfectisimo; por lo tanto establece
esta diferencia en cuanto a la naturaleza de las inteligencias, a saber, que el esse intelectual
que sigue inmediatamente a la causa primera, es una inteligencia absolutamente completa
en comparacion con el esse en cuanto a la potencia de ser y a los demas bienes, pero aquel
esse intelectual que es inferior en el orden de las inteligencias, retiene por cierto la
naturaleza y la ratio de la inteligencia y, sin embargo, esta bajo una inteligencia superior en
el resto de la naturaleza y en la fuerza de ser (virtus essendi) y en todos los bienes y
perfecciones».

u8 Esta es también la posicion de Stephen L. Brock. Cf.: BROCK, S.L.: The Philosophy of
Saint Thomas Aquinas: A Sketch. Eugene, Oregon: Cascade Books 2015, 49. Brock escribe:
«Tomads, de hecho, llama a la forma substancial virtus essendi, fuerza para ser». (La traduc-
cidn es nuestra. En la nota 71 cita: SCG 1. 1, cap. 20, § 174, y I. 2. cap. 30, § 1073; In De caelo,
lib. 1, 1. 6, § 62 [5]); en la misma linea argumentativa ver: BROCK, S.L.: Tomds de Aquino, en
FERNANDEZ, Francisco/MERCADO, Juan Andrés (eds.): Philosophica: Enciclopedia filoséfica on
line, in: URL: http://www.philosophica.info/voces/aquino/Aquino.html.

19 Cf. el pasaje ya citado de In De Div. Nom., 5. Lectio 1, ver n. 6. También, STh. I, q. 4, a.
2: «En segundo lugar, de acuerdo a lo que se demostrd anteriormente, que Dios es el ipsum
esse per se subsistens, es necesario que contenga en si toda la perfeccion de ser. Es, pues,
evidente que si algo caliente no posee toda la perfeccion de lo caliente, esto se debe a que el
calor no es participado segtn una perfecta ratio; pero si el calor fuese subsistente per se no
podria faltarle nada de la cualidad (virtus) del calor. Por tanto, siendo Dios ipsum esse
subsistens, nada le puede faltar a él de la perfeccion de ser. Porque las perfecciones de todas
las cosas pertenecen a la perfeccidn de ser, y segtin esto algunas cosas son perfectas porque
de algin modo tienen el esse. De lo que se sigue que a Dios no le falta la perfecciéon de nin-
guna cosa. Y también trata este razonamiento Dionisio, cap. V De div. Nom., diciendo que
Dios no es existente de alguna manera (secundum quid), sino que pre-recibe en si mismo
simplemente (simpliciter), incircunscripta y uniformemente todo el esse y posteriormente
entrega el esse que es él mismo a los otros subsistentes». En el mismo sentido: SCG l. 1 cap.
28 y De malo, q. 16, a. g, ad. 5.



Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomads de Aquino 55

De este modo, el mismo Aquinate «estaria dando lugar a una confusion»
por no haber distinguido adecuadamente a la hora de utilizar esta expre-
sion:zo,

Reconocemos que este ultimo punto mereceria una discusion aparte
que excede el objetivo fijado en este articulo, a saber, mostrar que la for-
ma, en tanto que compaiiera inseparable del esse y su causa, supuesto el
influjo de la causa primera, es concebida por Tomas de Aquino como virtus
essendi, esto es, como fuerza o poder hacia el ser.

CONCLUSION

Para concluir, simplemente quisiéramos remarcar los términos del proble-
ma aqui discutido. Por un lado, estd la tendencia generalizada a identificar
la virtus essendi con el actus essendi. Por otro, encontramos dentro del to-
mismo la prevalencia de una vision de la forma que reduce su funcién on-
tologica a la de limite del esse. Hemos intentado mostrar que ambas inter-
pretaciones estan intimamente conectadas.

De acuerdo con lo anterior, este estudio ha tenido como meta replan-
tear aquella comprension de la virtus essendi que la identifica con el esse.
Para eso se ha puesto de relieve que no es posible comprender apropiada-
mente la virtus essendi sin resolver como paso previo el estatus ontoldgico
de la forma prestando cuidadosa atenciéon a la conceptualizacion que de
ella ofrece Tomdas de Aquino al nombrarla acto que acompafia al esse y
causa formal del mismo. Esto tltimo nos ha llevado a clarificar en qué
sentido debe entenderse su condicion de potencia. Un punto decisivo en el
desarrollo de esta discusion, tiene que ver, en efecto, con la necesidad de
rescatar una comprension de la forma que no la reduzca a su condicion de
limite del esse. En este sentido, nuestra intencion a lo largo de este estudio
ha sido subrayar que, si bien toda forma causada es limite, esto no es lo
mas distintivo de ella en tanto que forma. Lo propio, lo caracteristico, de la

120 Cf. STEEL, Carlos: «Omnis corporis potentia est finita». L'interprétation d'un principe
aristotélicien: de Proclus a S. Thomas, in: BECKMANN, Jan P./HONNEFELDER, Ludger/
SCHRIMPF, Gangolf/WIELAND, Georg (Hgg.): Philosophie im Mittelalter: Entwicklungslinien
und Paradigmen. Hamburg: Meiner 2013, 220-222. Alli Steel observa, en efecto, que: «En el
caso de Dios no hay potentia ad esse: aqui la virtus essendi y el actus essendi son perfecta-
mente idénticos. Pero en el caso de los seres creados, la potentia formae ad esse determina la
virtus essendi (genit. sub.), el grado de perfeccién (o «intensidad») del cual son ellos capa-
ces. Lamentablemente Tomds da lugar a una confusién, porque él utiliza la expresion virtus
essendi (genit. objec.) también como equivalente de la potentia ad esse» (222). [Dans le cas
de Dieu, il n'y a aucune potentia ad esse: ici la virtus essendi et I'actus essendi sont parfaite-
ment identiques. Mais dans le cas des étres créés, la potentia formae ad esse détermine la vir-
tus essendi (genit. sub.), le dégré de perfection (ou «intensité») d’étre dont ils sont capables.
Malheureusment, Thomas donne lieu a confusion, parce qui’il utilise I'expression «virtus
essendi» (genit. oiect.) aussi comme équivalent de la potentia ad esse.]. La misma interpre-
tacién es comprartida por Rudi te Velde (TE VELDE, R.: Participation and Substantiality in
Thomas Aquinas. Leiden: Brill 1995, 124, n° 13).



56 Liliana B. Irizar/Cristian Rodriguez

forma no es ser limite, sino causa del ser y su comparfiera indisociable. No
sin razon la esencia, dird Tomas, se da de modo mds verdadero y noble en
Dios1,

Resueltos los presupuestos anteriores, podemos concluir que si se logra
profundizar en el parentesco indisociable que une forma y ser, entonces,
seguramente resultara mas claro por qué la forma, entendida como princi-
pio del ser, es por lo mismo poder para el esse, fuerza de ser, virtus essendi.

Valoramos el esfuerzo del profesor Martin Echavarria, que en su impe-
cable y valioso andlisis intenta también poner de relieve que la forma no es
imperfeccion. Sin embargo, el no haberse definido mas contundemente
por su estatus de causa del esse, no le ha permitido, a nuestro entender,
llevar su intuicion hasta sus ultimas consecuencias, una de las cuales es la
que permite afirmar sin dubitacion que la forma es para Tomds de Aquino
virtus essendi.

Resumen

La virtus essendi es un tema visiblemente menos transitado por parte de los
estudiosos de la metafisica de Tomds de Aquino. La lectura de un sugerente
articulo del profesor Martin Echavarria, quien se alista entre los autores que
asocia la virtus essendi con el actus essendi, ha despertado nuestro interés en
abordar un replanteamiento del tema a la luz de la captacion de la forma como
causa del ser. Se trata de una comprension de la forma en la que insistio viva-
mente Lawrence Dewan, O.P. El objetivo de este articulo consiste, asi, en poner
de relieve que la comprensiéon que se tenga del vinculo forma-ser y del rol que
cada uno desemperia en la causacion del ente finito, influye de manera definitiva
en la conceptualizacién de la virtus essendi.

Abstract

Virtus essendi is a subject visibly rarely treated by scholars interested in Tho-
mas Aquinas’ Metaphysics. The reading of a suggestive article by Professor
Martin Echavarria, who enlists among the authors who associate virtus essendi
with actus essendi, has aroused our interest in addressing a rethinking of the
issue in light of the acquisition of the form as a cause of being. It is an under-
standing of the form on which Lawrence Dewan, O.P. strongly insisted. The aim
of this paper is thus to highlight that the understanding you may have of the
link form-being and of the role that each plays in the causation of finite being
influences definitively the conceptualization of virtus essendi.

121 Cf. DE, cap. 1: «Mas porque el ente de modo absoluto y primario se dice de las sustan-
cias, y secundariamente y solo en cierto modo de los accidentes, se sigue que la esencia se da
con propiedad y en verdad en las sustancias, en cambio en los accidentes se encuentra sélo
en cierto modo y relativamente. Por otra parte, algunas sustancias son simples, mientras que
otras son compuestas, y en ambas se da la esencia, pero de un modo mds verdadero y noble
[ueriori et nobiliori modo] en las simples, porque tienen un ser mas noble, y son causa de las
compuestas, al menos la sustancia primera y simple, que es Dios».



	Sobre el actus essendi y la virtus essendi en Tomás de Aquino : una lectura desde la forma como principio del esse

