
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 1

Artikel: Qu'est-ce que l'acédie?

Autor: Giangiobbe, Julie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760702

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Julie Giangiobbe

Qu'est-ce que l'acédie

î. Position du problème

Qu'est-ce que l'acédie La question revient chaque fois que le mot est
prononcé. Sa signification est rarement connue : le terme a disparu de la langue
courante et n'existe plus que dans des textes. À chaque fois que la question
est posée, le même embarras revient pour y répondre. On est forcé de
reconnaître que la connaissance de la littérature de l'acédie ne met pas
vraiment plus au clair sur ce qu'elle est. Au contraire, elle devient plus
insaisissable, et difficile à définir par une formule synthétique. On doit se

retrancher dans des stratégies d'explication toutes prêtes, qui suffisent à apaiser

une curiosité superficielle, mais ne rendent pas justice à la signification
de l'acédie.

2. Strategies de definition courantes

Une stratégie courante consiste à se replier vers un terme voisin et plus
familier, en ajoutant une spécification : l'acédie est une forme de mélancolie
religieuse, ou encore l'acédie est une forme de dépression spirituelle.

Un détour par l'étymologie est possible : il s'agit d'un mot d'origine grecque,

ÙKqSia, dérivé du verbe cucqSruu) signifiant négliger.
L'explication peut également passer par le contexte d'apparition : il s'agit

du nom donné par les ermites chrétiens retirés dans les déserts d'Egypte
au IVe siècle à un mal qui pouvait s'emparer d'eux dans leur solitude
ascétique, et que les moines vivant en communauté ont continué d'endurer

et de décrire jusqu'à la fin du Moyen-âge. L'ancrage chrétien du terme
est mis en lumière, mais au prix d'une apparente restriction à l'univers
monastique.

Non moins édifiant, le recours au contexte théorique est possible, doublé

d'un bref parcours historique : elle faisait partie d'un ensemble de huit
tentations, fixé par l'ermite et théologien grec du IVe siècle Evagre le Pon-
tique, et dont provient l'actuelle liste des sept péchés capitaux. Ce système
a été repris aussitôt dans les monastères et progressivement sécularisé dès
le IXe siècle. L'acédie subsiste encore aujourd'hui, dans la liste des péchés,
sous la figure déformée de la paresse, venue la remplacer après la fin du
Moyen-âge. L'ignorance générale du terme trouve ainsi son explication :

une obsolescence historiquement situable.
Ces stratégies ne font que donner le contexte qui entoure l'acédie, sans

entrer dans son contenu. Celui-ci a seulement été approché par rattache-



6 Julie Giangiobbe

ment à des catégories plus connues, dépression ou mélancolie. L'acédie
apparaît donc comme espèce d'un genre plus large de maladie de lame, sa

spécificité étant d'appartenir au domaine religieux. Mais les connotations à

la fois affectives et pathologiques ainsi suggérées rendent le statut de
péché de l'acédie plus difficile à comprendre.

Quelle est la nature exacte de l'état d'acédie Pour en donner une
première approche, on recourt en général à une juxtaposition de termes : cela
tient à la fois de la tristesse, de l'ennui, du dégoût, de la paresse, du
découragement. Ainsi présenté, le tableau paraît vague et dépourvu de consistance.

L'interlocuteur peut se demander si ce vague est une propriété de
l'état d'acédie lui-même, ou un défaut du concept. L'acédie est-elle un de

ces affects inconfortables, lancinants et mal définis dont on souffre sans
savoir ce qu'on a, ou bien sa signification est-elle mal définie

Pour plus de précision, on peut tenter d'approcher l'acédie par l'énumé-
ration de quelques symptômes classiques : manque d'entrain à la prière,
dégoût pour la vie monastique, le travail manuel, l'effort spirituel, agitation

et recherche de distraction... Ces symptômes renforcent l'idée d'un
problème concernant spécifiquement les moines, et l'on comprend alors

que l'acédie n'ait pas accédé à la liste sécularisée des péchés capitaux. Mais
cette énumération a surtout le défaut d'être une synthèse partielle opérée
à partir des recensions léguées par les auteurs chrétiens. Pour plus
d'authenticité, on peut donner quelques-unes de ces recensions, restituées à

leurs auteurs, dans l'ordre chronologique :

Jean Cassien (Ve siècle) : oisiveté (otiositas), somnolence (somnolentia),
humeur acariâtre (importunitas), inquiétude (inquietudo), vagabondage
(pervagatio), instabilité de l'esprit et du corps (instabilitas mentis et corporis),

bavardage (verbositas), curiosité (curiositas)
Jean Climaque (VIe-VIIe siècle) : louange des gens du monde, sentiment

que Dieu est impitoyable et sans amour pour les hommes, langueur dans la

psalmodie, faiblesse dans la prière, application infatigable au service
extérieur, empressement au travail des mains, aptitude à l'obéissance, changement

de lieu, désobéissance au père spirituel, oubli du jugement, abandon
de la vie monastique.2

Alain de Lille (XIIe siècle) : repos (desidia), paresse (pigritia), pusillanimité

(pusillanimitas), négligence (negligentia), imprévoyance (inproviden-
tia), irréflexion (incircumspectio), tiédeur (tepiditas) et apathie (ignaviam).3

1 CASSIEN, Jean : Conférences, V, 16. 5. Vol. I. Texte latin et traduction en vis-à-vis
Sources Chrétiennes 42bis). Paris : Éditions du Cerf 1955, 348-351.

2 CLIMAQUE, Jean : L'Échelle sainte, XIII Spiritualité orientale 24). Bégrolles-en-Mauges :

Bellefontaine 1987.
3 Texte latin donné dans WENZEL, Siegfried -.Acedia 700-1200, in : Traditio 22 (1966), 73-

102, ici 97.



Qu'est-ce que l'acédie 7

Guillaume Peyraut (XIIIe siècle) : tiédeur (tepiditas), mollesse (mollities),
somnolence (somnolentia), oisiveté (otiositas), procrastination (dilatio),
lenteur (tarditas), négligence (negligentia), imperfection ou manque de

persévérance (imperfectio sive imperseverantia), relâchement (remissio),
manque de ressort (dissolutio), insouciance (incuria), apathie (ignavia),
manque de dévotion (indevotio), tristesse (tristitia), dégoût de la vie (tœ-
dium vitœ), désespoir (desperado).4

Des motifs semblent revenir de manière constante ; mais la simple énu-
mération, même restituée à son auteur, ne suffit pas. Ces listes de symptômes

sont supportées par une idée de l'acédie, propre à chacun, et qui ne

peut être soustraite à l'appréhension.
Jean Cassien définit l'acédie comme « dégoût et anxiété du cœur » (tae-

dium siue anxietas cordis)5, Jean Climaque comme « un relâchement de
l'âme, un laisser-aller de l'intellect, la négligence de l'ascèse, la haine de
l'état monastique »6. Pour Alain de Lille, 1 'acedia est une torpeur de l'âme
se manifestant soit par la nonchalance à commencer les bonnes œuvres, soit

par la répugnance à les terminer7. Chez Guillaume Peyraut, acedia semble

synonyme de paresse (pigritia) ; la racine attribuée à l'acédie est la tiédeur
(tepiditas), c'est-à-dire un faible amour du bien8. Un auteur du XIIe siècle,
contemporain d'Alain de Lille, la définit plutôt comme une tristesse née de
la confusion de l'esprit (ex confusione mentis nata tristitia), un dégoût et
une amertume excessifs de l'âme (sive tœdium et amaritudo animi immo-
derata)9.

3. Identification du problème : historicité et variabilité du sens

Un certain défaut d'unité commence à apparaître, plus précisément, une
oscillation entre malaise affectif et faiblesse de la volonté. On pourrait
attribuer la variation à une évolution historique, inévitable sur une période
aussi vaste (plus de dix siècles, entre le IVe et le XVe siècle), mais les

divergences semblent exister de manière contemporaine. Le problème posé par
la question « Qu'est-ce que l'acédie » devient plus compréhensible : celle-
ci étant apparue comme un concept historiquement déterminé, la difficul-

4 WENZEL, S. : The Peraldus Project.
http://www.unc.edu/~swenzel/acediat.html (15.12.2014).

5 CASSIEN, J. : Institutions cénobitiques, X. 1 Sources Chrétiennes 109). Paris : Éditions
du Cerf 2001, 384-385.

6 CLIMAQUE, j. : L'Échelle sainte, XIII. 2.
7 Texte latin : Accidia est animi torpor quo quis aut bona negligit inchoare autfastidit per-

ficere, in : WENZEL, S. : Acedia 700-120o, 97.
8 WENZEL, S. : The Peraldus Project.
9 HUGUES de Saint-Victor : De sacramentis fîdei Christianae, II. XIII, 1, in : MlGNE,

Jacques-Paul : Patrologiae Cursus Completus Series Latina 176). Paris : Migne 1880, 526A.



8 Julie Giangiobbe

té à la réduire en une formule unique s'explique par l'extension et la richesse
de la littérature à son propos.

Deux questions, liées, se posent face à la variabilité de sa signification :

à quoi tiennent les différences de sens, et une unité peut-elle malgré tout
être dégagée

La première question renvoie à l'influence du contexte historique sur la

manière de formuler l'acédie. De fait, de ce point de vue, il faut distinguer,
dans la littérature chrétienne, entre la tradition orientale (de langue grecque)

et la tradition occidentale latine. Si l'on se focalise sur la seconde, le
mode de traitement de l'acédie dépend encore de l'époque, de l'auteur
(théologien, moine, auteur moral), des prédécesseurs dont il s'inspire, ainsi

que de la destination et de la fonction du texte en question. L'approche
n'est pas la même dans la littérature pastorale, tournée vers les fidèles, et
dans la littérature destinée aux moines eux-mêmes, ou encore dans une
typologie des vices (à vocation diagnostique et corrective), une règle
monastique (à vocation normative spécifique), un sermon (avec une portée
morale et spirituelle, voire mystique), une somme théologique (avec un
souci de cohérence systématique et un haut degré d'abstraction).

La seconde question renvoie à un éventuel sens commun derrière ces
déterminations historiques. Un tel sens a été mis en lumière par l'historien
Siegfried Wenzel, en suivant rigoureusement le parcours de l'acedia dans
la littérature médiévale : la négligence dans le service de Dieu. Il écrit en
effet ceci : « In fact, it would seem that this development, in which acedia
was understood as idleness and negligence in spiritual deeds, formed the
unbroken mainstream in its history »10. Les divergences de signification ne
sont à ses yeux que des différences d'accent : « What appears as a change
of the meaning of acedia was really no more than a shift of emphasis
caused by practical concerns »". La différence, par exemple, entre la figure
théologique, savante, de Yacedia et une figure plus populaire est ainsi
exprimée par Wenzel : « The shift from a state of mind (tœdium) to external
behavior (ydleness in servitio Dei) ». Dans un cas, l'accent est mis sur l'état
affectif (« the emotional disorientation of disgust for the divine good »),
dans l'autre sur le comportement (« the numerous observable faults which
derive from such a state »)12. Par la voie historique, on semble disposer
d'une formulation synthétique de Yacedia : la négligence dans le service de
Dieu.

10 WENZEL, S. : The Sin of Sloth. Acedia in Medieval Thought and Literature. Chapel Hill
University of North Carolina Press 1967, 179.

11 Wenzel, S. : The Sin ofSloth, 178.
12 WENZEL, S. : The Sin ofSloth, 88.



Qu'est-ce que l'acédie 9

4. La question de L'ORIGINE : RETOUR a la signification authentique de
L'ACEDIE, CHEZ ÉVAGRE LE PONTIQUE

Une troisième question, cependant, pourrait être posée, plus en amont, à

présent qu'on dispose de ce qui semble être une formule synthétique : si
l'acédie est un concept historique, elle a une origine. Cette origine, alors,
du point de vue de la signification de l'acédie, ne devrait-elle pas être
revêtue d'un statut spécial, d'un cachet d'authenticité plus grand Les
significations ultérieures, en particulier la formule synthétique extraite, ne
devraient-elles pas être réévaluées à la lumière de cette origine L'argument
se justifie d'autant plus que la tradition médiévale latine a reçu l'acédie par
héritage, depuis une origine grecque et érémitique. Il semble que cet héritage

ait été perpétué sur le fond d'un gauchissement ou d'une incompréhension

presque originaires.
Le terme d'ccicqStot, assez marginal dans la langue classique, est entré

dans le vocabulaire chrétien par l'intermédiaire de la traduction grecque
de l'Ancien Testament (la Septante).

Mais il n'a pris son sens technique que dans un contexte précis : l'éré-
mitisme chrétien des déserts d'Egypte au IVe siècle. Le substantif grec, venu

de la théologie érudite, est venu dénommer une réalité concrète, négative,

familière aux ermites, à laquelle ils se rapportaient sous la catégorie
de tentation. Cette rencontre est le fait de l'ermite et théologien du IVe
siècle Évagre le Pontique, d'origine grecque, auteur d'une liste de huit
tentations principales, ancêtre des sept péchés capitaux. On les trouve ainsi
énumérées au chapitre 6 du Traité pratique d'Évagre :

« Huit sont en tout les pensées génériques (oi yeviKCOTaroi Àoyiapoi) qui
comprennent toutes les pensées : la première est celle de la gourmandise (tfjç
yaorpipapyiaç), puis vient celle de la fornication (tTjç îtopvdaç), la troisième
est celle de l'avarice (rfjç cjuAapyupiac;), la quatrième celle de la tristesse (rriç
Àr)7tqç), la cinquième celle de la colère (rrjç ôpyrjç), la sixième celle de l'acédie
(rrjç ÙKqSiaç), la septième celle de la vaine gloire (rqç K£vo5oU«ç)> la

huitième celle de l'orgueil (rrjç t)7repq(()aviaç). >>13

De manière frappante, les sept autres tentations ne semblent nullement
exotiques, pas plus qu'elles n'apparaissent comme des vices spécifiquement

religieux. Leur compréhension hors de la vie au désert n'a jamais
engendré de difficulté. Pour l'acédie seulement, la transposition au monde
cénobitique a marqué une rupture. Dès sa sortie du désert, le terme a été
recueilli, au sein de la liste des tentations, dans une sorte d'exotisme, à la
fois linguistique et climatique. Les premiers héritiers monastiques d'Évagre

entreprennent de transposer la liste des tentations à la vie en communau-

13 ÉVAGRE LE PONTIQUE : Traité pratique ou le moine. Vol. II. Texte grec et traduction
française en vis-à-vis. Introduction, traduction et notes par Antoine Guillaumont Sources
Chrétiennes 171). Paris : Cerf 1971.



10 Julie Giangiobbe

té. Leur intuition à l'égard de l'acédie est celle d'une appartenance plus
propre aux solitaires. Il est ainsi chez le moine du Ve siècle Jean Cassien,

source de la tradition occidentale latine de l'acédie. D'abord moine en
Palestine, il séjourne auprès des Pères du désert et recueille leur enseignement,

qu'il exporte ensuite en Occident, fondant le monastère de Saint-
Victor dans le sud de la France. Il note au livre X de ses Institutions cénobi-

tiques que « cet adversaire éprouve surtout les solitaires, attaque plus
souvent et plus durement ceux qui demeurent dans le désert »'4. De même,
dans la tradition orientale, Jean Climaque, moine sinaïte du VI e-VIIe siècle,
affirme au treizième degré de son Echelle sainte que « le monastère céno-

bitique est contraire à l'acédie. Mais celle-ci est la compagne perpétuelle
de l'hésychaste. [...] Elle sourit en voyant la cellule d'un anachorète, s'en

approche furtivement, et prend ses quartiers à proximité »15. Un problème
de traduction se pose en outre pour Jean Cassien. Il introduit le terme latin
d'acedia, par transcription directe du grec, en y ajoutant une paraphrase :

« ce que les Grecs nomment cucqSla et que nous pouvons nommer le

dégoût ou l'anxiété du cœur »l6.

Si les anachorètes égyptiens se référaient à une expérience d'une
évidence telle qu'elle se passait de définition, leurs héritiers monastiques
semblent la considérer dans une sorte de distance. Le rapport d'évidence
entre le nom et l'expérience s'étant perdu, le risque d'un déplacement de

sens, d'une dérive par rapport à ce qui était originairement désigné comme
acédie, est devenu possible. De fait, l'examen de la tradition latine atteste
d'un flottement de signification, entre tristesse (en concurrence avec la

tentation recensée de façon séparée par Évagre) et paresse. Le seul élément
constant est le champ auquel se rapporte cette attitude négative : les
devoirs chrétiens, qu'ils soient compris de manière spécifique ou générale, de

manière concrète ou spirituelle. On peut d'ailleurs voir là deux causes

ayant travaillé à l'éviction de l'acédie de la liste sécularisée des péchés
capitaux : son manque d'unité et son caractère de vice théologique17. Sa

survie après la Renaissance est plutôt savante et marginale, mis à part en
italien, où le nom demeure parmi la liste des péchés capitaux, toujours
porteur d'un flottement de sens. S'il s'agit de saisir l'acédie dans son unité
originaire, on est donc renvoyé aux textes d'Évagre, le premier à formuler
et théoriser cette expérience. La question est de savoir, alors, si cette unité
correspond au sens médiéval apparemment constant de négligence dans le
service de Dieu

14 CASSIEN, J. : Institutions cénobitiques, X. 1, 384-385.
15 CLIMAQUE, j. : L'Échelle sainte, XIII. 4.
16 CASSIEN, J. : Institutions cénobitiques, X. 1, 384-385.
17 Cf. Wenzel, S. : The Sin ofSloth, VII, « The deterioration ofacedia », 181-187.



Qu'est-ce que l'acédie h

La question de départ a encore changé, pour devenir : Qu'était l'acédie à

l'origine La réponse la plus condensée est alors la description canonique
laissée par Evagre au chapitre 12 de son Traité pratique :

« Le démon de l'acédie, qui est appelé aussi "démon de midi", est le plus
pesant de tous ; il attaque le moine vers la quatrième heure et assiège son âme
jusqu'à la huitième heure. D'abord, il fait que le soleil paraît lent à se mouvoir,

ou immobile, et que le jour semble avoir cinquante heures. Ensuite il le
force à avoir les yeux continuellement fixés sur les fenêtres, à bondir hors de

sa cellule, à observer le soleil pour voir s'il est loin de la neuvième heure, et à

regarder de-ci, de-là si quelqu'un des frères... En outre, il lui inspire de l'aversion

pour le lieu où il est, pour son état de vie même, pour le travail manuel,
et, de plus, l'idée que la charité a disparu chez les frères, qu'il n'y a personne
pour le consoler. Et s'il se trouve quelqu'un qui, dans ces jours-là, ait con-
tristé le moine, le démon se sert aussi de cela pour accroître son aversion. Il
l'amène alors à désirer d'autres lieux, où il pourra trouver facilement ce dont
il a besoin, et exercer un métier moins pénible et qui rapporte davantage ; il
ajoute que plaire au Seigneur n'est pas une affaire de lieu : partout en effet,
est-il dit, la divinité peut être adorée. 11 joint à cela le souvenir de ses proches
et de son existence d'autrefois, il lui représente combien est longue la durée
de la vie, mettant devant ses yeux les fatigues de l'ascèse ; et, comme on dit,
il dresse toutes ses batteries pour que le moine abandonne sa cellule et fuie le

stade. »l8

5. PROBLEMES DE COMPREHENSION DE L'ACEDIE D'ÉVAGRE

Un premier problème se pose. D'abord la description est donnée dans
l'élément de la vie érémitique, ce qui risque de confirmer l'appartenance stricte
de l'acédie à cet univers. La spécificité des symptômes, que l'on retrouve
dans les descriptions des autres tentations, s'explique par le fait que le

texte est écrit en premier lieu pour l'édification des ermites. Mais les tentations

identifiées par Évagre ne peuvent être considérées comme des
problèmes concernant uniquement ceux qui choisissent une vocation
chrétienne d'une telle radicalité. Elles sont en effet nommées par Evagre tentations

génériques, par quoi il faut entendre à la fois générales et génératrices.

Elles sont génératrices au sens où toutes les tentations particulières
peuvent s'y rapporter, et générales au sens où elles existent en toute âme
humaine. Dans la psychologie d'Évagre, les tentations sont des passions,
c'est-à-dire des affections de ce qu'il nomme la « partie passionnée de
l'âme ». Cette partie passionnée, divisée en irascible et concupiscible, s'oppose

à la partie rationnelle de l'âme, c'est-à-dire l'intellect - on reconnaît
la trichotomie platonicienne. L'existence et la prolifération des passions
trahissent la domination de la partie irrationnelle sur l'intellect, marque de
l'état de corruption dans lequel l'homme se trouve, après sa déchéance

18 ÉVAGRE : Traité pratique, vol. II, 520-527.



12 Julie Giangiobbe

d'un état de pureté originaire. Dans cet état, il n'existait, pour Évagre, que
des intellects unis à Dieu. La lutte contre les passions vise à restituer
l'intellect à sa souveraineté, afin de rejoindre, dans le détachement du terrestre,

la gnose ou science essentielle, union mystique de l'intellect avec Dieu
dans la prière19.

Le désert n'est que le révélateur de passions déjà présentes dans l'âme
humaine corrompue ; il ne saurait créer d'expérience passionnelle spécifique.

La seule spécificité se trouve dans la manière dont les tentations se

produisent, pour les ermites : sous forme mentale. Évagre le précise au
chapitre 48 du Traité pratique, attestant la possibilité de transposition aux
mondains ou séculiers : « Avec les séculiers les démons luttent en utilisant
de préférence les objets. Mais avec les moines20, c'est le plus souvent en
utilisant les pensées ; les objets, en effet, leur font défaut à cause de leur
solitude. »21. L'extension de la liste des tentations à l'analyse morale de

l'homme en général est donc une potentialité originaire, non une transposition

forcée. Pour l'acédie seulement, cela n'a pas semblé aller de soi : la

sécularisation n'a pas été portée au même degré, et l'acédie continue à être
tenue pour un problème affectant spécifiquement les religieux.

Un second problème se pose, un cachet d'exception que semble posséder

l'acédie en un autre sens. Si l'on se penche sur les descriptions données

par Évagre, toutes les autres tentations peuvent être réduites à une
formule essentielle, généralement, la convoitise pour un certain genre de

plaisir (évidemment, la discussion reste possible sur la formulation). Il
n'est pas nécessaire de s'arrêter sur les plus évidentes, gourmandise,
fornication et avarice. La vaine gloire peut être comprise, quant à elle, comme
la recherche de l'admiration d'autrui, et l'orgueil comme une passion de

supériorité. Le cas de la tristesse et de la colère est un peu différent - en
tant qu'affects, leur nature moralement condamnable fait l'objet d'une
spécification22. Évagre les rapporte tout de même au désir. Il écrit au chapitre
10 du Traité pratique que « la tristesse survient parfois par frustration des

désirs, parfois aussi elle est une suite de la colère »23 ; on lit au chapitre XI

19 Voir HAUSHERR, Irénée : Les leçons d'un contemplatif. Le Traité de l'Oraison d'Évagre le

Pontique. Paris : Beauchesne i960. Sur le statut de la gnose, voir aussi HAUSHERR, I. :

Ignorance infinie, in : Orientalia Christiana Periodica 11 (1936), 351-362.
20 A l'origine le terme désignait aussi bien les ermites que les moines vivant en communauté.

21 ÉVAGRE : Traité pratique, vol. II, 608-609.
22 Cf. la différence, dérivée de Paul, entre tristesse selon le monde et tristesse selon Dieu.

Le caractère de péché ne vient pas de l'affectivité en elle-même, mais d'une intentionnalité
sous-jacente (l'objet sur lequel porte l'affect, et le caractère égocentrique de l'affect), et le

péché se trahit aussi par ses effets (la tristesse selon le monde apporte la mort).
23 ÉVAGRE : Traité pratique, vol. II, 515.



Qu'est-ce que l'acédie 13

du traité De octo spiritibus malitiae que « la colère est un désir de

vengeance, et la vengeance non satisfaite produit la tristesse »24.

La réduction de l'acédie en une formule, exprimée dans les termes du
désir, est beaucoup moins évidente à pratiquer. La compréhension induite
par la description d'Évagre est la suivante :

1) L'acédie est un état affectif ;

2) Elle est un état négatif (une forme de souffrance) ;

3) Elle est porteuse d'une négativité tournée contre la vie monastique
(conformément à la manière dont elle a été comprise par la tradition

médiévale) ;

4) Elle est attachée à des circonstances précises (un environnement dé¬

sertique) ;

5) Elle est attachée d'une manière particulière à la solitude.

6. Tentative de réponse aux problèmes

Mais ces éléments doivent être interrogés au sein d'une vue plus globale, à

la lumière d'autres textes d'Evagre, car celui-ci a une tournure
phénoménologique, qui induit à penser l'acédie comme une expérience attachée à

des circonstances précises. L'enjeu est de rejoindre l'unité de la passion
d'acédie, à la fois dans sa spécificité et dans son analogie avec les autres
tentations - qui ont toujours rapport au désir. En écho aux cinq éléments
précédemment énumérés, on se propose de répondre à cinq questions :

1) L'acédie est-elle seulement un état affectif
2) Est-elle un état affectif foncièrement négatif
3) Est-il essentiel à l'acédie que cette négativité s'exerce à l'encontre

de la vie érémitique
4) Le lien à la situation (l'environnement désertique) est-il si étroit
5) La solitude est-elle un ingrédient constitutif de l'acédie

Les questions sont trop liées pour qu'on puisse y répondre séparément et
successivement ; elles serviront plutôt d'appui à une tentative de reconstitution

de la passion d'acédie dans sa cohérence et son fond même.
Tout d'abord, la dimension d'affectivité est indéniable dans l'acédie, bien

qu'elle ne lui soit nullement spécifique. Même les tentations comme la
gourmandise comportent des expressions affectives, comme la crainte des
maladies, par exemple. La composante affective de l'acédie, par ailleurs, est
effectivement teintée de négativité. La proximité avec la tristesse est soulignée

par Évagre lui-même25. L'affect de tristesse entre dans la composition

24 Traduit par A. Guillaumont en note au chapitre 10 du Traité pratique, vol. II, 515.
25 L'acédie est appelée par Évagre « complice de la tristesse » (ÀÛTtru; péroxoç). EVAGRIUS

PONTICUS (sub nomine NlLUS ABBAS) : De vitiis quae opposita sunt virtutibus, in : Patrologiae
Cursus Completus Series Graeca 79). Paris : Migne 1863, 1144C.



H Julie Giangiobbe

de l'acédie, comme un de ses effets possibles, jusqu'à un état de tourment
violent, ainsi décrit par exemple :

« Contre l'âme qui, à cause des pensées d'inertie et d'acédie qui ont duré en
elle, est devenue faible et fatiguée ; qui s'est évanouie dans son amertume, et
dont la force a été consumée à cause de son abattement ; qui est proche du
désespoir à cause de la violence de ce démon, étant en rage et se comportant
comme un enfant, avec larmes passionnées et gémissantes, et pour laquelle il
n'y a nulle part de rafraîchissement [...]. »2Ô

Cependant, une différence est marquée par Evagre entre ces deux tentations

voisines : l'état d'acédie est caractérisé comme un relâchement de l'âme
(ctrovia ijmxfjc;)27, 'a tristesse comme un abattement de l'âme (KcctqcftEio!

tjiuxfiç)28- Tandis que la tristesse est la déploration d'un plaisir inaccessible
ou perdu, pouvant conduire au renoncement à la vie, l'acédie, sous ses
formes les plus désespérées, exprime une forme de découragement relatif à la

vie érémitique29, pouvant aboutir à l'abandon de la vocation.
Cet état de relâchement, caractéristique de l'acédie, a des symptômes

qui peuvent faire penser à la paresse, en particulier la réticence à l'effort
physique3". Il y a chez l'ermite en proie à l'acédie un désir de facilité31 ; il
ne fait aucun effort dans les activités spirituelles32, voudrait tout obtenir
sans effort33, invente des prétextes pour ne rien faire34.

26 ÉVAGRE : Antirrhétique, VI. 38. Traduit dans BUNGE, Gabriel : Akèdia. La doctrine
spirituelle d'Évagre le Pontique sur l'acédie Collection Spiritualité Orientale, Série Monachisme
Primitif 52). Bégrolles-en-Mauges : Bellefontaine 2007, 90.

27 EVAGRIUS PONTICUS (sub nomine NlLUS ABBAS) : De octo spiritibus malitiae, XIII, in :

Patrologiae Cursus Completus Series Graeca 79). Paris : Migne 1863, 1157D.
28 EVAGRIUS PONTICUS : De octo spiritibus malitiae, XI, 1156C.

29 ÉVAGRE : Antirrhétique, VI. 14 : « Contre l'âme qui, sous l'influence de l'acédie, s'ouvre
à des pensées qui sapent son espérance en lui démontant que la vie anachorétique est très
ardue, et qu'on trouve à peine un individu pour supporter ce mode de vie [...] ». Traduit dans
BUNGE, Gabriel -.Akèdia, 89.

30 ÉVAGRE : Antirrhétique, VI. 28 : « Contre la pensée de l'acédie qui rejette le travail des
mains et qui fait appuyer le corps contre le mur pour sommeiller [...] ». Traduit par A.
Guillaumont en note dans ÉVAGRE : Traité pratique, vol. II, 525.

31 ÉVAGRE : Antirrhétique, VI. 1 : « Contre la pensée du démon de l'acédie qui fait que le
moine déteste le travail manuel lié au métier qu'il connaît et veut apprendre un autre métier
qui le nourrisse mieux et qui ne donnera pas grand-peine ». Traduit par A. Guillaumont, en
note dans ÉVAGRE : Traité pratique, vol. II, 525.

32 EVAGRIUS PONTICUS : De octo spiritibus malitiae, XIII : « Le moine en proie à l'acédie
est nonchalant dans la prière et parfois il ne dira même pas tous les mots de la prière ».
Traduit dans BUNGE, Gabriel -.Akèdia, 85.

33 ÉVAGRE : Antirrhétique, VI. 8 : « Contre la pensée d'acédie qui éloigne de la lecture et
de la méditation des textes spirituels, et incite à prier le Seigneur de nous enseigner les
Écritures directement par l'Esprit » (notre traduction).

34 ÉVAGRE : Antirrhétique, VI. 5 : « Contre la pensée de l'acédie qui nous détourne de la
lecture (de l'Écriture sainte) et de l'étude des paroles spirituelles en disant : Eh bien, tel



Qu'est-ce que l'acédie 15

D'autres éléments, pourtant, montrent qu'il ne s'agit pas de paresse. La

nonchalance, le désir de facilité, la réticence à l'effort, ne viennent pas
d'une mauvaise volonté, mais d'une incapacité, qu'Évagre décrit ainsi :

« Comme le malade ne se charge pas de fardeaux pesants, ainsi l'acédiaste
ne fait pas avec application l'œuvre de Dieu. L'un, en effet, est privé de la
force du corps, l'autre a les ressorts de l'âme détendus »35. En outre, ce
relâchement est sélectif : il porte spécifiquement sur les tâches liées à la vie
anachorétique, qu'elles soient manuelles ou spirituelles. L'ermite ne
répugne pas au travail sous toutes ses formes, mais seulement au travail
manuel lié au métier qu'il connaît, c'est-à-dire un travail rudimentaire, répétitif,

destiné à assurer sa subsistance (comme tresser des paniers). L'ermite
peut être attiré, en revanche, vers d'autres formes d'activité, de préférence
variées ; Évagre affirme que « le moine acédiaste ne se contente pas d'un
seul travail »36. Ce relâchement, par ailleurs, n'est pas une simple mollesse,
un abandon agréable à l'inactivité. Il se double d'une agitation, comme
l'atteste une description d'Évagre :

« L'œil de celui qui est dans l'acédie regarde fixement les fenêtres, et son
esprit se représente les visiteurs. La porte a grincé, il bondit Il a entendu
une voix, il regarde par la fenêtre et ne s'en éloigne que pour s'asseoir et
somnoler. Quand il est en train de lire, celui qui est victime de l'acédie bâille
abondamment et se laisse aisément emporter vers le sommeil. Il se frotte les

yeux, étire ses bras, puis, ayant écarté ses yeux du livre, il considère le mur ;

puis il se remet à lire quelque peu ; il feuillette le livre pour voir quand finit le
texte et il perd ainsi son temps ; il compte ainsi les feuillets, suppute le nombre
des quaternions ; il critique l'écriture et l'ornementation ; enfin il ferme le
livre, le met sous sa tête et il s'endort d'un sommeil qui n'est pas profond, car
bientôt la faim l'éveille et le fait se soucier de lui-même. »37

Plutôt qu'une paresse, l'état d'acédie se caractérise par un dégoût pour la
vie monastique sous tous ses aspects38 - la cellule, en particulier, est objet
d'aversion, sous divers prétextes3?. Dans ce dégoût, se manifeste, au-delà

vieillard saint ne connaissait que douze psaumes, et pourtant il était agréable à Dieu ». Traduit

dans BuNGE, Gabriel : Akèdia, 85.
35 EVAGRIUS PONTICUS : De octo spiritibus malitiae, XIII. Traduit dans BUNGE, Gabriel :

Akèdia, 85.
38 EVAGRIUS PONTICUS : De octo spiritibus malitiae, XIII, 1100A (notre traduction).
37 EVAGRIUS PONTICUS : De octo spiritibus malitiae, XIV. Traduit dans ÉVAGRE : Traité

pratique ou le moine. Vol. I. Introduction au texte par A. et C. Guillaumont Sources
Chrétiennes 170). Paris : Cerf 1971, 88.

38 ÉVAGRE : Traité pratique, vol. II. Chapitre 12 : « [Le démon de l'acédie] lui inspire de
l'aversion pour le lieu où il est, pour son état de vie même, pour le travail manuel [...]. Et s'il
se trouve quelqu'un qui, dans ces jours-là, ait contristé le moine, le démon se sert aussi de
cela pour accroître son aversion. »

39 ÉVAGRE : Antirrhétique, VI. 26 : « Contre la pensée de l'acédie qui pousse le moine à

chercher une autre cellule pour y habiter, sous prétexte que la première, celle qu'il possède,
lui est devenue odieuse, pleine d'humidité, se dit-il, d'où lui sont venues toutes sortes de



i6 Julie Giangiobbe

du relâchement, une irascibilité sous-jacente, qui se trahit à des
sentiments d'aigreur à l'encontre des frères et du père spirituel40. L'aversion
acédiaste se double d'une aspiration vers Tailleurs : un autre lieu d'habitation,

un autre métier, une autre vie. Cela peut aussi prendre la forme d'une
nostalgie du monde41, de l'existence d'autrefois et des proches, le désir de

leur rendre visite42, ou encore de l'envie à l'égard de ceux qui vivent encore
dans le monde43. Ce vagabondage d'abord mental vers d'autres temps et
d'autres lieux peut devenir effectif si Termite s'abandonne entièrement à

ses pensées : la victoire de Tacédie est marquée par la désertion de la
cellule, après quoi le moine est livré à l'errance44 et à Thyperactivité,
éventuellement dissimulée sous une fausse serviabilité43.

On voit en tous les cas, pour répondre à la première des cinq questions,
que Tacédie n'est pas un simple état d'âme, mais un faisceau de pensées,
d'affects et de comportements, ne pouvant être réduits ni à la tristesse, ni à

maladies. » ; Antirrhétique, VI. 33 : « Contre la pensée de l'acédie qui nous montre d'autres
lieux et nous conseille d'y acquérir une cellule, sous prétexte que nous y trouverons sans peine
ce dont nous avons besoin, ainsi que le repos et la consolation des frères qui viendront nous
voir ». Traduit par A. Guillaumont en note dans ÉVAGRE : Traité pratique, vol. II, 524.

40 ÉVAGRE : Antirrhétique, VI. 2 : « Contre la pensée qui, sous l'effet de l'acédie, est incite
à une calomnie contre le supérieur du couvent, sous le prétexte que celui-ci ne soutient pas
les frères, qu'il est dur avec eux et qu'il n'a pas pitié d'eux dans leur détresse ». Traduit dans
BUNGE, Gabriel : Akèdia, 80.

ÉVAGRE : Antirrhétique, VI. 30 : « Contre la pensée de l'acédie qui pousse à récriminer
contre les frères en disant qu'ils manquent de charité et qu'ils ne veulent pas consoler ceux
qui sont malades et fatigués ». Traduit par A. Guillaumont en note dans ÉVAGRE : Traité
pratique, vol. II, 524.

41 ÉVAGRE : Antirrhétique, VI. 4 : « Contre l'intellect qui, à cause des pensées d'acédie,
incline de nouveau vers le monde, s'attache à lui et aux affaires qui en dérivent [...] » (notre
traduction).

42 ÉVAGRE : Antirrhétique, VI. 39 : « Au Seigneur, à cause des pensées de l'acédie qui
ébranlent notre patience et nous incitent à nous reposer un peu et à aller revoir après
longtemps notre maison et nos parents [...] ». Traduit dans BUNGE, Gabriel : Akèdia, 81.

43 ÉVAGRE : Antirrhétique, VI. 23 : « Au Seigneur à propos des pensées d'acédie qui sont
en nous, disant que untel ou untel, parmi nos frères ou nos parents, s'est élevé à un haut

rang d'honneur ou d'autorité, et est devenu un homme puissant » (notre traduction). ;

Antirrhétique, VI. 35 : « Contre la pensée d'acédie qui appelle bénis ceux qui ont des relations
avec le monde » (notre traduction).

44 EVAGRIUS PONTICUS : De octo spiritibus malitiae, XIII : « Le moine gyrovague, brindille
au désert, se tient un peu en repos, puis il est emporté à nouveau contre sa volonté ».
Traduit dans BUNGE, Gabriel : Akèdia, 75.

ÉVAGRE : Antirrhétique, VI. 57 : « Contre l'intellect qui est battu de tous côtés par les

pensées de l'acédie, et qui tantôt chassé de ces lieux par la colère, tantôt pris à la gorge et
tiré vers d'autres lieux, chez les frères ou chez ses parents ou dans le monde, qui Ta déjà
abaissé et humilié tant de fois [...] ». Traduit dans BUNGE, Gabriel : Akèdia, 81.

45 EVAGRIUS PONTICUS : De octo spiritibus malitiae, XIII : « Qui est en proie à Tacédie

prétexte des visites de malades, en fait il ne satisfait que ses propres desseins. Le moine en
proie à Tacédie est prompt à rendre service, et il prend pour un précepte sa propre satisfaction

». Traduit dans BUNGE, Gabriel -.Akèdia, 82.



Qu'est-ce que l'acédie 17

la paresse. Les deux questions suivantes, en revanche, semblent devoir
admettre une réponse affirmative : l'état d'acédie paraît foncièrement négatif,
et il s'exerce contre la vie érémitique.

Pour ce qui est du premier aspect, l'acédie semble plutôt s'opposer à

quelque chose qu'être le désir positif de quelque chose. La dimension
d'aspiration, si elle existe, ne fait que répondre, comme une réaction de

fuite, à un dégoût plus fondamental. Une indication donnée par Évagre
incite cependant à penser les deux aspects, aversion et aspiration, comme
étroitement intriqués, sans rapport de hiérarchie. Il décrit ainsi la dynamique

interne de l'acédie : « L'acédie est un mouvement simultané, de longue
durée, de l'irascible et du concupiscible, le premier étant furieux de ce qui
est à sa disposition, le dernier par contre languissant après ce qui ne l'est
pas. »4Ö

Pour ce qui est du second aspect, l'aversion porte selon toute apparence
sur la vie érémitique en tant que telle. Si l'acédie est à la fois dégoût pour
ce qui est là et désir pour ce qui ne l'est pas, la question est de savoir à

quoi renvoie exactement ce là. L'ici et maintenant, pour le moine, étant la
vie érémitique, le dégoût semble bien porter sur cela. Comment comprendre

cette aversion, ou plus précisément, sous quel rapport la vie érémitique
est-elle objet d'aversion

La tradition médiévale a constamment compris Y acedia comme dégoût
ou indifférence à l'égard des choses de Dieu ; ce qui est là renverrait alors à

l'élément spirituel dans la vie érémitique. Ainsi chez Thomas d'Aquin, l'acédie

est élevée au rang de tristesse du bien spirituel ou divin, c'est-à-dire une
forme de haine de ce bien, sous-tendue par une préférence pour le plaisir.
On trouve cette formule :

« Or ce bien divin est source de tristesse pour l'homme à cause de l'opposition

entre l'esprit et la chair, parce que comme le dit l'Apôtre dans la Lettre
aux Galates (5, 17) : "La chair convoite contre l'esprit" ; et c'est pourquoi,
lorsque l'amour charnel domine dans l'homme, il a du dégoût pour le bien
spirituel comme lui étant contraire, comme un homme qui a le goût perverti
a du dégoût pour une nourriture saine et s'attriste si parfois il lui faut prendre

une telle nourriture. »47.

S'il en est ainsi, l'acédie devient beaucoup plus grave que les autres tentations,

apparemment motivées par le souci de soi, l'attrait pour un certain
plaisir dérivé du monde (ou obtenu par la médiation du monde). Elles ne

portent pas sur l'élément divin lui-même, sinon indirectement, au sens où
n'importe quelle passion exprime un mépris pour le divin, puisqu'elle
repose sur un choix sous-jacent du monde contre Dieu. Pour l'exprimer

46 ÉVAGRE : Commentaire sur les psaumes, 118. 28. Traduit dans BUNGE, Gabriel : Akèdia, 62.

47 THOMAS D'Aquin : Questions disputées sur le mal (De Malo). Question XI, article 2,

réponse. Texte latin et traduction par les moines de Fontgombault. Paris : Nouvelles
Éditions Latines 1992, 604.



i8 Julie Giangiobbe

selon une formule évagrienne, l'attachement au monde sensible, contre
Dieu, est une habitude mauvaise à la suite de laquelle l'âme choisit les

plaisirs éphémères et méprise les éternels, impérissables48. Selon l'hypothèse

thomasienne, ce mépris s'exprimerait en quelque sorte à nu, de
manière générale, dans l'acédie, comme répulsion à l'encontre du spirituel,
à cause d'une préférence sous-jacente pour le sensible. Elle serait donc
présente dans tout péché, dont elle exprimerait la structure. Cela semble
plausible dans la mesure où il n'y a aucun objet, aucun genre précis de

plaisir convoité au moment de l'acédie - l'élément de convoitise sensible
paraît donc pouvoir être dissous dans une sorte de généralité indistincte.
L'effet, si l'on admet une telle indistinction, est l'effacement du rapport au
sensible, son passage au second plan, au profit de l'aversion pour le spirituel.

7. Hypothese de definition et formulation

On peut se demander, toutefois, s'il n'est pas possible de donner une ca-
ractérisation à la fois moins grave et plus précise de l'acédie, plus en
accord avec la psychologie évagrienne. Si l'aversion porte sur la vie érémiti-
que, la question est de savoir si l'élément spirituel, en elle, est véritablement
en cause. Pour Évagre, les tentations sont l'expression de passions dissimulées

dans l'âme, et la passion comporte deux éléments : l'orientation vers le

sensible et l'usage de ce dernier en vue du plaisir^ - en dernier ressort,
avec la visée d'une gratification pour le soi?0.

L'acédie étant une passion, il doit fondamentalement s'agir d'un
rapport au sensible, et la définition de la passion d'acédie devrait impliquer au
premier plan l'élément mondain. Il se pourrait qu'on ait pris un symptôme
(le dégoût pour la vie érémitique) pour l'essence même de l'acédie, en le

portant jusqu'à une ampleur démesurée. La question est de savoir sous
quel aspect la vie érémitique peut être l'objet d'un dégoût, et s'il n'y a pas,
de manière sous-jacente, l'expression d'une modalité particulière du désir
sous ce dégoût, c'est-à-dire un rapport passionnel au sensible. Même la
tristesse peut être comprise ainsi : derrière la déploration pénible d'une

48 II s'agit en fait d'une définition de la vanité, en grec paraiorqc;, c'est-à-dire l'attachement

à ce qui est vain, et non de la vaine gloire. ÉVAGRE : Commentaire sur les psaumes, 143,

4 (notre traduction).
49 EVAGRIUS PONTICUS : De octo spiritibus malitiae, XI : « [...] un désir est lié à toute passion

». Traduit par A. Guillaumont en note dans ÉVAGRE : Traité pratique, vol. II, 548. Voir
aussi ÉVAGRE : Traité pratique, vol. II, Chapitre 4 : « [...] si tout plaisir (îicKTqt;... fiSovrjç)
commence par le désir (èmfiupia), le désir, lui, naît de la sensation (aïoOqan;) [...] ».

5° La racine des passions est pour Évagre la philautia. Voir ÉVAGRE : Skemmata. Chapitre
53 : « First of all is the thought of self-love (rq<; cfnAatmo«;), after which come the eight. ».

Traduit dans SlNKEWICZ, Robert Edward : Evagrius ofPontus. The Greek Ascetic Corpus. New
York : Oxford University Press 2003, 215.



Qu'est-ce que l'acédie 19

perte, il y a maintien d'un lien passionnel avec ce qui est perdu, et par là,

expression de l'attachement à cela - dans le cas de la tristesse pécheresse,
il s'agit d'un élément sensible.

D'où la question : que se passe-t-il du côté purement mondain dans
l'acédie Toute l'énigme est là : il ne se passe rien. Si l'on en croit la

description du Traité pratique, l'acédie commence, tout simplement, dans
l'ennui ; elle répond à une forme de dépeuplement, de raréfaction du côté
du monde. L'élément déterminant pourrait alors être le vide, l'absence
d'objet d'intérêt, l'absence de prise offerte à un rapport de passion - d'où
l'attraction indéterminée pour Tailleurs, où réside ce qui pourrait être attrayant,

d'où également le dégoût pour la vie érémitique dans son ensemble, à

cause du vide passionnel qu'elle représente. Toutes les activités de la vie
érémitique sont des activités à la fois autonomes (imposées à soi) et sans

plaisir (du moins au sens passionnel du terme) - cela vaut pour la prière et
la lecture (activités intérieures, intellectuelles, détachées du sensible) comme

pour le travail manuel (certes en rapport avec le sensible, mais
contraint et ne répondant à aucun intérêt passionné). Selon cette hypothèse,
dans le dégoût pour la vie érémitique, l'élément mondain se trouve replacé
au premier plan : Termite n'est pas capable de ces activités parce qu'il
désire en fait autre chose, un rapport d'intérêt passionné avec le monde
sensible, dont Tinaccessibilité le plonge dans un état de vacance insupportable.

L'élément de relâchement, caractéristique de l'acédie, prend alors un
sens particulier : il correspondrait à la rupture du lien passionnel avec le

monde sensible, insupportable pour une âme habituée au fonctionnement
passionné. L'acédie implique donc souffrance du vide et réaction contre
cette souffrance (tentative de rétablissement d'un rapport passionnel, contre
ou au sein même de Tinaccessibilité de tout objet d'intérêt). Ainsi comprise,
l'acédie apparaît comme une sorte de passion formelle, touchant à la structure

même des passions : elle trahit que l'âme passionnée n'a pas seulement

besoin d'être satisfaite dans ses désirs (occasionnant un déplaisir si

tel n'est pas le cas), mais qu'elle a aussi besoin d'occasions de s'exercer.
L'acédie manifeste donc le fonctionnement même de l'âme passionnée :

son besoin d'être sollicitée, en bien ou en mal, et en raison de cela, sa

dépendance à l'égard du dehors (la nécessité d'un rapport d'intérêt avec le

sensible). En ceci, l'acédie se distingue de l'apathie (apatheia, à7iâ0£ia), qui
dans le vocabulaire d'Évagre possède une connotation positive. Elle
désigne l'état d'affranchissement à l'égard des passions, généralement traduit
par le terme d'impassibilité. L'influence stoïcienne apparaît nettement chez
Évagre51, dans la lignée de Clément d'Alexandrie52.

51 Sur ce point, voir JOEST, C. : Die Bedeutung von Akedia und Apatheia bei Evagrius Pon-
tikos, in : Studia Monastica 35 (1993), 7-54. Voir aussi MAIER, B. : Apatheia bei den Stoikern
und Akedia bei Evagrius Pontikos : ein Ideal und die Kehrseite seiner Realität, in : Oriens
Christianus 77 (1993), 230-248.



20 Julie Giangiobbe

On est alors en mesure de donner une définition de l'acédie : elle est la

passion attachée à l'isolement, dont elle exprime le caractère insupportable.

Son caractère de péché vient à la fois de son intentionnalité sous-ja-
cente, et de ses effets : elle trahit la domination de la partie passionnée
(donc l'attachement au sensible comme source de plaisir), et fait obstacle
non seulement à la persévérance dans la vie monastique, mais à l'élévation
de l'âme jusqu'à Dieu. Elle répond donc au même schéma que les autres
péchés : l'âme est possédée par une passion et entretenue dans son état de

corruption, de sorte que le retour à l'état de pureté originelle est impossible.

En déterminant ainsi l'acédie, comme passion attachée à l'isolement
(c'est-à-dire non pas comme désir d'isolement, mais comme désordre
passionnel causé par l'impossibilité de supporter l'isolement), on répond, en

apparence, de manière affirmative aux deux dernières questions : l'acédie
dépend d'une situation concrète (un environnement vide ou raréfié), et
elle a un lien intrinsèque à la solitude (l'acédie paraissant réclamer, pour
se déclencher, un isolement total). Ce serait encore admettre un statut
d'exception de l'acédie : les autres tentations sont attachées à un objet
convoité, non à une configuration de l'environnement. Tristesse et colère,
les autres affects potentiellement pénibles, sont en un sens également
attachés à une situation : une offense subie, la perte d'une chose aimée ou
un défaut affectant le soi. Ce n'est toutefois pas une situation précise,
environnementale, comme la solitude dans la cellule. L'appartenance proprement

érémitique de l'acédie (soulignée par Cassien et Climaque) est ici en
jeu : si l'isolement est en cause dans l'acédie, on comprend que la vie
érémitique y expose particulièrement. Mais on peut se demander si la situation

d'isolement physique n'est pas une manière trop littérale de comprendre
le vide auquel répond l'acédie. Le vide en question peut très bien ne

pas être une raréfaction des choses ou des personnes (comme au désert),
mais un échec des choses présentes à intéresser, ou une inaptitude de soi à

s'y intéresser. On rejoindrait alors une ambiguïté caractéristique de l'ennui.

Il se peut que le monde n'offre absolument rien (comme au désert),
mais il se peut aussi qu'il n'offre, dans l'immédiat, rien qu'on puisse vouloir.

Soit rien ne nous intéresse dans ce qu'il offre (jugé ennuyeux), soit on
désire quelque chose de très précis et d'obnubilant qui n'est pas là. Une
forme possible d'ennui est en effet le désintérêt pour ce qui est là (et qui
normalement nous intéresserait), à cause de l'attente de quelque chose de

très déterminé, pour l'heure inaccessible. Cela se produit lorsqu'on attend
un événement devant arriver à une heure précise, encore éloignée. L'impatience

est possible ; c'est alors une forme de désir (un peu colérique). Mais

52 Sur l'origine stoïcienne, les connotations et l'importance de l'apathie dans la tradition
chrétienne, voir BARDY, G. : « Apatheia », in : Dictionnaire de spiritualité ascétique et mystique,
vol. î. Paris : Beauchesne 1937, 728-746.



Qu'est-ce que l'acédie 21

il peut se produire également une sorte de chute de tension - qui est

proprement un état d'ennui : une sorte de désaffection pour l'immédiat, et

pour tout le temps qui sépare du moment attendu. Le laps de temps, et la

portion d'espace à laquelle on doit tenir pendant ce temps, sont vidés de

tout intérêt, simples obstacles à l'accomplissement de ce qu'on veut. Tout
ce qui reste à faire est alors de passer le temps. On peut noter qu'il est très
difficile de faire quelque chose de sérieux dans cet état, à moins d'un grand
effort de reconnexion ou de réinvestissement de l'intérêt. La seule activité
possible est quelque chose d'absolument futile, captant en surface et
faisant oublier le passage du temps.

Il n'est donc pas nécessaire que l'état acédiaste soit relatif à un devoir
fastidieux (non passionnel) à accomplir. D'une part, un attachement
passionné à une chose (absente, inaccessible) peut jouer contre toute autre
possibilité d'attachement. D'autre part, la sortie de l'état d'ennui n'est pas
toujours vertueuse : elle peut venir de l'exercice effectif d'une passion qui
parvient à détourner de la première. Alors on ne sort de l'ennui qu'en tombant

dans une autre passion, alors que la guérison véritable de la passion
d'ennui suppose le détachement à l'égard de la nécessité (l'attente ou la
réclamation) d'être passionné.

8. Conclusion : acédie et ennui

Si la problématique fondamentale de l'acédie rejoint celle de l'ennui, l'esprit

moderne pourrait avoir du mal à comprendre en quoi il s'agit d'un
péché. Dans l'optique évagrienne, il s'agirait d'un état de péché potentiel,
non parce qu'on risquerait de mal agir (quoique la modernité ait très
lucidement conscience que l'ennui peut être une cause de mal), mais parce
qu'on serait envahi par un état passionnel nuisant à la pureté de l'âme,
entérinant la corruption, c'est-à-dire la domination de la partie irrationnelle
sur la partie rationnelle. S'abandonner à l'ennui veut dire maintenir le
désintérêt pour ce qui est là, et se laisser aller à l'inertie agitée ou au passe-
temps, qui ne font qu'entretenir l'état pénible. Mais au fond, le problème
est le maintien de l'attachement pour ce qui n'est pas là (éventuellement un
objet idéal, à côté duquel les autres subissent une dévaluation), tandis
qu'on ne veut rien avoir à faire avec la portion présente d'espace/temps. On
comprend alors pourquoi la vertu opposée à l'acédie est la persévérance.

En tous les cas, on peut entrer plus avant dans l'intelligibilité du phénomène

d'isolement : ce n'est pas nécessairement une situation de solitude
(une exclusion subie), mais plus profondément, une forme de rupture avec
l'environnement immédiat, de telle sorte qu'il n'y ait pas de rapport possible,

ici et maintenant. L'élément fondamental n'est donc pas l'isolement
comme situation (configuration de l'environnement), mais la non-connexion

avec l'environnement immédiat - ce qui peut être un état seulement
momentané, ou bien s'étendre à l'existence entière. On aurait alors le cas



22 Julie Giangiobbe

d'un acédiaste chronique. On peut songer au personnage de Dino dans
l'Ennui de Moravia : il a conscience que son ennui est lié à une absence de

rapport entre lui et les choses, défaillance qui vient finalement de lui,
d'une incapacité à établir une connexion avec ce qui est là. On voit, dans
cet exemple, que le péché n'est pas dans l'état affectif en lui-même ; mais
quand cet affect a pris le pouvoir (pour Évagre, par consentement ou abandon

de l'âme), quand il est devenu une habitude, alors le comportement
entier est motivé par la souffrance de la déconnexion, qu'il entretient en

essayant de lutter contre elle. Cela engendre un vice à deux tranchants :

soit une complète renonciation à l'action (une indifférence, une apathie),
soit une fureur à essayer d'engendrer en soi une passion quelconque
(fureur qui prend chez Dino la forme - selon la terminologie désuète des
péchés - de la luxure).

L'acedia médiévale n'est pas totalement étrangère à cette souffrance de
la déconnexion, à laquelle on vient de réduire l'acédie, bien qu'elle la
considère toujours du point de vue du devoir à accomplir. La tradition latine a

exploré plutôt le premier des deux pans, l'inertie, avec une spécification
spirituelle tout compte fait superflue - répercussion de l'exotisme apparent
du concept originaire. Avec l'ennui, on retrouve la figure complète de l'acédie,

sous ses deux facettes de dégoût et d'agitation.
Parvenu à ce point, on peut répondre à la question « Qu'est-ce que l'acédie

» en disant que la tentation portant ce nom, chez Évagre, semble pouvoir

être repliée de manière vraisemblable sur le phénomène de l'ennui. Il
reste ensuite à expliquer, en quoi l'ennui peut être tenu pour un péché : par
l'exigence passionnelle qu'il trahit, et par ses conséquences.

On répond ainsi de façon satisfaisante à la simple curiosité, ou au besoin
de se rendre l'acédie plus familière. Mais on peut se demander si le concept
ne devrait pas être préservé dans sa spécificité, au lieu d'être ainsi replié
sur le concept, métaphysiquement et littérairement chargé, de l'ennui. Des

ressources inédites, alternatives à la mélancolie ou à l'ennui, pourraient y
être découvertes. En particulier, l'acédie contient intrinsèquement, depuis
l'origine, une problématique d'ordre éthique. L'enjeu serait alors de

s'interroger sur la portée du concept d'acédie au regard de toute forme
d'engagement et d'accomplissement, religieux ou non5L

53 Sur cette question, sous l'angle plus particulièrement religieux, voir ÄUGST, Rüdiger :

Lebensverwirklichung und christlicher Glaube. Acedia - Religiöse Gleichgültigkeit als Problem
der Spiritualität bei Evagrius Ponticus. P. Lang : Frankfurt am Main 1990.



Qu'est-ce que l'acédie 23

Résumé
Le concept d'acédie est aujourd'hui presque oublié. Après avoir été en usage
durant tout le Moyen-âge, pour désigner l'un des péchés capitaux, il est
tombé peu à peu en désuétude à partir de la Renaissance. On ne le rencontre
plus que dans le champ du vocabulaire technique chrétien, avec un sens
assez flottant. Cet article aborde les difficultés propres à sa définition :

obsolescence, référence à une réalité non-familière (du moins en apparence),
complexité de son contenu, évolution historique. Le but est d'atteindre une
formulation à la fois juste et synthétique permettant de comprendre de quoi il
s'agit.

Abstract
The concept of acedia is almost forgotten nowadays. It had been used

through the Middle Ages, as one of the capital sins, but it gradually became
obsolete after the Renaissance. It is now only known as a term of the technical

vocabulary ofChristianity. This article exposes the problems of its definition:

obsolescence, reference to an apparently non-familiar experience,
complexity of its content, historic evolution. The aim is to give the most accurate

expression ofacedia, to understand exactly what it was.


	Qu'est-ce que l'acédie?

