Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 1

Artikel: Qu'est-ce que l'acédie?

Autor: Giangiobbe, Julie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760702

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JULIE GIANGIOBBE
Qu’est-ce que l'acédie ?

1. POSITION DU PROBLEME

Qu’est-ce que l'acédie ? La question revient chaque fois que le mot est pro-
noncé. Sa signification est rarement connue : le terme a disparu de la langue
courante et n’existe plus que dans des textes. A chaque fois que la question
est posée, le méme embarras revient pour y répondre. On est forcé de re-
connaitre que la connaissance de la littérature de I'acédie ne met pas vrai-
ment plus au clair sur ce qu’elle est. Au contraire, elle devient plus insai-
sissable, et difficile a définir par une formule synthétique. On doit se ret-
rancher dans des stratégies d’explication toutes prétes, qui suffisent a apai-
ser une curiosité superficielle, mais ne rendent pas justice a la signification
de l'acédie.

2. STRATEGIES DE DEFINITION COURANTES

Une stratégie courante consiste a se replier vers un terme voisin et plus fa-
milier, en ajoutant une spécification : 'acédie est une forme de mélancolie
religieuse, ou encore I'acédie est une forme de dépression spirituelle.

Un détour par I'étymologie est possible : il s'agit d'un mot d’origine grec-
que, dxndic, dérivé du verbe axndevw signifiant négliger.

L’explication peut également passer par le contexte d’apparition : il s'agit
du nom donné par les ermites chrétiens retirés dans les déserts d’Egypte
au IV® siécle a un mal qui pouvait s’emparer d’eux dans leur solitude
ascétique, et que les moines vivant en communauté ont continué d’endu-
rer et de décrire jusqu’a la fin du Moyen-age. L’ancrage chrétien du terme
est mis en lumiére, mais au prix d'une apparente restriction a 'univers mo-
nastique.

Non moins édifiant, le recours au contexte théorique est possible, dou-
blé d'un bref parcours historique : elle faisait partie d'un ensemble de huit
tentations, fixé par I'ermite et théologien grec du IV® siécle Evagre le Pon-
tique, et dont provient 'actuelle liste des sept péchés capitaux. Ce systeme
a été repris aussitot dans les monasteéres et progressivement sécularisé des
le IX® siécle. L'acédie subsiste encore aujourd’hui, dans la liste des péchés,
sous la figure déformée de la paresse, venue la remplacer apres la fin du
Moyen-age. L'ignorance générale du terme trouve ainsi son explication :
une obsolescence historiquement situable.

Ces stratégies ne font que donner le contexte qui entoure I'acédie, sans
entrer dans son contenu. Celui-ci a seulement été approché par rattache-



6 Julie Giangiobbe

ment a des catégories plus connues, dépression ou mélancolie. L'acédie ap-
parait donc comme espéce d'un genre plus large de maladie de I'ame, sa
spécificité étant d’appartenir au domaine religieux. Mais les connotations a
la fois affectives et pathologiques ainsi suggérées rendent le statut de pé-
ché de 'acédie plus difficile a comprendre.

Quelle est la nature exacte de I'état d’acédie ? Pour en donner une pre-
miere approche, on recourt en général a une juxtaposition de termes : cela
tient a la fois de la tristesse, de 'ennui, du dégofit, de la paresse, du décou-
ragement. Ainsi présenté, le tableau parait vague et dépourvu de consis-
tance. L'interlocuteur peut se demander si ce vague est une propriété de
I'état d’acédie lui-méme, ou un défaut du concept. L'acédie est-elle un de
ces affects inconfortables, lancinants et mal définis dont on souffre sans
savoir ce qu'on a, ou bien sa signification est-elle mal définie ?

Pour plus de précision, on peut tenter d’approcher 'acédie par I'énumé-
ration de quelques symptomes classiques : manque d’entrain a la priere,
dégolit pour la vie monastique, le travail manuel, I'effort spirituel, agita-
tion et recherche de distraction... Ces symptomes renforcent l'idée d'un
probléme concernant spécifiquement les moines, et I'on comprend alors
que l'acédie n’ait pas accédé a la liste sécularisée des péchés capitaux. Mais
cette énumeération a surtout le défaut d’étre une synthese partielle opérée
a partir des recensions léguées par les auteurs chrétiens. Pour plus d’au-
thenticité, on peut donner quelques-unes de ces recensions, restituées a
leurs auteurs, dans l'ordre chronologique :

Jean Cassien (V* siécle) : oisiveté (otiositas), somnolence (somnolentia),
humeur acaridtre (importunitas), inquiétude (inquietudo), vagabondage
(pervagatio), instabilité de 'esprit et du corps (instabilitas mentis et corpo-
ris), bavardage (verbositas), curiosité (curiositas).'

Jean Climaque (VI*-VII® siécle) : louange des gens du monde, sentiment
que Dieu est impitoyable et sans amour pour les hommes, langueur dans la
psalmodie, faiblesse dans la priére, application infatigable au service exté-
rieur, empressement au travail des mains, aptitude a 'obéissance, change-
ment de lieu, désobéissance au pére spirituel, oubli du jugement, abandon
de la vie monastique.2

Alain de Lille (XII® siécle) : repos (desidia), paresse (pigritia), pusillani-
mité (pusillanimitas), négligence (negligentia), imprévoyance (inproviden-
tia), irréflexion (incircumspectio), tiédeur (tepiditas) et apathie (ignaviam).3

! CASSIEN, Jean : Conférences, V, 16. 5. Vol. I. Texte latin et traduction en vis-a-vis (=
Sources Chrétiennes 42bis). Paris : Editions du Cerf 1955, 348-351.

2 CLIMAQUE, Jean : L’Echelle sainte, XIII (= Spiritualité orientale 24). Bégrolles-en-Mauges :
Bellefontaine 1987.

3 Texte latin donné dans WENZEL, Siegfried : Acedia 700-1200, in : Traditio 22 (1966), 73-
102, ici 97.



Qu’est-ce que l'acédie ? i

Guillaume Peyraut (XIII® siécle) : tiédeur (tepiditas), mollesse (mollities),
somnolence (somnolentia), oisiveté (otiositas), procrastination (dilatio),
lenteur (tarditas), négligence (negligentia), imperfection ou manque de
persévérance (imperfectio sive imperseverantia), relichement (remissio),
manque de ressort (dissolutio), insouciance (incuria), apathie (ignavia),
manque de dévotion (indevotio), tristesse (tristitia), dégott de la vie (tce-
dium vitee), désespoir (desperatio).+

Des motifs semblent revenir de maniére constante ; mais la simple énu-
mération, méme restituée a son auteur, ne suffit pas. Ces listes de symp-
toOmes sont supportées par une idée de l'acédie, propre a chacun, et qui ne
peut étre soustraite a 'appréhension.

Jean Cassien définit 'acédie comme « dégof(it et anxiété du cceur » (tae-
dium siue anxietas cordis)5, Jean Climaque comme « un relichement de
I'ame, un laisser-aller de l'intellect, la négligence de I'ascése, la haine de
'état monastique »°. Pour Alain de Lille, I'acedia est une torpeur de I'dme
se manifestant soit par la nonchalance a commencer les bonnes ceuvres, soit
par la répugnance a les terminer?. Chez Guillaume Peyraut, acedia semble
synonyme de paresse (pigritia) ; la racine attribuée a 'acédie est la tiédeur
(tepiditas), c’est-a-dire un faible amour du bien8. Un auteur du XII siecle,
contemporain d’Alain de Lille, la définit pluté6t comme une tristesse née de
la confusion de l'esprit (ex confusione mentis nata tristitia), un dégoiit et
une amertume excessifs de 'dme (sive tedium et amaritudo animi immo-
derata)9.

3. IDENTIFICATION DU PROBLEME : HISTORICITE ET VARIABILITE DU SENS

Un certain défaut d’'unité commence a apparaitre, plus précisément, une
oscillation entre malaise affectif et faiblesse de la volonté. On pourrait
attribuer la variation a une évolution historique, inévitable sur une période
aussi vaste (plus de dix siécles, entre le IV et le XV© siécle), mais les diver-
gences semblent exister de maniere contemporaine. Le probléeme posé par
la question « Qu’est-ce que l'acédie ? » devient plus compréhensible : celle-
ci étant apparue comme un concept historiquement déterminé, la difficul-

4 WENZEL, S. : The Peraldus Project.
http://www.unc.edu/~swenzel/acediat.html (15.12.2014).

5 CASSIEN, J. : Institutions cénobitiques, X. 1 (= Sources Chrétiennes 109). Paris : Editions
du Cerf 2001, 384-385.

6 CLIMAQUE, J. : L’Echelle sainte, XIII. 2.

7 Texte latin : Accidia est animi torpor quo quis aut bona negligit inchoare aut fastidit per-
ficere, in : WENZEL, S. : Acedia 700-1200, 97.

8 WENZEL, S. : The Peraldus Project.

9 HUGUES DE SAINT-VICTOR : De sacramentis fidei Christianae, 11. XIII, 1, in : MIGNE,
Jacques-Paul : Patrologiae Cursus Completus (= Series Latina 176). Paris : Migne 1880, 526A.



8 Julie Giangiobbe

té a la réduire en une formule unique s’explique par I'extension et la richesse
de la littérature a son propos.

Deux questions, liées, se posent face a la variabilité de sa signification :
a quoi tiennent les différences de sens, et une unité peut-elle malgré tout
étre dégagée ?

La premiere question renvoie a l'influence du contexte historique sur la
maniere de formuler 'acédie. De fait, de ce point de vue, il faut distinguer,
dans la littérature chrétienne, entre la tradition orientale (de langue grec-
que) et la tradition occidentale latine. Si I'on se focalise sur la seconde, le
mode de traitement de l'acédie dépend encore de 1'époque, de l'auteur
(théologien, moine, auteur moral), des prédécesseurs dont il s’'inspire, ain-
si que de la destination et de la fonction du texte en question. L’approche
n'est pas la méme dans la littérature pastorale, tournée vers les fideles, et
dans la littérature destinée aux moines eux-mémes, ou encore dans une
typologie des vices (a vocation diagnostique et corrective), une régle
monastique (a vocation normative spécifique), un sermon (avec une portée
morale et spirituelle, voire mystique), une somme théologique (avec un
souci de cohérence systématique et un haut degré d’abstraction).

La seconde question renvoie a un éventuel sens commun derriére ces
déterminations historiques. Un tel sens a été mis en lumieére par |'historien
Siegfried Wenzel, en suivant rigoureusement le parcours de l'acedia dans
la littérature médiévale : la négligence dans le service de Dieu. Il écrit en
effet ceci : « In fact, it would seem that this development, in which acedia
was understood as idleness and negligence in spiritual deeds, formed the
unbroken mainstream in its history »'°. Les divergences de signification ne
sont a ses yeux que des différences d’accent : « What appears as a change
of the meaning of acedia was really no more than a shift of emphasis
caused by practical concerns »". La différence, par exemple, entre la figure
théologique, savante, de l'acedia et une figure plus populaire est ainsi ex-
primée par Wenzel : « The shift from a state of mind (tedium) to external
behavior (ydleness in servitio Dei) ». Dans un cas, 'accent est mis sur |'état
affectif (« the emotional disorientation of disgust for the divine good »),
dans l'autre sur le comportement (« the numerous observable faults which
derive from such a state »)™2. Par la voie historique, on semble disposer
d’une formulation synthétique de l'acedia : la négligence dans le service de
Dieu.

10 WENZEL, S. : The Sin of Sloth. Acedia in Medieval Thought and Literature. Chapel Hill :
University of North Carolina Press 1967, 179.

WWENZEL, S. : The Sin of Sloth, 178.
12 WENZEL, S. : The Sin of Sloth, 88.



Qu’est-ce que l'acédie ? 9

4. LA QUESTION DE L’ORIGINE : RETOUR A LA SIGNIFICATION AUTHENTIQUE DE
L’ACEDIE, CHEZ EVAGRE LE PONTIQUE

Une troisiéme question, cependant, pourrait étre posée, plus en amont, a
présent qu'on dispose de ce qui semble étre une formule synthétique : si
I'acédie est un concept historique, elle a une origine. Cette origine, alors,
du point de vue de la signification de l'acédie, ne devrait-elle pas étre re-
vétue d’'un statut spécial, d'un cachet d’authenticité plus grand ? Les signi-
fications ultérieures, en particulier la formule synthétique extraite, ne de-
vraient-elles pas étre réévaluées a la lumieére de cette origine ? L’'argument
se justifie d’autant plus que la tradition médiévale latine a regu 'acédie par
héritage, depuis une origine grecque et érémitique. Il semble que cet héri-
tage ait été perpétué sur le fond d'un gauchissement ou d’'une incompre-
hension presque originaires.

Le terme d’axndia, assez marginal dans la langue classique, est entré
dans le vocabulaire chrétien par l'intermédiaire de la traduction grecque
de I’Ancien Testament (la Septante).

Mais il n’a pris son sens technique que dans un contexte précis : I'éré-
mitisme chrétien des déserts d’Egypte au IV© siecle. Le substantif grec, ve-
nu de la théologie érudite, est venu dénommer une réalité concréte, néga-
tive, familiére aux ermites, a laquelle ils se rapportaient sous la catégorie
de tentation. Cette rencontre est le fait de I'ermite et théologien du IV*®
siecle Evagre le Pontique, d’origine grecque, auteur d’une liste de huit ten-
tations principales, ancétre des sept péchés capitaux. On les trouve ainsi
énumeérées au chapitre 6 du Traité pratique d’Evagre :

« Huit sont en tout les pensées génériques (o1 yevik@tatol Aoylopoi) qui com-
prennent toutes les pensées : la premiére est celle de la gourmandise (tfig
yaotpipapyiag), puis vient celle de la fornication (tfig mopveiag), la troisiéme
est celle de 'avarice (tfig prAapyvpiag), la quatrieme celle de la tristesse (tfig
AOTnG), la cinquiéme celle de la colére (tfig dpyfg), la sixieme celle de I'acédie
(tfig akndiag), la septieme celle de la vaine gloire (tfj¢ kevodo&iag), la hui-
tieme celle de I'orgueil (tiig Omepnpaviag). »3

De maniere frappante, les sept autres tentations ne semblent nullement
exotiques, pas plus qu’elles n’apparaissent comme des vices spécifique-
ment religieux. Leur compréhension hors de la vie au désert n’a jamais en-
gendré de difficulté. Pour 'acédie seulement, la transposition au monde
cénobitique a marqué une rupture. Dés sa sortie du désert, le terme a été
recueilli, au sein de la liste des tentations, dans une sorte d’exotisme, a la
fois linguistique et climatique. Les premiers héritiers monastiques d’Evagre
entreprennent de transposer la liste des tentations a la vie en communau-

3 EVAGRE LE PONTIQUE : Traité pratique ou le moine. Vol. II. Texte grec et traduction
francaise en vis-a-vis. Introduction, traduction et notes par Antoine Guillaumont (= Sources
Chrétiennes 171). Paris : Cerf1971.



10 Julie Giangiobbe

té. Leur intuition a I'égard de l'acédie est celle d’'une appartenance plus
propre aux solitaires. Il est ainsi chez le moine du V* siécle Jean Cassien,
source de la tradition occidentale latine de I'acédie. D’abord moine en Pa-
lestine, il séjourne auprés des Péres du désert et recueille leur enseigne-
ment, qu’il exporte ensuite en Occident, fondant le monasteére de Saint-
Victor dans le sud de la France. Il note au livre X de ses Institutions cénobi-
tigues que « cet adversaire éprouve surtout les solitaires, attaque plus sou-
vent et plus durement ceux qui demeurent dans le désert »4. De méme,
dans la tradition orientale, Jean Climaque, moine sinaite du VI*-VII®siécle,
affirme au treiziéme degré de son Echelle sainte que « le monastére céno-
bitique est contraire a I'acédie. Mais celle-ci est la compagne perpétuelle
de I'hésychaste. [...] Elle sourit en voyant la cellule d'un anachoréte, s’en
approche furtivement, et prend ses quartiers a proximité »5. Un probleme
de traduction se pose en outre pour Jean Cassien. Il introduit le terme latin
d’acedia, par transcription directe du grec, en y ajoutant une paraphrase :
« ce que les Grecs nomment axndic et que nous pouvons nommer le dé-
go(it ou 'anxiété du ceeur »'.

Si les anachoretes égyptiens se référaient a une expérience d'une évi-
dence telle qu’elle se passait de définition, leurs héritiers monastiques
semblent la considérer dans une sorte de distance. Le rapport d’évidence
entre le nom et I'expérience s’étant perdu, le risque d'un déplacement de
sens, d'une dérive par rapport a ce qui était originairement désigné comme
acédie, est devenu possible. De fait, I'examen de la tradition latine atteste
d’'un flottement de signification, entre tristesse (en concurrence avec la
tentation recensée de facon séparée par Evagre) et paresse. Le seul élément
constant est le champ auquel se rapporte cette attitude négative : les de-
voirs chrétiens, qu’ils soient compris de maniere spécifique ou générale, de
maniére concréte ou spirituelle. On peut d’ailleurs voir la deux causes
ayant travaillé a I'éviction de I'acédie de la liste sécularisée des péchés ca-
pitaux : son manque d’'unité et son caractére de vice théologique'”. Sa
survie apres la Renaissance est plutdt savante et marginale, mis a part en
italien, ou le nom demeure parmi la liste des péchés capitaux, toujours
porteur d'un flottement de sens. S’il s’agit de saisir 'acédie dans son unité
originaire, on est donc renvoyé aux textes d’Evagre, le premier a formuler
et théoriser cette expérience. La question est de savoir, alors, si cette unité
correspond au sens médiéval apparemment constant de négligence dans le
service de Dieu ?

4 CASSIEN, |. : Institutions cénobitiques, X. 1, 384-38s.

15 CLIMAQUE, . : L’Echelle sainte, XIII. 4.

16 CASSIEN, |. : Institutions cénobitiques, X. 1, 384-385.

7 Cf. WENZEL, S. : The Sin of Sloth, VI, « The deterioration of acedia », 181-187.



Qu’est-ce que l'acédie ? 11

La question de départ a encore changé, pour devenir : Qu’était l'acédie a
'origine ? La réponse la plus condensée est alors la description canonique
laissée par Evagre au chapitre 12 de son Traité pratique :

« Le démon de l'acédie, qui est appelé aussi “démon de midi”, est le plus pe-
sant de tous ; il attaque le moine vers la quatriéme heure et assiége son ame
jusqu’a la huitieme heure. D’abord, il fait que le soleil parait lent a se mou-
voir, ou immobile, et que le jour semble avoir cinquante heures. Ensuite il le
force a avoir les yeux continuellement fixés sur les fenétres, a bondir hors de
sa cellule, a observer le soleil pour voir s’il est loin de la neuvieme heure, et a
regarder de-ci, de-la si quelqu’'un des freres... En outre, il lui inspire de 'aver-
sion pour le lieu ou il est, pour son état de vie méme, pour le travail manuel,
et, de plus, I'idée que la charité a disparu chez les freres, qu’il n'y a personne
pour le consoler. Et s’il se trouve quelqu'un qui, dans ces jours-la, ait con-
tristé le moine, le démon se sert aussi de cela pour accroitre son aversion. Il
I'améne alors a désirer d’autres lieux, ot il pourra trouver facilement ce dont
il a besoin, et exercer un métier moins pénible et qui rapporte davantage ; il
ajoute que plaire au Seigneur n’est pas une affaire de lieu : partout en effet,
est-il dit, la divinité peut étre adorée. Il joint a cela le souvenir de ses proches
et de son existence d’autrefois, il lui représente combien est longue la durée
de la vie, mettant devant ses yeux les fatigues de 'ascese ; et, comme on dit,
il dresse toutes ses batteries pour que le moine abandonne sa cellule et fuie le
stade. »'®

5. PROBLEMES DE COMPREHENSION DE L’ACEDIE D’EVAGRE

Un premier probléme se pose. D'abord la description est donnée dans l'élé-
ment de la vie érémitique, ce qui risque de confirmer 'appartenance stricte
de l'acédie a cet univers. La spécificité des symptomes, que l'on retrouve
dans les descriptions des autres tentations, s’explique par le fait que le
texte est écrit en premier lieu pour I'édification des ermites. Mais les tenta-
tions identifiées par Evagre ne peuvent étre considérées comme des pro-
blémes concernant uniquement ceux qui choisissent une vocation chré-
tienne d'une telle radicalité. Elles sont en effet nommeées par Evagre tenta-
tions génériques, par quoi il faut entendre a la fois générales et généra-
trices. Elles sont génératrices au sens ou toutes les tentations particulieres
peuvent s’y rapporter, et générales au sens ou elles existent en toute dme
humaine. Dans la psychologie d'Evagre, les tentations sont des passions,
c’est-a-dire des affections de ce qu’il nomme la « partie passionnée de
I'dme ». Cette partie passionnée, divisée en irascible et concupiscible, s’op-
pose a la partie rationnelle de I'ame, c’est-a-dire l'intellect - on reconnait
la trichotomie platonicienne. L’existence et la prolifération des passions
trahissent la domination de la partie irrationnelle sur l'intellect, marque de
I'état de corruption dans lequel 'homme se trouve, apres sa déchéance

18 LVAGRE : Traité pratique, vol. 11, 520-527.



12 Julie Giangiobbe

d’un état de pureté originaire. Dans cet état, il n’existait, pour Evagre, que
des intellects unis a Dieu. La lutte contre les passions vise a restituer I'in-
tellect a sa souveraineté, afin de rejoindre, dans le détachement du terres-
tre, la gnose ou science essentielle, union mystique de l'intellect avec Dieu
dans la priere®.

Le désert n'est que le révélateur de passions déja présentes dans I'ame
humaine corrompue ; il ne saurait créer d’expérience passionnelle spécifi-
que. La seule spécificité se trouve dans la maniere dont les tentations se
produisent, pour les ermites : sous forme mentale. Evagre le précise au
chapitre 48 du Traité pratique, attestant la possibilité de transposition aux
mondains ou séculiers : « Avec les séculiers les démons luttent en utilisant
de préférence les objets. Mais avec les moines®, c’est le plus souvent en
utilisant les pensées ; les objets, en effet, leur font défaut a cause de leur
solitude. »*. L'extension de la liste des tentations a I'analyse morale de
I’'homme en général est donc une potentialité originaire, non une transpo-
sition forcée. Pour I'acédie seulement, cela n’a pas semblé aller de soi : la
sécularisation n’a pas été portée au méme degré, et 'acédie continue a étre
tenue pour un probléme affectant spécifiquement les religieux.

Un second probleme se pose, un cachet d’exception que semble posse-
der 'acédie en un autre sens. Si 'on se penche sur les descriptions données
par Evagre, toutes les autres tentations peuvent étre réduites a une for-
mule essentielle, généralement, la convoitise pour un certain genre de
plaisir (évidemment, la discussion reste possible sur la formulation). Il
n’est pas nécessaire de s’arréter sur les plus évidentes, gourmandise, forni-
cation et avarice. La vaine gloire peut étre comprise, quant a elle, comme
la recherche de l'admiration d’autrui, et I'orgueil comme une passion de
supériorité. Le cas de la tristesse et de la colére est un peu différent - en
tant qu’affects, leur nature moralement condamnable fait I'objet d’'une spé-
cification?2, Evagre les rapporte tout de méme au désir. Il écrit au chapitre
10 du Traité pratique que « la tristesse survient parfois par frustration des
désirs, parfois aussi elle est une suite de la colére »?3 ; on lit au chapitre XI

19 Voir HAUSHERR, Irénée : Les lecons d’un contemplatif. Le Traité de 'Oraison d’Evagre le
Pontique. Paris : Beauchesne 1960. Sur le statut de la gnose, voir aussi HAUSHERR, I. : Igno-
rance infinie, in : Orientalia Christiana Periodica 11 (1936), 351-362.

20 A l'origine le terme désignait aussi bien les ermites que les moines vivant en commu-
nauté.

21 EVAGRE : Traité pratique, vol. II, 608-609.

22 Cf. la différence, dérivée de Paul, entre tristesse selon le monde et tristesse selon Dieu.
Le caractére de péché ne vient pas de l'affectivité en elle-méme, mais d’'une intentionnalité
sous-jacente (I'objet sur lequel porte I'affect, et le caractére égocentrique de l'affect), et le
péché se trahit aussi par ses effets (la tristesse selon le monde apporte la mort).

23 EVAGRE : Traité pratique, vol. 11, 515.



Qu’est-ce que l'acédie ? 13

du traité De octo spiritibus malitiae que «la colére est un désir de ven-
geance, et la vengeance non satisfaite produit la tristesse »4.

La réduction de l'acédie en une formule, exprimée dans les termes du
désir, est beaucoup moins évidente a pratiquer. La compréhension induite
par la description d’Evagre est la suivante :

1) L’acédie est un état affectif ;

2) Elle est un état négatif (une forme de souffrance) ;

3) Elle est porteuse d'une négativité tournée contre la vie monastique
(conformément a la maniere dont elle a été comprise par la tradi-
tion médiévale) ;

4) Elle est attachée a des circonstances précises (un environnement dé-
sertique) ;

5) Elle est attachée d'une manieére particuliére a la solitude.

6. TENTATIVE DE REPONSE AUX PROBLEMES

Mais ces éléments doivent étre interrogés au sein d’'une vue plus globale, a
la lumiere d’autres textes d’Evagre, car celui-ci a une tournure phénomé-
nologique, qui induit a penser I'acédie comme une expérience attachée a
des circonstances précises. L'enjeu est de rejoindre l'unité de la passion
d’acédie, a la fois dans sa spécificité et dans son analogie avec les autres ten-
tations — qui ont toujours rapport au désir. En écho aux cinq éléments pré-
cédemment énumérés, on se propose de répondre a cinq questions :

1) L’acédie est-elle seulement un état affectif ?

2) Est-elle un état affectif fonciérement négatif ?

3) Est-il essentiel a 'acédie que cette négativité s’exerce a I'encontre
de la vie érémitique ?

4) Le lien a la situation ('environnement désertique) est-il si étroit ?

5) La solitude est-elle un ingrédient constitutif de 'acédie ?

Les questions sont trop liées pour qu'on puisse y répondre séparément et
successivement ; elles serviront plutét d’appui a une tentative de reconsti-
tution de la passion d’acédie dans sa cohérence et son fond méme.

Tout d’abord, la dimension d’affectivité est indéniable dans 'acédie, bien
qu’elle ne lui soit nullement spécifique. Méme les tentations comme la gour-
mandise comportent des expressions affectives, comme la crainte des ma-
ladies, par exemple. La composante affective de I'acédie, par ailleurs, est
effectivement teintée de négativité. La proximité avec la tristesse est souli-
gnée par Evagre lui-méme3. L'affect de tristesse entre dans la composition

4 Traduit par A. Guillaumont en note au chapitre 10 du Traité pratique, vol. 11, 515.

25 L'acédie est appelée par Evagre « complice de la tristesse » (AOmng pétoxog). EVAGRIUS
PONTICUS (sub nomine NILUS ABBAS) : De vitiis quae opposita sunt virtutibus, in : Patrologiae
Cursus Completus (= Series Graeca 79). Paris : Migne 1863, 1144C.



14 Julie Giangiobbe

de I'acédie, comme un de ses effets possibles, jusqu’a un état de tourment
violent, ainsi décrit par exemple :

« Contre 'ame qui, a cause des pensées d’inertie et d’acédie qui ont duré en
elle, est devenue faible et fatiguée ; qui s’est évanouie dans son amertume, et
dont la force a été consumée a cause de son abattement ; qui est proche du
désespoir a cause de la violence de ce démon, étant en rage et se comportant
comme un enfant, avec larmes passionnées et gémissantes, et pour laquelle il
n'y a nulle part de rafraichissement [...]. »2¢

Cependant, une différence est marquée par Evagre entre ces deux tenta-
tions voisines : I'état d’acédie est caractérisé comme un reldchement de ['dme
(drovia Yuxfc)?¥, la tristesse comme un abattement de I'dme (xoatijdeia
Yuyiig)?®. Tandis que la tristesse est la déploration d'un plaisir inaccessible
ou perdu, pouvant conduire au renoncement a la vie, I'acédie, sous ses for-
mes les plus désespérées, exprime une forme de découragement relatif a la
vie érémitique29, pouvant aboutir a 'abandon de la vocation.

Cet état de relachement, caractéristique de l'acédie, a des symptomes
qui peuvent faire penser a la paresse, en particulier la réticence a I'effort
physique3°. Il y a chez 'ermite en proie a 'acédie un désir de facilité3 ; il
ne fait aucun effort dans les activités spirituelles3?, voudrait tout obtenir
sans effort33, invente des prétextes pour ne rien faire34,

26 EVAGRE : Antirrhétique, V1. 38. Traduit dans BUNGE, Gabriel : Akédia. La doctrine spiri-
tuelle d’Evagre le Pontique sur I'acédie (= Collection Spiritualité Orientale, Série Monachisme
Primitif 52). Bégrolles-en-Mauges : Bellefontaine 2007, go.

27 EVAGRIUS PONTICUS (sub nomine NILUS ABBAS) : De octo spiritibus malitiae, XIII, in :
Patrologiae Cursus Completus (= Series Graeca 79). Paris : Migne 1863, 1157D.

28 EVAGRIUS PONTICUS : De octo spiritibus malitiae, XI, 1156C.

29 EVAGRE : Antirrhétique, V1. 14 : « Contre I'dme qui, sous I'influence de I'acédie, s'ouvre
a des pensées qui sapent son espérance en lui démontant que la vie anachorétique est trés
ardue, et qu'on trouve a peine un individu pour supporter ce mode de vie [...] ». Traduit dans
BUNGE, Gabriel : Akédia, 89.

30 EVAGRE : Antirrhétique, VI. 28 : « Contre la pensée de 'acédie qui rejette le travail des
mains et qui fait appuyer le corps contre le mur pour sommeiller [...] ». Traduit par A.
Guillaumont en note dans EVAGRE : Traité pratique, vol. II, 525.

3! EVAGRE : Antirrhétique, V1. 1: « Contre la pensée du démon de I'acédie qui fait que le
moine déteste le travail manuel lié au métier qu’il connait et veut apprendre un autre métier
qui le nourrisse mieux et qui ne donnera pas grand-peine ». Traduit par A. Guillaumont, en
note dans EVAGRE : Traité pratique, vol. 11, 525.

32 EVAGRIUS PONTICUS : De octo spiritibus malitiae, XIII : « Le moine en proie a 'acédie
est nonchalant dans la priére et parfois il ne dira méme pas tous les mots de la priére ».
Traduit dans BUNGE, Gabriel : Akédia, 8s.

33 EVAGRE : Antirrhétique, V1. 8 : « Contre la pensée d’acédie qui éloigne de la lecture et
de la méditation des textes spirituels, et incite A prier le Seigneur de nous enseigner les Ecri-
tures directement par I'Esprit » (notre traduction).

34 EVAGRE : Antirrhétique, V1. 5 : « Contre la pensée de I'acédie qui nous détourne de la
lecture (de I'Ecriture sainte) et de I'étude des paroles spirituelles en disant : Eh bien, tel



Qu’est-ce que l'acédie ? 15

D’autres éléments, pourtant, montrent qu’il ne s’agit pas de paresse. La
nonchalance, le désir de facilité, la réticence a l'effort, ne viennent pas
d’une mauvaise volonté, mais d’une incapacité, qu'Evagre décrit ainsi :
« Comme le malade ne se charge pas de fardeaux pesants, ainsi I'acédiaste
ne fait pas avec application I'ceuvre de Dieu. L'un, en effet, est privé de la
force du corps, l'autre a les ressorts de 'ame détendus »35. En outre, ce re-
lachement est sélectif : il porte spécifiquement sur les taches liées a la vie
anachorétique, qu’elles soient manuelles ou spirituelles. L'ermite ne ré-
pugne pas au travail sous toutes ses formes, mais seulement au travail ma-
nuel lié au métier qu'il connait, c’est-a-dire un travail rudimentaire, répé-
titif, destiné a assurer sa subsistance (comme tresser des paniers). L'ermite
peut étre attiré, en revanche, vers d’autres formes d’activité, de préférence
variées ; Evagre affirme que « le moine acédiaste ne se contente pas d'un
seul travail »3¢. Ce relachement, par ailleurs, n’est pas une simple mollesse,
un abandon agréable a l'inactivité. 1l se double d'une agitation, comme
I'atteste une description d’Evagre :

« L'ceil de celui qui est dans l'acédie regarde fixement les fenétres, et son
esprit se représente les visiteurs. La porte a grincé, il bondit ! Il a entendu
une voix, il regarde par la fenétre et ne s’en éloigne que pour s’asseoir et som-
noler. Quand il est en train de lire, celui qui est victime de I'acédie baille
abondamment et se laisse aisément emporter vers le sommeil. Il se frotte les
yeux, étire ses bras, puis, ayant écarté ses yeux du livre, il considere le mur ;
puis il se remet a lire quelque peu ; il feuillette le livre pour voir quand finit le
texte et il perd ainsi son temps ; il compte ainsi les feuillets, suppute le nombre
des quaternions ; il critique I'écriture et I'ornementation ; enfin il ferme le
livre, le met sous sa téte et il s’endort d'un sommeil qui n’est pas profond, car
bient6t la faim I'éveille et le fait se soucier de lui-méme. »37

Plutdt qu'une paresse, 'état d’acédie se caractérise par un dégoit pour la
vie monastique sous tous ses aspects3® - la cellule, en particulier, est objet
d’aversion, sous divers prétextes3?. Dans ce dégofit, se manifeste, au-dela

vieillard saint ne connaissait que douze psaumes, et pourtant il était agréable a Dieu ». Tra-
duit dans BUNGE, Gabriel : Akedia, 8s.

35 EVAGRIUS PONTICUS : De octo spiritibus malitiae, XIII. Traduit dans BUNGE, Gabriel :
Akédia, 8s.

36 EVAGRIUS PONTICUS : De octo spiritibus malitiae, X111, 1100A (notre traduction).

37 EVAGRIUS PONTICUS : De octo spiritibus malitiae, XIV. Traduit dans EVAGRE : Traité pra-
tique ou le moine. Vol. I. Introduction au texte par A. et C. Guillaumont (= Sources Chré-
tiennes 170). Paris : Cerf 1971, 88.

38 EVAGRE : Traité pratique, vol. 1. Chapitre 12 : « [Le démon de l'acédie] lui inspire de
I'aversion pour le lieu ou il est, pour son état de vie méme, pour le travail manuel [...]. Et sil
se trouve quelqu’un qui, dans ces jours-la, ait contristé le moine, le démon se sert aussi de
cela pour accroitre son aversion. »

39 EVAGRE : Antirrhétique, V1. 26 : « Contre la pensée de I'acédie qui pousse le moine a

chercher une autre cellule pour y habiter, sous prétexte que la premiere, celle qu’il posséde,
lui est devenue odieuse, pleine d’humidité, se dit-il, d'oli lui sont venues toutes sortes de



16 Julie Giangiobbe

du relichement, une irascibilité sous-jacente, qui se trahit a des senti-
ments d’aigreur a 'encontre des fréres et du pére spirituel4®. L'aversion
acédiaste se double d'une aspiration vers l'ailleurs : un autre lieu d’habita-
tion, un autre métier, une autre vie. Cela peut aussi prendre la forme d'une
nostalgie du monde#, de I'existence d’autrefois et des proches, le désir de
leur rendre visite+?, ou encore de I'envie a I’égard de ceux qui vivent encore
dans le monde. Ce vagabondage d’abord mental vers d’autres temps et
d’autres lieux peut devenir effectif si I'ermite s'abandonne entiérement a
ses pensées : la victoire de I'acédie est marquée par la désertion de la cel-
lule, apres quoi le moine est livré a l'errance#4 et a 'hyperactivité, éven-
tuellement dissimulée sous une fausse serviabilité+s.

On voit en tous les cas, pour répondre a la premiére des cinq questions,
que l'acédie n’est pas un simple état d’ame, mais un faisceau de pensées,
d’affects et de comportements, ne pouvant étre réduits ni a la tristesse, ni a

maladies. » ; Antirrhétique, VI. 33 : « Contre la pensée de I'acédie qui nous montre d’autres
lieux et nous conseille dy acquérir une cellule, sous prétexte que nous y trouverons sans peine
ce dont nous avons besoin, ainsi que le repos et la consolation des fréres qui viendront nous
voir ». Traduit par A. Guillaumont en note dans EVAGRE : Traité pratique, vol. 11, 524.

40 EVAGRE : Antirrhétique, V1. 2 : « Contre la pensée qui, sous l'effet de I'acédie, est incite
a une calomnie contre le supérieur du couvent, sous le prétexte que celui-ci ne soutient pas
les fréres, qu'il est dur avec eux et qu'il n'a pas pitié d’eux dans leur détresse ». Traduit dans
BUNGE, Gabriel : Akédia, 8o.

EVAGRE : Antirrhétique, V1. 30 : « Contre la pensée de I'acédie qui pousse a récriminer
contre les fréres en disant qu'ils manquent de charité et qu’ils ne veulent pas consoler ceux
qui sont malades et fatigués ». Traduit par A. Guillaumont en note dans EVAGRE : Traité pra-
tique, vol. 11, 524.

4 EVAGRE : Antirrhétique, V1. 4 : « Contre l'intellect qui, a cause des pensées d’acédie,
incline de nouveau vers le monde, s’attache a lui et aux affaires qui en dérivent [...] » (notre
traduction).

42 EVAGRE : Antirrhétique, V1. 39 : « Au Seigneur, a cause des pensées de I'acédie qui
ébranlent notre patience et nous incitent a nous reposer un peu et a aller revoir aprés long-
temps notre maison et nos parents [...] ». Traduit dans BUNGE, Gabriel : Akédia, 81.

43 EVAGRE : Antirrhétique, V1. 23 : « Au Seigneur a propos des pensées d’acédie qui sont
en nous, disant que untel ou untel, parmi nos fréres ou nos parents, s’est élevé a un haut
rang d’honneur ou d’autorité, et est devenu un homme puissant » (notre traduction). ; Anti-
rrhétique, V1. 35 : « Contre la pensée d’acédie qui appelle bénis ceux qui ont des relations
avec le monde » (notre traduction).

44 EVAGRIUS PONTICUS : De octo spiritibus malitiae, XIII : « Le moine gyrovague, brindille
au désert, se tient un peu en repos, puis il est emporté a nouveau contre sa volonté ».
Traduit dans BUNGE, Gabriel : Akédia, 75.

EVAGRE : Antirrhétique, V1. 57 : « Contre l'intellect qui est battu de tous cdtés par les
pensées de l'acédie, et qui tantdt chassé de ces lieux par la colere, tantot pris a la gorge et
tiré vers d’autres lieux, chez les fréres ou chez ses parents ou dans le monde, qui I'a déja
abaissé et humilié tant de fois [...] ». Traduit dans BUNGE, Gabriel : Akédia, 81.

45 EVAGRIUS PONTICUS : De octo spiritibus malitiae, XIII : « Qui est en proie a l'acédie
prétexte des visites de malades, en fait il ne satisfait que ses propres desseins. Le moine en
proie a I'acédie est prompt a rendre service, et il prend pour un précepte sa propre satisfac-
tion ». Traduit dans BUNGE, Gabriel : Akédia, 82.



Qu’est-ce que l'acédie ? 17

la paresse. Les deux questions suivantes, en revanche, semblent devoir ad-
mettre une réponse affirmative : I'état d’acédie parait fonciéerement négatif,
et il s’exerce contre la vie érémitique.

Pour ce qui est du premier aspect, 'acédie semble plutét s’opposer a
quelque chose qu’étre le désir positif de quelque chose. La dimension
d’aspiration, si elle existe, ne fait que répondre, comme une réaction de
fuite, & un dégofit plus fondamental. Une indication donnée par Evagre in-
cite cependant a penser les deux aspects, aversion et aspiration, comme
étroitement intriqués, sans rapport de hiérarchie. Il décrit ainsi la dynami-
que interne de 'acédie : « L'acédie est un mouvement simultané, de longue
durée, de l'irascible et du concupiscible, le premier étant furieux de ce qui
est a sa disposition, le dernier par contre languissant apres ce qui ne l'est
pas. »46

Pour ce qui est du second aspect, 'aversion porte selon toute apparence
sur la vie érémitique en tant que telle. Si 'acédie est a la fois dégolit pour
ce qui est la et désir pour ce qui ne l'est pas, la question est de savoir a
quoi renvoie exactement ce la. L'ici et maintenant, pour le moine, étant la
vie érémitique, le dégolit semble bien porter sur cela. Comment compren-
dre cette aversion, ou plus précisément, sous quel rapport la vie érémitique
est-elle objet d’aversion ?

La tradition médiévale a constamment compris I'acedia comme dégofit
ou indifférence a I'égard des choses de Dieu ; ce qui est la renverrait alors a
I'élément spirituel dans la vie érémitique. Ainsi chez Thomas d’Aquin, l'acé-
die est élevée au rang de tristesse du bien spirituel ou divin, c’est-a-dire une
forme de haine de ce bien, sous-tendue par une préférence pour le plaisir.
On trouve cette formule :

« Or ce bien divin est source de tristesse pour 'homme a cause de 1'oppo-
sition entre I'esprit et la chair, parce que comme le dit I’Apé6tre dans la Lettre
aux Galates (5, 17) : “La chair convoite contre l'esprit”; et c’est pourquoi,
lorsque I'amour charnel domine dans 'homme, il a du dégoiit pour le bien
spirituel comme lui étant contraire, comme un homme qui a le goGt perverti
a du dégofit pour une nourriture saine et s’attriste si parfois il lui faut pren-
dre une telle nourriture. »47.

S’il en est ainsi, 'acédie devient beaucoup plus grave que les autres tenta-
tions, apparemment motivées par le souci de soi, I'attrait pour un certain
plaisir dérivé du monde (ou obtenu par la médiation du monde). Elles ne
portent pas sur 'élément divin lui-méme, sinon indirectement, au sens ou
n'importe quelle passion exprime un mépris pour le divin, puisqu’elle
repose sur un choix sous-jacent du monde contre Dieu. Pour I'exprimer

46 EVAGRE : Commentaire sur les psaumes, n8. 28. Traduit dans BUNGE, Gabriel : Akédia, 62.

47 THOMAS D’AQUIN : Questions disputées sur le mal (De Malo). Question XI, article 2,
réponse. Texte latin et traduction par les moines de Fontgombault. Paris : Nouvelles Edi-
tions Latines 1992, 604.



18 Julie Giangiobbe

selon une formule évagrienne, I'attachement au monde sensible, contre
Dieu, est une habitude mauvaise a la suite de laquelle 'ame choisit les
plaisirs éphémeres et méprise les éternels, impérissables4®. Selon I'hypo-
thése thomasienne, ce mépris s’exprimerait en quelque sorte a nu, de
maniere générale, dans I'acédie, comme répulsion a I'encontre du spirituel,
a cause d'une préférence sous-jacente pour le sensible. Elle serait donc
présente dans tout péché, dont elle exprimerait la structure. Cela semble
plausible dans la mesure ou il n'y a aucun objet, aucun genre précis de
plaisir convoité au moment de 'acédie - 'élément de convoitise sensible
parait donc pouvoir étre dissous dans une sorte de généralité indistincte.
L’effet, si 'on admet une telle indistinction, est 'effacement du rapport au
sensible, son passage au second plan, au profit de l'aversion pour le spiri-
tuel.

7. HYPOTHESE DE DEFINITION ET FORMULATION

On peut se demander, toutefois, s'il n’est pas possible de donner une ca-
ractérisation a la fois moins grave et plus précise de l'acédie, plus en ac-
cord avec la psychologie évagrienne. Si 'aversion porte sur la vie érémiti-
que, la question est de savoir si I'élément spirituel, en elle, est véritablement
en cause. Pour Evagre, les tentations sont I'expression de passions dissimu-
lées dans I'ame, et la passion comporte deux éléments : 'orientation vers le
sensible et 'usage de ce dernier en vue du plaisir4® — en dernier ressort,
avec la visée d'une gratification pour le soi5°.

L’acédie étant une passion, il doit fondamentalement s’agir d'un rap-
port au sensible, et la définition de la passion d’acédie devrait impliquer au
premier plan I’élément mondain. Il se pourrait qu’on ait pris un symptome
(le dégolit pour la vie érémitique) pour I'essence méme de l'acédie, en le
portant jusqu'a une ampleur démesurée. La question est de savoir sous
quel aspect la vie érémitique peut étre I'objet d'un dégot, et s’il n’y a pas,
de maniéere sous-jacente, I'expression d'une modalité particuliere du désir
sous ce dégoit, c’est-a-dire un rapport passionnel au sensible. Méme la
tristesse peut étre comprise ainsi : derriére la déploration pénible d'une

48 11 s’agit en fait d’'une définition de la vanité, en grec poatoudtng, c’est-a-dire l'attache-
ment a ce qui est vain, et non de la vaine gloire. EVAGRE : Commentaire sur les psaumes, 143,
4 (notre traduction).

49 EVAGRIUS PONTICUS : De octo spiritibus malitiae, XI : « [...] un désir est lié a toute pas-
sion ». Traduit par A. Guillaumont en note dans EVAGRE : Traité pratique, vol. 11, 548. Voir
aussi EVAGRE : Traité pratique, vol. 11, Chapitre 4 : « [...] si tout plaisir (méong... 18oviig) com-
mence par le désir (émBupin), le désir, lui, nait de la sensation (aicOnoig) [...] ».

50 La racine des passions est pour Evagre la philautia. Voir EVAGRE : Skemmata. Chapitre
53 : « First of all is the thought of self-love (tij¢ d1Aavtiag), after which come the eight. ».
Traduit dans SINKEWICZ, Robert Edward : Evagrius of Pontus. The Greek Ascetic Corpus. New
York : Oxford University Press 2003, 215.



Qu’est-ce que l'acédie ? 19

perte, il y a maintien d'un lien passionnel avec ce qui est perdu, et par la,
expression de I'attachement a cela - dans le cas de la tristesse pécheresse,

p P
il s’agit d’'un élément sensible.

D’ou la question : que se passe-t-il du c6té purement mondain dans
I'acédie ? Toute I'énigme est la : il ne se passe rien. Si 'on en croit la des-
cription du Traité pratique, 'acédie commence, tout simplement, dans

pratiq
I'ennui ; elle répond a une forme de dépeuplement, de raréfaction du coté
P peup
du monde. L’élément déterminant pourrait alors étre le vide, I'absence
d’objet d’intérét, 'absence de prise offerte a un rapport de passion - d’ott
l'attraction indéterminée pour l'ailleurs, ou réside ce qui pourrait étre attra-
yant, d’ou également le dégott pour la vie érémitique dans son ensemble, a
cause du vide passionnel qu’elle représente. Toutes les activités de la vie
érémitique sont des activités a la fois autonomes (imposées a soi) et sans
plaisir (du moins au sens passionnel du terme) - cela vaut pour la priere et
la lecture (activités intérieures, intellectuelles, détachées du sensible) com-
me pour le travail manuel (certes en rapport avec le sensible, mais con-
traint et ne répondant a aucun intérét passionné). Selon cette hypothese,
P P
dans le dégoiit pour la vie érémitique, I'élément mondain se trouve replacé
au premier plan : I'ermite n’est pas capable de ces activités parce qu'il dé-
sire en fait autre chose, un rapport d’intérét passionné avec le monde sen-
sible, dont l'inaccessibilité le plonge dans un état de vacance insuppor-
P
table. L’élément de relaichement, caractéristique de 'acédie, prend alors un
P
sens particulier : il correspondrait a la rupture du lien passionnel avec le
monde sensible, insupportable pour une dme habituée au fonctionnement
passionné. L'acédie implique donc souffrance du vide et réaction contre
cette souffrance (tentative de rétablissement d'un rapport passionnel, contre
pportp ,
ou au sein méme de l'inaccessibilité de tout objet d’intérét). Ainsi comprise,
p
I'acédie apparait comme une sorte de passion formelle, touchant a la struc-
P
ture méme des passions : elle trahit que I'dme passionnée n’'a pas seule-
ment besoin d’étre satisfaite dans ses désirs (occasionnant un déplaisir si
tel n'est pas le cas), mais qu’elle a aussi besoin d’occasions de s’exercer.
L’acédie manifeste donc le fonctionnement méme de 'dme passionnée :
son besoin d’étre sollicitée, en bien ou en mal, et en raison de cela, sa dé-
pendance a I'égard du dehors (la nécessité d’un rapport d’intérét avec le
sensible). En ceci, 'acédie se distingue de I'apathie (apatheia, ardBeiat), qui
: q

dans le vocabulaire d’Evagre possede une connotation positive. Elle dé-
signe |'état d’affranchissement a I'égard des passions, généralement traduit
par le terme d’'impassibilité. L'influence stoicienne apparait nettement chez
Evagres', dans la lignée de Clément d’Alexandries>.

5! Sur ce point, voir JOEST, C. : Die Bedeutung von Akedia und Apatheia bei Evagrius Pon-
tikos, in : Studia Monastica 35 (1993), 7-54. Voir aussi MAIER, B. : Apatheia bei den Stoikern
und Akedia bei Evagrius Pontikos : ein Ideal und die Kehrseite seiner Realitdt, in : Oriens Chris-
tianus 77 (1993), 230-248.



20 Julie Giangiobbe

On est alors en mesure de donner une définition de 'acédie : elle est la
passion attachée a l'isolement, dont elle exprime le caractére insuppor-
table. Son caractére de péché vient a la fois de son intentionnalité sous-ja-
cente, et de ses effets : elle trahit la domination de la partie passionnée
(donc l'attachement au sensible comme source de plaisir), et fait obstacle
non seulement a la persévérance dans la vie monastique, mais a I'élévation
de I'dme jusqu’a Dieu. Elle répond donc au méme schéma que les autres
péchés : I'ame est possédée par une passion et entretenue dans son état de
corruption, de sorte que le retour a I'état de pureté originelle est impos-
sible.

En déterminant ainsi l'acédie, comme passion attachée a l'isolement
(c’est-a-dire non pas comme désir d’isolement, mais comme désordre pas-
sionnel causé par lI'impossibilité de supporter l'isolement), on répond, en
apparence, de maniére affirmative aux deux derniéres questions : 'acédie
dépend d’une situation concréte (un environnement vide ou raréfié), et
elle a un lien intrinseque a la solitude (I'acédie paraissant réclamer, pour
se déclencher, un isolement total). Ce serait encore admettre un statut
d'exception de l'acédie : les autres tentations sont attachées a un objet
convoité, non a une configuration de 'environnement. Tristesse et colere,
les autres affects potentiellement pénibles, sont en un sens également at-
tachés a une situation : une offense subie, la perte d'une chose aimée ou
un défaut affectant le soi. Ce n’est toutefois pas une situation précise, envi-
ronnementale, comme la solitude dans la cellule. L’appartenance propre-
ment érémitique de I'acédie (soulignée par Cassien et Climaque) est ici en
jeu : si I'isolement est en cause dans l'acédie, on comprend que la vie éré-
mitique y expose particuliéerement. Mais on peut se demander si la situa-
tion d’isolement physique n’est pas une maniere trop littérale de compren-
dre le vide auquel répond l'acédie. Le vide en question peut trés bien ne
pas étre une raréfaction des choses ou des personnes (comme au désert),
mais un échec des choses présentes a intéresser, ou une inaptitude de soi a
s'y intéresser. On rejoindrait alors une ambiguité caractéristique de l'en-
nui. Il se peut que le monde n’offre absolument rien (comme au désert),
mais il se peut aussi qu'il n'offre, dans I'immeédiat, rien qu'on puisse vou-
loir. Soit rien ne nous intéresse dans ce qu'il offre (jugé ennuyeux), soit on
désire quelque chose de trés précis et d’'obnubilant qui n’est pas la. Une
forme possible d’ennui est en effet le désintérét pour ce qui est la (et qui
normalement nous intéresserait), a cause de l'attente de quelque chose de
trés déterminé, pour I'heure inaccessible. Cela se produit lorsqu’on attend
un événement devant arriver a une heure précise, encore éloignée. L'impa-
tience est possible ; c’est alors une forme de désir (un peu colérique). Mais

52 Sur l'origine stoicienne, les connotations et I'importance de 'apathie dans la tradition
chrétienne, voir BARDY, G. : « Apatheia », in : Dictionnaire de spiritualité ascétique et mystique,
vol. 1. Paris : Beauchesne 1937, 728-746.



Qu’est-ce que l'acédie ? 21

il peut se produire également une sorte de chute de tension - qui est pro-
prement un état d’ennui : une sorte de désaffection pour I'immédiat, et
pour tout le temps qui sépare du moment attendu. Le laps de temps, et la
portion d’espace a laquelle on doit tenir pendant ce temps, sont vidés de
tout intérét, simples obstacles a I'accomplissement de ce qu'on veut. Tout
ce qui reste a faire est alors de passer le temps. On peut noter qu’il est trés
difficile de faire quelque chose de sérieux dans cet état, a moins d'un grand
effort de reconnexion ou de réinvestissement de l'intérét. La seule activité
possible est quelque chose d’absolument futile, captant en surface et fai-
sant oublier le passage du temps.

Il n’est donc pas nécessaire que 'état acédiaste soit relatif a un devoir
fastidieux (non passionnel) a accomplir. D’'une part, un attachement pas-
sionné a une chose (absente, inaccessible) peut jouer contre toute autre
possibilité d’attachement. D’autre part, la sortie de I'état d’ennui n’est pas
toujours vertueuse : elle peut venir de I'exercice effectif d’'une passion qui
parvient a détourner de la premiére. Alors on ne sort de 'ennui qu’en tom-
bant dans une autre passion, alors que la guérison véritable de la passion
d’ennui suppose le détachement a I'égard de la nécessité (I'attente ou la ré-
clamation) d’étre passionné.

8. CONCLUSION : ACEDIE ET ENNUI

Si la problématique fondamentale de 'acédie rejoint celle de 'ennui, l'es-
prit moderne pourrait avoir du mal a comprendre en quoi il s’agit d'un
péché. Dans 'optique évagrienne, il s’agirait d'un état de péché potentiel,
non parce qu’on risquerait de mal agir (quoique la modernité ait tres lu-
cidement conscience que 'ennui peut étre une cause de mal), mais parce
qu’on serait envahi par un état passionnel nuisant a la pureté de I'ame, en-
térinant la corruption, c’est-a-dire la domination de la partie irrationnelle
sur la partie rationnelle. S'abandonner a 'ennui veut dire maintenir le dés-
intérét pour ce qui est la, et se laisser aller a l'inertie agitée ou au passe-
temps, qui ne font qu’entretenir I'état pénible. Mais au fond, le probléme
est le maintien de 'attachement pour ce qui n’est pas la (éventuellement un
objet idéal, a coté duquel les autres subissent une dévaluation), tandis
qu’on ne veut rien avoir a faire avec la portion présente d’espace/temps. On
comprend alors pourquoi la vertu opposée a I'acédie est la persévérance.

En tous les cas, on peut entrer plus avant dans l'intelligibilité du phéno-
mene d’isolement : ce n’est pas nécessairement une situation de solitude
(une exclusion subie), mais plus profondément, une forme de rupture avec
'environnement immédiat, de telle sorte qu’il n'y ait pas de rapport possi-
ble, ici et maintenant. L’élément fondamental n’est donc pas l'isolement
comme situation (configuration de 'environnement), mais la non-conne-
xion avec I'environnement immédiat - ce qui peut étre un état seulement
momentané, ou bien s’étendre a l'existence entiére. On aurait alors le cas



22 Julie Giangiobbe

d’'un acédiaste chronique. On peut songer au personnage de Dino dans
I’Ennui de Moravia : il a conscience que son ennui est lié a une absence de
rapport entre lui et les choses, défaillance qui vient finalement de lui,
d’'une incapacité a établir une connexion avec ce qui est la. On voit, dans
cet exemple, que le péché n’est pas dans l'état affectif en lui-méme ; mais
quand cet affect a pris le pouvoir (pour Evagre, par consentement ou aban-
don de I'ame), quand il est devenu une habitude, alors le comportement
entier est motivé par la souffrance de la déconnexion, qu’il entretient en
essayant de lutter contre elle. Cela engendre un vice a deux tranchants :
soit une compléte renonciation a l'action (une indifférence, une apathie),
soit une fureur a essayer d’engendrer en soi une passion quelconque (fu-
reur qui prend chez Dino la forme - selon la terminologie désuéte des pé-
chés - de la luxure).

L’acedia médiévale n’est pas totalement étrangere a cette souffrance de
la déconnexion, a laquelle on vient de réduire 'acédie, bien qu’elle la con-
sidere toujours du point de vue du devoir a accomplir. La tradition latine a
exploré plutdt le premier des deux pans, l'inertie, avec une spécification
spirituelle tout compte fait superflue - répercussion de 'exotisme apparent
du concept originaire. Avec I'ennui, on retrouve la figure compléte de 'acé-
die, sous ses deux facettes de dégofit et d’agitation.

Parvenu a ce point, on peut répondre a la question « Qu’est-ce que I'acé-
die ? » en disant que la tentation portant ce nom, chez Evagre, semble pou-
voir étre repliée de maniére vraisemblable sur le phénomeéne de 'ennui. Il
reste ensuite a expliquer, en quoi 'ennui peut étre tenu pour un péché : par
I'exigence passionnelle qu'il trahit, et par ses conséquences.

On répond ainsi de fagon satisfaisante a la simple curiosité, ou au besoin
de se rendre l'acédie plus familiére. Mais on peut se demander si le concept
ne devrait pas étre préservé dans sa spécificité, au lieu d’étre ainsi replié
sur le concept, métaphysiquement et littérairement chargé, de I'ennui. Des
ressources inédites, alternatives a la mélancolie ou a I'ennui, pourraient y
étre découvertes. En particulier, I'acédie contient intrinsequement, depuis
I'origine, une problématique d’ordre éthique. L'enjeu serait alors de
s'interroger sur la portée du concept d’acédie au regard de toute forme
d’engagement et d’accomplissement, religieux ou non53.

53 Sur cette question, sous I'angle plus particuliérement religieux, voir AUGST, Riidiger :
Lebensverwirklichung und christlicher Glaube. Acedia - Religiése Gleichgiiltigkeit als Problem
der Spiritualitdt bei Evagrius Ponticus. P. Lang : Frankfurt am Main 1990.



Qu’est-ce que I'acédie ? 23

Résumé

Le concept d’acédie est aujourd’hui presque oublié. Aprés avoir été en usage
durant tout le Moyen-dge, pour désigner 'un des péchés capitaux, il est
tombé peu a peu en désuétude a partir de la Renaissance. On ne le rencontre
plus que dans le champ du vocabulaire technique chrétien, avec un sens
assez flottant. Cet article aborde les difficultés propres a sa définition : obso-
lescence, référence a une réalité non-familiére (du moins en apparence), com-
plexité de son contenu, évolution historique. Le but est d’atteindre une for-
mulation a la fois juste et synthétique permettant de comprendre de quoi il
s’agit.

Abstract

The concept of acedia is almost forgotten nowadays. It had been used
through the Middle Ages, as one of the capital sins, but it gradually became
obsolete after the Renaissance. It is now only known as a term of the techni-
cal vocabulary of Christianity. This article exposes the problems of its defini-
tion: obsolescence, reference to an apparently non-familiar experience, com-
plexity of its content, historic evolution. The aim is to give the most accu-
rate expression of acedia, to understand exactly what it was.



	Qu'est-ce que l'acédie?

