
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 2

Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendues

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendues

Rezensionsartikel

Charles Ehret

Informing from Without: Intellect as Separate Form According to
Averroes and Thomas Wylton1

Medieval studies on "Averroism" are in their vast majority concerned with a

strictly Latin trend of thought, and rarely bother to look at Averroes through
other lenses than those offered by his catholic epigones. Conversely, studies
on Averroes himself generally seek to establish the Cordoban's own, original
doctrine, having little care for his scholastic descendants. In Les Possibilités
de jonction (PJ), J.-B. Brenet (B) engages in the task of understanding
together Averroes and a Latin "Averroist", Thomas Wylton, by reading each in
light of the other, convinced that both will thus appear more distinctively
than in isolation. The book is made up of two parts. First, a two hundred
page long essay; second, a translation of Thomas Wylton's Question On the
intellectual soul. The essay's aim is to trace back Wylton's noetics, as
contained in his Quaestio, to its source in Averroes. Hence the book's subtitle:
Averroes—Thomas Wylton.

Thomas Wylton (+ 1327) is an Oxford-bred philosopher who moved to
Paris in 1304, where he became Magister theologiae in 1312 and taught until
1322. It is during this time in Paris that he writes our Questio, completed
between 1317 and 1319. This text is his second psychological production after
his question-style commentary on the De anima, written during his earlier
oxonian period. But the commentary's sole remaining manuscript stops
abruptly in the course of book 2, so On the intellectual soul is all we have of
Wylton's strictly noetic elaborations. And whereas there have been several
studies of his physical or theological works, Wylton's noetics remains rather
uncharted2. B's analysis of the Quaestio is thus a welcomed addition to the
Wyltonian bibliography.

1A review of: Brenet, Jean-Baptiste: Les Possibilités de jonction. Averroès—Thomas Wylton

Scientia Graeco-Arabica 10). Berlin: de Gruyter 2013. This review was first presented in
a meeting of the PRC (Philosophical Review Club), Leuven, February 20th, 2014. I'd like to
express my deepest thanks to its members and its host, Andrea Robiglio, for their many
remarks and criticisms, which allowed me to greatly improve on both form and content. The
remaining flaws and imperfections are, of course, all mine.

2 The only coverage of Wylton's noetics is the introduction to THOMAS WYLTON: On the
Intellectual Soul Auctores Britannici Medii Aevi 19). Ed. Lauge O. Nielsen and C. Trifogli.
Trans. G. Trimble. Oxford: Oxford university press 2010. For studies on Wylton's theology
and physics, cf. P] 349-371 for a full bibliography.



390 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

However, B's main concern isn't primarily to establish Wylton's original
position. The book doesn't consider Wylton as such, but Wylton as an
Averroist. What doesn't relate to Averroes is thus left aside. This focus
means B mainly reads articles 1-3, where Wylton establishes Averroes's
opinion, and leaves in the background articles 4 (Opinio Thomae Wylton) and 5

(Contra rationes philosophorum adversus veritatem fidei). The text itself
certainly warrants such a choice, since articles 2 (De intentione Averrois) and

3 (De concordia et discordia opinionis Averrois cum intentione Aristotelis)
make up three quarters of it. Wylton thus presents himself as, first and
foremost, a reader of Averroes and an advocate of his doctrine.

Wylton's doctrinal restitution, however, differs on several crucial points
from Averroes' own claims. B's ambition is to show that Wylton's
interpretation, although it often steps away from the original intuitions of the
Cordoban, is always rooted in the texts, so that his Averroism is made

possible by Averroes himself. The essay thus introduces Wylton's exegesis as

a successful case of averroistic impregnation: a viable theory in itself, that
consistently extends Averroes' noetics while substantially differing from it.
In doing so, B strives to present a consistent picture of Averroism as a whole,
despite the doctrinal alterations produced by the translations and partial
availability of the texts, and despite the shifts in institutional and theoretical
contexts. Such an ambitiously enlarged understanding of Averroism requires
delving into the nuances and intricacies of Ibn Rushd's thinking, in order to
account for the variety of its offspring. This should allow, in addition, to
bring down the long-standing caricature of Averroism drawn by its enemies,
namely Aquinas and his followers.

The essay has four parts, which roughly follow Wylton's ordering of the
main noetic issues he deals with. After a short presentation of the question
itself (r) it deals with the ontological status of the material intellect (2), the
agent intellect's relation to the soul (3), and the intellect's relation to the
body (4). The three main sections follow the same order: first they establish
Wylton's position (2.1, 3.1.9 3.2.2.1, 4.1), and then trace it back to the set of
Rushdian theses in which it is embedded (2.2, 3.1.2, 3.2.2.2, 4.2), this giving
each time B the occasion to present his own interpretation of Averroes'
doctrine. I will discuss the essay by following its structure. For each of its
main parts, I will explain (a) how B captures Wylton's own position, (b) how
he then drives it back to developments found in Ibn Rushd himself, and

finally (c) I will offer a critical account of the established connection.

The ontological status of the material intellect

(a) The first main section focuses on Wylton's understanding of the
"material intellect". The phrase itself goes back to Alexander of Aphrodisias,
who named "material" the intellect not yet informed of anything, and thus
determined by its sole capacity to receive intelligible objects, "whatever has
the capacity to receive something else is matter with respect to the thing



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 391

received"3. That the intellect is material qua receiver seems to imply that it is

passive qua material. Wylton, however, claims that the nature of the
material intellect is active: it is of itself an act or actuality4. In doing so, he
contradicts the traditional understanding of the material intellect, and
disagrees with the most widespread reading of Averroes, according to which
the material intellect is for the Cordoban a purum possibile. What prompts
such a lectio difficilior? The answer is to be found in the conclusion reached
at §84 : ex istis manifestum est quod per "intellectivam" intelligit Commentator

intellectum materialem (§84)5. Indeed, it is difficult to see why Wylton
would want to posit the material intellect as active if not to sustain this key
interpretation: the intellectual soul and Averroes' material intellect are one
and the same thing. This equation is what drives his previous discussions,
and determines him to posit the material intellect as an actuality, since soul
is by definition an act.

(b) After having precisely situated Wylton's general argument in its
scholastic context, B turns to Averroes and shows that he is somewhere in
between Wylton's interpretation and the more traditional reading: the
material intellect is for him neither a purum possibile, neither an actuality. It
is not a pure potency because it is a substance, against Alexander of Aphro-
disias who considered the material intellect as a mere disposition (2.2.3).
And it is not an actuality because it is a potential substance, pertaining to a

"fourth kind of being", which is to the intelligible what matter is to the
sensible (2.2.4). This "fourth kind of being" is what allows Averroes to
overcome Themistius' position, and ultimately conquer his own, as we shall
shortly see.

First, B reconstructs Averroes' thesis that the material intellect is a

substance, which is based on the rejection of Alexander of Aphrodisias' conception

of it as a virtus facta complexione, a "power made by the mixing" that
takes place in the body. According to Alexander, a potency to receive
intelligibles would arise from the mixing of bodily elements, as an emerging

3 ALEXANDER OF Aphrodisias: De anima liber cum mantissa Commentaria in Aristote-
lem Graeca, supplementum aristotelicum t. II pars 1). Ed. I. Brunes. Berlin: Reimer 1887, 81.

Transi, in FOTINIS, A.P.: The De anima ofAlexander ofAphrodisias. A Translation and
Commentary. Washington, D.C.: University Press of America 1978, 106.

4 Cf. §21: "in se [...] est quidam actus" and §22: "sit quaedam actualitas in se".
5 As such, this Statement is neither in accord nor in conflict with Averroes, since he does

allow the intellect to be referred to as "soul", but only in an equivocal fashion (cf. Averrois
Cordubensis commentarium magnum in Aristotelis de anima libros Corpus commentario-
rum averrois in aristotelem, versionum latinarum volumen VI, 1). Ed. F.S. Crawford.
Cambridge (Mass.): The Medieval Academy of America 1953 [hereafter: GCDA], III, 5, 397. Transi,
in: AVERROES (IHN Rlishd) OF CORDOBA: Long Commentary on the De anima of Aristotle.
Translated and with introduction and notes by Richard C. Taylor, with Thérèse-Anne
Druart, subeditor. New Haven: Yale University Press 2009, 313). Wylton knows this, of
course, and agrees that the soul must here be taken equivocally, because contrary to the
nutritive or sensitive soul, the intellective part is separate (cf. §141). Where Wylton and Averroes

take leave of each other, is on the meaning they ascribe to separation, as we shall see.



392 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

disposition6. But since Aristotle praises Anaxagoras for holding that the
material intellect is not mixed with the body7, Alexander has to really
distinguish, so to speak, the bodily mixture and the emerging disposition.
The gist of Averroes' critic is that a disposition "has no nature of its own
except owing to the nature of the subject"8. This means, for instance, that a
surface's disposition to be flat, (1) wouldn't exist if not for the surface, and
(2) it wouldn't be a disposition to be flat if it weren't the disposition of a
surface: that to which disposes a disposition is determined by that ofwhich it
is a disposition, and without which the disposition wouldn't even exist. So a

disposition fully emerging and thus really distinct from its subject would be

a disposition 0/nothing, hence a disposition to nothing, and thus nothing at
all. This critic concludes that the material intellect, because it is disposed to
receive intellectual intentions, must be a substance that has such a disposition.

On this precise point, then, Averroes prefers Themistius to Alexander.
According to the former, the material intellect "isn't nothing in itself', but a

separate substance which is "a certain substrate-potency"9 analogous to the
one to be found in the material composites. This is apparently very close to
what will be Ibn Rushd's own position. For after many shifts, related by B, in
his assessment of the Themistian thesis, Averroes, in the Great commentary,
finally holds that the material intellect is a substance, separate and in
potency. Has he finally adopted Themistius' position? B believes this isn't
the case. When asserting his claim, Ibn Rushd formulates it by saying the
material intellect is a quartum genus esse, a "fourth kind of being distinct
from prime matter, separate form and hylemorphic composite"10. B gives
maximum weight to this formula, and argues that the truth of Themistius'
position can appear without contradiction only to one who explicitly undoes
the framework of a three term ontology: if there is only form, matter and
composite, then what is neither matter neither mixed with matter, as is the
intellect, must be form, and thus act. In other words, B argues that
Themistius' thesis, which solely concerns the material intellect, is insufficient

because it is a strictly noetic one, which can't possibly take place in an
Aristotelian ontology, insofar as such an ontology, unamended, doesn't
admit any separate but potential substance. Averroes' noetic thesis, on the
contrary, is an ontological one, as he answers the question of the material
intellect's nature by enlarging the Aristotelian framework to a fourth kind of
being capable of accounting for it.

6 Cf. ALEXANDER OF AphrodisiaS: Supplements to On the Soul Ancient Commentators
on Aristotle 52). Transi, by R.W. Sharpies. Ithaca, New York: Cornell University Press 2004,
39-40; quoted by Averroes in GCDA III, c. 5, 394 (transi. 310).

7 Cf. ARISTOTLE: De anima III, 4, 429318-19.
8 GCDA, III, 14, 431 (transi. 344); cf. PJ 41-42.
9 Cf. An Arabie translation of Themistius' Commentary on Aristotle's De anima. Ed. M.C.

Lyons. Columbia/Oxford: Cassirer 1973, 195; cf. PJ 46.
10 Cf. infra n. 7.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 393

How does Wylton's reading fit in this reconstruction? In two ways. First,
by refusing that the material intellect be purely potential, Wylton, says B,

reenacts in his own way and in his own time Averroes' rejection of
Alexander. Second, by holding that the material intellect is a separate actuality,

Wylton joins Themistius' position as Averroes sees it, i.e. as entailing,
for lack of a "fourth kind of being", that the material intellect be a separate
and therefore actual substance. So Wylton's position, although contrary to
the one of Averroes, and explicitly rejected by him, is on his side against
Alexander, and is virtually contained in the evolution of his thought as the
true expression of Themistianism, which is "an Averroism without a fourth
kind of being"11. So if Wylton's Averroism is deficient, it still is an Averroism,
in the sense that its deficiency was understood as such by Averroes, who
construed his own theory to overcome it.

(c) It surely is bold to conclude that Wylton's Averroism consists in holding
a position Averroes rejected, precisely because he actually rejected it. But
however much we grant such a large understanding of "Averroism", B's

parallel between Wylton's position and "Averroism without a fourth kind of
being", i.e. Themistianism, is debatable. Indeed, whereas the Themistius-
Averroes debate centers on the point that separation implies actuality,
Wylton's actuality thesis isn't really grounded on the fact that the material
intellect is a separate substance. Indeed, that it is "abstract" is only one of
the two textual points from which Wylton deduces the material intellect's
actuality. That it is man's first perfection, and is thus equatable with the
anima intellectiva, is the other one. And it is much more important, for it is
what Wylton will retain as the "Sententia Averrois" on the question at hand,
and what commands his whole treatment of it. In other words, Wylton's
position is that the material intellect is an actuality insofar it is man's first
perfection, i.e. the intellective soul, rather than insofar it is separate. This is

confirmed by Wylton's understanding of the "separation" relevant to the
material intellect. Indeed, Wylton argues that the many passages where
Averroes claims that the intellect is the form of man should command our
understanding of the intellect's "separation": because it is a form, it cannot
be separate secundum esse, and its "separation" must therefore simply signify
non-inherence. "According to his doctrine", Wylton writes, "by 'separate' he
doesn't mean a form separate from the body according to being, but by
'separate' he understands a form not mixed with matter" (§i4i)12. So for him
the immaterial intellect is actual and separate, but it is actual before being
separate, and because it is a soul, so that its separation must be downgraded
to a mere non-inherence, which is not a separation secundum esse. So where
Averroes and Themistius agree against Alexander on the material intellect's

11 PJ 54-
12 Translations are from THOMAS WYLTON: On the Intellectual Soul. Ed. L.O. Nielsen and

C. Trifogli.



394 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

separation^, the two being divided on whether this entails actuality, Wylton
posits first and foremost that the material intellect is man's perfection, this
entailing actuality and qualifying separation. Because of this, Wylton's claim
that the material intellect is actual appears driven by the catholic obligation
of attributing thought to man by understanding the intellect as his soul, and
not by the Graeco-Arabic position of Themistius and Averroes that the
material intellect is a separate substance. Insofar as this is true, the material
intellect's actuality in Wylton is a foreign import to his Averroism rather
than a part of it.

Concerning B's presentation of Ibn Rushd's doctrine itself, we can cast
some doubt on the difference the "fourth kind of being" really introduces in
Averroes, and therefore between himself and Wylton. Indeed, just a few lines
after positing the quartum genus esse, Averroes refines a principle asserted
in his preceding commentary^ (we'll refer to it as the "bare receiver
principle"): "the proposition saying that the recipient ought to have in act
nothing of what it receives is not said without qualification but
conditionally. [This is] because it is not necessary that the recipient be nothing at
all in act but rather that it not be in act something of what it receives''^.
And, as we have seen, it is in fact necessary that the receiver be somehow in
act, because, as Ibn Rushd has argued against Alexander, a pure receiver
wouldn't exist, nor be able to receive anything in particular: a disposition to
receive intelligibles requires a supposit that actually is, and that is an actual
intellect. So the fourth kind of being, which is an immaterial potency for
intellectual beings, and which makes up the material intellect's essence,
doesn't eliminate actuality, but on the contrary requires it.

In what sense, then, is the material intellect an "actual being" for
Averroes? The reading most obviously prompted by Averroes' critic of
Alexander is that the material intellect is an actual substance, i.e. a fully-
fledged, separate being—as opposed to a mere disposition. Recent scholarship

seems to agree in this when considering the qualified version of the
bare receiver principle: to avoid the recipient's actuality colliding with the
pure potency of the quartum genus esse, it is held equivalent to substantiality,

this allowing for a purely potential substance. Thus Taylor comments
on the passage by writing "That is, the material intellect has a nature of its
own, consisting in receptivity and receptivity actualized by what is extrinsic
to it"16; De Libéra translates it with a bracketed explanation, as such: "il n'est

pas nécessaire que le récepteur ne soit rien du tout en acte [i.e. qu'il ne soit

D Cf. for instance GCDA III, 14, 432 (transi. 345): "...Theophrastus, Themistius, Nicolaus,
and others among the ancient Peripatetics hold faster to the demonstration of Aristotle and

preserve his words to a greater degree. For since they attend to the accounts and words of
Aristotle, none could bear these to bear upon the disposition itself alone nor upon the thing
subject to the disposition [as] if we had asserted it to be a power in a body, while saying that
it is simple, separate, impassible, and unmixed with the body".

M Cf. GCDA, III, 4, 385-386 (transi. 302).
'5 GCDA III, 5, 410 (transi. 328), our emphasis.
16 Introduction, lviii.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 395

pas une substance]..."1?. So for both scholars, that the receiver is in actuality
means it has its own nature, and thus is a substance; but because this nature
is nothing else than receptivity, it is a substance in a state of pure potency.

However, B himself has suggested, elsewhere18, another reading. He

rightly reminds us of Averroes' aim it the passage: to allow the material
intellect to receive separate forms from the agent intellect. For one might
think that if the material intellect contains separate forms, this would
"impede it from understanding material forms''^. Against this, Averroes qualifies

the bare receiver principle: the receiver can indeed be in act, only not to
what it receives. So, with this in mind, what does the "actuality" of the
material intellect amount to? B answers: to its information by the agent
intellect. The material intellect isn't, of itself, an actual substance, but it is an
actual intellect because it is always already informed by the agent intellect.
This is the point Averroes is making, and this is why he continues with the
analogy between material intellect and the diaphane: the material intellect
receives the material forms only because it is primarily informed by the
agent intellect, just as the diaphane receives colours only because it first
receives light. B's reading has strong textual grounds, and as an explanation of
GCDA III 5's final moments, it certainly seems right. However, as a

philosophical explanation, it cannot stand on its own. Indeed, against Alexander,
Averroes has made clear there can be no pure receptivity, and so the material

intellect's reception of material forms must imply some prior actuality
on the part of the receiver. It is clear this prior actuality of the material
intellect cannot just be its prior information by the agent intellect, because
such an information, as the text makes clear, is itself a reception of separate
forms, which in turn requires a prior actuality on the part of the receiver. So

in the end you still have to say that if the material intellect is to receive
anything, it must, for Averroes, be something actual of itself, i.e. a substance.

But this isn't the case for Wylton. He himself only once refers to the
material intellect as a substance, in §13, where he says that according to
Averroes, "it is one substance, abstract and separate, and consequently
something that subsists in itself in act", a point he will further on reject
when saying that the material intellect isn't separate secundum esse. Therefore,

Wylton and Averroes don't disagree exactly where B says they do.
Indeed, for both it is true to say that the material intellect is an actual being
in potency to intelligibles. The difference between the two isn't so much that
one claims the material intellect is actual, the other not, it is rather the
meaning they both give to the material intellect's "actual being". For

Y7 AVERROËS: L'intelligence et la pensée, Grand commentaire du De anima, livre III (429010-
435625J. Trad., intro. et notes par Alain de Libéra. Paris: Flammarion 1998, 79.

18 BRENET, J.-B.: Averroès et l'intellect matériel diaphane. Remarques sur une analogie
variable, in: WlRMER, D.: From Cordoba to Cologna: transformation and translation, transmission

and edition ofAverroes's works (Cologne, 25-28 October 2011). Berlin: de Gruyter.
Forthcoming.

GCDA III, 5, 410 (transi. 328).



396 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Averroes, it means it is a substance; for Wylton, it means it is an act, namely
the act of the body, the soul of man.

The agent intellect's relation to the soul

(a) The intellect is called "agent" insofar as it actuates the intelligibles,
produces them by abstracting from the images contained in the human soul
their intellectual content. Wylton's thesis on the material intellect as an act
identical to the intellective soul leaves no psychological room for the agent
intellect: because the intellective soul just is the material intellect, the agent
intellect must be something else, hence "outside" the soul. The main
difficulty raised by this extrinsicism is in understanding how Averroes can

say that the agent intellect relates to man as a form? Indeed, if the material
intellect is already man's actual form, then the agent intellect's formal role
towards man seems redundant. But Averroes is clear that the agent intellect
is a "form for us" (forma nobis)20. The question is how Wylton accommodates

this claim with his equation. In short, the answer is that Wylton's
extrinsicism entails only that the agent intellect can't be a form in the
traditional sense of an informing form; but it can still be a form of another
kind. Wylton names it a "forma assistens".

Unfortunately, in Wylton's question, the phrase itself is a dead end: he

doesn't explain in any detail what assistance means. B therefore endeavours
to both ground and flesh-out Wylton's rather light and thin last word on the
issue. He first delves into the contemporary usage of "assistance", which
confirms that "to assist" is frequently the opposite of "to inhere" (Peter Olivi,
Henri of Ghent) or "to inform" (Richard of Mediavilla), and that as such it is
used in the noetic context of determining the agent intellect's action on the
material one (Godfrey of Fontaines). He then probes three theological fields
where assistance plays a key role, so as to better understand how it can open
to an extrinsic agent intellect a formal access to its material counterpart.
These three theological fields are the theories of angels, of the trinity, and of
the sacraments. Let us consider the first.

Drawing from various texts of Aquinas21, B connects Wylton's "assisting"
agent intellect with the "assistant angels", as distinguished from the "minister
angels", the latter being "intelligent instruments" which act upon us, whereas
the former, closer to God, never do so directly, but only through the latter.
These assistant angels are paralleled in Aquinas with the separate intellects
that move the spheres according to Avicenna22, who distinguishes these
separate movers from other conjoined ones, which he calls the souls of the
spheres. So Aquinas understands Avicenna's distinction between the separate

intellects and the souls of the spheres as a philosophical echo of the
catholic distinction between assistant and minister angels. Aquinas' inter-

20 GCDA, III, 20, 445 (transi. 356).
21 Summa theologiae, la, q. 112. In II Sent., dist. X, q. 1, a. 1-3. In Job, chap. I, lect. 2. In

Hebr. I, 6.
22 Cf. In II. Sent., dist. XIV, q. 1, a. 3, resp.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 397

pretation of the separate intellects in Avicenna as "assisting" could maybe
help us understand how Wylton conceives Averroes' agent intellect as such. B

shows it does, in two respects. First, just as an assisting angel, the agent
intellect in Averroes is a separate substance whose principle act is to think
God. Second, this primary orientation towards God doesn't disconnect the
assisting entity from what is ontologically beneath it. On the contrary, by
their closeness to God, they relate to what is inferior as to subordinates^. So

in both cases assistance names the twofold, ordered relation, where reception

from a superior being is followed by communication to the inferior.
Having achieved his sourcing, B turns in the opposite direction, and

offers a quick survey of assistance's post-scholastic success. The notion is
indeed to be found, amongst many others, in Francisco de Toledo (d. 1596),
Suârez (d. 1617), Bayle (d. ryoô), or, less famous, E. Pourchot (d. 1734). What
we witness is a deep shift in meaning: forma assistens no longer indicates a
noetic paradigm enabling us to consider the agent intellect-material intellect
relation, but the psychological model that equates the soul-body relation to
the relation between sailor and ship. Forma assistens thus becomes the label
of a unacceptable dualism to which must be opposed the soul as forma
informons.

(b) In Ibn Rushd, the agent intellect is "form in us", but only in an indirect
way: we are informed by the intelligible forms it abstracts, and because the
agent intellect is itself the form of those intelligibles, it is, by transitivity,
our own24. Such an information, furthermore, is progressive, as it will grow
stronger with the cumulative reception of material forms, until the material
intellect is fully actualized, at which point it joins with the agent intellect in
the knowledge of the separate forms25. As regards to Wylton, then, the opposition

isn't as clear cut as it first seems: if Wylton doesn't admit that the
agent intellect is informing, Averroes certainly doesn't claim that the agent
intellect is from the start a fully inherent form; on the contrary, such a union
between the two intellects takes place only in the final junction, so that,
until then, there is an affinity between Wylton's extrinsicism and the noetic
situation as Averroes understands it.

The second way B connects Wylton and Averroes, despite their final
opposition, is by showing how the former's claim corresponds to what the
latter held at one point of his doctrinal evolution. Indeed, to answer the
problem that metaphysics come to be when its object is eternal, the young

23 B quotes Albert to support this: "to assist consists in [...] directly receiving from God
<his illumination> and in cooperating with him to drive back <to it> the other beings"23
(Super Dionysium De caelesti hierarchia, chap. 13. Ed. P. Simon et W. Kübel, 185, 1. 79-80; cf.
P/90).

24 Cf. GCDA, III, c. 36, 499 (transi. 398): "when the theoretical intelligibles are united
with us through forms of the imagination and the agent intellect is united with the theoretical

intelligibles (for that which apprehends [theoretical intelligibles] is the same, namely,
the material intellect); it is necessary that the agent intellect be united with us through the
conjoining of the theoretical intelligibles".

25 Cf., for instance, GCDA, III, c. 36, 485 (transi. 387).



398 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Averroes maintained that this science mustn't be considered as direct, but as

proceeding by analogy and comparison with the material intelligibles.26 This
doctrine is essentially the one Wylton holds: because the agent intellect
never properly informs the material one, he is himself known to us, as are
the other separate substances, only through the material intellect's
self-reflection: "when our material intellect is stripped bare of potency, Wylton
writes, then the material intellect understands itself in the light of the agent
intellect; but in understanding itself it understands all separate substances"
(§76). So Wylton, ultimately, isn't foreign to Averroes: he is as familiar to
him as the early noetic steps of his youth.

(c) The sourcing of Wylton's notion of assistance gives mixed results. We've
considered the more ambitious one, established with Aquinas' assistant
angels, as they are themselves paralleled by Aquinas with Avicenna's separate

intellects. This four term analogy (Aquinas/Avicenna-Wylton/Averroes)
which bridges across cosmology, angelology and noetics, is certainly too
complex to be entirely fitting. An obvious dicrepancy, for example, is that
Aquinas' "assistant angels" assist God, and so the relation of assistance is

"ascending", whereas the agent intellect's assistance "descends", as it were,
towards the "lower" material intellect. But B's sourcing doesn't truly aim at
providing a full-blown, satisfying explanation of what Wylton means by
"assistance", and this would be expecting too much. Where the sourcing
clearly succeeds, and what B's really aiming at, is in showing how on a
noetic—hence strictly philosophical—issue, various theological speculations
are suddenly and covertly injected in the discussion, when Wylton gives the
word that, all by itself, provides his account of Averroes' forma nobis claim.
Because these various theological considerations don't connect with each
other, and because they each connect quite loosely with what Wylton is dealing

with, they don't amount to a coherent background that would give to
Wylton's last word some extra depth. But although B's probing doesn't break
through a dead end, it does shed light on how Wylton ended up there.

The high point of the section lies in B's account of the way the agent
intellect informs the material one in Averroes. A novel interpretation of the
doctrine is drawn from the statement that we are "moved to conjoining"27,
which expresses that we are gradually assimilating ourselves to the agent
intellect through the reception of material forms. B's idea is to understand
this "movement towards junction" according to the physical theory that will
be known in the Latin world under the name of forma fluens28, and opposed

26 Cf. AVERROES: On Aristotle's "Metaphysics". An Annotated Translation of the so-called
"Epitome" Scientia Graeco-Arabica 5). Ed. R. Arnzen. Berlin: De Gruyter 2010, 161: "As the
most specific subject of human conceptualization consists of material beings only, while it is

only by analogy that we think these principles".
27 GCDA, III, c. 36, 500: "et tunc dicimur moveri ad continuationem" (transi. 399); cf. PJ

127.
28 The term itself is introduced by Albert the Great. Cf. in: Phys. Ill, tract. 1, cap. 3, 153, 1.

22-36: "Adhuc autem, forma, quae est actus materiae, et forma, quae potentia est in materia,
sunt essentialiter forma una; sed eadem forma, quae est in potentioa et in actu, est fluens,



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 399

to the fluxus formae theory. This doctrinal opposition originates in the
Commentator's physics, where he distinguishes between two ways of
regarding motion. The "truer" one is to consider it "as it differs only in more
or less from the perfection to which it is heading"; "the most famous" one is

to consider it as "a way towards perfection, which is something else than the
perfection itself 29. According to the first modus of movement, which has
Averroes' favour, movement is not something else than that towards which it
moves, it is already, only to a lesser degree, that towards which it moves: ire
ad calorem est calor quoquo modo3°. If a house is being built, we naturally
talk of the "house" being built, in the sense that what is under construction,
precisely because it is really undergoing a determined change, already is the
house it is becoming. This is why, according to Averroes, Aristotle places
movement in as much and in the same categories as there are terms of
movement: movement is formally identifiable with its extrinsic and final
term. We see how this applies to noetics: inasmuch as "we are moving
towards the junction", we already are the agent intellect towards which our
thoughts are driving us; our relation to it has always already closed all
possible gap of essence, leaving an ontologically unhindered path to be crossed
under the continuing action of one and the same form.

The explanatory power of this parallel is tremendous. First, it dispels the
idea that information from without would only be an ill-formed, pseudo-
Aristotelian version of Platonism's central tenet: participations1. Second, in
its light, man's hylemorphic structure, according to which his form—the
intellect—isn't inherent but extrinsic, is no longer an isolated and thus problematic

one, but reveals itself common to all physical beings, insofar as they
are in process, informed as such by the extrinsic term of their movements2.

quando simul est in actu et in potentia; ergo et ipsa essentialiter est eadem cum forma in po-
tentia existente et cum forma existente in actu. Forma autem fluens est motus; ergo motus
realiter sumptus est eiusdem essentiae et eiusdem praedicamenti cum forma, quae est actus
mobilis. Et sic in quot praedicamentis fuerit forma, quae est actus mobilis. In tot praedica-
mentis motus invenitur." Cf. TRIFOGLI, C: Oxford Physics in the Xlllth Century (ca. 1250-
1270). Motion, Infinity, Place and Time Studien und Texte zur Geistesgeschichte des
Mittelalters 72). Leiden: Brill 2000, 56.

29 Cf. TRIFOGLI, C.: Oxford Physics, 47-51.
3° AVERROES: In V Phys., c. 9. Ed. Venice, 1562, vol. 4, f. 215A; cf. P] 125.
31 This is what is argued in TAYLOR, R: Intellect as Intrinsic Formal Cause in the Soul

According to Aquinas and Averroes, in: El-Kaisy, M./DILLON, J. (eds): The Afterlife of the
Platonic Soul. Boston: Brill, 2009, 21t: "Averroes recognized and rejected for himself what he
perceived to be Platonic elements in the thought of Themistius. Yet Aristotle's account of
the separate, unaffected, unmixed and essentially active Agent Intellect at De anima 3.5,
43oai7-i8 required that the Agent Intellect be intrinsic to the human soul as an essential

part of the distinctive definition of human being. But the account which Averroes ultimately
provides contains key components from Themistius, in particular (i) the essential combining,

uniting, or sharing (seil., participating) of human intellect in the intellectual activity of
the transcendent, external and ontologically distinct Agent Intellect...".

32 B has recently developped this physics-noetics bridge in: Penser à l'instant, Une
lecture arabo-Iatine de Physique VII, 3, 21 mai 2014, Collège de France. Unpublished. Conference

available at http://www.colIege-de-france.fr/site/alain-de-libera/symposium-2014-05-
21-iohoo.htm.



4oo Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

The intellect's relation to the body

(a) We have already mentioned as a crucial point that the intellective soul's
separation isn't for Wylton a separation secundum esse but only a non-
inherence. Still, how can what is separate from the human body, even in this
qualified sense, be at the same time united to it? Wylton answers by holding
that the soul is to the body in a relation of "inclination, order, and
dependence'^. Such a conception progressively emerged in the years r230-r250,
during which the formal role played by the soul is understood as more essential

than was traditionally assumed34. This can be seen as a slow and gradual
shift from Avicenna—according to whom informing the body is an unessential

function of the soul35—to Aristotle. This "aristotlizing" would have
reached maturity in Aquinas, where inclinatio, ordo and dependentia are
used by the Angelic Doctor himself to describe the soul's relation to the
body. B thus understands the thomistic doctrine of the substantial unity of
soul and body as going further down the same path opened by the preceding
generation of theologians. Wylton's sense of "information" is thus neither
weak neither unaristotelian, and shouldn't have to shy away from the Tho-
mist's substantial unity.

So on the one hand, according to B, Wylton doesn't lose any ground
against Aquinas on the unity between soul and body by conceiving it as an
inclinatio. And on the other, according to Wylton, Averroes gains decisive
ground against the catholic doctrine in coherence. Indeed, the latter admits
that between death and resurrection, the intellective soul can still maintain
its existence without the body of which it is the act, or, as Wylton puts it,
"can subsist without any perfectible thing" (§124). But, Wylton insists, this is

a situation Averroes would never accept. And this shows his conception of
the unity between soul and body is in fact tighter, thus "truer" than the one
defended by the Catholics. This coherence of Averroism, which can both
claim that body and intellect are one, and that they are never apart, follows
from its conception of the intellect's "first perfectible". Indeed, according to
Wylton's Averroism, the intellect doesn't primarily accomplish the potency
of a particular human being as such, but of "human nature itself, which is

one according to itself and its quiddity in all supposits, although numerically
it is distinguished in different supposits" (§320). This means that the
intellective soul remains in existence after the death of one's body, not as a

33 Cf. §6: "in the proposed case [of the intellective soul] I understand by an informing
form a form having a natural inclination, an order, and a dependence towards something
else, in such a way that from itself and something else one composite is apt by nature to
come to be".

34 Cf. PJ 155-156; on this issue, cf. also BAZÂN, B. Carlos: The human soul: form and
substance? Thomas Aquinas' Critique ofEclectic Aristotelianism, in: Archives d'Histoire Doctrinale
et Littéraire du Moyen Âge 64 (1997) 95-126.

35 Cf. AVICENNA: Liber de anima seu de sextus naturalibus. Ed. S. Van Riet (Avicenna lati-
nus). Louvain: Ed. orientalistes 1968, I, 1, 26: "hoc enim nomen anima non est inditum ei ex
sua substantia, sed ex hoc quod regit corpora et refertur ad ilia". Quoted in BAZÂN, B.C: The
human soul, 103.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 4or

floating form informing nothing, as in Aquinas, but as the continuing
actuality of human nature as instantiated in those that still live. Personal

immortality is thus discreetly done away with. But it spares Wylton the
claim that the intellect's activity is any sense its own, independently from
the body, a claim Aquinas has to defend in order to avoid it from sharing its
demise, and ensure the intellect's immortality. Since, according to Aquinas,
it is tied to a particular body, the intellective soul must somehow act
independently from it if it is to subsist after its death. Difficult for Aquinas, then,
to read Aristotle's statement in De anima I 1, 403 8-ro that "if to understand
is to imagine or does not come to pass without imagination, it is impossible
that it exists outside the body". Wylton, on the contrary, can give this
statement its full-blown meaning, as implying that intellection is truly the
act of the mind-body compound, and "is not proper to the intellect, but
belongs to the whole conjunct first just as to that which first understands"
(§125). So if a theory can properly back the claim that what thinks is a particular

man (hie homo intelligit), and not simply the intellect, it seems to be

Averroism.

(b) Wylton explicitly states that the intellect's separation isn't secundum
esse. But Averroes doesn't. It seems clear that such a separation does obtain
in the case of the intellect, as it does in the case of the celestial movers36.
Indeed, a being separate in this way, according to the stock-phrase, "isn't
constituted by its subject" (non constituitur per subjectum), whereas a material

form perfects the matter it informs while being conversely perfected by
it. A separate form and what it informs don't depend on each other to exist,
and to exist as they are. What the form perfects already exists on its own as a

fully-fledged being. Distinguishing it from matter, Averroes names it a "subject

"37. A subject, as opposed to matter, is already ontologically constituted
when receiving its form. This, in turn, implies preceding information of the
subject, meaning that the separate form is here the term of a series of forms.
This is what B will mainly examine in this section. His goal is to erase the
image of an ontological gap the word "separation" inevitably conveys38. The

36 Cf. GCDA, III, c. 5, 403 (transi. 318): "one should hold the opinion that there are some
living things whose first actuality is a substance separate from its subject, as is thought
concerning the celestial bodies".

37 Cf. Averroes' De substantia orbis. Critical Edition of the Hebrew Text with English
Translation and Commentary. Ed. and transi. A. Hyman. Cambridge, MA/jerusalem: Medieval

Academy of America and Israel Academy of Sciences and Humanities 1986, 82: "Thus the
celestial body functions as matter for this incorporeal form, but it is a matter that exists in
actuality. The celestial bodies, therefore, possess something resembling matter only insofar
as they have an underlying matter for the reception of form. Therefore, the term 'subject' is

more truly applied to them than the term 'matter'. The reason is that the sublunar matter is
called by that name inasmuch as it is potentially the form that comes to be in it; but it is
called 'subject' inasmuch as it sustains the form and inasmuch as it is a part of the composite
made up by it and the form".

38 Cf. PJ 196 : « ôter à l'intellect matériel le statut de substance pleinement séparée,
transcendante, surplombante que les adversaires latins d'Averroès ont cru pouvoir stigmatiser.

»



402 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

idea is that the intellect's "separation" doesn't imply a disconnection from its
material subject, because the ontological space between them is created and
filled by the intermediate forms through which they unite. Such is the case
of man's body, which orders itself as a series of material forms that culminate

with the cogitative soul. And this is why the intellect is separate: not
that it subsists apart from the body, but only from its matter, because it
informs a body which already has its own complex formal constitution39.

In such light, both Wylton and Averroes can be seen as refusing to the
material intellect any separate subsistence. Two points can precisely confirm
this general agreement. First, the composition of forms that account for the
intellect's separation as a form-subject relation (as opposed to a form-matter
relation), is also to be found in Wylton's questions. Second, Averroes'
refusal of any separate subsistence of the intellect can rely on the same text
Wylton builds on, De an. 1,1, 40333-10, as it offers the textual ground for the
intellect's full operative dependence on the body4'. Averroes' reading,
analysed closely by B, proceeds by opening a twofold alternative concerning the
act of thought: first we must ask if it uses the body as an instrument, then if
it requires "things that exist in the body". If the answer to the first question
is negative, and allows to say that intellection is extra corpus in the sense
that it is accomplished without bodily organs, the answer to the second
question, however, is affirmative, so that "it is impossible for that activity to
exist outside something involving the body, though the intellect does not
have any involvement with it. This is his opinion concerning the material
intellect" continues Averroes, "it is separate from the body and it is impossible
that it understand anything without the imagination"42. In other words,
although separate from it, the intellect can't operate without the body, which
carries the images it feeds on. Separation, then, shouldn't be understood as

independent subsistence, because although the intellect is independent from
the body, it can't accomplish intellection independently from it.

(c) B's presentation of the Wylton versus Aquinas issue seems quite debatable.

Indeed, in order to assimilate their ways of uniting body and intellect-
tive soul, it treats Aquinas' doctrine as if inclination, order and dependence

39 Addressing the composition of forms implied by the form-subject relation gives B the
occasion to show Alexander's positive influence on this point, who writes that "a body whose
substrate has several different forms, each of them united to its own matter, must necessarily

possess a nature and form that is both diversified and more perfect [than the form of
primary bodies], since the nature of each of these bodies making up its substrate adds its
own distinctive characteristic to the form that is above all these [inferior forms] but shared
by all of them. Thus this higher form becomes, as it were, "the form of forms and the perfection

of [all] perfections" (FOTINIS, A.P.: The De anima ofAlexander ofAphrodisias, 10-11).

4° Cf. §156: "it is necessary to stipulate some third principle other than matter and the
intellectual soul, that is intrinsic to the quiddity of man. The Commentator posited in man
besides prime matter and the material intellect a most perfect sensitive soul, which he
posited to be a substantial form other than the material intellect".

41 Cf. GCDA, I, c. 12,17, 45sq (transi. i5sq); PJ 190.
42 GCDA, I, c. 12, 18 (transi. 16); cf. PJ 193.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 403

of soul to body were a privileged description of man's substantial unity,
whereas, in truth, it is a rather uncommon way for Aquinas to express himself.

Furthermore, when he does call in such a vocabulary, he's either making
a concession43, either considering man's unity as having temporarily broken
up. Thus Aquinas writes, in the main text B quotes on this point, that "To be
united to the body belongs to the soul by reason of itself, as it belongs to a

light body by reason of itself to be high up. And as a light body remains
light, when removed from its proper place, retaining meanwhile an aptitude
and an inclination for its proper place; so the human soul retains its being
when separated from the body, having an aptitude and a natural inclination
to be united to the body."44 An inclined being, ordered to another, is Aquinas'

version of the soul considered post mortem, whereas Wylton considers it
such hie et nunc. So that Wylton's "informing form" is in truth defined as

something entirely different from Aquinas' substantial form, to which it
resembles only when the latter is separated, and thus, according to Aquinas,
uninforming.

But we should also note that what allows Wylton's description to account
for more than an accidental unity isn't inclinatio as such, but as natural, i.e.
as proceeding from the soul's nature. The aristotlizing that takes place in the
generation before Aquinas, as B shows, doesn't so much amount to talking of
the soul in terms of inclination or dependence, but rather to qualifying such
talk as picking out a substantial difference of the human soul, and not, as in
Avicenna, an accidental property. And on this point, there is a crucial
difference between Aquinas and an Averroist such as Wylton. Aquinas can
say the soul has a "natural inclination to be united to the body" because he
defines the soul as its substantial, inherent form; this fully explains that the
soul has of its very nature a tendency to unite back with the body when
separated from it. How can Wylton, for his part, back the claim that the
intellective soul has a "natural" inclination towards the body? The only place
for an answer is his definition of the intellecttive soul, which he defines as
the material intellect. This works well: because the material intellect cannot
actualize its power without turning towards phantasms located in the body,
it does indeed seem "naturally" inclined to it. However, if one wanted to
press Wylton further, he would find that this final point is purely based on
authority: there's nothing in the material intellect as such—i.e. as the capacity

for immaterial intentions—that relates it to the body.45 So the natural

43 Cf. Quaestiones de anima, q. 1, ad 12m: "ad duodecimum dicendum quod etiam anima
aliquam dependentiam habet ad corpus in quantum sine corpore non pertingit ad comple-
mentum sue speciei, non tarnen sic dependet a corpore quin sine corpore esse possit"; cf. PJ

157-
44 Summa theologiae, la, q. 76, art. 1, ad 6m: "ad sextum dicendum quod secundum se

convenit animae corpori uniri, sicut secundum se convenit corpori levi esse sursum. Et sicut
leve manet quidem leve cum a loco proprio fuerit separatum, cum aptitudine tarnen et incli-
natione ad proprium locum; ita anima humana manet in suo esse cum fuerit a corpore separata,

habens aptitudinem et inclinationem naturalem ad corporis unionem." Our emphasis.
45 Cf. §26: "the agent intellect does not suffice by itself to reduce the material intellect

from potency to act, since then our intellect would be able to understand without turning



404 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

inclination of intellective soul to body is deduced from different definitions
of the soul in both cases, but only Aquinas' definition can truly ground such
an inclinatio. Not only that, Aquinas' definition can also ground what Wyl-
ton has to assert from authority: it is because the soul is the substantial form
of the body that its intellective power is unable to grasp the purely intelligible,

and must turn to phantasms46.
Finally, contrary to what B contends, Wylton's conception is in fact open

to Aquinas' objection, according to which, if the material intellect only joins
with man to feed on his phantasms, this can't amount to the fact that a
particular man thinks (hie homo intelligit). B gives a certain credit to Aquinas
on this point, as he says that "si l'intellect était un suppositum séparé, il ne
suffirait pas qu'il fût présent à l'image pour qu'on pût dire qu'intellige
l'individu qui la porte". Aquinas' mistake wouldn't be in reasoning but in
reading. Had he read Averroes as sympathetically as Wylton, he would have
no doubt concluded like him that Averroes' material intellect isn't a separate
supposit in the first place. So for B, Aquinas' objection doesn't hold, because
the material intellect that connects with the phantasms isn't a separate sup-
posit, but the form of the human body, so that material intellect and images
share the human body as a common supposit, of which, therefore, intellect-
tion can be predicated.—What's wrong with this line of reasoning should be
obvious by now: the only extent to which Wylton holds that the material
intellect is the body's "form" is that it is naturally inclined towards it, and
this in turn can only mean it needs to connect with its images. So if you
grant to Aquinas that this sole connection can't account for hie homo intelligit,

you can't say Wylton accounts for it by adding that the material intellect
is man's form, since for him it's simply one and the same thing.

So one can think B gives excessive credit to Wylton's theoretical agility in
writing he manages to turn against Aquinas the key principles of his own
psychology.47 It rather looks like his qualifying of "separation" and his talk of
"natural inclination" never compensate having refused inherence, and never
suffice to produce a substantial unity, let alone to get to the kind of intimacy
body and soul share in Aquinas. As we have seen with insistence, Wylton's
key departure from Averroes is in identifying the material intellect with the
intellective soul, so as to refuse to the former any separation in esse. But
because he fails, in our opinion, to unite the material intellect and the human

towards phantasms, which the philosopher denies". Philosophical ground for the intellect's
need to turn toward phantasms to intelligize seems also to be lacking in Averroes; what
might be put forward as an argument can be found in GCDA III, c. 4, 384 (transi. 302).

46 Cf. Summa theologiae la, q. 84, a. 2: "Intellectus autem humani, qui est conjunctus
corpori, proprium obiectum est quidditas sive natura in materia corporali existens. [...] Et
ideo necesse est ad hoc quod intellectus actu intelligat suum obiectum proprium, quod
convertat se ad phantasmata".

47 Cf. PJ 164: « Dans sa défense d'Averroès, Wylton n'offre pas contre Thomas d'Aquin
une alternative théorique. Spectaculairement, il déborde plutôt l'Aquinate sur sa gauche en
lui retournant, vérifiés par le Commentateur, les principes mêmes de la psychologie thoma-
sienne. »



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 405

body in any substantial way, it does seem that his material intellect is a

separate substance that doesn't speak its name.
Now, as we have seen, Averroes has explicitly asserted the intellect's

autonomous existence, its separation in esse, this presenting the threat of an
ontological gap opening up between it and man. B responds to this by
stressing that the intellect must still be understood as the form of man,
"separate" insofar as such a form isn't the form of matter, but the form of
forms. But can this suffice? The problem at hand rests on two incompatible
claims: (1) the form-subject unity between man and intellect is substantial,
i.e. one being arises from it; (2) the form in a form-subject relation isn't
constituted by its subject. It would indeed seem that if the last point holds,
the form-subject unity could only be accidental. The composition of forms in
Averroes, on which B insists, allows us to understand one thing: the human
body could theoretically exist as a hylemorphic compound independently
from its being informed by the intellect, without this preventing such
information to be substantial, because the intellect, as ultimate form,
partially corrupts those beneath it, which thus cease substantiating their
matter. So although what enters in connection with the intellect is "man" of
itself, insofar as this connexion is established, it is "man" in a more proper
sense; hence Averroes' famous claim that "man" is predicated equivocally to
those who have been perfected by speculative science, and those who
haven't48. Man's unity with the intellect that informs it, not as matter, but as

subject, can thus be maintained.—But if the problem is thus solved ex parte
hominis, it remains ex parte intellectus. Because the intellect is separate in
being, because it isn't constituted by its subject, because it is a perfection
that can be without what it perfects49, it remains difficult to see how its
unity with its subject could be more than accidental. One can regret that B

doesn't tackle this issue head on; he rather switches from one set of considerations

to another (from the intellect as a separate perfection to the intellect
as form of man) giving the impression that because Averroes upheld both,
we must claim that, in Averroes, both hold, contradiction notwithstanding5°.
But all this leaves us with is an intellect separate in being from man, and
joined to him only in operation. That through this operation man acquires

48 Cf. SCHMIEJA, H.: Drei Prologe im grossen Physikkommentar des Averroes, in: ZIMMERMANN,

A. (ed.): Aristotelische Erbe im Arabisch-Lateinischen Mittelalter Miscellanea Me-
diaevalia 18). Berlin: de Gruyter 1986, 186: "et apparet hoc nomen homo dicitur aequivoce de

eo, qui perfectus est per scientias speculativas et de aliis hominibus"; P] 185.

49 Cf. AVERROES: De separatione primi principii, in: STEEL, C./GULDENTOP, G.: An
Unknown treatise ofAverroes against the avicennians on the first Cause. Edition and translation,
in: Recherches de théologie et philosophie médiévales 64 (1997) 1,110: "hic modus est perfec-
tionis quo perfectibile per ipsum non est condicio in esse perfectionis sue".

5° Cf. PJ 178-179: « Le discours complet doit ainsi tenir ensemble "qu'il y a dans cette
nature" qu'est l'intellect humain [...] "quelque chose de semblable à une forme naturelle et
quelque chose de semblable à une forme séparée" »; « Voici ce qu'il [se. Averroès] dit [...] de
l'unité qu'on peut et doit tout de même concevoir... »(n. 99); « l'intellect matériel des
derniers écrits doit continuer de s'envisager dans le prolongement de la forme psychique du

corps » (our emphasis).



4o6 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

the intellect as his substantial form, as B has certainly proved, doesn't entail
that man and intellect are substantially united. The intellect's conjunction
with man will remain the conjunction of a separate being, so that man will
remain substantiated from outside, as an artificial object. This is what Averroes

seems ready to accept from the start, as he writes, commenting the
possible separation of the intellectual soul before it is proved, that "some
actualities can be separate, as the actuality of the ship by the pilot."51 But if
this is the case, if the unity between man and intellect is operative, and
substantial only for man, it remains unclear in what sense we can say that the
material intellect really is the form of man.

*

The book's great merit is to offer an in-depth analysis of Wylton's Questio,
without presupposing that, as a work of a Latin theologian, it has inevitably
lost any real connection with Ibn Rushd's original intuitions. Conversely, it
offers an in-depth analyses of Averroes' noetics, as it is rooted in the Greek
exegetical tradition, without paying the price of cutting Averroes from the
Latin world that ended up giving Ibn Rushd his most commonly used name.

B's interpretation is driven by the conviction that the intellect's
separation, its status as a "separate substance", has been overplayed by readers of
Averroes, and that the Cordoban's most fruitful philosophical insight is

rather that the intellect is, in a novel sense, form of man. This is why Wylton
is an ally of choice: his key move is precisely to downplay the intellect's
separation, as he refuses it to be secundum esse.

Whether, in the end, we follow B or not when he traces Wylton's claims
back to various points in Averroes' evolving doctrine, whether we are
convinced on philosophical grounds that Averroism has the noetic upper-hand
against its opponents, or whether we think the formal status of the intellect
towards man can somehow override its separation, the great value of B's

work remains the same: it generously gives us the means, by the richness of
its apparatus, the extent of its historical as well as thematic scope, and the
nuanced precision of its writing, of measuring for ourselves, on the one
hand, the distance between Arabic and Latin thought, and, on the other
hand, the depth and coherence of Ibn Rushd's intricate noetics, as it puts
forward an original theory of form.

51 GCDA, II, c. il, 148: quedam perfectiones possunt abstrahi, ut perfectio navis per guber-
natorem (transi. 120).



Jose Antonio Valdivia Fuenzalida

La rationalité scientifique médiévale.
À propos d'un livre de Nicolas Weill-Parot*.

Bien que l'expression « rationalité médiévale » ne soulève certes plus
aujourd'hui de difficultés1, on ne peut pas en dire de même de l'expression
« rationalité scientifique » si l'on prend le mot « science » dans le sens actuel
le plus habituel, c'est-à-dire, de « connaissance de la réalité physique par le

biais de la méthode mathématico-expérimentale ». Caractériser de « scientifique

» dans le sens mentionné l'activité rationnelle déployée au Moyen Âge
à propos des objets physiques paraît, sans doute, très discutable. Néanmoins,
bien que la plupart des auteurs scolastiques - si ce n'est tous - aient rejeté
l'emploi des mathématiques pour la compréhension et l'explication des
choses physiques2, ce n'est certes pas le cas de l'expérience qui semblait
jouer un rôle très important dans l'acquisition de ce que ces derniers appelaient

« scientia », mot qui a un sens bien différent de celui de notre
« science »3. Ainsi, quel que soit le rôle de l'expérience pour la scientia des

* WEILL-PAROT, Nicolas : Points aveugles de la nature. La rationalité scientifique médiévale
face à l'occulte, l'attraction magnétique et l'horreur du vide (XIIIe-milieu du XVe siècle). Paris :

Les Belles Lettres 2013. 656 p. ISBN 978-2-251-38120-6.
1 Nous ne disons pas qu'il est facile d'identifier ce qui distingue la rationalité médiévale

des autres rationalités - ce qui n'est peut-être même pas légitime - mais uniquement que
personne ne doute aujourd'hui que la période en question soit, dans les milieux
universitaires, profondément rationnelle.

2 Depuis les études de Koyré, plusieurs historiens s'accordent sur le fait que la note
distinctive de la science moderne ou classique est moins l'utilisation systématique de
l'expérimentation que la mathématisation du réel physique considérée comme un moyen légitime
pour le comprendre. L'expérimentation est elle-même modifiée à cause de cette mathématisation.

Cf. KOYRÉ, Alexandre : Études galiléennes. Paris : Hermann 1980, 239-291 ; MlNAZZI,
Fabio: I modelli ideali e il problema del metodo scientifico, in: AQUINAS LVI-i, 171-197 ; TOR-

RETTI, Roberto: The Philosophy ofPhysics. New York: Cambridge University Press 1999, 1-12.
3 Le sens du mot « scientia » n'est certes pas univoque dans les textes scolastiques. Au

sens strict, pourtant, ce mot désigne toute connaissance démonstrative certaine d'objets
nécessaires, peu importe si ces objets sont physiques ou non. Dans un sens plus large - bien

que pas le plus large -, « scientia » désigne toute connaissance certaine des réalités nécessaires,

que ces connaissances soient acquises de façon immédiate ou par un syllogisme
démonstratif. Dans tous les cas, la notion médiévale de scientia n'est jamais formellement liée
à une méthode expérimentale quelconque et encore moins à une méthode mathématico-ex-
périmentale. Sur le rôle de l'expérience et même de 1'« expérimentation » dans la scientia
médiévale, cf. : GRANT, Edward: The Nature of Natural Philosophy in the Late Middle Ages.
Washington: The Catholic University of America Press 2010, 163-225 ; BEAUJOUAN, Guy : La
science dans l'Occident médiéval chrétien, in : TATON, René (éd.) : La Science antique et
médiévale (des origines à 1450). Paris : Puf 1957, 517-582. Sur la notion de « scientia » au Moyen
âge, cf. : CORBINI, Arnos: La teoria délia scienza nel XIII secolo. I commenti Analitici secondi.
Firenze: Sismel 2006, 3-56 ; DEMANGE, Dominique : Duns Scot. La théorie du savoir. Paris : Vrin
2007, 119-127 ; BlARD, Joël : Science et nature. La théorie buridanienne du savoir. Paris : Vrin
2012, 70-74 ; PASNAU, Robert: Science and Certainty, in: PASNAU, Robert (éd.): Cambridge History

ofMedieval Philsosophy. Cambridge University Press 2010, 357-368.



4o8 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

scolastiques, il convient de dire que ce n'est qu'à partir de celle-ci que l'on
pourra définir une « rationalité scientifique » au Moyen Âge.

Or, dans son ouvrage Points aveugles de la nature, Nicolas Weill-Parot
s'est proposé la tâche difficile d'identifier et de décrire une telle rationalité
scientifique pour la période allant du XIIIe siècle jusqu'au milieu du XVe
siècle. En effet, son principal objectif est de contribuer à la connaissance de
la « rationalité scientifique médiévale », c'est-à-dire, des « mécanismes et
[...] implications du raisonnement scientifique de la scolastique médiévale »

(23), sujet très peu étudié par les philosophes, les historiens et même les
historiens de la science. L'auteur se positionne ainsi contre une vision de

cette période concernant les sciences naturelles selon laquelle elle serait,
soit trop « instinctive », soit trop « rationaliste », ne laissant aucune place à

1'« expérimentation » (13-14). De plus, puisque cette rationalité met en
évidence la vision que les savants médiévaux avaient de la nature, cet ouvrage
cherche aussi à contribuer à l'histoire de ce concept (23 ; 413-414).

Quant à la méthode choisie par l'auteur, notons qu'il a sélectionné trois
objets précis qui représentent des défis pour le savant médiéval en ce qui
concerne le « cadre rationnel qui définit sa 'science' » (14). Ce choix est fondé

sur le fait que là où l'explication scientifique rencontre des problèmes on
voit avec clarté quelle est sa rationalité car ces difficultés « semblent la pousser

jusqu'à ses derniers retranchements » (14). Les trois objets choisis sont la
notion d'occulte, l'attraction magnétique et l'horreur du vide, entre le XIIIe
siècle et le milieu du XVe siècle. Ces questions se présentent comme des défis

à surmonter par les auteurs étudiés, défis qui ont en commun le fait d'être
encouragés par l'expérience (14-15).

Caractérisons ce livre de manière générale. En premier lieu, il s'agit d'un
ouvrage de recherche strictement historique et donc, adapté à toutes les

exigences de cette discipline. Ainsi, toutes ses conclusions à propos des particularités

correspondant à une période historique déterminée sont rigoureusement

fondées sur l'analyse d'un grand nombre de documents. Ces derniers
s'inscrivent dans le cadre des œuvres physiques et médicales produites par
certains auteurs appartenant à la scolastique latine4. Il convient de souligner
que ce travail d'analyse de documents n'a pas été limité aux auteurs majeurs,
les mineurs ont également été examinés. Cela a permis de donner une vision

4 II convient de donner quelques précisions à propos du corpus choisi par l'auteur. Ce

corpus est, en réalité, assez étendu et hétérogène en raison du sujet traité. Les textes privilégiés

par cette étude remontent à la période comprise entre 1230 et le milieu du XVème. Or,
concernant la question de l'occulte, les textes considérés correspondent à certains commentaires

du Canon d'Avicenne aussi bien qu'à la réception de certains textes de Galien. Concernant

la question de l'attraction magnétique, l'auteur se concentre sur les commentaires du
livre VII de la Physique où l'exemple de l'aimant apparaît souvent au sujet de l'exigence
aristotélicienne d'un contact entre le moteur et le mobile. Finalement, à propos de l'horreur du
vide, l'auteur s'est principalement concentré sur les commentaires des livres II et IV de la
Physique. A chaque fois, Weill-Parot examine les auteurs majeurs, tels que Robert Grosse-
teste, Albert le Grand, Thomas d'Aquin, Roger Bacon, Duns Scot, Nicole Oresme, aussi bien
qu'un certain nombre d'auteurs mineurs dont les textes n'ont été conservés qu'en version
manuscrite (19-23).



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 409

d'ensemble de la rationalité scientifique de la période étudiée sans tomber
dans des généralisations simplificatrices ou dénuées de tout fondement. En

effet, chaque fois que l'auteur a proposé des idées générales sur la période et
les thèmes concernés, ces dernières ont découlé d'une analyse détaillée d'un
grand nombre de sources, analyse toujours respectueuse de la diversité - et
même des exceptions à la règle - des textes examinés. Cet aspect de l'ouvrage

concède, nous semble-t-il, un haut degré de certitude à ses conclusions
principales. Cette recherche ne se limite pas non plus à l'exposition et
l'analyse du contenu des sources en question, mais met également en
évidence les influences et les rapports mutuels entre les auteurs étudiés, de

même qu'elle procède à une reconstruction de la réception variée des sources

anciennes qui sont à la base des concepts concernés. Il s'agit certainement

d'un livre très documenté bien que son érudition soit toujours accompagnée

de réflexions qui essaient de montrer les caractéristiques d'ensemble
du raisonnement scientifique médiéval.

Après avoir indiqué ces caractéristiques générales, on peut maintenant
présenter un résumé du contenu du livre en répertoriant les idées les plus
importantes développées dans ses quatre parties, dont la dernière est dédiée
aux réflexions conclusives (369-408).

La première partie (25-136) porte sur la question de l'occulte au Moyen
Âge. Il s'avère nouveau car il aborde cette notion à partir d'une perspective
tout à fait différente de celle des autres historiens. En effet, tandis que ces
derniers ont traité de l'occulte en soulignant son rapport à la magie et à des
choses affines, N. Weill-Parot se concentre sur la notion d'« occulte naturel »

en montrant son importance pour comprendre la rationalité scientifique
médiévale et en insistant sur « sa spécificité par rapport au domaine des
merveilles et aux secrets de la nature » (17-18).

Au fil des quatre chapitres de cette partie, nous retrouvons une diversité
de thèmes dont il suffira de relever les plus importants. Tout d'abord,
l'auteur se charge d'expliquer le concept général de l'occulte naturel et de

montrer quelles sont les sources qui en sont à l'origine. Quant au concept, il
renvoie à certaines propriétés naturelles appartenant à un certain genre de
réalité. Or, de manière très générale, ce terme exprime que la cause de ces

propriétés naturelles est « structurellement » impossible à connaître (28 ;

33-35). Cela signifie qu'il s'agit de propriétés dont la cause demeure «

définitivement » ignorée par l'homme en opposition au concept de « secret » dont
l'ignorance est provisoire (33-35). Mais, pourquoi ces causes sont-elles
structurellement impossibles à connaître Fondamentalement parce que ces
propriétés naturelles manifestent quelque chose qui ne peut relever ni de la
« complexion » de la matière, c'est-à-dire, de l'agencement des éléments
simples qui composent les réalités naturelles, ni des qualités premières qui
sont présentes dans toutes ces réalités, à savoir, la chaleur, le froid, l'humidité,

etc. (28 ; 39-40 ; 45-50 ; 64-71). Ces propriétés ne peuvent donc résulter
que de la « toute substance » de la chose ou de sa « forme spécifique » (41-

45 73~75)- Autrement dit, puisque ni la manière dont les éléments de la
réalité naturelle sont disposés ni ses qualités premières perceptibles par les

sens ne peuvent expliquer ce type de propriétés, il convient donc de les ex-



4io Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

pliquer par la forme spécifique de la réalité naturelle en question. Cette
forme spécifique ne peut certes pas être réduite à la complexion de la chose
ni aux qualités premières au risque de tomber dans le « matérialisme » (48 ;

51 73_75)- En effet, toutes les réalités matérielles sont composées d'éléments
simples, toutefois les propriétés de ces éléments - à savoir, les qualités
premières - ne sont pas en mesure d'expliquer par elles-mêmes la forme spécifique,

de même la manière dont ces éléments se disposent dans chacune de

ces réalités ne saurait pas non plus le faire. Ainsi, les propriétés qualifiées
d'« occultes » se présentent comme une manifestation de ce que la chose est
en tant que telle chose. L'exemple caractéristique est celui de l'attraction
magnétique qui serait expliquée par la nature ou la forme spécifique de
l'aimant (16 ; 44 ; 139). Pourtant, ce genre d'explication est également appliqué à

des questions telles que la vie végétative, la vie sensitive et la vie intellective
(44-45)-

L'auteur situe l'origine de cette doctrine dans certains ouvrages de Galien
et notamment d'Avicenne (41-53). Le concept médiéval d'occulte s'explique
donc par la réception de ces doctrines par les différents auteurs du Moyen
Âge latin à partir du XIIe siècle (53-61). N. Weill-Parot décrit cette réception
depuis ses commencements et montre son évolution au cours de la période
étudiée, dont l'âge d'or se situe entre 1260 et 1320 (63-98).

Il convient de signaler certains éléments qui n'ont pas été mentionnés et
qui permettent de mieux comprendre la valeur épistémologique de l'explication

par l'occulte dans le cadre de la science médiévale. Le premier est que
le concept d'« occulte » renferme trois termes liés : la forme spécifique
occulte - la vertu occulte - l'opération occulte (69). Le modèle explicatif
fonctionne donc de la manière suivante : en ayant perçu la propriété occulte, elle
est expliquée par le recours à une certaine vertu de la chose en question ; or,
à son tour, cette vertu est expliquée par la forme spécifique de la chose.

Le deuxième élément est que la formulation de la théorie en question a

pour contexte une métaphysique profondément inspirée de la philosophie
d'Aristote où la forme spécifique peut être identifiée à la forme substantielle
(50-53 ; 55-61 ; 75-76 ; 81-87)5.

Le troisième élément qui permet de comprendre ce modèle explicatif est

qu'il s'oppose à deux autres modèles différents : premièrement, le matérialisme,

qui prétend tout expliquer à partir des éléments simples et de leurs
« propriétés complexionnelles » (48 ; 51 ; 73-75) ; deuxièmement, le
platonisme, qui déclare qu'il explique les propriétés des choses à partir des formes
séparées de la matière à la différence du modèle ici exposé qui place l'explication

au sein même de la chose, c'est-à-dire, dans sa propre forme substantielle

(75-77). En ce qui concerne ces deux oppositions, nous voudrions
émettre une petite remarque afin de souligner l'une des vertus de cet

5 Ajoutons que cette forme spécifique est expliquée en dernière analyse par une réalité
transcendante qui s'occupe d'imprimer cette forme dans chacune des réalités naturelles. Ici
on ne peut pas nier l'influence de la doctrine typiquement avicennienne du dator formarum.
Bien que refusée par la plupart des auteurs, ces derniers la remplacent par des hypothèses qui
expliquent l'origine des formes spécifiques par l'influence des corps célestes (52-53 ; 77-81).



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 411

ouvrage. En effet, d'une part, il semble que l'opposition au matérialisme
inhérent à l'explication par la forme spécifique pourrait permettre de
différencier ce modèle médiéval de celui de la conception moderne de la science

qui cherche à tout expliquer par le biais des rapports mécaniques entre les

composants des réalités naturelles6. D'autre part, l'opposition au platonisme
manifeste aussi - bien qu'indirectement - une autre différence entre la science
médiévale et la science moderne car le mépris que cette dernière porte à

l'égard des qualités premières perçues par les sens implique la description
d'un monde aux caractéristiques très différentes de celui que nous percevons
tous les jours par nos sens7. Comme le déclare l'auteur : « la critique des

propriétés ou qualités occultes s'inscrit à l'intérieur de l'univers mécaniste
de la 'révolution scientifique' du XVIIe siècle, dans une critique générale des

catégories aristotéliciennes de qualité » (136).
Pour achever l'exposition du contenu de la première partie de l'ouvrage, il

convient d'indiquer l'hypothèse générale que N. Weill-Parot prétend prouver
à partir de sa description du modèle explicatif médiéval des propriétés occultes.
En effet, l'on sait que depuis le XVIIe siècle ce modèle n'est pas très apprécié
car il présente une nature apparemment tautologique. Si nous demandions à

un savant médiéval quelle est la cause d'une certaine opération naturelle il
nous donnerait pour toute réponse que cette cause n'est que la nature de la
chose qui a la propriété de produire ladite opération. Nous aurions certainement

l'impression que nous n'avons rien appris de nouveau et que l'explication

qui nous a été donnée n'explique rien du tout. N. Weill-Parot essaie,

pourtant, de prouver que cette explication n'est pas, au sens strict, tautologique

et qu'elle s'inscrit dans l'esprit profondément rationnel de la sco las-
tique médiévale dont le souhait est de pouvoir tout expliquer. Selon lui, « le

renversement du non-expliqué en occulte, puis sa déclinaison en 'forme
spécifique' [...] est l'affirmation d'une volonté d'expliquer et d'endiguer po-

6 Par exemple, dans un ouvrage récent destiné à des non-spécialistes et qui cherche à

expliquer la façon dont s'opère la biologie contemporaine, on peut lire : "The mechanical
philosophy has been expressed in many ways by many different authors, but one fundamental
metaphysical theme is that all phenomena in nature are ultimately explained in terms of a

very restricted set of basic, non-occult, non-vital, non-emergent activities" (CRAVER, Carl/
DARDEN, Lindley: In Search of Mechanisms. Discoveries across the Life Sciences. Chicago: The
University of Chicago Press 2013, 4).

7 Sur ce point particulier, notons que cette question apparaît comme un véritable
problème de l'épistémologie contemporaine. En effet, plusieurs auteurs contemporains ont
essayé de refonder le « naturalisme » en intégrant les anciennes catégories de « forme » ou
de « cause finale ». Nous retrouvons ainsi la notion de « propriétés émergentes » qui
prétendent expliquer le fait que, dans les systèmes mécaniques, « le tout est plus grand que ses

parties ». Pour une bonne synthèse de la théorie « émergentiste » et son rapport aux notions
aristotéliciennes, cf. : BARREAU, Hervé : L'émergence comme un fait métaphysique, in : Sedes

Sapientiae 124-2 (2013) 41-61. Pour un bon exemple récent de la tentative de refonder le
naturalisme à partir de notions aristotéliciennes réinterprétées, cf. : ESPINOZA, Miguel : Repenser

le naturalisme. Paris : L'Harmattan 2014. Il nous paraît intéressant de noter que déjà
Pierre Duhem faisait remarquer, dans un ouvrage peu connu datant de 1902, les limites du
mécanicisme dans la chimie, tout en décrivant l'évolution de cette science vers une récupération

des notions aristotéliciennes. Cf. : DUHEM, Pierre : Le mixte et la combinaison
chimique. Tours : Fayard 1985.



412 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

sitivement l'inexpliqué une fois pour toutes » (397). D'autre part, expliquer
par la vertu n'est pas dénué d'intérêt car cela exprime au moins que l'effet
perçu est causé par quelque chose qui est présent dans la réalité qui
engendre l'effet, ce qui est une possibilité parmi d'autres. Finalement, que la

vertu soit à son tour expliquée par la forme spécifique ou - dans certaines
formulations originelles de ce modèle - par une forme accidentelle, implique
une précision qui ajoute un certain contenu à ladite vertu (397).

Venons-en maintenant à la deuxième partie de cet ouvrage (137-267),
divisée en cinq chapitres et consacrée aux explications médiévales de l'attraction

magnétique. Le contexte de la question de l'aimant correspond, de

manière très générale, au fait que l'attraction magnétique semble un contre-
exemple de quatre axiomes de la physique aristotélicienne, à savoir : 1) la
nécessité de contigûité entre les causes efficientes, ce qui pose la question de
l'action à distance ; 2) seuls les êtres animés sont susceptibles de se mouvoir
eux-mêmes ; 3) les pierres et les métaux sont des êtres inertes ; 4) le mouvement

des éléments vers le lieu naturel (140-144 ; 256-257). L'attraction
magnétique paraît s'opposer à ces quatre principes, surtout au premier. C'est
pourquoi N. Weill-Parot traite de cette question sur la base de son étude des
commentaires de la Physique au Moyen Âge, particulièrement des livres VII
et VIII (139-144). Or au développement de la question de l'aimant dans son
contexte problématique peut tout d'abord faire suite la réception variée du
modèle explicatif d'Averroès (144-147). L'auteur dévoile cette réception entre
les années 1228 et 1250 (147-154).

Or les questions qui relèvent du problème de l'aimant peuvent se résumer
en ces termes : 1) le mouvement magnétique, est-il naturel ou forcé ; 2)

quelle est la nature et l'origine de sa vertu motrice ; 3) quel est le rôle du
milieu intermédiaire ; 4) pourquoi l'attraction magnétique est-elle entravée

par l'ail (r6i-r74 ; 235-244) L'importance accordée à chacune de ces questions

varie selon l'époque.
Afin d'établir la signification épistémologique de la question de l'attraction

magnétique, nous allons présenter quelques-unes des conclusions
formulées par l'auteur. En premier lieu, les solutions apportées par les
commentateurs médiévaux à propos des différentes difficultés relevant du
phénomène de l'attraction magnétique présentent cinq caractéristiques que
voici :

1. Le phénomène en question est considéré comme une fausse attraction.
Il s'agit plutôt d'une « altération », ce qui permet aux auteurs de surmonter
le problème d'un moteur apparemment immobile et d'un mobile mû à

distance (235-236).
2. Quant à la question de savoir si le mouvement du fer vers l'aimant est

naturel ou forcé, la solution consiste à dire, sous des formes différentes, qu'il
est naturel si l'on considère le fer « en tant qu'il est altéré », mais qu'il est
forcé si celui-ci est considéré en tant que fer (236-237). Cette solution permet

de trancher la question sans mépriser les arguments en faveur et contre
les deux extrêmes possibles.

3. La question consistant à savoir quel est le moteur de ce mouvement,
qui s'inspire du problème de l'impossibilité d'une action à distance incom-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 413

patible avec la doctrine « contigüiste » d'Aristote, est résolue par tous les

auteurs - hormis Ockham (192-198 ; 237-238) - par le biais de la thèse selon
laquelle l'aimant aurait une vertu qui serait transférée au fer. Cela permet
que l'action soit réalisée par le fer lui-même et non par l'aimant. Évidemment,

la manière d'expliquer ce transfert n'est pas la même pour chaque
auteur (238-239).

4. En ce qui concerne la nature et l'origine de la force attractive, N. Weill-
Parot identifie quatre thèses acceptées par les auteurs, qui ne s'opposent pas
nécessairement et qui, dans certains cas, peuvent même coexister, thèses qui
peuvent avoir un caractère aussi bien métaphysique qu'astrologique (239-243).

5. De plus, étant donné que le phénomène de l'aimant met en jeu l'axiome
aristotélicien de la contigiiité exigée entre le moteur et le mû, les commentateurs

de la Physique doivent tous affirmer l'existence d'un milieu intermédiaire

(le medium) permettant de transférer la vertu de l'aimant au fer (243-
244).

En second lieu, la nature des solutions mentionnées permet à l'auteur de
formuler certaines réflexions générales auxquelles il convient de se référer
ici. En effet, lorsqu'on considère les solutions apportées par chaque auteur
étudié, on peut relever qu'elles ont pour but de sauver un certain «

paradigme » accepté à l'époque qui s'avère fondamentalement aristotélicien.
Ainsi, il s'agit d'expliquer le phénomène en question de manière à ce que cet
éclaircissement ne s'oppose pas aux axiomes mentionnés plus haut. Comme
l'énonce N. Weill-Parot : « Pour la question de l'aimant, cela signifie que
toutes les solutions, affirmées par les maîtres qui l'explorent, doivent respecter

un certain nombre de thèses, axiomes ou principes, qui sont autant de
bornes à leur horizon » (256).

Ajoutons une réflexion personnelle. Lorsque nous nous penchons attentivement

sur les théories médiévales concernant l'aimant, nous avons
certainement l'impression qu'il ne s'agit que de spéculations hypothétiques
dépourvues de base expérimentale solide, ce qui nous conduit naturellement à

les mépriser. Un grand nombre de spéculations médiévales portant sur des

questions semblables présentent en effet cette même caractéristique, nous
avons par conséquent tendance à mépriser l'ensemble de la science physique
médiévale. Or, l'analyse de N. Weill-Parot portant sur la question de l'aimant
nous permet donc d'éviter ce mépris en comprenant que ces spéculations
visent à résoudre des contradictions apparentes et à sauvegarder des principes

physiques plus généraux dont l'importance est majeure. Cela manifeste
l'esprit profondément rationnel qui se cache sous ces théories que notre
habitude des sciences modernes nous pousse à mépriser.

Terminons par la présentation de la troisième partie du livre, consacrée à

la question de l'horreur du vide et de son rapport au concept de « nature
universelle » (269-368). L'objectif de cette partie est d'exposer les solutions
défendues par différents auteurs médiévaux à la question problématique de

l'attraction du vide en montrant que celle-ci conserve un rapport essentiel
avec la théorie de la « nature universelle » (271-272). Cette dernière soutient
qu'au-dessus de toutes les réalités naturelles il existe, en plus de la nature
spécifique, une nature universelle qui se manifesterait de manière concrète



414 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

dans certaines situations. En effet, des expériences telles que celle de la
clepsydre, où l'eau ne tombe pas alors que le fond du contenant est troué,
s'expliquent par l'action de cette « nature universelle » qui empêche la chute
de l'eau afin d'éviter la formation d'un vide (272-274).

Référons-nous maintenant aux idées les plus importantes qui peuvent
être tirées de la troisième partie, composée à son tour de trois chapitres. En

premier lieu, il convient de décrire le problème qui incite les explications de

certains phénomènes par 1'« horreur du vide » comme une manifestation de
la « nature universelle ». Pourquoi l'horreur du vide Ce concept s'inspire de
la physique aristotélicienne car elle exclut le vide à l'intérieur du monde
naturel. Autrement dit, l'axiome qui est toujours présupposé dans cette
question correspond à l'impossibilité du vide établie par Aristote.
Néanmoins, tel qu'il apparaît chez les auteurs médiévaux, le concept d'« horreur
du vide » n'est pas formulé par Aristote. En effet, la signification précise de

ce concept est que la nature évite le vide - ce qui se manifeste dans certains
phénomènes tels que celui de la clepsydre - toutefois cette formulation ne
figure nulle part dans l'ensemble de son œuvre (272-273).

Dans ce cadre théorique s'inscrit l'explication par la nature universelle,
dont l'on peut relever la première apparition chez Roger Bacon dans ses

Quaestiones à la Physique (274-279), bien que le concept de « nature
universelle » eût une longue histoire à partir d'Avicenne (287-292). Une telle
explication peut globalement être résumée en ces termes : puisque la nature
cherche toujours l'ordre de l'univers, parfois elle peut permettre que
certaines situations irrégulières se produisent afin d'éviter une conséquence qui
serait pire pour l'ensemble de cet ordre. Mais de même que le fait qu'un
corps lourd demeure suspendu en hauteur sans tomber est un inconvénient
moindre en comparaison de la formation du vide, la nature, grâce à une
« nature universelle », permet cette suspension en hauteur afin d'éviter la
formation du vide (274-279 ; 315-321 ; 327-339 ; 352-358). Autrement dit, il y
aurait dans l'ensemble des réalités naturelles une vertu apte à contribuer au
maintien de l'ordre universel (274-308).

Évidemment, le modèle explicatif de la nature universelle soulève quelques

problèmes internes. Pour l'ensemble de ces problèmes présents dans les

écrits des auteurs examinés par N. Weill-Parot, on relève une diversité de
solutions qu'il n'est pas nécessaire d'exposer ici. Cependant, ce qu'il convient
de signaler est la façon dont tous ces auteurs abordent cette question. En
effet, de même que pour la question de l'attraction magnétique, il s'agit pour
ces auteurs de sauvegarder les présupposés ou les axiomes principaux et
inaliénables de la science de l'époque. Ainsi, le modèle explicatif de la nature
universelle permet notamment de rejeter l'hypothèse de l'attraction par le
vide, dont l'existence impliquerait l'acceptation de quelque chose qui se
contredirait avec lesdits axiomes, à savoir : il faudrait admettre que le vide peut
causer quelque chose (274 ; 327 ; 401-402). D'autre part, ce modèle permet
d'expliquer aussi un autre paradoxe : comment est-il possible que certains

corps qui devraient tomber de par leur nature spécifique demeurent
suspendus dans certaines situations (276 ; 291 ; 299 ; 300-301 ; 400).



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 415

L'explication par le modèle de la nature universelle apparaît comme une
solution qui ressemble à celle de l'explication par la forme spécifique, pouvant

donc se révéler comme une tautologie (395-396). Tel qu'il l'avait fait
pour la forme spécifique, N. Weill-Parot démontre pourquoi l'explication par
la nature universelle n'est pas tautologique. Certes, premièrement le rejet du
vide est expliqué par une opération naturelle et non par l'action d'une force
surnaturelle. Deuxièmement, certains auteurs, ne se contentant pas d'affirmer

l'existence d'une nature universelle, ont même essayé de connaître son
identité. Troisièmement - et il s'agit là du point le plus important selon N.
Weill-Parot - cette théorie manifeste clairement le grand intérêt profondément

rationnel qu'avaient les auteurs médiévaux pour tout expliquer en
rendant explicable même le non-explicable (396).

Il nous paraît intéressant de terminer par quelques réflexions conclusives
qui permettent de mettre en évidence la valeur générale de cet ouvrage.

Tout d'abord, puisque l'un de ses buts principaux est de contribuer à

notre connaissance de la rationalité scientifique du Moyen Âge, il est question

de mieux connaître la façon de raisonner exercée par les auteurs médiévaux

quand il s'agissait de la science naturelle. Pour ce faire, N. Weill-Parot
n'hésite pas à emprunter à Thomas Kuhn - bien que non dans sa signification

stricte - le concept de « science normale », selon lequel toute communauté

scientifique se fonde sur un paradigme qui guide l'ensemble de son
activité (398). Ce concept lui permet de placer la science médiévale dans un
paradigme afin de l'expliquer de son intérieur (407-408). Or au sujet de

cette rationalité il convient d'insister sur trois points importants qui nous
permettrons de mieux souligner la valeur générale de cet ouvrage.

En premier lieu, l'auteur soutient que pour comprendre la rationalité
médiévale il ne faut pas oublier le caractère achevé que la science naturelle
avait pour ses auteurs : « À l'origine des deux concepts [nature universelle et
forme spécifique], il y a la conviction que les savants sont d'ores et déjà
dépositaires de la totalité du savoir scientifique grâce à l'aristotélisme scolas-
tique. Il n'y a pas à chercher à élucider le monde à l'aide de découvertes
nouvelles, il suffit de le lire grâce aux instruments conceptuels déjà reçus une
fois pour toutes. Pour toute question posée, la réponse se trouve déjà là dans
les principes qui sous-entendent la science scolastique » (397-398). Comme
l'auteur le fait remarquer ensuite, il y a là une grande différence avec la
science moderne pour qui l'inexpliqué peut être entendu comme « non
encore expliqué » et, il s'agit donc d'investiguer pour trouver son explication8.

Dans ce cadre, le savant moderne « espère simplement que les
principes qui fondent son univers scientifique seront valides pour venir à bout de
la résistance de cet inexpliqué » (398). Par conséquent, lorsque nous voulons
qualifier les modes médiévaux d'explication scientifique il ne faut pas

8 Cela permet aussi de comprendre le fait que les auteurs médiévaux aient toujours
souligné l'importance de l'expérience pour la scientia sans l'avoir vraiment intégrée dans leur
recherche et réflexion sur le monde physique. En effet, cela ne signifie pas que cette
expérience n'était pas importante, mais uniquement qu'elle était déjà là, consignée par les livres
de la tradition.



4i6 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

oublier qu'ils s'inscrivent dans un contexte très différent du nôtre d'où ils
tirent toute leur signification. Autrement dit, les qualifier de « concepts
vides » et presque de constructions théoriques purement enclins à cacher
une ignorance flagrante, présuppose un positionnement absolument différent

de celui des auteurs médiévaux.
En deuxième lieu, il faudrait dire que ce livre est, sans doute, une

véritable contribution pour la compréhension de la « rationalité médiévale ».

Plus précisément, il permet de caractériser cette rationalité à un niveau très
spécial, à savoir, celui des investigations portant sur des objets physiques et
ayant une certaine ressemblance avec la science au sens moderne. Il nous
semble ainsi que N. Weill-Parot réussit à montrer la présence d'une véritable
rationalité au niveau des aspects les plus « expérimentaux » de la physique
médiévale, tout en montrant ses dissimilitudes à l'égard de la science
moderne.

En troisième lieu, il convient également de souligner un autre aspect
important de cet ouvrage, à savoir qu'il décrit de manière détaillée le travail
scientifique médiéval tel qu'il a régulièrement été réalisé, tout du moins à

propos de ces deux sujets : l'attraction magnétique et l'attraction par le vide.
N. Weill-Parot en est lui-même conscient (397). Cet aspect du livre nous
paraît particulièrement important, car il permet de savoir ce que ces auteurs
médiévaux avaient en tête quand ils utilisaient le mot « science » pour se
référer aux sciences naturelles. Et cela sous semble important notamment
pour les philosophes. En effet, quand il s'agit d'étudier le concept de

« science » (scientia) chez un auteur médiéval, il est facile de comprendre sa

doctrine lorsque nous pensons à la métaphysique, à la théologie et même à

la physique dans ses aspects les plus philosophiques. En revanche, cela n'est
plus si évident quand nous voulons appliquer ce concept à la physique dans

son aspect, pour ainsi dire, plus expérimental. En l'absence d'une autre
manière de voir les choses, notre concept moderne peut nous pousser à

interpréter le concept de science au Moyen Âge de façon erronée. Ainsi, ce
livre s'avère très utile pour les historiens de la philosophie médiévale, et
notamment pour ceux d'entre eux dont la recherche porte sur les Commentaires

des Seconds Analytiques. En effet, il leur permet deux choses. En

premier lieu, d'établir les limites que leurs hypothèses doivent respecter
lorsque les textes étudiés présentent des difficultés interprétatives. En
second lieu, de pouvoir établir avec plus de certitude l'utilité de l'épistémo-
logie d'un auteur médiéval particulier pour la compréhension de la science
moderne, sans exagérer sa portée, et sans diminuer sa valeur. Ajoutons,
d'ailleurs, que N. Weill-Parot ne confronte pas ses conclusions avec le
modèle scientifique médiéval tel qu'il se manifeste dans la réception variée des
Seconds Analytiques9, travail qui demeure à réaliser et qui nous paraît d'un
grand intérêt.

9 Cf. CORBINI, Arnos: La teoria de la scienza nel XIII secolo, passim ; DEMANGE, Dominique

: Jean Duns Scot. La théorie du savoir, passim.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rezensionen Philosophie

ALBERTUS Magnus: Super Dionysii Mysticam Theologiam. Über die Mystische
Theologie des Dionysius. Lateinisch - Deutsch. Eingel. und übers, v. Maria
Burger Fontes Christiani 59). Freiburg: Herder 2014, 216 S. ISBN 978-3-451-
30971-7.

In den letzten Jahren hat die Zahl der deutschen Übersetzungen von Alberts
Werken beständig zugenommen. Diese erfreuliche Entwicklung, für die v.a.
das Albertus-Magnus-Institut in Bonn verantwortlich zeichnet, wird fortgesetzt

durch einen neuen Band der Fontes Christiani, dem insofern besondere
Bedeutung zukommt, als zum ersten Mal einer von Alberts fünf Dionysius-
Kommentaren vollständig ins Deutsche übertragen wurde. Zwei größere
Teilübersetzungen aus diesen Kommentaren bietet ein 2011 erschienener
Sammelband.1 Das zweite dieser Stücke - bei dem ersten handelt es sich um
einen Ausschnitt aus Super Dionysium De divinis nominibus - ist Burgers
Übersetzung des ersten Kapitels „Über die Mystische Theologie". Sprachlich
leicht verändert und mit neuen und ausführlicher kommentierenden Fußnoten

versehen, bildet diese Teilübersetzung den Grundstock der nun vorgelegten

vollständigen Übertragung, die als rundum gelungen zu bezeichnen
ist. Angesichts des schwierigen Stils, den sowohl Albert als auch Dionysius
pflegen, beeindruckt die leichte Lesbarkeit. Einen aufschlussreichen Einblick
in die Grundsätze ihrer Übersetzungsarbeit gibt Burger in Kapitel V der
Einleitung. Sehr gelungen sind auch die stets konzisen Fußnoten, die schwierige
Stellen erklären (z.B. Fußnote Nr. 105), viele zusätzliche Informationen bieten

(z.B. Nr. 50) und immer wieder Bezüge zu biblischen (z.B. Nr. 76 und 86)
oder philosophischen Hintergründen (z.B. Nr. 68 und 112) herstellen. Das
ausführliche Literaturverzeichnis ist um einige Beiträge zu ergänzen.
Verständlicherweise fehlt der neueste Beitrag zum Thema, ein 2013 erschienener
Artikel M. Führers.2 Ebenfalls fehlen die beiden 2001 veröffentlichten Beiträge

von L. Moonan3 und W.J. Hoye.4 Dies ist zu bedauern, da gerade Hoye
wichtige Fragen zu Alberts negativer Theologie aufwirft.

Die circa sechzig Seiten umfassende Einleitung ist klar gegliedert und
präsentiert zuerst wichtige Daten zu Albert (I.). Hierauf folgt solides Fakten-

1 ALBERTUS-MAGNUS-INSTITUT (Hg.): Albertus Magnus und sein System der Wissenschaften.
Schlüsseltexte in Übersetzung. Lateinisch - Deutsch. Münster: Aschendorff 2011.

2 FÜHRER, Markus: Albert the Great and Mystical Epistemology, in: RESNICK, Irven M.: A
Companion to Albert the Great. Theology, Philosophy, and the Sciences. Leiden: Brill 2013,
137-161.

3 MOONAN, Lawrence: What is a negative theology? Albert's answer, in: SENNER, Walter
(Hg.): Albertus Magnus. Zum Gedenken nach 800 Jahren: Neue Zugänge, Aspekte und Perspektiven.

Berlin: Akademie Verlag 2001, 605-618.
4 HOYE, William J.: Mystische Theologie nach Albert dem Großen, in: SENNER: 587-603.



4i8 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

wissen zu Dionysius und zu den Anfängen der Rezeption seines Werkes im
lateinischen Westen (II.). Das nächste Kapitel beschäftigt sich mit Alberts
Kommentierung des Corpus Dionysiacum. Gleich zu Beginn erwähnt Burger,
dass Albert keine Zweifel an der Authentizität des Autors hegt. Über dessen

Abhängigkeit von der Elementatio theologica des Proklos sei er sich nicht im
Klaren, da dieses Werk erst ab 1268 in lateinischer Übersetzung vorlag. 5 Hier
ist zu ergänzen, dass die Kenntnis dieses Werkes weder bei Thomas, der
immerhin den Zusammenhang zwischen Proklos und dem Liber de causis
aufdeckte, noch bei späteren mittelalterlichen Autoren zur Einsicht in die
Pseudo-Identität des Dionysius führte. Die durch den historischen Zufall der
Namensgleichheit mit einem angeblichen Pariser Märtyrerbischof noch
verstärkte Illusion, man habe es hier mit einem Apostelschüler zu tun, war für
die frommen Denker des Mittelalters unwiderstehlich. Daran änderte auch
die von Burger erwähnte Tatsache, dass die Wertschätzung des dionysiani-
schen Werkes zur Zeit Alberts getrübt war, nichts.6 Schließlich wandte sich
die 1241 in Paris erfolgte Verurteilung der Lehre, „dass Gott in seinem Wesen
weder vom Menschen noch von den Engeln je gesehen werden könne" auch
nicht ausdrücklich gegen Dionysius.7 Dennoch trifft es sicher zu, dass Albert
am eben gegründeten Kölner Generalstudium mit der Kommentierung des

Corpus Dionysiacum einen „neuen Akzent" setzte.8 Gleiches gilt für seine ca.

1250 am selben Ort gehaltene Vorlesung über die Nikomachische Ethik und
die ab 1251 einsetzende planmäßige Kommentierung aller Werke des Aristoteles.

Für Burger müssen die beiden großen Kommentierungsprojekte „im
Zusammenhang gesehen werden",9 denn in beiden Fällen gehe es um sachgerechte

Erschließung von Quellentexten. Aus dem weiteren Kontext geht hervor,

dass Burger in dieser Erschließungsabsicht ein Motiv für Alberts intensive

Beschäftigung mit den Schriften des Dionysius sieht. Diese Einschätzung
befriedigt nicht, da nicht klar wird, aus welchem Grund Albert Dionysius
überhaupt der Erschließung für wert befand. Burger gibt als „weiteres wichtiges

Motiv" die Bedeutung des bonum bei Dionysius an. Dieses Thema sei
durch das Aufkommen der dualistischen Katharer virulent geworden.10 Doch
auch diese Motivangabe überzeugt nicht, da es schwer vorstellbar ist, was
die hochspekulative Auslegung einer von den Katharern nicht anerkannten
Autorität zum geistigen Kampf gegen diese beitragen sollte. Hier waren eher
apologetische Handbücher gefragt, wie sie zeitgenössische Dominikaner ver-
fassten. Auch wenn Burgers ausdrückliche Antworten auf die Frage nach
Alberts Motiv für die Kommentierung unzureichend bleiben, so wird man an
einer anderen Stelle ihrer Einleitung doch fündig. Treffend heißt es dort: „In
den Werken des Dionysius Areopagita begegnet Albert einer hoch reflexiven
Gestalt von Theologie. Die Kommentierung dieser Texte erlaubt es ihm, sein

5 Vgl. BURGER: Einleitung, 19.
6 Vgl. BURGER: Einleitung, 19.
7 Vgl. BURGER: Einleitung, igf.
8 Vgl. BURGER: Einleitung, 10.

9 BURGER: Einleitung, 21.

10 BURGER: Einleitung, 2if.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 419

wissenschaftlich-philosophisch ausgerichtetes Theologie-Verständnis weiter
zu entfalten."11 Angesichts des immer mehr erstarkenden aristotelischen
Konzepts von Wissenschaft musste für die Theologie „ein eigenes Profil
entwickelt werden."12 Es galt, die theologischen Erkenntnismöglichkeiten zu
ergründend und hierzu scheint sich Albert die Auslegung des dionysianischen
theologischen Systems^ förmlich aufgedrängt zu haben. Es ist also das Stichwort

„Wissenschaftlichkeit", das den erwähnten Zusammenhang von Alberts
Dionysius- und Aristoteles-Kommentierung herstellt.

Leider fallen große Teile des vierten Kapitels der Einleitung schwach aus.
Manches steht hier unverbunden nebeneinander^ oder wird zu vereinfacht
dargestellt.16 Dass das strikt neuplatonisch-geschichtslose Theologiemodell
des Areopagiten aus heutiger theologischer Sicht problematisch ist, wird mit
keinem Wort erwähnt. Zweifel anzumelden sind an der von Burger referierten

Theorie, Dionysius beschreibe mit der fiktiven Gestalt Hierotheus „seinen

Lehrer Proklos".1? Denn erstens gibt es keinerlei Hinweis darauf, dass sich
der nicht identifizierte Autor des Corpus Dionysiacum jemals in der Athener
Akademie aufhielt. Zweitens charakterisiert Dionysius Hierotheus als jemanden,

der „durch Leiden Gott lernte", was auf ekstatische Transzendenzerfahrungen

hindeutet. Für solche Erfahrungen aber war Proklos - anders als Plo-
tin - gerade nicht bekannt.18 Eine Stärke von Burgers Einleitung in Alberts
Kommentar zur Mystischen Theologie sind die vielfaltigen Bezüge, die sie zu
seinen übrigen Werken herstellt. Sie erwähnt auch den zweiten Teil der sehr
späten Summa theologiae^, der aber mit Sicherheit nicht von Albert stammt,
da dort mehrfach der Liber de spiritu et anima als augustinisch zitiert wird,
obwohl Albert in seinem Sentenzenkommentar als erster erkannte, dass dieses

Werk nicht von Augustinus stammt und sich gegen seine Verwendung
aussprach.20 Leider geht Burger nicht auf wichtige Fragen und Probleme von
Alberts Kommentierung der Mystischen Theologie ein. Wie ist die in seinem
Gesamtwerk singuläre Aussage, dass wir in diesem Leben kein gesichertes

11 BURGER: Einleitung, 35.
12 BURGER: Einleitung, 36.
'3 Vgl. BURGER: Einleitung, 53.
H Vgl. BURGER: Einleitung, 51.

*5 Z.B. der unvermittelte Übergang von Piatos Höhlengleichnis zu neuplatonischen
Theorien über das Verhältnis von Einheit und Vielheit (vgl. BURGER: Einleitung 28).

16 BURGER: Einleitung 41: „Dionysius formuliert das Grundprinzip der Analogie: Alles wird
von Gott bejaht, alles wird verneint, denn er übersteigt jede Aussage."

*7 BURGER: Einleitung, 32h
18 Proklos war vielmehr für seine theurgischen und „Wettermacher"-Künste berühmt.

Vgl. DODDS, E.R.: Introduction xxiii, in: PROCLUS: The Elements of Theology. A Revised Text
with Translation, Introduction and Commentary by E.R. Dodds. Oxford: Clarendon 1964.

x9 Vgl. BURGER: Einleitung, 11 und 54.
20 Vgl. HELLMEIER, Paul Dominikus: Anima et intellectus. Albertus Magnus und Thomas

von Aquin über Seele und Intellekt des Menschen. Münster: Aschendorff 2011, 287. Der Liber
de spiritu et anima wird übrigens bereits in Sum. theol. I fünfmal zustimmend zitiert, an der
fünften Stelle sogar mit ausdrücklicher Zuschreibung an Augustinus: Sum. theol. I (ed. Borgnet:

5), tract. 18, q. 73, m. 1, p. 751b!



420 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Wissen von der Existenz Gottes haben können, zu erklären?21 Alberts Intel-
lektualisierung der urtio, die sich nach Dionysius jenseits der Vernunft ereignet,

wird lediglich angedeutet22, aber nicht problematisiert. Auch Hoyes
Anfrage an den laut Albert übernatürlichen Charakter der einenden Erkenntnis^

findet keine Erwähnung. Im Abschnitt zur Wirkungsgeschichte (IV.3.)
hätte sich ein Hinweis auf Berthold von Moosburg, der sich als letzter
Vertreter der sog. Deutschen Dominikanerschule gegen diese Intellektualisie-
rung wandte, angeboten. Doch auch ohne die Behandlung dieser Zusammenhänge

regt der von Burger vorgelegte Band zur weiteren Erforschung von
Alberts Theologiekonzept an. Zudem stellt er dank der hervorragenden
Übersetzung ein wertvolles Instrument für die Lehre dar.

Paul Dominikus Hellmeier

GILLES DE Rome : Théorèmes sur l'être et l'essence. Introduction, traduction et
notes de Stéphane Mercier Sagesses médiévales). Paris : Les Belles Lettres
2011, 267 p. ISBN 978-2-251-18112-7.

Après une édition critique publiée en 1930 par E. Hocedez, et une première
traduction en anglais de M. Murray en 1952, l'ouvrage que nous présentons
ici constitue la première traduction intégrale en français du traité Theorema-
ta de esse et essentia de Gilles de Rome (1245-1316). Précédée par une solide
introduction en trois chapitres (Vie et principales œuvres, Gilles de Rome et
Henri de Gand, Le statut de V'esse' égidien), cette publication prétend, d'une
part, contribuer à la mise en lumière du rôle majeur joué par les Theoremata
dans la genèse et la configuration de la théorie égidienne de la « distinction
réelle », ainsi que de montrer le caractère résolument original et personnel
de la pensée du maître augustin italien.

Contrairement aux Quaestiones disputatae de esse et essentia, rédigées à

Paris dans les années 1286-1287 dans le cadre de la controverse avec Henri de
Gand sur la question de la distinction réelle, les Theoremata, rédigés en
Italie dans les « années d'exil » (1278-1285), ne constituent pas un traité
polémique. Pourtant, l'ouvrage n'est pas moins essentiel pour l'interprétation
de la pensée égidienne : conçu pour l'instruction des étudiants, qui, le plus
souvent, « peinent sur la question de l'être des créatures » (20), le traité vise
à établir une exposition rigoureuse et précise pour fonder et justifier la thèse
de la distinction. D'où la forme de l'exposé théorématique, d'inspiration
néoplatonicienne : cette structuration, souligne Mercier, donne à la doctrine de

l'italien un surcroît de cohérence et de cohésion.
Or, chacun des 22 théorèmes de l'œuvre aborde la question de l'être et

l'essence sous un angle différent, et parfois en relation à d'autres sujets
connexes, importants pour la démonstration de la doctrine. Mais on trouve

21 Vgl. BURGER: Einleitung, 46, wo diese Lehre nur kurz wiedergegeben wird. Als Problem
erkannt bei HOYE: Mystische Theologie, 598t. und 602.

22 Vgl. BURGER: Einleitung, 47.
23 HOYE: Mystische Theologie, 602L



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 421

tout au long de l'œuvre égidienne certains « axes de réflexion » autour
desquels les théorèmes semblent être ancrés. L'un d'eux concerne la « participation

». Au début du premier théorème, Gilles explique ce que participare
veut dire : « prendre part » (partem capere) à une perfection. Or, plusieurs
thèses sont affirmées autour de cette première définition : d'abord, l'être qui
n'existe pas par soi, mais est reçu dans un autre (et est ainsi participé), est
contracté et particularisé selon le mode du récipient, à savoir, l'essence
(Théorème [= T]i, T4). En fonction du degré de noblesse de cette nature, un
être créé peut avoir priorité sur un autre : c'est le cas de la forme séparée,
qui n'est pas, elle-même, reçue dans une matière (T2). De toute façon, vu
que ces formes pures possèdent un être participé et ainsi fini, elles ont quelque

potentialité qui leur est mêlée, et peuvent être multipliées et différer les

unes des autres (T3, T20). Alors, toute forme, soit matérielle soit séparée,
dans la mesure où elle reçoit son être d'un autre, n'est pas l'être même, mais
diffère réellement de son être (T5).

C'est dans T12 et T13, que Gilles précise sa thèse de la « distinction
réelle », en faisant ressortir le caractère « extracatégorial » de l'être. Ainsi, il
affirme que toute réalité créée est un étant (ens) par son essence, mais un
existant (existens) par un être (esse) surajouté à elle (T12). Suivant la
doctrine aristotélicienne de l'eus et l'unum, il soutient que c'est par un même
élément, à savoir, l'essence, qu'une chose a d'être étant et une et qu'elle
rentre dans une catégorie (T13). Comme le dit Avicenne, l'être est l'acte de
tous les actes : s'il est déterminé à un genre, c'est « par réduction », c'est-à-
dire, par l'essence dans laquelle il est reçu (T21). Or, l'essence dans laquelle
l'être est reçu en premier lieu, est évidemment dans le genre de la substance.
Pourtant, la raison de la substance ne peut pas être attribuée à l'être lui-
même, car celui-ci ne désigne pas de soi une réalité qui se tient-sous (quod
substat) (T22).

Un autre point qui revêt un grand intérêt pour la compréhension de la
« nature » de la composition réelle d'être et d'essence, est sa comparaison
avec d'autres types de composition qui se trouvent dans la créature : celle de
matière et de forme (T6, T7), et celle de sujet et accident (T14). Il est important

de noter à cet égard que Mercier propose, dans un appendice, une
traduction inédite d'un passage du Commentarius in De ente et essentia de Thomas

de Vio (1465-1534). Cet extrait permet selon le traducteur de mieux
comprendre le texte égidien.

Les thèses établies dans T6 à l'égard de la forma donnent lieu à d'autres
développements plus détaillés et complémentaires. Ainsi, Gilles soutient que
c'est bien toujours par la forme que la chose possède son intelligibilité,
tandis que c'est par l'actualité qu'elle possède l'être et qu'elle existe (exis-
tere). Cela se vérifie tant dans le cas des composés matériels que dans le cas
des formes pures (T10, T11). D'autre part, T8 et T9 traitent des notions de

forma partis et forma totius, une distinction importante pour comprendre le

rapport de l'essence et de l'être : si dans le cas des simples cette distinction
n'est pas pertinente, dans le cas des choses matérielles, il est montré que ce
n'est que cette essence qui est la forma totius, celle qui est dite entrer en
composition réelle avec l'être. Comme Gilles l'affirme plus tard, il n'y a qu'un



422 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

seul être dans la chose (T17, T18) : celui qui « découle » (fluit) de la « forme
du tout » (T8). Voilà pourquoi 1'« être » que la forme substantielle {forma
partis) donne à la matière (ainsi que 1'« être » que la forme accidentelle
donne au sujet), n'est qu'une « manière d'être » (modus essendi) (T15, T16).
Cela étant, la conclusion de Gilles affirme encore une fois avec détermination

: tout être est une certaine actualité réellement différente de la quid-
dité et « surajoutée » à elle (T13, T19). Les opinions selon lesquelles l'être et
l'essence ne seraient pas deux choses (duae res) réellement distinctes dans la
créature (parmi lesquelles celle d'Henri de Gand), sont toutes récusées (T19).

Tels sont, à notre avis, les points principaux sur lesquels s'appuie la réflexion

de Gilles, destinée à établir et justifier la vérité de la distinction réelle.
Or, si une telle entreprise est si importante, c'est à cause du fait que pour ce

maître, la possibilité de penser un monde créé dépend directement de
l'affirmation de la thèse de la distinction réelle. Afin de procurer une meilleure
intelligence de cette question, Mercier apporte dans le second chapitre de

son introduction, des éléments essentiels de la controverse de Gilles avec
Henri de Gand. Ainsi, l'auteur souligne qu'il existe, chez ces deux maîtres,
deux idées diverses du concept de participation, qui façonnent deux
métaphysiques différentes et finalement incompatibles : tandis que pour Gilles
la création relève d'une perfection réelle surajoutée à la créature, pour Henri,

il ne peut s'agir que d'une distinction « intentionnelle ». Henri considère
que dans la mesure où il serait nécessaire que ce « récipient », qui est
l'essence égidienne, préexiste d'une certaine façon pour pouvoir recevoir l'être,
son adversaire dote l'essence possible d'une consistance ontologique
inadmissible, et procède ainsi à une « réification » indue de ces deux principes
métaphysiques.

Or, c'est ce dernier aspect touchant la doctrine de Gilles, celui de la «

réification » de l'être et l'essence, qui constituera le nœud de la réflexion de
Mercier au troisième chapitre de son introduction. Il s'efforce de montrer le
véritable sens de la doctrine égidienne selon laquelle la créature serait un
composé d'être et d'essence, comme de res et res. D'abord, l'auteur articule
ses réserves par rapport à une interprétation « avicennisante » de la pensée
de Gilles, qui réduit l'esse à un simple accident (acte second) de l'essence.
Dans le cadre de la discussion historique autour de la « paternité » de la
thèse de la distinction réelle (inaugurée au début du XXème siècle par Chos-
sat), Mercier vise particulièrement l'interprétation des jésuites E. Hocedez et
P. Nash : d'après ces historiens, Gilles, ayant succombé au pouvoir de
l'imagination, et s'éloignant ainsi de la vraie pensée thomasienne, se serait représenté

les concepts d'être et d'essence dans un sens plutôt matériel, physique,
et aurait ainsi procédé à une essentialisation inacceptable de l'esse. C'est
ainsi que, si pour Hocedez l'accord de Gilles avec Thomas d'Aquin ne paraît
être que verbal, pour Nash, qui est encore plus radical, Gilles constituerait
un penseur résolument « antithomiste ».

Pour Mercier, au contraire, d'une part la position du maître augustin
n'est pas assimilable à celle d'« Avicenne » (la doctrine du persan représentée

par Averroès, et non celle qui était effectivement la sienne), et d'autre
part, quoiqu'originale en elle-même, elle se situe dans la ligne de prolon-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 423

gement de la doctrine thomasienne - même si la légende tardive de « fidèle
disciple » de Thomas d'Aquin a été depuis un certain temps définitivement
écartée. Or, si les historiens de la philosophie ont assez souvent interprété la

pensée égidienne en direction d'« Avicenne », c'est, en partie au moins, à

cause de la manière dans laquelle Gilles s'est exprimé : l'emploi constant
mais jamais suffisamment éclairci du mot res pour parler de l'être, avoue
Mercier, est, d'une certaine façon, responsable de ce malentendu.

A cet égard, reprenant un texte de Thomas de Sutton où l'auteur exprime
assez bien le problème d'ambigûité sémantique du terme res, Mercier affirme

qu'il y a un sens selon lequel on peut dire que l'être est une « chose » : là
où le mot « chose » (res) est compris non au sens propre, mais au sens large
et commun, c'est-à-dire, au sens où il est pris pour n'importe quelle « réalité

» (realitas). Ainsi, en utilisant ce terme (res), Gilles cherche à souligner
le caractère « réel » de l'être, tout en évitant soigneusement le terme essentia

: il serait de cette façon en mesure de respecter l'extériorité de l'esse par
rapport aux catégories, sans atténuer cependant sa « réalité » objective. Ce

mot est ainsi suffisamment « neutre » pour être appliqué à la fois à l'essence,
et à ce qui de soi ne s'y réduit pas : l'esse. Autrement dit : « Seuls des
éléments realiter distincts peuvent donner lieu à une distinction realis ou
secundum rem. Quoi de plus naturel que de donner le nom de res à ces
éléments » (101). L'interprétation « imaginative » de la thèse de Gilles resterait
selon Mercier sans porté réelle.

Il nous semble ainsi que ce sont bien ces points que l'on a évoqués, à

savoir, le rejet de la lecture « avicennisante » de la pensée de Gilles, et ainsi
le refus du caractère « réifiant » (« essentialiste ») de sa doctrine de l'être,
mais surtout la réinterprétation de la res en termes d'« un réel », qui constituent

les aspects les plus intéressants et novateurs de l'étude de Mercier. Sa

position (sans doute polémique) à l'égard de la relation entre la pensée de
Gilles et Thomas, et sa remarque à l'égard des possibles connexions entre la
doctrine de Gilles et Cajetan, posent beaucoup de questions et stimulent la
recherche à venir. Une introduction solide et enrichissante, une traduction
sérieuse et soucieuse de la littéralité des termes, pour ne pas risquer de
fausser leur sens, un bon répertoire de notes explicatives où l'auteur éclaire,
amplifie les concepts, explique ses choix de traduction et ses distances à

l'égard de la traduction anglaise, un appendice suggestif, et une bibliographie

actualisée et soigneusement sélectionnée font de cet ouvrage une
intéressante contribution non seulement aux études sur Gilles de Rome mais
aussi à l'interprétation du débat sur l'être au XIIIe siècle.

Fernanda Ocampo



424 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

VON MOOS, Peter: Heiden im Himmel? Geschichte einer Aporie zwischen
Mittelalter und Früher Neuzeit. Mit kritischer Edition der Questio de salva-
tione Aristotelis des Lambertus de Monte (um 1500) v. Philipp Roelli
Philosophisch-historische Klasse der Heidelberger Akademie der
Wissenschaften 54). Heidelberg: Universitätsverlag Winter 2014, 261 S. ISBN 978-3-
8253-6321-5.

Viele gedruckte und ungedruckte Quellen, die die mitteleuropäischen
intellektuellen Tendenzen am Ende des 15. Jahrhunderts bezeugen, sind
einem breiten wissenschaftlichen Publikum nach wie vor unbekannt. In
diesem Sinne stellt das Buch der mediävistischen und frühneuzeitlichen
Forschung einen wichtigen Beitrag zur Geschichte der ausgehenden Scholastik
beziehungsweise der Prodromen des „deutschen thomistischen Humanismus"

(44) dar. Der Text, mit dem sich hier Peter von Moos und Philipp
Roelli auseinandersetzen, ist die am Ende des 15. Jahrhunderts verfasste und
um das Jahr 1500 in der Werkstatt vom Verleger Heinrich Quentell in Köln
gedruckte Questio magistralis de salvatione Aristotelis. Das Werk, das die
wahrscheinliche „Seligkeit" des Aristoteles zu zeigen versucht, hat zwar
schon die Aufmerksamkeit einiger Spezialisten auf sich gezogen. Es wird
jedoch hier von Peter von Moos eingehend eingeführt und kommentiert (vgl.
1-136) und von Philipp Roelli zum ersten Mal nach modernen Editionskriterien

veröffentlicht (vgl. 139-261). Die kritische Edition beruht für die consti-
tutio textus auf dem einzigen bekannten Druck des Werkes (GW M16786-7),
nimmt aber zusätzlich auch die vom Druck abhängige Handschrift Nürnberg,

Germanische Museum 16. Jh. 125400 (XV) in Betracht (vgl. 140-142).
Der Text entstammt dem Kölner Thomisten-Kreis, der sich in und um das

Kolleg der sogenannten Bursa Montana im Laufe des Jahrhunderts als leitende

akademische Strömung etabliert hatte. Die Questio wird im Prolog des
Druckes explizit dem Theologieprofessor, dreimal Dekan der Kölner
theologischen Fakultät und einmal Rektor der Universität zu Köln, Lambertus de
Monte (Lambert von Heerenberg, 1430 ca.-1499) zugesprochen. Sie wurde
aller Wahrscheinlichkeit nach posthum von den Mitarbeitern des Lambertus
de Monte veröffentlicht und sollte aufgrund einer lectio ordinaria entstanden

sein. Die klassische Struktur der Streitfrage mit pro- und contra-Argumenten

und den jeweiligen Stellungnahmen des Autors wird erst in jenem
Teil des Werkes besonders ersichtlich, in dem sich Lambertus näher mit dem
Fall der Seligkeit des Aristoteles beschäftigt (vgl. Edition, § III 3, 180-219).
Dabei wird zunächst anhand der Schriften des Aristoteles - zu denen auch
die unechten De porno, Liber de bona fortuna und De secretis secretorum
gezählt werden (vgl. dazu 68-70) - gezeigt, dass der Philosoph explizit den
Glauben an einen einzigen und providenten Gott teilte. Episoden aus dem
Leben des Aristoteles dienen dazu, seine Frömmigkeit zu beweisen. Darüber
hinaus werden dreizehn Argumente gegen das Seelenheil des Philosophen
widerlegt, wodurch zugleich auf die wahrscheinliche Rettung des Aristoteles
hingewiesen wird. Der Ausgangspunkt des Traktates ist die allgemeine Frage
nach dem jenseitigen Schicksal der nationes terrarum in vier unterschiedlichen

heilsgeschichtlichen Epochen. Der Fall des Aristoteles wird somit



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 425

innerhalb der Betrachtung der dritten Heilszeit „unter dem Alten Gesetz von
Moses bis zur Verkündigung des Evangeliums" von Lambertus behandelt
(vgl. V Kommentar, 49). Die partikuläre, probabilistische Lösung bezüglich
der Rettung des Philosophen fallt unter folgende, umfassendere, conclusio:
„Die Heiden konnten in den drei ersten Epochen im Heilsstand sein, nicht
mehr aber nach der Verkündigung des evangelischen Gesetzes" (vgl. 50).

Wie die Forschung zum Teil dargelegt hat, lässt sich die Questio im Licht
der thomistischen Strategien von Einsetzung und Verteidigung des Aristoteles

als philosophischer und theologischer Autorität lesen und in diesen
Kontext einräumen. Die im Herzen der allgemeineren Fragestellung liegende
kontroverse Quästio über das Seelenheil des Aristoteles enthält ein kleines
„Vademecum" thomistisch-schulmäßiger Antworten zu einigen der umstrittensten

Punkte der aristotelischen Lehre, die im 15. Jahrhundert zu besonders

heftigen Diskussionen über die korrekte Auslegung des Stagiriten
zwischen den Anhängern verschiedener scholastischer Meister geführt hatten.
Paradigmatisch ist in diesem Zusammenhang die Frage nach der aristotelischen

Doktrin der Ewigkeit der Welt zu nennen, die noch in jenem Jahrhundert

als hot-issue im Kölner Wegestreit gewirkt hatte. Diese besondere, auf
die spätmittelalterlichen Schuldebatten gerichtete Perspektive wird von Peter
von Moos zwar nicht vernachlässigt, bildet aber in der Ökonomie der Einleitung

keinen bevorzugten Standpunkt für die Analyse des Traktates.
Umso mehr beabsichtigt von Moos, die Stellung des Textes in der

Geschichte der christlichen Theologie und der vormodernen Literatur und Kultur,

unter anderem mit einem Exkurs zur „Weltlage um 1500" (vgl. Kap. VI),
zu erhellen. Hierfür bietet er dem Leser eine zweifache Ansicht über den Text
an. Die Questio wird erstens innerhalb des allgemeinen theologischen
Problems der Rettung der Heiden präsentiert und zweitens als Zeugnis einer
konfessionellen, katholischen vormodernen Sensibilität für die aristotelische
Figur und Doktrin.

In Bezug auf die theologische Frage nach dem Status der Nicht-Christen
inszenieren somit die Hauptstellungnahmen, die das Seelenheil der Heiden
befürworten oder ablehnen - insbesondere die des Stagiriten, die in der
Quästio angesprochen werden - „eine grundlegende Aporie des Christentums",

nämlich „die Konfrontation von Heilspartikularismus und Heilsuniversalismus"

(3). Innerhalb jener „aporetischen" Tradition weist die Questio laut
Peter von Moos keine große Originalität auf. Selbst wenn der Text als
„Meisterstück spätscholastischer Argumentationskunst" (27) bezeichnet wird,
gebraucht er eine schon etablierte Palette an kirchenväterlichen Autoritäten
und scholastischen Beweisführungen, ohne dabei weitere, inhaltlich relevante,

Elemente hinzuzufügen. Es sei an dieser Stelle angemerkt, dass die
kombinierte Benutzung des gelehrten Kommentars zur Questio (vgl. Kap. V) und
des in der Edition angebotenen Quellenapparaten dem Leser erlauben, die
zahlreichen Bezüge des Lambertus zu der vorangehenden theologischen
Tradition, insbesondere zum patristischen Schrifttum und zu der Postilla des

Nicolaus de Lyra, einzusehen. Alles in allem dient der Text, so von Moos, als
Anlass zur Analyse eines Problems, das in seiner Gesamtheit bisher keine
genügende Aufmerksamkeit vonseiten der mediävistischen Forschung erfahren



426 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

habe (vgl. 7). Das Buch Heiden im Himmel? wehrt sich somit gegen die
vereinfachenden, auf „Forschungstummelplätze" basierenden Tendenzen,
entweder ein ausgesprochen intolerantes oder, andererseits, ein tolerantes und
ökumenisches Bild des mittelalterlichen Geistes zu skizzieren (10). Es wird
dabei versucht, „die erstaunliche Komplexität und Vielschichtigkeit des
mittelalterlichen Heidensproblems zu beleuchten" (10). Um diese Vielschichtigkeit

zu veranschaulichen, nennt Peter von Moos einige mittelalterliche
Lehrmeinungen zum Heil der Heiden sowie argumentative Strategien, die
zugunsten der „Verchristlichung" heidnischer Philosophen eingesetzt wurden
(vgl. Kap. III). Zur ersten Kategorie zählt der Autor eine im Mittelalter
verbreitete theologisch-skeptische Position, nach der man sich aufgrund der
eigenen Unwissenheit eines endgültigen Urteils über das jenseitige Los enthalten

muss. Diese Position, die auf der „Glaubensvorgabe, dass erst das Jüngste
Gericht hierüber endgültige und allgemeine Gewissheit bringen wird" (20),
beruhte, führte gelegentlich zu einer wohlwollenden Betrachtung des Heils
der Ungläubigen, die als wahrscheinlicher als deren Verdammung gehalten
wurde. Als Beispiel hierfür nennt von Moos die Haltung des Pico della Mi-
randola gegenüber Origines in seiner Apologia (vgl. 22). Zwischen den
klassischen argumentativen Wegen zur „Taufe" der Ungläubigen erwähnt
Peter von Moos weiterhin die „konjekturale Frage an die ,ungeschehene
Geschichte'" (24), die schon von den Kirchenvätern benutzt wurde, um eine
fiktive Erzählung des Nicht-Gemachten und Nicht-Gesagten der Philosophen
zu inszenieren. Zweitens wird der Versuch genannt, in den Worten der Heiden

eine „prophetische Übereinstimmung [...] mit Autoritätszeugnissen der
Bibel und der Kirchenväter" festzustellen (25). Drittens wird die Anwendung
der probabilistischen, auf den Gemeinsinn beruhender Argumentationsmethode

dargestellt (vgl. 29-31). Insbesondere dieses Mittels bedient sich die
Questio, um das Seelenheil des Aristoteles „iuxta saniorem doctorum senten-
tiam probabilius" zu behaupten (Edition, 148).

Hinsichtlich der eigentümlichen, auf Aristoteles gerichteten Fragestellung,

versucht von Moos den Text von Lambertus sowohl innerhalb einer
spezifischeren Textgeschichte als auch in der breiteren Perspektive der
„Geschichte des Denkens" (33) zu platzieren (vgl. Kap. IV und Kap. VI).
Rückblickend wird somit die Nähe des Textes zu der im 14. Jahrhundert im
Franziskaner-Milieu entstandenen, anonymen Questio „Utrum Aristoteles sit sal-
vatus" unterstrichen, in der Aristoteles zur Verdammung verurteilt worden
war (vgl. 34). Mit Rekurs auf einige Parallelstellen (vgl. 72, 78, 98-99,
Edition 206, Fn. 225) sprechen sich die Autoren dezidiert für eine Verbindung
der Quästio von Lambertus mit jenem „Praetext" aus. Das Werk des Lambertus

wird also als Reaktion auf eine franziskanisch-geprägte Tendenz betrachtet,

Aristoteles zu kritisieren. Darüber hinaus wird die Wirkungsgeschichte
des Textes vor dem breiteren Hintergrund der „konfessionellen Gegensätze
der Neuzeit" dargestellt (37). Auf der Seite der Verteidiger des Aristoteles
zusammen mit Lambertus stehen somit in der Rekonstruktion des Peter von
Moos die Katholiken Heinrich Glarean (Loriti), Humanist und Student an
der Bursa Montana, der Zwingli ein Exemplar der Questio schenkte, Jan
Gines de Sepülveda mit seinem Kanonisationsversuch und Fortunius Licetus.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 427

Zur gegenseitigen Partei der Verleumder des Aristoteles und seiner Anhänger

gehören hingegen, zusammen mit Luther, die „schon ,vorreformato-
risch'" (41) geprägte Schrift De vera philosophia ex quatuor doctoribus (1507)

vom Kardinal Adriano Castellesi, die eine mögliche Rezeption der Questio
bezeugt, Agrippa von Nettesheim mit seinem De incertitudine et vanitate
scientiarum et artium (1544) und ein anonymer, protestantischer Autor aus
dem 18. Jahrhundert, der über Agrippa die Questio des Lambertus in polemischer

Hinsicht nannte. Zwischen dem Kanonisationsversuch des Aristoteles
eines Sepülveda und den Aristoteles-„Verteufelungen der Protestanten" (38)

- und weit entfernt von den Diskussionen über das Heil der „neuentdeckten"
Völker - erscheint alles in allem im besprochenen Buch die Einsetzung des
Lambertus für die Rettung des Stagiriten als ein ziemlich harmloser, dem
scholastischen Stil noch eng verbundener Versuch christlicher „Rehabilitierung

großer Denker und Helden der Antike", der seinen Autor immerhin den
Ambitionen der „Humanisten" annäherte (123).

Silvia Negri

VAN INGEN, Ferdinand: Jacob Böhme in seiner Zeit. Stuttgart-Bad Cannstatt:
frommann-holzboog 2015, 341 S. ISBN 978-3-7728-2670-2.

Der Görlitzer Schuhmacher und Tuchhändler Jacob Böhme (1575-1624)
gehört zu den großen theologischen Denkern der Reformation. Sein erstes
Buch Morgenröte im Aufgang verweist schon im Titel auf den apokalyptischen

Zeithintergrund, die Erwartungen auf ein Weltende um und nach
1600, die noch intensiviert wurden durch die Schrecken des Dreißigjährigen
Kriegs. Böhmes Werke stehen unter den Vorzeichen eschatologischer
Wachsamkeit. Er stellt sich als frommer Laie in die Tradition der lutherischen
Reformation, wird aber von einigen ihrer Vertreter verfolgt und nimmt sich
als Autor und Kirchenkritiker Freiheiten, die den engen Rahmen der kirchlichen

Dogmen sprengen. Stärker als manche Theologen und Geistliche
nimmt er die den Menschen von Gott verliehene Fähigkeit in Anspruch, die
Tiefen Gottes zu erkennen und rückt damit in die Zone der „Mystiker" und
„Schwärmer". „Mystik" in der nachträglichen und unpolemischen Anwendung

auf Böhme steht jedoch nicht für außergewöhnliche Visionen, sondern
für das Denken und Üben der Wiedergeburt in Christus. Bereits in der
Morgenröte verwendet er für sein Denken das Wort „spekulieren", was vorausweist

auf die genauer zu fassende Spiegelung Gottes im Gegenüber seiner
Schöpfung. Seine von innen (vom inneren Christus aus) erlebte und vom
Schock der kopernikanischen Wende getroffene dynamische Naturdialektik,
die noch bei Goethe, Schelling, Hegel, Feuerbach und Marx nachhallt, bringt
ihn an den Rand eines heterodoxen, in sich beweglichen Gottesbildes, das
bei Ezechiel vorformuliert ist und von Schelling in den Zusammenhang der
Mythopoese des werdenden Gottes gerückt wird. Gott trägt als Werden des

Ungrunds zum Grund der Welt auch das Böse in sich - allerdings noch
ungetrennt vom Guten, als vom Licht ungetrennte Finsternis.



428 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Seine Stellung als schreibender Handwerker und „Mann des Volkes"
kompensiert er durch die Berufung auf Visionen, die ihn als Propheten oder
zumindest vom Heiligen Geist inspirierten Leser der Bibel und des „Buches
der Natur" autorisieren sollen. Die Einflüsse anderer Bewegungen und Denker

seiner Zeit lassen sich meist nicht exakt nachweisen, doch es ist notwendig

und fruchtbar, Böhme zunächst als Autor seiner Zeit und im Dunstkreis
der wahrscheinlichen Einflüsse zu verstehen. Hier setzt die vorliegende
Studie des ausgewiesenen Böhme-Forschers Ferdinand van Ingen an. Sie

leistet eine doppelte Arbeit: Zum einen macht sie mit zahlreichen Texten
Böhmes vertraut, die oft ausführlich im Wortlaut angeführt werden. Als
Herausgeber und Kommentator der Morgenröte und der Schrift De signatura
rerum in der Bibliothek der deutschen Klassiker ist es für ihn naheliegend,
vor allem diese beiden Werke ausführlich zu zitieren, paraphrasieren und
erläutern. Darüber hinaus wird aber auch das gesamte Spektrum von Böhmes

Schriften herangezogen. Zum anderen werden einige Zeitgenossen und
unmittelbare Vorgänger und Nachfolger Böhmes in gelehrten Exkursen
dargestellt, darunter vor allem Paracelsus, Vertreter der Alchemie und die
sog. Spiritualisten. Manche bekannte und auch weniger bekannte Namen
kommen ins Spiel, die als Verbindungsglieder zwischen Luther und den
„Stiefsöhnen der Reformation" wie Caspar von Schwenkfeld, Sebastian
Franck, Valentin Weigel und Johann Arndt betrachtet werden. Diese
Zusammenhänge sind allerdings seit langem bekannt und werden heute differenzierter

und spezialisierter erforscht, als es in dieser Darstellung der Fall ist.
Die Erforschung der Alchemie ist weiter gediehen, als es die relativ kursorischen

Erwähnungen in diesem Buch erkennen lassen. Eine vertiefte
Aufschlüsselung der alchemistischen Bildsprache könnte insbesondere das
Verständnis der Schrift über die Signatur der Natur weiter führen. Hier gibt es

einiges zu tun, was der Verfasser mehr andeutet als ausführt.
Was die Affinitäten und Differenzen zu Luther betrifft, so wird hier die

bahnbrechende Studie von Heinrich Bornkamm zu Luther und Böhme von
1925 und die Lutherforschung des 20. und 21. Jahrhunderts benutzt. Die
Lesart eines heterodoxen, „gnostischen" Böhmes wird dagegen nicht ernsthaft

in Erwägung gezogen. Im Anschluss an die neuere Lutherforschung wird
vor allem das Klischee einer erstarrten lutherischen Orthodoxie aufgebrochen,

die lediglich als Hintergrundfolie dient, um Böhme als genialen
Einzelgänger und teutonisches Urgestein zu überzeichnen. Böhme steht
nicht in simpler Frontstellung zum Luthertum, sondern ist selber darin
verankert, aber das Lutherthum ist reicher und vielfältiger und erlaubt es ihm,
überraschende und neue Akzente zu setzen. Böhme ist trotz seiner fehlenden

und nur mangelhaft nachgeholten Bildung auch als theologischer Denker

(etwa in seiner Schrift Von der Gnadenwahl) fähig, sich im Streit der
Doktrinen, gegen Calvin, aber auch gegen Luthers Leugnung der Willensfreiheit

und in einer teilweisen Umdeutung von Luthers Gnadenlehre zur
mystischen Option der Wiedergeburt des Menschen, selbstsicher zu situieren.
Wichtiger noch als die begriffliche Trennschärfe einer theologia doctrinalis
ist jedoch der Beitrag zur theologia experimentalis, d.h. zu einer irenischen
christozentrischen Mystik, die sowohl den eigenen kirchlichen Institutionen



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 429

als auch den gewaltsamen Auseinandersetzungen der Konfessionen gegenüber

auf gelassene Distanz geht. Es ist dieser Böhme als Autor, der seine
Leser an die Hand nimmt und begleitet, nicht nur als Lehrmeister, sondern
mehr noch als Lebemeister, wie er von Lerdinand van Ingen verständnisvoll
und textnah nachgezeichnet wird. Die seit einiger Zeit wachsende Lorschung
zur Böhme-Rezeption dagegen steht nicht im Zentrum dieser Studie und
wird nicht verarbeitet.

Neben einer geistes- und ideengeschichtlichen Orientierung wird auch
die Schreibweise von Böhme zum Thema; es ist nicht zuletzt die überragende

Qualität von Böhmes schöpferischer Verwendung der Sprache, die ihn als
den „Neuerer" erkennen lässt, der nicht Altes nachplappert, sondern das

„alte Wahre" fermentiert und in neuen Larben, Liguren und Melodien zum
Leuchten und zum Klingen bringt. Dass dabei auch kreative Umdeutung im
Spiel ist, macht ihn bis heute und gerade auch für die Literaturwissenschaften

anziehend. Van Ingen hat nicht nur eine stupende Belesenheit, sondern
auch jenen Sinn für das „orphische Element" in der Natursprache und den
Naturzeichen, für den Zauber von Böhmes verkörperter Geistigkeit, die ihn
über den Dualismus von Materialismus und Spiritualismus hinausträgt. In
diesem Sinne kann Böhme, wie es Eranz von Baader formuliert hat, im
eminenten Sinne zu einem „Orpheus der Natur" werden. Als Dichter und Denker

wurde Böhme zum Anreger und Geistesverwandter der Romantik,
Schopenhauers und der deutschen klassischen Philosophie. Auch bei van Ingen
spürt man etwas von dieser lebendigen Wirkung, auch wenn er Böhme nicht
so sehr aus der Sicht der Philosophiegeschichte liest, sondern komplementär
dazu das vielschichtige, kritische und doch loyale Verhältnis zur Kirche zur
Sprache bringt. Dabei rückt eine eher dogmenfreie und pantheistische Lesart
in den Hintergrund. Der Ort Gottes ist überall, insbesondere auf einer
blühenden Wiese im Frühling.

Neben den bereits erwähnten Werkdarstellungen und der historischen
Kontextualisierung findet man in van Ingens Buch auch themenzentrierte
Kapitel über die Gelassenheit und „die Natursprache. Eine Idee und ihre
Wirkung", wie das letzte Kapitel titelt, das auch kurze Ausblicke auf die
Rezeption und spätere Wertschätzung Böhmes nachreicht. Ein Glanzstück des
Buches ist das Kapitel über Böhmes Begriff der Imagination. Diese wird in
Abgrenzung von Valentin Weigel als „zentrales Organ zum Erkennen der
tiefsten Dinge" (254) dargelegt und von einer „quietistischen" Deutung
unterschieden. Ein-Bildung ist höchste Aktivität! Das Ein-Bilden wird letztlich

im Rückgang auf Gottes Ein-Bildung in Christus und in den Menschen
überhöht und verklärt. Gott spiegelt sich in der Bildlichkeit seiner
Ebenbilder. Er schaut sich im Gegenüber als jungfräuliche Sophia und androgy-
nen Christus. Dieser Gott gleicht viel eher einer Begegnung und einem
Geschehen als einer spinozistischen Substanz! Es gibt einen engen Zusammenhang

zwischen Wille, Imagination und Schöpferwort (vgl. 256). Böhmes
Auffassung der Imagination weicht stark ab von einer alltäglichen Auffassung

der Phantasie und Phantasterei, aber auch von einem rigoros verstandenen

Bildverbot oder Verdikt des Anthropomorphismus. Unmöglich kann
er seine hohe Auffassungen der Imagination aus der sonntäglichen Predigt



430 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

des Pfarrers geschöpft haben! Vielmehr geht es um eine Deutung, welche
seiner Auffassung vom Willen „eine besondere Bedeutung und einen eigenen
Klang" verleiht und - in Gottes Wille zur Verbildlichung - eine Kongruenz
von Wille und Bildlichkeit bzw. „Leiblichkeit" gründet. Franz von Baader
wird es bestätigen: Dieser Gott kann nicht „geizig" sein; er muss sich verbildlichen,

verleiblichen, mitteilen.
Kritisch zu bemerken ist die Tatsache, dass das Buch eine Reihe von

Wiederholungen von Zitaten und sogar einiger Formulierungen des Verfassers

enthält, die eher zu einer Sammlung von Aufsätzen als zu einem
einheitlich komponierten Buch passen. Bei genauerem und wiederholtem Lesen
kann man dem Autor jedoch zugutehalten, dass bei Wiederholungen die
Zitate und Kommentare in einem veränderten Zusammenhang auch andere
Nuancen zum Ausdruck bringen. Schließlich geht es beim Lesen nicht nur
um ein intellektuelles Nachvollziehen, sondern auch um ein „virbrierendes"
Üben und Einüben. Die Lektüre wird selber zur Kontemplation. Böhme
gehört zu den Autoren, die man, bei aller Kritik im Detail, nicht in extenso
lesen kann, ohne sie zu lieben. Oder umgekehrt, im Sinne von Rudolf Steiner:
Wer ihn liebt, möchte alles von ihm lesen. Warum sollten man sich ohne
„verliebte Resonanz" den wiederholenden, kreisenden und ausufernden
spekulativen Genesis-Kommentaren in Von der Gnadenwahl und im Magnum
mysterium aussetzen? Es gibt auch in der vorliegenden Studie viel mehr zu
finden, als was eine Rezension zu vermitteln vermag. Ferdinand van Ingen
übersteigt das Bild des spezialisierten Forschers und bietet neben vielen
Kenntnissen einen lebhaften Eindruck von Böhmes innerstem Anliegen einer
Einübung ins Christentum. Er hat ein schönes und wichtiges Buch verfasst,
eine Frucht lebenslänglicher Forschung und Treue zu einem Autor. Er hat
das Buch verfasst, das vielleicht Lichtenberg gerne gelesen hätte, wenn er
schreibt:

„Ich kann nicht unterlassen den Lesern oder vielmehr den Verlegern zu melden,

dass ich endlich nach einer fast 15jährigen Lektüre des größten
Schriftstellers, den wir haben, ich meine Jakob Böhmes, einige Paragraphen in ihm
so verstehe, als wenn ich sie heute selbst geschrieben hätte [...]" (Sudelbücher,

E 169, hrsg. von Franz H. Mautner 1983).

Jean-Claude Wolf

Stein, Edith: „Freiheit und Gnade" und weitere Beiträge zu Phänomenologie
und Ontologie (1917-1937). Hgg. von Beate Beckmann-Zöller und Hans Rainer
Sepp Edith Stein Gesamtausgabe 9). Freiburg i.Br: Herder 2014, 380 S.

ISBN 978-3-451-27379-7.

Beate Beckmann-Zöller und Hans Rainer Sepp haben bereits mehrere Bände
der Edith Stein Gesamtausgabe (ESGA) besorgt: Beckmann-Zöller die Bände
6, 14 und 15-17 und Sepp Band 10. Der vorliegende Band 9 ist der zunächst
letzte von 27 Bänden der ESGA, auch wenn zukünftig noch einer oder mehrere

Bände mit Archivalien aus dem Edith Stein-Archiv in Köln dazukommen
könnten. Der Band dokumentiert Steins Wirken von 1917 bis 1937 mit



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 431

verschiedenen Arbeiten, Artikeln, Diskussionsbeiträgen und Rezensionen, so
dass insgesamt 15 chronologisch geordnete Texte präsentiert werden können.
Insgesamt sechs dieser Texte wurden bereits in der vorhergehenden Ausgabe
der Edith Steins Werke (ESW) publiziert: Texte 3, 8, 9 und 15 in ESW 6 und
Texte 6 und 11 in ESW 15. Sieben weitere Texte (1, 2, 5, 7, 10, 12 und 13)

wurden bereits zu Lebzeiten Steins publiziert, blieben aber teilweise schwer
zugänglich. Außerdem werden ein Fragment und eine Rezension (Texte 4
und 14) erstveröffentlicht. Das Ganze ist angereichert mit einem Anhang
Steinscher Ausarbeitungen von Husserls Texten zum Verhältnis von
Phänomenologie, Psychologie und Erkenntnistheorie, sowie mit ihren eigenen
Auseinandersetzungen mit Husserl-Kritikern während ihrer Assistenzzeit von
1916-1918, teilweise erstveröffentlicht.

Der Titel des Bandes „Freiheit und Gnade" und weitere Beiträge zu
Phänomenologie und Ontologie kündigt nicht nur die Artikulierung von
phänomenologischen und ontologischen Fragen an, sondern auch die besondere
Stellung der Studie mit dem Titel „Freiheit und Gnade" (Text 3, 8-72). Es

handelt sich um eine religionsphilosophische Arbeit Steins aus dem Jahr
1921, die 1962 unter dem Titel „Die ontische Struktur der Person und ihre
erkenntnistheoretische Probematik" im Band 6 der ESW publiziert wurde.
Claudia Mariéle Wulf konnte 2003 aufzeigen, dass die Arbeit mit diesem
Titel tatsächlich in andere frühe Texte Steins eingebaut wurde, dass aber der
so betitelte Text eigentlich „Natur, Freiheit und Gnade" heiße. Beckmann-
Zöller und Sepp führen nun aus, dass es sich dabei nur um den Titel des ersten

von fünf Absätzen handle und dass die ganze Arbeit den schlichten Titel
„Freiheit und Gnade" trage. Die Arbeit ist inhaltlich wichtig, weil sie anhand
der theoretischen Frage nach dem Zusammenwirken von Freiheit und Gnade
im menschlichen beben gleichzeitig auch einen Einblick in ihre Vorbereitung

auf die Taufe in der katholischen Kirche gibt. Dieser Eindruck verstärkt
sich noch bei der Lektüre der weiteren Abschnitte, wo Stein aus ihrer
phänomenologischen Perspektive ganz unvoreingenommen nach der Heilsmittlerschaft,

den Sakramenten und dem Glauben fragt und gleichzeitig - wenigstens

implizit - erstmals ausführt, was sie von Teresa von Âvila auch als

philosophischen Anstoß erhalten hat.
Des Weiteren umfasst der Band zwei einführende Texte in die Phänomenologie,

wo Steins pädagogische Qualität aufscheint: Der 1924 erschienene
Zeitungsartikel Was ist Phänomenologie? (Text 5, 85-90) über Geschichte
und phänomenologische Methode, sowie ein Vortrag aus den Jahren
1930/1931 über Die weltanschauliche Bedeutung der Phänomenologie (Text 8,
143-158) wo Stein Husserl mit Scheler und Heidegger konfrontiert. Ein
besonderer Hinweis verdient das erstmals veröffentlichte wohl um 1922
entstandene Fragment Wort, Wahrheit, Sinn und Sprache (Text 4, 73-84).
Ausgehend von der Frage nach der Wahrheit zunächst in religiöser Perspektive
als ein „im Dunkeln berührt" (74) werden und dann als ein „Greifen und
Schauen" (74) geht Stein zur Frage nach dem anschaulichen und objektiven
Sinn im Verhältnis zu Geist und Realität über. Ich kann es mir (im Sinne
meines eigenen Forschungsinteresses) nicht verkneifen, auf die S. 79
erwähnten „Individuen im prägnanten Sinn", d.h. Personen zu verweisen. Stein



432 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

bezieht sich an dieser Stelle unmissverständlich auf einen Doppelsinn von
Individualität: Jede Anschauung ist im Subjekt einerseits aufgrund der
formalen Individualität jeder Person ein „singuläres Faktum" und andererseits
ausgezeichnet durch die „qualitative Einzigartigkeit" jeder Person, d.h. ihre
qualitative Individualität. Die Sinnfrage mündet schließlich in eine
sprachphilosophische Untersuchung über Wort und Sprache ein.

Mehrere Beiträge beziehen sich auf die Steinsche Vermittlungsfunktion
zwischen Phänomenologie und scholastischer Philosophie. Ein häufig zitierter,

wenn auch nicht ganz ausgereifter Beitrag wurde in der Husserl-Fest-
schrift 1929 mit dem Titel Husserls Phänomenologie und die Philosophie des

hl. Thomas v. Aquino. Versuch einer Gegenüberstellung abgedruckt (Text 7,
119-142). Die ursprüngliche Dialogform mit dem Titel Was ist Philosophie?
Ein Gespräch zwischen Edmund Husserl und Thomas von Aquino (Text 6, 91-
118) wurde von Heidegger als unangemessen zurückgewiesen, auch wenn sie
Steins Wunsch eines Gesprächs zwischen mittelalterlicher und moderner
Philosophie besonders gut zum Ausdruck bringt und auch literarisch mit
einigen biographischen Punkten sehr anschaulich wird. Inhaltlich betrachtet
hat Stein freilich die verschiedenen Punkte in den Artikel übertragen.
Grundlegend teilen Husserl und Thomas die Ansicht, dass die Philosophie
eine „strenge Wissenschaft" oder „eine Sache der ernst und nüchtern
forschenden Vernunft" (121) sei. Dann aber legt sie mehrere Unterschiede offen,
die insbesondere auf das verschiedene Verhältnis von Glaube und Vernunft,
von Gott und menschlichem Subjekt bei den beiden Philosophen abzielen,
bevor sie abschließend einen erneuten Brückenbau zwischen der Husserl-
schen Wesensschau und der Thomanischen Erkenntnis- und Abstraktionslehre

versucht. Eine Wiederaufnahme der Frage nach der Husserlschen und
scholastischen Methode findet sich auch in ihren vielbeachteten, aber bisher
schwer zugänglichen Diskussionsbeiträgen (Text 10, 162-167) beim Thomis-
tenkongress, der 1932 in Juvisy bei Paris zum Thema Phänomenologie stattfand.

Das ebenfalls vermutlich 1932 entstandene Manuskript „Erkenntnis,
Wahrheit und Sein" (Text 11, 168-175) dokumentiert den Versuch in Münster,
einige philosophische Termini für eine katholische Pädagogik zu klären. Der
Rückgriff auf ihre De ver/fafe-Übersetzung ermöglicht den Dialog mit der
phänomenologischen Erkenntnislehre.

Es werden zudem sechs Besprechungen (Texte 1, 9, 12-15) und ein kurzes
Vorwort zu Reinachs Bewegungsarbeit (Text 2) publiziert. Auch hier wird
erneut die doppelte Gedankenwelt Steins einerseits in den Besprechungen zu
Husserl (Cartesianische Meditationen und die RTis/s-Schrift), Fink, Kuznitz-
ky und von Hildebrand und andererseits in den Besprechungen von Habermehl

und Feuling ersichtlich. Erstaunlich ist auch die Tatsache, dass Stein
die Autoren der besprochenen Werke persönlich kannte.

Die im Anhang zusammengestellten Texte stammen wohl alle aus Steins
Assistenzzeit bei Husserl in Freiburg (1917) und machen mehr als 40% des
Steinschen Textes im Band aus. Die teilweise schon in der Husserliana
publizierten Texte waren ursprünglich für ein Beiheft der Kant-Studien vorgesehen

(195-319), wo Husserl sein 1913 im ersten Band der Ideen ausgeführtes
Verständnis der Phänomenologie vereinfacht darlegen wollte und zwar in



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 433

Auseinandersetzung mit seinen Kritikern Theodor Elsenhans und August
Messer. Es ging ihm dabei insbesondere um die Abgrenzung der Phänomenologie

sowohl von der Psychologie als auch von der Erkenntnistheorie. Dazu

kommt ebenfalls 1917 eine Auseinandersetzung Steins mit einem Aufsatz
von Heinrich Gustav Steinmann „Zur systematischen Stellung der Phänomenologie",

die nach Sepp „ein Beleg dafür [ist], wie gut sie sich zum damaligen
Zeitpunkt in die Architektur von Husserls phänomenologischem Gedankengebäude

eingearbeitet hatte und es verstand, seine Grundstrukturen klar
wiederzugeben" (CXXV).

Die chronologische (anstatt thematische) Präsentation der Steinschen
Texte in ESGA 9 hilft dabei, Steins philosophische Entwicklung und ihre
Horizonterweiterung besser zu verfolgen. In dieser Hinsicht verdient auch
die ausführliche, über 120 Seiten lange Einführung der Bearbeiter eine ganz
besondere Erwähnung. Alle Texte werden einzeln in einem Dreischritt
(Entstehungsgeschichte, inhaltliche Aspekte, Manuskriptlage) vorgestellt.
Da sich häufig Entstehungsgeschichte und Manuskriptlage überschneiden
(beispielsweise LI und LIVs.), wäre es überlegenswert, die Manuskriptlage
zusammen mit der Entstehungsgeschichte zu besprechen. Sicherlich sind die

gut recherchierte biographische Verortung der Texte, die zahlreichen
Verweise auf die oft noch unerforschten Schätze des Edith Stein-Archivs, aber
auch die inhaltliche Darstellung und die damit zusammenhängende Eingliederung

in die Zeitgeschichte eine reiche Fundgrube für die Forschenden.
Quantitativ viel Platz - fast die Hälfte der Einführung - wird den beiden
Beiträgen Freiheit und Gnade sowie der Auseinandersetzung zwischen Husserl
und Thomas zugestanden, weil sich daran schön die Entwicklung von Steins
Phänomenologie in Richtung der Religionsphilosophie und der scholastischen

Philosophie und Theologie aufzeigen lässt. Diesbezüglich ist es den
Bearbeitern ein besonderes Anliegen, Steins „Interesse an theologischen
Problemen" (LVII) nicht als Verlassen der Phänomenologie zu verstehen,
sondern als phänomenologische Aneignung eines neuen Forschungsgebietes.

Zwei zusammenhängende Verdienste Steins werden von den Bearbeitern
mehrmals unterstrichen. Erstens ist Steins Aufgabe als Vermittlerin stark zu
machen. Nach Sepp (CXVI) hat Stein eine solche Vermittlungsfunktion
einerseits innerhalb der Phänomenologie (zwischen Husserl und den
Münchner und Göttinger Phänomenologen, sowie zwischen Husserl und Heidegger)

und andererseits zwischen Husserl und Thomas, ja vielleicht sogar
allgemein im Hinblick auf eine ontologische Verwurzelung der Phänomenologie.

Diese Vermittlung lässt sich zweitens an der immer wieder erwähnten
Problematik der Konstitution aufzeigen. Vor allem in den von Sepp besorgten

Texten wird mehrfach die These vorgetragen, dass Stein Husserls
transzendentale Konstitutionsanalysen beibehalte ohne gleichzeitig die
Idealismusthese folgen zu lassen (LIIs., XCI, XCV, XCVIIs., CXVIs.), sodass Stein
einseitig als realistische Phänomenologin eingestuft werde.

Christof Betschart



434 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

De BELLOY, Camille : Dieu comme soi-même. Connaissance de soi et connaissance

de Dieu selon Thomas d'Aquin : l'herméneutique d'Ambroise Gardeil.
Paris : Vrin 2014, 297 p. ISBN 978-2-7116-2605-2.

Lorsqu'on regarde le sous-titre de ce livre, on pourrait croire que son but
principal est de commenter la pensée de l'un des interprètes de Thomas
d'Aquin du XXe siècle. Néanmoins, pour quiconque aurait la possibilité de le

lire, une telle croyance se dissiperait dès les premières pages. Il faut le dire
clairement : il ne s'agit pas d'un livre d'historiographie thomiste, ni même
d'une monographie historique d'un aspect spécifique de la pensée de saint
Thomas, mais d'un livre qui soutient, par le biais d'arguments explicites, une
thèse philosophique précise. De plus, cet ouvrage est guidé, du début à la
fin, par un questionnement personnel de l'auteur, annoncé sans ambigiiité
dès les premières pages. En effet, Camille de Belloy, en ayant pour but d'élucider

la très difficile question de la possibilité d'atteindre une connaissance
intuitive du réel dans sa singularité propre, propose d'en donner une réponse
à partir des écrits de Thomas d'Aquin sur la connaissance que l'homme a de
lui-même et de Dieu. Pour ce faire, il se sert de l'interprétation du dominicain

Ambroise Gardeil (1859-1931). L'auteur cherche ainsi à donner une solution

à un questionnement philosophique personnel sur la possibilité d'accéder

à la réalité, non pas à partir des « représentations » ou d'« espèces
sensibles ou intelligibles », mais en la saisissant directement de son « intérieur »

(7-20). Un tel questionnement inspiré d'Henri Bergson (7-12) donne lieu à

toute une série de difficultés que De Belloy prétend résoudre au sein même
de la tradition thomiste, tout en ayant recours à une perspective méthodologique

empruntée à Hans-Georg Gadamer qu'il appelle « herméneutique »,

qui est expliquée à plusieurs reprises (20, 107-111, 121-126, 161-168) et dont les
traits principaux sont indiqués dans les lignes qui suivent :

« il désigne pour nous toute activité raisonnée d'interprétation par laquelle
un penseur soumet l'œuvre d'un autre à un questionnement personnel dont il
sait qu'il ne fut ni proprement ni originellement celui de son auteur et qui
cependant, ou plutôt par là-même, fait apparaître en cette œuvre une
nouvelle, vivante et réelle signification de vérité. Ainsi devient-il loisible de lire
conjointement une œuvre et une autre, une œuvre par une autre, pour peu que,
de l'une à l'autre, s'établisse un rapport herméneutique. Alors, sitôt établi, ce

rapport se démultiplie en une riche concaténation d'interprétations » (20/je
souligne).

Dieu comme soi-même compte quatre chapitres dont les trois premiers sont
consacrés à la question de la connaissance que l'homme a de son âme et le

dernier à celle de la possibilité d'une connaissance par expérience immédiate
de Dieu. Le premier chapitre (23-63) présente et précise, dans tous ses

aspects, l'interprétation de Gardeil sur Thomas d'après laquelle l'homme serait
en mesure d'atteindre une connaissance directe et immédiate de son âme.
Cela revient à dire que l'homme serait capable de connaître son âme sans
intermédiaire, c'est-à-dire, sans se voir contraint de passer préalablement
par la connaissance des objets intentionnels et des actes par lesquels ces

objets sont saisis. Le deuxième chapitre (67-126) développe cette thèse dans



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 435

toute sa précision grâce à la présentation du « conflit herméneutique » entre
Gardeil et Roland-Gosselin, qui permet à De Belloy d'approfondir la thèse en
question sur la connaissance immédiate de soi. Dans ce chapitre, l'auteur
n'hésite pas à exposer et commenter les arguments de Cajetan (1469-1534) et
Jean de Saint-Thomas (1589-1644) qui, à propos de ce même sujet et sous
l'autorité de l'Aquinate, ont soutenu des thèses contraires (87-121). Le
troisième chapitre (129-191) expose le point de vue de Gardeil sur la nature de la

mens selon Thomas, thèse à son tour élaborée à partir des textes dans
lesquels ce dernier expose sa propre interprétation de la mens selon Augustin.
Le quatrième chapitre (195-253) décrit la position de Gardeil sur l'expérience
de Dieu par le biais de son débat personnel avec la lecture critique de Du-
barle concernant l'interprétation de Gardeil, dans laquelle le premier soumet
ce dernier au « défi kantien » (195-210). Dans ce chapitre, De Belloy fait un
exposé critique de la position et des arguments de Gardeil sur 1'« expérience
de Dieu » qui, inspiré de saint Thomas, soutient qu'elle est possible en cette
vie en vertu d'une analogie de structure entre la connaissance de soi et la
connaissance mystique (210-247).

Je voudrais maintenant me concentrer sur la thèse défendue dans les trois
premières parties de ce livre, à savoir, que l'âme humaine peut avoir une
connaissance directe de soi. Précisons cette thèse : l'âme se saisit de façon
immédiate et directe en vertu de sa connaissance habituelle, de sorte que ses

actes intentionnels ne font qu'actualiser cette connaissance (24-46). Ce n'est
donc pas que l'âme se saisit par des actes intentionnels, mais cette connaissance

directe étant présupposée, les actes par lesquels l'homme connaît des
choses autres que lui rendent actuelle et objective une connaissance qui était
potentielle et habituelle. N'importe quel thomiste reconnaît aussitôt qu'une
telle lecture de saint Thomas s'avère discutable et le mérite de ce livre est
qu'il ne manque pas de montrer pourquoi les textes semblent, de prime
abord, donner raison à l'interprétation traditionnelle. Selon cette dernière,
appuyée par des affirmations explicites de saint Thomas (De veritate, q. 10, a.
8 ; Contra gentiles, III, c. 46 ; STh, I, q. 87, a. 1), l'homme ne serait pas
capable de connaître son âme directement car son intellect - se plaçant au plus
bas niveau des êtres intellectuels - n'est rendu intelligible que par l'actualisation

exercée sur lui par les espèces intelligibles dégagées des images
sensibles (25-46 ; 129-137). Le seul indice laissé par Thomas d'une connaissance

directe de l'âme à partir d'elle-même ou « par son essence » se trouve
dans le De veritate, où il affirme l'existence d'une « connaissance habituelle »

- voire, non objective - de soi, idée qui n'apparaît pourtant plus dans les
textes parallèles postérieurs.

Or, au moyen de l'exposé critique et dialectique des textes des auteurs
concernés, De Belloy récupère et renouvelle trois arguments majeurs en
faveur de la thèse mentionnée :

1. Le premier argument fait appel à un « fait psychologique fondamental »

selon lequel chacun peut expérimenter que c'est soi qui connaît ou qui
pense: chacun reconnaît, en effet, que les actes qu'il perçoit sont ses actes.
Cet argument étant peu clair dans les écrits de Thomas d'Aquin dont le seul

appui est, probablement, le recours à la connaissance habituelle que l'âme



436 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

aurait d'elle-même par son essence dans le De veritate, tout l'effort interprétatif
de Gardeil serait de justifier sa nécessité. Ce fait psychologique patent

réclamerait, pour être expliqué, une connaissance directe de l'âme par son
essence, connaissance qui serait présupposée dans chacun de nos actes
intentionnels et matérialisée, dans les écrits de l'Aquinate, dans sa thèse de la
connaissance habituelle de soi (19, 47-60, 70-72 ; 104-105 ; 124-125).

2. Le deuxième argument consiste à insister sur l'idée que l'âme humaine
est immatérielle, ce qui rend certainement problématique la thèse selon
laquelle cette âme ne devient intelligible que grâce à l'actualisation effectuée

par les espèces intelligibles. L'âme est-elle réellement une « pure puissance »

avant l'acquisition des espèces intelligibles venant de l'extérieur, de la même
façon que la matière première l'est sans la forme (87-103) En quoi consiste
cette intelligibilité et que devrait-elle impliquer au niveau de sa propre
connaissance Tout en la confrontant à la thèse de Roland-Gosselin, De Belloy
développe celle, complexe, de Gardeil sur ces questions. La thèse de Gardeil
consiste, en gros, à l'affirmation de l'intelligibilité en soi de l'âme en tant
que substance spirituelle, intelligibilité qui serait accompagnée d'une «

intelligibilité formelle » consistant dans le fait qu'elle serait « présente » à elle-
même (77-78). Par l'élargissement d'une thèse de Jean de Saint-Thomas sur
la connaissance intuitive, Gardeil soutient que la « présence » habituelle à

soi permettrait à l'âme de se saisir toujours en tant qu'existante et que la
postérieure actualisation par les espèces n'apporterait qu'un « complément
d'intelligibilité » (103-121). Du même coup, au moyen de ses actes
intentionnels, l'âme actualise ou rend objective la connaissance intuitive, mais
habituelle, qu'elle a d'elle-même (118-119).

3. Le troisième argument, peut-être le plus solide du point de vue des

textes de l'Aquinate, consiste à montrer que la connaissance de soi de l'âme
fait partie de son essence, ce qui se vérifie par l'interprétation thomasienne
de la structure trinitaire de la mens proposée par Augustin (157-168). D'après
cette interprétation des textes augustiniens, que Gardeil employa pour
appuyer sa propre lecture de l'Aquinate et que De Belloy expose en détail et
élargit sous l'horizon de développements historico-critiques nouveaux (146-
164), l'âme humaine aurait des « habitus consubstantiels » faisant structurel-
lement partie de son essence. La connaissance de l'âme par elle-même serait
l'un de ces habitus consubstantiels qui l'accompagnerait nécessairement
(170-178). Cela implique que la connaissance habituelle de l'âme par elle-
même n'est pas le fruit d'actes intentionnels contingents, mais quelque
chose qui relève nécessairement de ce qu'elle est.

En guise de conclusion, il convient de souligner que la méthode «

herméneutique » choisie par De Belloy lui permet de développer les sujets traités
par l'exposé et la confrontation des différents points de vue des auteurs
considérés. Ainsi, toutes les conclusions de cet ouvrage à propos des thèmes
mentionnés résultent de l'analyse, l'évaluation et l'élargissement de
l'interprétation que Gardeil élabora sur Thomas d'Aquin, quoique non seulement
par l'exposé et la confrontation des textes de ces deux auteurs. En effet, puisque

Gardeil se sert, pour l'élaboration de ses thèses, de la lecture que Jean de
Saint-Thomas et Cajetan avaient proposée de Thomas d'Aquin concernant



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 437

ces thèmes ainsi que de celle que l'Aquinate avait lui-même avancée sur
saint Augustin, De Belloy n'hésite pas à examiner et à expliquer en détail
l'ensemble des textes concernés. Également, étant donné que Gardeil avait
précisé sa pensée sous la chaleur de la discussion serrée et inachevée qu'il
mena, pendant plusieurs années, avec Marie-Dominique Roland-Gosselin,
l'auteur se permet de présenter un exposé critique de cette discussion tout
en dégageant sa portée et en faisant ressortir de nouveaux éléments. Une
chose similaire peut être formulée concernant le traitement de la question
de l'expérience mystique. De plus, l'auteur n'oublie pas de confronter les
thèses de Gardeil à celles des commentateurs plus récents. La présentation
d'un tel réseau complexe d'interprétations « entrelacées » permet de saisir
tous les aspects, difficultés et enjeux des thèmes étudiés. Enfin, le mode
d'exposition choisi rend possible d'envisager le thème étudié sous une
perspective dialectique qui fait apparaître les réalités en question dans toute
leur complexité et richesse. Pour toutes ces raisons, cet ouvrage de Camille
de Belloy me paraît une véritable contribution aussi bien à la compréhension
de la pensée thomasienne sur la connaissance de soi et de Dieu qu'à
l'intelligence philosophique de ces deux sujets.

José Antonio Valdivia Fuenzalida



Rezensionen Theologie

Willershausen, Andreas: Die Päpste von Avignon und der Hundertjährige
Krieg. Spätmittelalterliche Diplomatie und kuriale Verhandlungsnormen
(1337-1378). Berlin: de Gruyter 2013, 474 S. ISBN 978-3-05-006337-9.

Der Quadratur des Kreises gleich wäre es, dieses Buch angemessen würdigen
zu wollen. Formal besteht es aus vier Kapiteln: A) „Forschungsstand,
Quellenlage und Eingrenzung" (15-93), B) «Viae Pacis (1337-1378)" (95-317), C)

„Strukturen und Wirkungsweisen der päpstlichen Diplomatie während des

Hundertjährigen Krieges (319-397)", D) „Zusammenfassung" (399-411). Dem
schließen sich ein Abbildungs-, Quellen- und Literaturverzeichnis wie auch
ein Teilregister an. Das Abbildungsverzeichnis verweist nicht auf
Abbildungen, sondern lediglich auf ein selbst erstelltes Schema der strittigen
französischen Thronfolge - ohne zu benennen, wo es sich findet, wie und auf
welcher Quellengrundlage es erstellt wurde, also ein Verzeichnis des Nichts,
das anderes aufnimmt. Genealogische Fragen sind höchst komplex, doch
fehlt hier jegliche Diskussion dieses Komplexes - obwohl es doch wohl Dreh-
und Angelpunkt nahezu aller behandelnden (bzw. zu behandelnden) Probleme

dieses Buches ist. Quellen- und Literaturverzeichnis bedeckt man am
besten mit dem Mantel des Schweigens da unvollständig, eher unsortiert
und bei Stichproben schlichtweg falsch. Symptomatische Beispiele müssen
hier genügen, aber sie stehen für die Qualität des Werkes: Alberigos Ausgabe
der Ökumenischen Konzilsdekrete wird ökonomisiert und heißt nun: Conci-
liorum oeconomicarum décréta, Agostino Paravicini Bagliani wird der Nachname

halbiert usw.
Inhaltlich birgt der Band eine Darstellung der - wie er es, in Anlehnung

an eine der Lösungsmöglichkeiten des Großen Abendländischen Schismas
nennt - viae pacis in einer Breite, die im deutschen Sprachraum bislang
nicht existierte, dies ist ob der argen Verwicklungen der geführten Verhandlungen

bzw. der Wege dorthin durchaus dankenswert. Interessant zwar sind
Willershausens Gedanken zur „Milieubildung" in Nachfolge Bourdieus, er
prüft allerdings nicht, ob dessen Theorien zu vermeintlichen heutigen
Lebenswelten analog auf das spätere Mittelalter, genauer, auf andere Zeiten
überhaupt, „Mentalitäten" und „Gesellschaften" übertragbar ist. Sind denn
nicht viele (um nicht zu sagen: alle) heutigen Theorien nur in abenteuerlicher

Weise auf das Mittelalter übertragbar? Geschichte von den Quellen her
schreiben - was ist daran so schlecht? Außer vielleicht, daß es unmodern
und folglich auch unbequem ist? Die Geschichtswissenschaft ist derzeit wohl
nur eines: Theorienüberladen. Den Zeitraum zwischen den einzelnen Missionen,

Beratungen, Rückbindungen von und zum Papst veranschlagt er zu
gering, wie auch die Meinungsbildungs-, die Auslotungsprozesse des Möglichen.

Der Papst als Institution soll nach dieser Darstellung immer mehr leisten

als möglich, das Mögliche, das bleibt jedoch immer in der Hand der
Konfliktparteien (was ja nur zu natürlich ist) und als Vermittler soll der Papst
aus Sicht der Konfliktparteien jedoch immer nur als Privatperson agieren.
Der Raum als solches - warum wandeln die Orte der Vermittlung? - nimmt



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 439

ebenfalls breiten Platz ein und doch werden hier geographische Eigen- und
politische Besonderheiten nicht wirklich berücksichtigt. Wundern darf es

daher nicht, wenn es im allerletzten Satz heißt, daß „Einzelaspekte der
päpstlichen Friedenspolitik das pazifizierende Interesse ihrer eigenen
Institution überlebten" (411, Satz umgestellt), aber das muß einen nicht mehr
verwundern, wenn ein kastilischer Kardinal plötzlich ein „Kastellane" (so
362) als Herkunftsattribut erhält, bei der Hauptkirche Brügges sich nicht
entschieden werden kann, wie sie nun heißt („Saint-Donatian" ist die häufigst

verwendete Form, was wohl die Sprachvielfalt des Verfassers beweisen
soll, gehört aber vielleicht auch zur Kreativität des Verfassers wie beispielsweise

bei „Gräfinnenwitwe", dies bspw. 379) oder wenn Richelieus Wirken
ins XVI. Jahrhunder verlegt wird (so 405).

Inhaltlich revolutionieren wird dieses Buch sicherlich nicht, aber es hat
auch einige gute Seiten: Einerseits erinnert es daran, wie wichtig es wäre,
sich den Themata sorgfaltig anzunehmen, andererseits bietet es auch
interessante Einblicke, beispielsweise bei der Frage, weswegen keine Legaten
(jedwelchen Ranges), sondern lediglich Nuntien durch die Päpste in Avignon
entsandt worden sind - um eben nicht als Richter oder gar Schiedsrichter
von den Konfliktparteien aufgefaßt zu werden (cf. 353-360).

Dieses Buch ist sicherlich vieles, die Epitheta „sorgfaltig", „nützlich",
„gut", „sinnvoll", „reflektiert" - die Liste ließe sich ziemlich lange fortsetzen
- gehören jedoch nicht dazu; wenn es eine solche Aufzählung gäbe, würde
man wohl die „fehlerreich(ste)" Studie (und auch hier gilt: nur weil es hier
fehlt, heißt es nicht, daß es nicht vorhanden ist) anführen müssen. Dieses
Buch ist eine Vergewaltigung nicht nur der deutschen Sprache, sondern auch
aller Sprachen, die - in welcher Form auch immer - mit dieser zusammentreffen.

Falls der Dativ des Genitivs Tod ist, wie soll man dann benennen, was
sich an Kämpfen mit Sprache, Rechtschreibung und Grammatik in diesem
Buch entwickelt? Da der Autor siegreich aus diesen Kämpfen, die sich selbst
dem wohlmeinendsten Leser als Krämpfe präsentieren, hervorging, errang er
einen Pyrrhussieg - zu Ungunsten des Inhalts wie der Verständlichkeit.
Bedauerlich ist, daß der Preis des Bandes mit knapp hundert Euro nicht prohi-
bitiv hoch genug ist, um potentielle Käufer vom Erwerb dieses Machwerks
abzuhalten.

Weniger Methode, mehr Sorgfalt hätte wahre Wunder bewirkt.
Was also ist dieses Buch? Im Grunde und bösartig radiziert, eine

Buchbindersynthese, die (an den eigenen Ansprüchen?) gescheitert ist.
Vor lauter Freude an Methodenhuberei, nebst des erstaunlichen Hinweises

auf „fehlendes methodisches Problembewußtsein der anglo-amerikani-
schen Historiographie" (das Zitat wurde aus Wortbrocken der S. 68 zu einem
inhaltgebenden Teilsatz zusammengesetzt) alterniert jedwelches
„politische", „symbolische" (und andere) Kapita/ - armer Bourdieu - mit Kapitel,
erfreulicherweise ohne //. Namen und Orte begegnen in erstaunlichsten
Varianten, zwei kleine, unschuldige Buchstaben können hunderte von Kilometern

ausmachen (Siena wäre an einer Stelle der richtige Treffer gewesen,
nicht Sens). Ob das Register an solchen Problemen gescheitert ist? Rezen-



440 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

sent weiß nur, daß es höchst eklektisch und ohne Überzeugungskraft erstellt
ist. Verschlimmbessert wird es nur noch durch die salvatorische Klausel zu
Beginn „Das Register berücksichtigt sämtliche für die Fragestellung relevanten

Personen, Orte sowie ausgewählte Dinglichkeiten (erzählende Quellen,
Verträge oder Friedenskonferenzen). Avignonesische Päpste erscheinen unter

ihrem jeweiligen Amtsnamen. Die Schreibweise der Namen berücksichtigt

so weit wie möglich die ursprünglichen Landessprachen oder
forschungsgeschichtliche Gepflogenheiten (Henry von Lancaster, nicht: Heinrich von
Lancaster). Päpste, Könige und zumeist der herzogliche Hochadel bleiben
jedoch germanisiert. Chronisten oder Chronikenwerke werden nur im
Hinblick auf ihre Erwähnung im Fließtext berücksichtigt, während Einzelnachweise

unberücksichtigt bleiben müssen." (465).
Zu Schulzeiten noch lernte Rezensent ein Wort des älteren Cato: Rem

tene, verba sequentur. Gerne schriebe Rezensent über den Inhalt, lieber noch
über neue Erkenntnisse, aber beides fehlt im Großen und Ganzen. Das Buch
ist ein Schlag ins Gesicht eines jeden sorgfältig Arbeitenden, des Betreuers
wie auch des Verlags. Überzeugend ist dieses Buch nicht.

Klaus-Frédéric Johannes


	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendues

