
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 2

Artikel: Das Verhältnis von Phänomenologie und Theologie neu gewendet : der
Ansatz von Emmanuel Falque

Autor: Kneer, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761299

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Markus Kneer

Das Verhältnis von Phänomenologie und
Theologie neu gewendet: Der Ansatz von

Emmanuel Falque

Das Verhältnis zwischen Philosophie und Theologie begleitet die
Geschichte des Christentums seit ihren Anfängen. Bedeutende Autoren der
Theologie sind ohne ihren philosophischen Hintergrund nicht zu
verstehen und werden häufig in beiden Disziplinen gleichermaßen rezipiert.
Man denke nur an Augustinus oder Thomas von Aquin. Und es waren
immer auch wieder Inhalte der Theologie, die Philosophen zur Reflexion
herausgefordert haben. In diesem Wechselspiel hat es zudem von Zeit zu Zeit
neue Konfigurationen des Verhältnisses zwischen beiden Disziplinen
gegeben. Der vorliegende Artikel möchte einen der jüngsten Versuche
vorstellen und diskutieren, der das aktuelle Verhältnis von Philosophie und
Theologie zu bestimmen versucht. Es handelt sich um den Ansatz des
französischen Philosophen Emmanuel Falque. Dieser bettet sich in den
speziellen gesellschaftlichen und universitären Kontext Frankreichs ein,
der hier nur mit dem Stichwort „laïcité" und dem historischen Datum des

Gesetzes über die Trennung von Staat und Religion aus dem Jahr 1905
aufgerufen werden soll. Innerhalb dieses Rahmens ist es die neuere Diskussion

um die Verhältnisbestimmung, in die eine Reihe von Vertretern der in
Frankreich starken philosophischen Richtung der Phänomenologie
verwickelt ist, welche in einem ersten Schritt kurz angerissen wird, bevor es

im weiteren Verlauf um Falques Beitrag zu dieser Debatte geht.

I. Die „theologische Wende" der französischen Phänomenologie und
ihre Folgen

Anfang der 90er Jahre des vergangenen Jahrhunderts wurde von Dominique

Janicaud (1937-2002) die theologische Wende der französischen
Phänomenologie diagnostiziert. Dabei gerieten besonders Emmanuel Fevinas
(1906-1995), Michel Henry (1922-2002) und Jean-Fuc Marion (geb. 1946) in
den Fokus der Aufmerksamkeit.

Es sind vor allem diese drei gewesen, die auch in der deutschen Theologie

rezipiert wurden und werden. Der Fetztgenannte, Autor von Dieu sans
l'être, Étant donné usw., hat darüber hinaus auch viele jüngere Philosophen

begleitet, die heute in den akademischen Ring steigen.
Einer dieser Jüngeren ist Emmanuel Falque (geb. 1963), heute

Philosophieprofessor an der Philosophischen Fakultät des Institut Catholique de



Das Verhältnis von Phänomenologie und Theologie neu gewendet 351

Paris. Er hat in den letzten Jahren einen eigenen Entwurf zum Verhältnis
von Phänomenologie und Theologie vorgelegt, der sich von dem Marions
u.a. dahingehend unterscheidet, dass er ebendieses Verhältnis zum Thema
macht, was bei seinem Lehrer und den anderen von Janicaud benannten
Phänomenologen, so sein Vorwurf, nicht bedacht wird. Da es eben nicht
allein um eine Phänomenologie geht, die sich theologischer Themen
annimmt, sondern auch um die Theologie selbst, ist der Ansatz Falques für
Theologen von hohem Interesse. Die folgende Darstellung versteht sich
daher als ein Beitrag zur wissenschafts- und erkenntnistheoretischen
Vergewisserung von Theologie.

Kurz zur Historie: Am 05.10.1996 traf sich eine Gruppe junger Philosophen

und Theologen im Haus der Lazaristen (95, rue de Sèvres) in Paris,
um sich mit der Frage des Verhältnisses der beiden Disziplinen zueinander
zu beschäftigen. Sie taten dies vor dem Hintergrund der Debatte, die 1990
von Dominique Janicaud mit seinem Buch Le tournant théologique de la

phénoménologie française angestoßen worden war.1 Aus dieser Zusammenkunft

entstand der „Lien Inter Philosophie et Théologie" (LIPT), der von
1996 bis 2005 zusammenarbeitete und in den sich auch Emmanuel Falque
als einer der Initiatoren intensiv einbrachte.2 Schon im Einladungsbrief,
der sich nicht nur an Phänomenologen und Fachleute der Beziehung
zwischen Phänomenologie und Theologie richtet, sondern auch an Theologen
aus anderen Fachgebieten, heißt es:

„Loin de se cantonner au seul rapport phénoménologie et théologie, cette
initiative se veut donc aussi ouverte aux théologiens et aux exégètes - et non
pas aux phénoménologues seuls. Le but n'est pas d'abord de faire de la
phénoménologie (à chacun son domaine de travail et son champ d'investigation),
mais d'étudier ensemble comment le rapport entre philosophie et théologie
peut être à nouveau pensé aujourd'hui, à partir de sa propre spécialité."3

Das Verhältnis von Philosophie und Theologie neu zu überdenken wird in
der Folge ein besonderes Anliegen Emmanuel Falques sein, ist sein
Spezialgebiet doch der Kernbereich dessen, um was es in der „theologischen
Wende" der Phänomenologie geht.

1 Vgl. JANICAUD, Dominique : Le tournant théologique de la phénoménologie française, in:
DERS. : La phénoménologie dans tous ses états folio essais 514). Eingeleitet von Jean-Pierre
Cometti. Paris: Gallimard 2009, 39-149. Dieses Buch umfasst sowohl den die Debatte
auslösenden Text von 1990 als auch den 1998 veröffentlichten zweiten wichtigen Beitrag Janicauds
zum Thema, La phénoménologie éclatée (151-276). Die Endnoten zu Comettis Einleitung und
den beiden Janicaud-Texten finden sich auf den Seiten 279 bis 312.

2 Vgl. FALQUE, Emmanuel / ZlELINSKI, Agata (Hgg.) : Philosophie et théologie en dialogue
1996-2006. LIPT. Une trace. Paris : L'Harmattan 2005.

3 ROULLIERE, Yves : De la genèse de LIPT à aujourd'hui, in : FALQUE / ZlELINSKI (Hgg.):
Philosophie et théologie en dialogue, 15-19, hier 16.



352 Markus Kneer

Janicauds Streitschrift beruht auf einer Wahrnehmung, die der Ancien
Éleve der École Normale Supérieure der Rue d'Ulm und Professor für
Philosophie in Nizza nicht erst für die ausgehenden 8oer Jahre des vergangenen

Jahrhunderts konstatiert, sondern deren Beginn er auf das Jahr 1961

datiert: das Jahr, in dem Maurice Merleau-Ponty stirbt und Levinas' erstes
Hauptwerk, Totalité et Infini, erscheint.4 Natürlich, das gibt auch Janicaud
zu, ist der Zusammenfall dieser beiden Daten zufällig, doch kann er ihm
rückblickend diesen tieferen Sinn des „tournant" geben, indem er das Feld
seiner Untersuchung erweitert: Neben Emmanuel Levinas nimmt er Michel
Henry und eben Jean-Luc Marion in den Fokus.

Was ist mit theologischer Wende gemeint? Janicaud nimmt bei Levinas,
Marion und anderen Phänomenologen wahr, dass sie sich methodologisch
von Husserls initialen Einsichten abwenden: Sie unterscheiden nicht mehr
streng zwischen Phänomenologie und Metaphysik und geben zudem den

geforderten „methodologischen Atheismus" auf.5 Die genannte Generation
französischer Phänomenologen ist daher auch diejenige, die eine dritte
Form der Phänomenologie, so die Selbstauskunft Marions, entworfen hat.6
Dies geschah nicht aus einem zuvor geplanten Forschungsprogramm,
sondern aus der Zusammenschau von Einzelanalysen, die unabhängig voneinander

doch eine neue Sicht auf die Phänomene eröffnete.7
Die Gruppe LIPT versucht, das Problembewusstsein Janicauds in ihre

Arbeit aufzunehmen. Emmanuel Falques Rezeption der Diagnose der
„theologischen Wende" und die Schlüsse, die er daraus zog, hat er in ziemlich

drastischen Worten beschrieben: Die Schrift von 4990 habe auf ihn die

Wirkung einer Bombe gehabt.8 Und seine Reaktion sei zunächst ablehnend

gewesen, saßen doch einige seiner Kollegen und Lehrer auf der
Anklagebank. Seine Kritik der Kritik Janicauds besteht darin, dass die Forderung,

zum Heidegger von Sein und Zeit zurückzugehen, auch etwas Ideologisches

an sich hat, wenigstens wenn es darum geht, so etwas wie eine

phänomenologische Orthodoxie auszumachen.9 Doch gesteht Falque Jani-

4 Vgl. JANICAUD : Introduction, in: DERS. : La phénoménologie dans tous ses états, 17-37,19.
5 Vgl. z.B. JANICAUD : Introduction, 33L („La neutralité du regard phénoménologique

doit-elle être poussée plus loin?") und JANICAUD : Le tournant théologique de la phénoménologie

française, 78-82 („Description phénoménologique ou incantation métaphysique?").
Gondek und Tengelyi bringen es folgendermaßen auf den Punkt: „Mit .theologischer Wende'
ist demnach eigentlich nichts anderes gemeint als die neue Bereitschaft, diese methodologische

Forderung nicht zu beachten," in: GONDEK, Hans-Dieter/TENGELYI, Läszlö: Neue
Phänomenologie in Frankreich. Berlin: Suhrkamp 2011,14.

6 Vgl. dazu GONDEK/TENGELYI: Neue Phänomenologie in Frankreich, 24.
7 Vgl. GONDEK/TENGELYI: Neue Phänomenologie in Frankreich, 24.
8 „L'essai de Dominique Janicaud [...] a d'abord fait pour moi l'effet d'une bombe", in :

FALQUE, Emmanuel / NUNC : „Penser, c'est décider" : rencontre avec Emmanuel Falque. Entretien

(Interview), in : Revue Nunc 19 (September 2009), 76-84, hier 79.
9 Vgl. Falque / NUNC : „Penser, c'est décider", 79.



Das Verhältnis von Phänomenologie und Theologie neu gewendet 353

caud entscheidende Einsichten zu, die auch seine eigene Reflexion
vorangetrieben haben. Zum einen räumt Letzterer mit einer katholisch-legendarischen

Heidegger-Lektüre auf, die besagt, dass der Freiburger Philosoph
katholisch geblieben wäre, hätte sich die Dogmatik in eine wirkliche
Auseinandersetzung mit modernem Denken begeben. Der Bruch zwischen
Heidegger und der katholischen Kirche sei radikaler gewesen, so dass auch
die Philosophie nach der Kehre nicht als Rückkehr zu einer wie auch
immer gearteten Transzendenz zu lesen sei.10 Falque kann Janicauds
Diagnose nicht nur als legitim, sondern auch als prophetisch bezeichnen, da

er am Beispiel Michel Henrys zeigen kann, dass dieser seine explizit mit
einer Öffnung zur Transzendenz verbundenen Schriften erst nach 1990
veröffentlichte.11

II. Phänomenologie und Theologie: Eine neue Verhältnisbestimmung

Falque schreibt, dass - wie schon oben angedeutet - Janicauds Kritik bei
ihm wie eine Bombe eingeschlagen habe. Was diese starke Metapher zu
rechtfertigen scheint, ist die Tatsache, dass er die von Janicaud für eine
Gruppe von Phänomenologen angenommene unreflektierte Überschreitung
der Grenzen zwischen Philosophie und Theologie bestätigt, jedoch nicht im
affirmativen Sinn, sondern der Kritik Janicauds folgend. Auch für Falque
sollten die Grenzen der Disziplinen gewahrt bleiben. Doch heißt das

schon, dass Philosophie und Theologie keine Berührungspunkte haben?
Gerade das will Falque bestreiten. Und daher schlägt er einen anderen
Weg als Janicaud ein.

Dieser andere Weg Falques soll nun in zwei Etappen beschritten werden.

Die erste Etappe widmet sich der Neubestimmung des Verhältnisses
von Phänomenologie und Theologie, wie es unser Autor in seinem 2013
erschienen Buch Passer le Rubicon vorlegt. Dieses Buch steht für ihn am
Ende einer Anzahl von gewichtigen Publikationen, die ihn zu der genannten

Neubestimmung führen. Nach der Darstellung und Auseinandersetzung

mit seiner dort vertretenen These geht es im zweiten Wegabschnitt

darum, seine Phänomenologie in der Praxis zu beobachten. Dazu
wird stellvertretend das aus seiner Habilitationsschrift hervorgegangene
Werk Dieu, la chair et lautre in Augenschein genommen. Danach sollen
auch einige Stimmen aus der Debatte zu Wort kommen, die Falque ausgelöst

hat. Schließlich endet dieser Beitrag mit einem Resümee.
Also zuerst zum Verhältnis der Disziplinen Theologie und Philosophie,

wobei es hier in erster Linie, wie schon angedeutet, um die Phänomenologie

gehen soll.

10 Vgl. FALQUE / Nunc : „Penser, c'est décider", 79L
11 Vgl. FALQUE / Nunc : „Penser, c'est décider", 80.



354 Markus Kneer

In seinem 2013 erschienenen Buch Passer le Rubicon. Philosophie et
theologie: Essai sur les frontières legt Falque nach eigenem Verständnis
einen „Discours de la méthode" a posteriori vor.12 Den „tournant théologique"

macht er im dritten Teil dieses Werks wieder zum Ausgangspunkt
seiner Überlegungen bezüglich des interdisziplinären Verhältnisses.

Zu Beginn stellt der Autor mit Jean Greisch fest, dass es bestimmte
Begriffe in der Theologie gibt, die mit der menschlichen Erfahrung erst einmal

nichts zu tun haben, „Begriffe, die weder vom noch zum Menschen
sprechen".n Das Greisch-Zitat enthält dann Termini wie die Präexistenz
des Logos, die Idiomenkommunikation oder die hypostatische Union, über
die sich die Phänomenologie jeder Spekulation enthalten müsse. Die
Einhaltung dieser Enthaltung, so nun Falque, ist, was Frankreich betrifft,
nicht gegeben. Inhalte der Theologie, wie das Gebet, die Anbetung, die
Liturgie oder das fleischgewordene Wort, werden direkt angegangen und mit
den Mitteln der Phänomenologie bearbeitet. Diese Vorgehensweise lässt
den Eindruck entstehen, als wäre die „Koinzidenz" (die Anführungszeichen

macht auch Falque in seinem Text) von Phänomenologie und Theologie

solcher Art, dass nun das Geoffenbarte an die Stelle des Gegebenen
tritt - was auf Marion zielt - oder dass das Unendliche zum unvermeidlichen

Fluchtpunkt der Phänomenalität wird - Levinas.n Flier sieht Falque
mit Janicaud eine Grenze überschritten. Doch anders als diesem geht es

jenem nicht nur darum, den vermeintlichen Verstoß gegen die
phänomenologischen Grundlagen anzuzeigen, sondern die Frage zu klären, wo die
Grenze zwischen Phänomenologie und Theologie exakt liegt, und unter
welchen Voraussetzungen sie überschritten werden kann, ohne Konfusionen

zu verursachen.
Damit muss aber geklärt werden, welches Geschäft der Philosoph

betreibt:

„Ce qui fait pourtant à nos yeux 'le philosophe' n'est pas le fait qu'il use
seulement d'outils philosophiques, fussent-il phénoménologiques ; mais qu'il

12 Neben der Anspielung auf Descartes (FALQUE, Emmanuel : Passer le Rubicon. Philosophie

et théologie : Essai sur les frontières Donner raison 42). Brüssel : Lessius 2013, z.B. 14

und 20) wird als historisches Beispiel Bonaventuras Breviloquium aufgerufen (xif.): Diesen
hatten seine Mitbrüder aufgefordert, sein Denken noch einmal kurz und griffig zu formulieren.

Letztlich findet sich hier schon ein immer wieder auftauchendes dialogisches Element
im Denken Falques. In seinen Projekten macht er durchgehend deutlich, wieviel der
Auseinandersetzung mit anderen geschuldet ist, in besonderer Weise auch seinen Kritikern.

'3 FALQUE : Passer le Rubicon, 150.
]4 „Tout se passe en effet comme si la 'coïncidence' de la phénoménologie et de la théologie

était devenue telle que le révélé prenait le pas sur le donné, retrouvant l'infini comme
point de fuite inévitable de la phénoménalité, et laissant tout au plus au fini lui-même le
soin d'en porter la 'marque' comme l'ouvrier sur son ouvrage (Descartes)", in : FALQUE :

Passer le Rubicon, 151.



Das Verhältnis von Phänomenologie und Theologie neu gewendet 355

respecte ou part d'abord de T'homme comme tel', soit de l'horizon de sa pure
et simple existence (d'homme)."1?

Was oder wer ist der Mensch als solcher? Was zeichnet ihn bzw. den
„Horizont seiner bloßen und einfachen Existenz" aus? Es ist, so Falque, der
Horizont der Endlichkeit, den der Mensch erlebt.16 In diesem ist ein allen
Menschen zugänglicher Ausgangspunkt des Philosophierens gegeben. Es

sei noch hinzugefügt, dass es hier nicht um den Aufweis anthropologischer
Konstanten geht, sondern darum, wie der Menschen in der Moderne
gedacht werden kann. Dafür schließt Falque zum einen an Heidegger an,
zum anderen aber an Michel Foucault, der das moderne Denken vor allem
auch durch seine „Analytik der Endlichkeit" gekennzeichnet sieht:

„Wenn es auf der Ebene der verschiedenen Wissensgebiete zutrifft, dass die
Endlichkeit stets vom konkreten Menschen und den empirischen Formen
aus, die man für seine Existenz bestimmen kann, bezeichnet wird, ist auf der
archäologischen Ebene, die das historische und allgemeine Apriori eines
jeden der Wissensgebiete entdeckt, der moderne Mensch - dieser in seiner
körperlichen, arbeitenden und sprechenden Existenz bestimmbare Mensch -
nur als Gestalt der Endlichkeit möglich. Die moderne Kultur kann den
Menschen denken, weil sie das Endliche von ihm selbst ausgehend denkt.
Man begreift unter diesen Bedingungen, dass das klassische Denken und alles
Denken, das ihm vorhergegangen ist, vom Geist und vom Körper, vom
menschlichen Wesen, von seinem so begrenzten Platz innerhalb des Universums,

von allen Grenzen, die seine Erkenntnis oder seine Freiheit bemessen,
haben sprechen können, aber dass keine unter ihnen den Menschen je so

gekannt hat, wie es dem modernen Wissen gegeben ist. Der .Humanismus'
der Renaissance, der .Rationalismus' der klassischen Epoche haben dem
Menschen in der Ordnung der Welt einen privilegierten Platz geben können,
sie haben jedoch den Menschen nicht denken können."'7

Die Theologie habe diesen Ausgangspunkt ihrer Schwesterdisziplin zu
akzeptieren und die Theologen müssen ihren Bereich verlassen und Philosophie

treiben, um diese grundlegende menschliche Erfahrung der Endlichkeit

auch zum Ausgangspunkt der eigenen Reflexion zu machen.18

'5 FALQUE : Passer le Rubicon, 151.
16 Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, § 16 („L'horizon de la fmitude").
7 FOUCAULT, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften.
Übers, von Ulrich Koppen. Frankfurt: Suhrkamp 1971, 384.

18 Die Endlichkeit nimmt in der modernen Kultur den Platz ein, der im Mittelalter der
Vernunft als allen Menschen Gemeinsames zugesprochen wurde. An diese basalen menschlichen

Gestalten - der Mensch als Vernunftwesen (Mittelalter) oder als Gestalt der Endlichkeit

(Moderne) - konnte und kann die christliche Theologie jeweils anknüpfen. Vgl. dazu
FALQUE, Emmanuel : Limite théologique et fmitude phénoménologique chez Thomas d'Aquin,
in : Revue des sciences philsophiques et théologiques 92 (Juli-September 2008) 3, 527-555,
hier vor allem die Konklusion 554f.



356 Markus Kneer

Als zweiter Punkt lässt sich festhalten, dass die Grenze zwischen beiden
Disziplinen dann nicht in den Inhalten liegt, sondern in den unterschiedlichen

Zugängen und Methoden. In diesem Sinn kann es nicht um ein „Ja"
oder „Nein" zur theologischen Wende gehen, sondern um die Kompetenz,
beide Disziplinen unterscheiden zu können. Das setzt allerdings ein Wissen

darum voraus, was die jeweils andere Disziplin ausmacht. So kommt
Falque zu dem Schluss, dass gerade diejenigen die besseren Philosophen
sind, die über theologische Kompetenz verfügen, und umgekehrt. >9 Denn
nur sie erkennen die Grenze und die Grenzüberschreitungen.

Der Horizont der Endlichkeit, der für beide Disziplinen gilt, macht
jedoch deutlich, dass es einen erkenntnistheoretischen Primat der
Phänomenologie gibt:

„la 'finitude' servira de commencement à la philosophie comme à la théologie
en cela d'abord qu'aucun theologumenon n'aura de sens en dehors du vécu
d'une expérience, ou d'un existential philosophique, qui lui donne sens [...].
Bref [...], une phénoménologie d"en bas' précède et fonde toute théologie
d"en haut'."20

An einigen Beispielen macht er die Bedeutungen der philosophischen Exis-
tentiale für die Theologoumena deutlich: des Körpers für die Inkarnation,
der Angst für die Passion, des Eros für die Eucharistie, der Geburt für die
Auferstehung, der Verirrung für die Sünde, der Kindheit für das Himmelreich,

usw. Dieser Vorrang der Phänomenologie in der Erschließung der
theologischen Inhalte findet Ausdruck in der häufiger vorkommenden
Formel:

„Nous n'avons en effet, et d'abord, d'autre expérience de Dieu que celle de
l'homme. Le point de départ de la réflexion, fût-elle aussi théologique, sera
en ce sens philosophique."21

Also zuerst die Philosophie, da die Erfahrung Gottes nur eine menschliche
Erfahrung sein kann. Was bleibt der Theologie dann überhaupt noch, mag
man sich fragen. Aber hier kommt der Anspruch Falques an die Theologie
zum Tragen: Zum einen muss sie fähig sein, den philosophisch erfassten
Horizont der Endlichkeit wahrzunehmen; zum anderen ist es dann ihre
Aufgabe, diesen Horizont mit dem christlichen Zeugnis zu konfrontieren
und zu verändern. Dieser zweite Schritt macht jedoch auf keinerlei Weise
den Eigenstand der philosophischen Analysen zunichte, die Philosophie

29 Diese Position hat Falque in den Slogan gegossen „Plus on théologise et mieux on
philosophe", FALQUE : Passer le Rubicon, 22. Erstmals entwickelt hat er diese These in Anlehnung

an Étienne Gilson für das Verhältnis zwischen Theologie und Philosophie im Mittelalter.
Vgl. FALQUE, Emmanuel : Dieu, la chair et l'autre : d'Irénée à Duns Scot Épiméthée. Essais

philosophiques). Paris : PUF 2008, 34-37.
20 FALQUE : Passer le Rubicon, 152.
21 FALQUE : Passer le Rubicon, 150.



Das Verhältnis von Phänomenologie und Theologie neu gewendet 357

wird nicht auf die Funktion einer Sklavin der Theologie reduziert, auch
wenn jene natürlich der Theologie „dienen". Für Falque ist dies in
Anschluss an Thomas von Aquin kein sklavischer, sondern ein Ehrendienst,
treten doch erst durch ihn die Inhalte der Theologie klar hervor.22 Durch
die Mittel der Philosophie erneuert sich die Theologie: Das galt für Augustinus

mit dem Piatonismus, für Thomas mit dem Aristotelismus und das

gelte für heutige Theologie mit der Phänomenologie.
Bei dieser Nähe beider Disziplinen ist die klare Verhältnisbestimmung

umso notwendiger: Verbindet man beide zu stark, werden die methodologischen

Zugänge verwechselt, unterscheidet man sie zu stark, lässt man
die gemeinsamen Inhalte außen vor.

Die Philosophie kann nie einen anderen Anfang nehmen als vom „Menschen,

wie er geht und steht", dem „homme tout court".23 Es kann also
immer nur eine Philosophie „von unten" sein, wofür Falque Heidegger als

Stichwortgeber nimmt.24 In der weiteren philosophiehistorischen
Vergewisserung über diesen Punkt findet er eine Stütze vor allem in der Philosophie

von Johannes Duns Scotus. Dessen positive Bewertung des Seins modus
der Kontingenz eröffnet einen neuen Blick auf die Moderne: Die Endlichkeit

hat nicht den Status einer verlorenen Unendlichkeit. Das heißt nicht,
dass Letztere in keiner Beziehung zum endlichen menschlichen Leben
steht. Es heißt jedoch zunächst, dass dieses Leben als eine eigenständige
Realität wahrgenommen wird.25

Hinsichtlich der Vorgehensweisen ist es für die Theologie die Didaktik,
die als die adäquateste Form ihres Diskurses gelten kann. Diese Form ist
dadurch gekennzeichnet, dass das, von dem man ausgeht, sich in identischer

Weise auch am Ende der theologischen Analysen wiederfindet.26 Die
Systematik dieses Vorgehens ist in sich selbst gegründet und damit auch
selbstgenügsam. In den Einleitungen theologischer Werke wird das zu
behandelnde Problem häufig schon von vornherein als gelöst dargestellt oder

22 Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 160.

23 Ich übersetze „homme tout court" mit einer Wendung aus Karl Marx' Frühschrift Zur
Judenfrage. Dort wird der „Mensch, wie er geht und steht" als „Mensch in seiner zufalligen
Existenz" dem Menschen als „Gattungswesen" gegenübergestellt. Vgl. MARX, Karl: Zur Judenfrage,

in: DERS.: Die Frühschriften. Stuttgart: Kröner 2004, 237-274, hier 254. Natürlich ist
der Kontext ein anderer, doch gibt diese Wendung wieder, was Foucault meint, wenn er
ausspricht: „dieser in seiner körperlichen, arbeitenden und sprechenden Existenz bestimmbare
Mensch".

24 Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 154-155.
25 Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 157-159 (Abschnitt „De la contingence").
26 Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 155. Vgl. auch FALQUE, Emmanuel : Métamorphose de

la finitude. Essai philosophique sur la naissance et la résurrection, in: DERS. : Triduum
Philosophique. Le Passeur de Gethsémani. Métamorphose de la finitude. Les Noces de l'Agneau.
Neue überarbeitete, verbesserte u. korrigierte Auflage. Paris : Cerf 2015, 165-363, hier § 3

(„Cheminement heuristique et exposé didactique", 177-181).



35» Markus Kneer

es wird sich damit begnügt, es darzulegen. Auch die Zuspitzung von
Fragestellungen ist dieser Vorgehensweise fremd. Die Stärke der
theologischen Methode liegt darin, dass die Gegebenheit der Offenbarung für
diese Wissenschaft feststeht. Darin liegt jedoch auch ihre Schwäche, da die
Fragen, die sich die Theologie stellt, von ihrem Gegenstand her - Gott -
entworfen werden, nicht vom Menschen. Dagegen verfolgt die Philosophie
eine heuristische Vorgehensweise: Der Ausgangspunkt entspricht nicht
dem Endpunkt.27

Falques Kritik an der Theologie, und er nennt namentlich die deutsche
Theologie mit ihren bekanntesten Vertretern (Barth, Bultmann, Molt-
mann, Kasper, Rahner, Balthasar), besteht darin, dass der Ausgang vom
„Menschen, wie er geht und steht" weitgehend aus dem Blick geraten sei,
der „ordre de la découverte", wie Falque ihn nennt.28 Was steckt hinter
dieser Kritik? Man kann ja gerade den namentlich Genannten nicht
vorwerfen, die Philosophie nicht zu würdigen. Ja, so würde der Pariser Philosoph

antworten, sie bedienen sich ihrer, aber schon im Interesse des jeweiligen

theologischen Ansatzes: Der Ausgangspunkt ist jedoch der „Mensch,
wie er geht und steht", eben nicht sub specie aeternitatis, sondern vor dem
Horizont der Endlichkeit.29 Die Entdeckungsordnung „von unten" darf der
didaktischen Ordnung „von oben" nicht von vornherein geopfert werden.
Und das hat Konsequenzen bis in die Terminologie, bis in die
Beschreibung von Erfahrungen hinein:

„Dit autrement, faut-il tout de go parler de création lorsque nous ne faisons
d'abord que l'expérience de la finitude, de perichorèse trinitaire lorsque nous
éprouvons premièrement l'expérience de l'autre homme, ou d'incarnation
christique lorsque nous nous auto-affections avant tout nous-mêmes, en
autrui, dans notre propre chair?"3°

Eine dritte Differenz sieht Falque im Status, den die jeweilige Disziplin
dem zu analysierenden Gegenstand zuerkennt. Dafür zieht er das berühmte

Diktum Heideggers aus dem siebten Paragraphen von Sein und Zeit über
Möglichkeit und Wirklichkeit heran, welche er für die Bestimmung des

27 Als Beispiel werden Descartes' Meditationes De Prima Philosophia angeführt. Der
Ausgangspunkt ist der radikale Zweifel. Der Endpunkt ist die Setzung der Welt im Ausgang vom
Cogito. Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 155.

28 Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 155.
29 Hier wendet sich Falque gegen eine „Erbschaft" Descartes', die sowohl bei Philosophen

wie Emmanuel Levinas, Jean-Luc Marion und Michel Henry sowie im Bereich der
Theologie bei Maurice Blondel, Karl Rahner und Hans-Urs von Balthasar zu finden ist: der
Vorrang des Unendlichen vor dem Endlichen. Vgl. FALQUE : Métamorphose de la finitude,
hier § 5 („Préemption de l'infini", 193-196).

3° FALQUE : Passer le Rubicon, 156.



Das Verhältnis von Phänomenologie und Theologie neu gewendet 359

Verhältnisses von Phänomenologie und Theologie nutzt.31 Anders als
Heidegger geht es ihm nicht darum, die Unterscheidung beider in eine hierar-
chisierende Bewertung umzuformen. Vielmehr nimmt er die Unterscheidung

als Ausgangspunkt für die Spezifizierung der Disziplinen. Der Philosoph

hält das für möglich, was der Theologe für wirklich hält.
Mit dieser Zuordnung hat die Theologie von der Philosophie nichts zu

befürchten, da die Wirklichkeit des Phänomens gar nicht in Frage gestellt
wird. Es geht nämlich allein um dessen Möglichkeit. Für die Analyse dieser
Letzteren kann sich dann die Theologie auch der Philosophie öffnen.

Denn, so kann Falque zusammenfassend sagen, beide Disziplinen
unterscheiden sich eben nicht so sehr aufgrund der Inhalte, sondern
aufgrund der Vorgehensweisen:

„Ce qui fait la force de l'une, la théologie comme discours à partir de Dieu,
n'empêche pas l'autre, la philosophie comme discours sur le phénomène Dieu
apparaissant à l'homme."?

Diese Verhältnisbestimmung lässt jedoch noch einmal die Frage aufkommen,

wie dieser Neuansatz zu bewerten ist: Wenn die Philosophie sich auf
dieselben Gegenstände bezieht wie die Theologie, führt das nicht schnell
zu Konfusionen oder der Erniedrigung der Ersteren zu einer bloßen Zuarbei-
terin, einer ancilla, der Letzteren, die nur Zugang zu den praeambula fidei
hat? Schiene das nicht eher auf eine Unterwerfung der Philosophie durch
die Theologie hinauszulaufen denn auf ein partnerschaftliches Verhältnis?

Interessanterweise sieht Falque nichts Ehrenrühriges darin, dass sich
die Philosophie in den Dienst der Theologie stellt, sondern gerade eine Ehre.

Denn die Magd ist nicht die Sklavin, um an Thomas von Aquin zu
erinnern. Aber genügt es, diese Zuordnung des 13. Jahrhunderts aufzurufen,
um das Verhältnis beider Disziplinen im modernen Denken zu bestimmen?

Es ist problematisch, sie ganz voneinander unterschieden zu sehen, da
die Phänomenologen sich zum einen immer wieder theologischen Themen
zuwenden, zum anderen der Inhalt der Inkarnation dazu einlädt, sich ihm
gemeinsam zu nähern, „von oben" und „von unten". Daher ist Thomas'
Bestimmung immer noch aktuell, wenn der Begriff der ancilla richtig
verstanden wird. Vor allem ist er nach Falque der bonaventuranischen und
pascalschen Bestimmung vorzuziehen, nach der die Theologie die
Philosophie ablöse.33

31 „Höher als die Wirklichkeit steht die Möglichkeit. Das Verständnis der Phänomenologie

liegt einzig im Ergreifen ihrer als Möglichkeit," in: HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit, 17.

Auflage. Tübingen: Max Niemeyer Verlag 1993, 38. Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 157.
32 Falque : Passer le Rubicon, 157.
33 Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, i6if.



360 Markus Kneer

Falque führt einen besonderen Begriff ein, um dieses Verhältnis zu
beschreiben: „tuilage".34 Es ist eine Metapher, die eine spezielle Form des

Ineinandergreifens wiedergeben will.35 Wie die Ziegel („tuiles") beim Decken
eines Daches in einer bestimmten Form angeordnet sind, indem die eine
auf der anderen aufliegt und dadurch beide einander Halt geben, so ist
auch das Verhältnis von Philosophie und Theologie gedacht: Es gibt einen
Bereich, wo sie deckungsgleich erscheinen, und einen Bereich, wo sie klar
unterscheidbar sind. Die Überdeckung oder Überlagerung im Bereich der
Inhalte führt jedoch nicht zur Deckungsgleichheit, da Ausgangspunkt,
Vorgehens- und Darlegungsweise verschieden sind. Neben „tuilage"
benennt Falque das Verhältnis auch als „recouvrement" (von „recouvrir",
abdecken bzw. wiederabdecken).36

Diese nahe Beziehung von Philosophie und Theologie, die klar
unterscheidet zwischen Ausgangspunkt, Vorgehensweise und Darstellungsweise
einerseits sowie Inhalten andererseits, ermöglicht es, so Falque, eine Befreiung

der Theologie durch die Philosophie zu postulieren.37 Dadurch, dass

sich die Philosophie mit der phänomenologischen Deskription theologischer

Gegenstände begnügt, ist die Theologie ganz bei sich. Die Philosophie

fällt kein Urteil über die Wirklichkeit dessen, was sie als Phänomen
analysiert.

Aber auch in die Gegenrichtung gibt es eine Befreiung, oder vielmehr
eine Konversion. Wer die österliche Erfahrung der Jüngerinnen und Jünger
als wirkliche betrachtet, der kann nicht umhin, die Erfahrung der
radikalen Endlichkeit gewandelt zu finden, was zu allererst eine innertrinita-
rische Metamorphose ist:

„De même que nous n'avons pas d'autre expérience de Dieu que celle de

l'homme dans la phénoménologie et la théologie 'd'en bas' [...], de même
n'irons-nous à Dieu que par Dieu dans la phénoménologie et la théologie d'en
haut [...], dès lors précisément que le tout de l'expérience de l'homme se

34 Vgl. z.B. die Überschrift des fünften Kapitels von Passer le Rubicon bzw. FALQUE,
Emmanuel : Tuilage et conversion de la philosophie par la théologie, in: DERS. / ZlELINSKI (Hgg.):
Philosophie et théologie en dialogue, 45-56.

35 So ist in dem einsprachigen Standartwörterbuch Le grand Robert de la langue
française. 2. Auflage. Bd. 6, Paris : Dictionnaires le Robert 2001, 1566 unter „tuilage" zu lesen:
„action de tuiler, d'enchaîner (des éléments, une série d'opérations)". Vgl. dazu auch die
Ausführungen in GILBERT, Paul : Écriture phénoménologique et méthode patristique. Les frontières

de la philosophie et de la théologie selon Emmanuel Falque, in: Gregorianum 95 (2014)

3. 559-575. hier 570.
36 Zu „recouvrement" vgl. § 17 von Passer le Rubicon.
37 Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 191-193.



Das Verhältnis von Phänomenologie und Theologie neu gewendet 361

trouve et se voit radicalement transformé dans la métamorphose intra-trini-
taire de Dieu [...] ."3«

Die beiden Theologoumena, an denen Falque diese Transformation und
Konversion der Philosophie durch die Theologie zeigen kann, sind die
Auferstehung und die Eucharistie.39 Hat der Philosoph das legitime Anliegen,

die Situation des radikal endlichen Menschen zu rechtfertigen, so zieht
ihn der Theologe über diese Grenze hinaus.

III. Theologische Inhalte in phänomenologischer Praxis

Die Konsequenz, die Falque aus seinen Überlegungen zum Verhältnis
zwischen Theologie und Phänomenologie zieht, ist folgende: Es spricht nichts
dagegen, die phänomenologische Methodik auf die theologischen Inhalte
anzuwenden. Aus der phänomenologischen Praxis der Inhalte werden
Perspektiven möglich, die ansonsten verborgen geblieben wären.

Die Aussage, dass Phänomenologie in erster Linie eine Praxis meint,4"
weist auch darauf hin, dass Falque trotz seiner starken Bezugnahme auf
Husserl und Heidegger seine eigentliche Inspiration von Seiten eines anderen

phänomenologischen Klassikers erhält: Maurice Merleau-Ponty. Letzterer

schreibt im Vorwort zu seiner Phänomenologie der Wahrnehmung:
„Phänomenologie ist vollziehbar und erkennbar als Manier oder Stil".41

Handelte es sich bei LIPT um eine Gruppe von Phänomenologen und
Theologen, denen es um die Verhältnisbestimmung zwischen Phänomenologie

und Theologie ging, so ist ein Blick auf das weitere Spektrum der
französischen Phänomenologie hilfreich, um zu verstehen, dass Falques an
Merleau-Ponty orientierter Entwurf sich auf der Höhe gegenwärtiger
Entwicklungen befindet. Der Kürze wegen sei hier nur auf den Ansatz von

38 FALQUE : Métamorphose de la finitude, 297. In dem späteren Werk Passer le Rubicon
kann man den Eindruck gewinnen, dass der phänomenologische Zugang zu den Phänomenen

grundsätzlich „von unten" seinen Ausgang nimmt, wohingegen der theologische „von
oben" geschieht. In dieser früheren Schrift (erste Auflage 2004) ist noch beides gedoppelt:
Theologien und Phänomenologien von „oben und unten". Die spätere Präzisierung ist aus
Falques Ausführungen zwar schlüssig, trotzdem wäre es interessant zu erfahren, welche
Phänomenologien er zum damaligen Zeitpunkt mit dem Prädikat „von oben" versehen hat.

39 Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 167.

4° So z.B. in seinen Ausführungen zur phänomenologischen Praxis der mittelalterlichen
Philosophie, vgl. FALQUE : Dieu, la chair et l'autre, 13-16.

41 MERLEAU-PONTY, Maurice: Phänomenologie der Wahrnehmung. Übers, u. mit einem
Vorwort versehen von Rudolf Boehm. 6. Auflage. Berlin: de Gruyter 1966, 4. Das französische
Original lässt den Praxisbezug noch stärker anklingen: „La phénoménologie se laisse pratiquer
et reconnaître comme manière et comme style", in : MERLEAU-PONTY, M. : Phénoménologie
de la perception. Paris : Gallimard 1945, II (zitiert nach FALQUE : Dieu, la chair et l'autre, 14).



362 Markus Kneer

Natalie Depraz hingewiesen, die schon in den 2000er Jahren auf eine
praktische Wende der Phänomenologie drang.42

Dieser Ansatz lässt sich in Depraz' Worten so zusammenfassen: „Die
Phänomenologie ist .angewandt' oder sie ist überhaupt nichtf'43 Eine
Unterscheidung zwischen „reiner" und „angewandter" Phänomenologie sei
in keiner Weise in der Erforschung der Phänomene angelegt. Dabei macht
sie auf eine ganze Reihe von Feldern aufmerksam, in denen die Phänomenologie

in einen Dialog mit anderen Wissenschaften tritt, in der Neuro-
phänomenologie (Francisco Varela) z.B. mit der experimentellen Psychologie,

der Gestaltpsychologie und den neueren kognitiven Wissenschaften.
Interessanterweise arbeitet Depraz selbst an Themen, die aus dem Bereich
der Religion stammen, so über das Herzensgebet im orthodoxen Christentum

oder über die Meditation im Buddhismus.
Aus der Sicht Depraz' hat die Phänomenologie die unhintergehbare

Aufgabe, sich auf andere Felder menschlicher Ausdrucksformen zu beziehen.44
Sie ist in diesem Sinne „das Mädchen für alles", wie Emmanuel Falque es in
der Einleitung von Dieu, la chair et lautre: d'Irénée à Duns Scot betont.45
Sie ist also auch diejenige, die sich der Theologie annimmt. D.h., dass sie
sich auf eine theologische Praxis bezieht, die sie beschreibt, die sie jedoch
auch selbst verändert, wie es auch Depraz für die von ihr angegangenen
Felder festhält.46 In diesem Sinn lässt sich das auch von Falque
ausgedrückte Paradox des „Je mehr man Theologie treibt, desto besser philosophiert

man" verstehen.47 Aus den Ausführungen in Passer le Rubicon lässt
sich dieser Aphorismus in folgender Weise deuten: Indem die theologischen

Inhalte in ihrer theologischen Valenz herausgearbeitet werden, ist
deren phänomenologische Deskription umso angemessener möglich.

Das 2008 erschienene Werk Dieu, la chair et l'autre ist neben den drei
Bänden zur phänomenologischen Auslegung des Triduum Pascale dasjenige,

in dem Falques Verhältnisbestimmung von Philosophie und Theologie

angewendet wird.48 Was es von den dreien unterscheidet, ist die stärkere

methodologische Reflexion über die phänomenologische Praxis.49

42 Vgl. DEPRAZ, Natalie : Le tournant pratique de la phénoménologie, in: Revue philosophique

de la France et de l'Étranger 129 (2004) 2, 149-165.
43 DEPRAZ, Natalie: Phänomenologie in der Praxis. Eine Einführung. Übers, von Sebastian

Knöpker. Freiburg: Alber 2012, 53.
44 DEPRAZ: Phänomenologie in der Praxis, 80-103 (Kapitel 3: „Die Fruchtbarkeit der

Phänomenologie in anderen Bereichen").
45 Vgl. FALQUE : Dieu, la chair et l'autre, 13. Falque bezieht sich dabei auf das Vorwort

von Max Schelers zweiter Edition von Vom Ewigen im Menschen.
46 Vgl. DEPRAZ: Phänomenologie in der Praxis, 80.
47 „Or tout le paradoxe sur ce point tient en cela que plus on théologise, et mieux on

philosophe", in : FALQUE : Dieu, la chair et l'autre, 35.
48 Vgl. die drei Bände des philosophischen Triduums: FALQUE, Emmanuel : Le passeur de

Gethsémani. Angoisse, souffrance et mort. Lecture existentielle et phénoménologique La



Das Verhältnis von Phänomenologie und Theologie neu gewendet 363

Es sei hier ein etwas längeres Zitat gestattet, um die theologischen
Inhalte nebst ihren phänomenologischen „Entdeckungen" zusammengestellt
zu sehen:

„[chap. I] la découverte de la 'relation' là où on attendait encore et toujours
la 'substance' chez saint Augustin (De Trinitate, V-VII) ; [chap. II] la 'théo-
phanie' comme un mode de la 'phénoménalité' chez Jean Scot Érigène
(Periphyseon) ; [chap. III] la 'conversion' comme 'réduction' chez Maître
Eckhart jusqu'à la réduction 'à rien' et 'au rien' (Serm. 2 et Serm. 71), [chap.
IV] la détermination d'Adam comme 'arche de la chair' 'œuvrant' et 'ouvrant'
le monde de l'incarné chez Irénée (Adversus Haereses, IV-V) ; [chap. V] la
'chair pour mourir' qui est aussi et d'abord 'une chair pour naître' chez Ter-
tullien (De Carne Christi, VI, 6) ; [chap. VI] la 'conversion des sens' comme
lieu d'une 'intercorporéité' de l'homme à Dieu chez Bonaventure (Brevilo-
quium, V, 6) ; [chap. VII] la communion des saints comme interaction des
monades dans la sphère divine chez Origène (Homélies sur le Lévitique, VII,
2) ; [chap. VIII] la connaissance alter-angélique comme premier interdit du
solipsisme chez Thomas d'Aquin (Somme théologique, la, q. 50) ; [chap. IX] et
la singularité d'autrui comme mode exemplaire de toute haeccéité chez Duns
Scot (Ordinatio ; II, d. 3)."5°

Diese phänomenologische Praxis der mittelalterlichen Philosophie, in deren

Zentrum das Nachdenken über theologische Inhalte steht, führt zu
den drei großen Themen zeitgenössischer Philosophie phänomenologischer

Provenienz: Die Beziehung des Menschen zu Gott (Augustinus, Sco-

tus Eriugena, Meister Eckhart), die Beziehung zu seinem Leib (Irenäus, Ter-
tullian, Bonventura) und die Beziehung zum Anderen (Origines, Thomas
von Aquin und Duns Scotus).

IV. Der Ansatz in der Debatte

Die Debatte über Falques Ansatz wird theologischerseits recht unterschiedlich

geführt.51 So widmeten die Recherches de science religieuse 2014 ein

nuit surveillée). Paris : Cerf 1999 ; DERS.: Métamorphose de la fînitude. Essai philosophique
sur la naissance et la résurrection La nuit surveillée). Paris : Cerf 2004 ; DERS.: Les Noces
de l'Agneau. Essai philosophique sur le corps et l'eucharistie La nuit surveillée). Paris : Cerf
2011. Die bibliographischen Angaben zur überarbeiteten Neuausgabe aller drei Bücher in
einem Band finden sich unter Anmerkung 26.

49 Vgl. FALQUE : Dieu, la chair et l'autre, 11-40.
5° FALQUE : Dieu, la chair et l'autre, 20-21.
51 Erste Zugänge zum Œuvre Falques bietet das Buch von Alain Saudan, vgl. SAUDAN,

Alain : Penser Dieu autrement. Introduction à l'œuvre d'Emmanuel Falque. [o.O.] : Germina
2013. Des Weiteren sei auf folgenden Sammelband verwiesen: CANULLO, Carla/GlLBERT, Paul
(Hgg.): Emmanuel Falque. Tra fenomenologia della finitezza e teologia dell'incarnazione La

ragione aperta 5). Florenz: Le Lettere 2014. In deutscher Sprache liegt folgender Artikel vor:
FALQUE, Emmanuel: Dies ist mein Leib - eine philosophische Lektüre der Eucharistie, in: Ma-



364 Markus Kneer

ganzes Heft dem Thema „Nouvelles configurations des rapports entre
philosophie et théologie".52 Im Editorial spricht Christoph Theobald die
aktuelle Situation nach dem Verschwinden einer philosophia perennis und
die daraus entstehende Reflexion über die philosophische Arbeit innerhalb
der Theologie angesichts eines Pluralismus der Philosophien und
Weltanschauungen an und erkennt eine Spaltung bei den Theologen in
diejenigen, die eine Hermeneutik in Anschluss an Heidegger und Gadamer
bevorzugen, und diejenigen, welche sich zur theologischen Wende der
Phänomenologie bekennen. Dabei macht der Chefredakteur der
Recherches auf die darunter liegenden kulturellen und kirchlichen Entwicklungen

aufmerksam, die zu einer solchen „komischen Aufteilung" geführt
haben. Damit ist zum einen die gerade die akademische Welt separierende
Auffassung der französischen „laïcité" gemeint, zum anderen ein doktri-
naler Positivismus, der zur Konsequenz hat, dass die Glaubenshermeneutik

nur noch als eine Art Katechetik vorkommt. Die Philosophen reagierten

darauf, indem sie die spekulativen religiösen Fragen angehen, welche
die Theologen nicht mehr stellen. Damit ist Theobald nicht zufrieden.
Interessanterweise findet sich einige Zeilen später folgender Satz:

„Par ailleurs, tel philosophe réinvestit le champ de l'exégèse et de la patris-
tique, voire de la théologie médiévale, comme s'il n'y avait plus de 'textes
canoniques' réservés à certaines disciplines : une sorte de 'braconnage' qui
par ailleurs ne respecte pas toujours les exigences techniques et critiques du
champ en question."53

Es wäre schwer, in diesem anonymen „wildernden" Philosophen nicht
Emmanuel Falque zu erkennen, wird dessen Ansatz doch im darauffolgenden

Artikel von Benoît Bourgine unter die Lupe genommen. Dessen
massive Kritik am Ansatz Falques ist eine grundsätzliche: Die Analysen des

Pariser Philosophen werden nicht an seiner phänomenologischen Methodik

gemessen, sondern aus einer an Karl Barth geschärften Perspektive
betrachtet.54

RION, Jean-Luc/SCHWEIDLER, Walter (Hgg.): Christentum und Philosophie. Einheit im Übergang
Eichstätter philosophische Beiträge 2). Freiburg: Alber 2014, 181-205.

52 Vgl. Recherches de Science Religieuse 102/4 (Oktober-Dezember 2014).
53 Vgl. THEOBALD, Christoph : Éditorial „Nouvelles configurations des rapports entre philosophie

et théologie", in: Recherches de Science Religieuse 102 (2014) 4, 513-515, hier 513-514.
54 Vgl. BOURGINE, Benoît : Philosophie et théologie en procès d'alliance, in : Recherches de

Science Religieuse 102 (2014) 4, 519-538. Neben erkenntnis- und wissenschaftstheoretischen
Vorbehalten ist es vor allem auch eine soteriologische Kritik, die bei Bourgine zu finden ist :

„La Croix du Christ, jugement de Dieu sur le péché et accomplissement des Écritures, vaut
d'un point de vue théologique en tant qu'elle est un événement d'histoire qui s'est
effectivement produit; [...] pour en dégager le caractère salutaire, il ne suffit donc pas de la faire
valoir comme expression de vie du Christ souffrant dans sa chair, mais bien en tant qu'elle
est la Croix effective du Fils bien-aimé", in : BOURGINE : Philosophie et théologie, 528ft



Das Verhältnis von Phänomenologie und Theologie neu gewendet 365

Die Auseinandersetzung Paul Gilberts mit dem Werk Falques ist
vielversprechender, weil er sich mit dessen Thesen „von innen heraus", d.h.

von ihrer eigenen Methodik her, beschäftigt. So kann er, indem er Falques
Schreibstil mit dem der Kirchenväter und der Scholastik (auf die oft Bezug
genommen wird) vergleicht sowie Natalie Depraz' Analyse phänomenologischen

Schreibens heranzieht, zeigen, dass es hier doch einige Male zu
Sprüngen in der Argumentation kommt, die in gewisser Weise die Spannung

zwischen dem logischen und dem poetischen Schreibstil in der
Phänomenologie bekräftigen (Depraz).55 Das überträgt sich auch auf Falques
Umgang mit Zitaten aus der Heiligen Schrift: Er setzt einen kulturellen
Kontext voraus, den es nach Gilbert so nicht mehr gibt. Daher ist dieser
Umgang auch problematisch: Zitate und einzelne Worte der Schrift können

in unserer Zeit nicht mehr unkommentiert und ohne Darstellung des

Kontextes als Argumente aufgerufen werden. Es ist daher vonnöten, die
heutige theologische Praxis stärker zu berücksichtigen. Zudem, so Gilbert,
bleibt die Art und Weise der Metamorphose der Theologie durch die
Phänomenologie unausgesprochen und die neue Denkform unbenannt:

„le .comment' de la métamorphose de la théologie demeure imprécisé ; on
passera de la didactique dogmatique à une autre manière encore innomée ; on
sait seulement qu'elle soit marquée par la réflexion phénoménologique." 56

Trotz dieser Kritikpunkte hält Gilbert Falques Neubestimmung des
Verhältnisses Theologie-Philosophie für einen originellen und vielversprechenden

Ansatz, der helfen könnte, aus der verfahrenen Situation, die in
der Moderne zwischen beiden Disziplinen nicht zuletzt aufgrund eines di-
chotomischen Vernunftbegriffs aufgetreten ist, herauszukommen.57

V. Resümee

Haben wir es bei der Falqueschen Bestimmung des Verhältnisses von
Philosophie und Theologie mit einer Kriegserklärung zu tun, wie der Titel
Passer le Rubicon suggerieren könnte? Oder mit einem Friedensangebot?

Von Krieg kann bei Falque in Bezug auf die Theologie keine Rede sein,
würdigt er sie doch für ihren je eigenen Beitrag im Wechselspiel mit der
Philosophie: der Bereitstellung der Inhalte. In Bezug auf die Kollegen des

eigenen Faches gibt er sich zwar militant, bevorzugt jedoch das Bild des

„combat amoureux". Dieser ist gerade auch in Bezug auf die interdiszipli-

55 So kann Gilbert beispielsweise zeigen, dass der Begriff „tuilage", der zur Bestimmung
des Verhältnisses zwischen Philosophie und Theologie eingeführt wurde, auf einmal auf das
Verhältnis zwischen Mensch und Gott angewandt wird. Vgl. GILBERT : Écriture phénoménologique,

573. Vgl. dazu FALQUE : Passer le Rubicon, 161.164.
56 GILBERT : Écriture phénoménologique, 573.
57 Vgl. GILBERT : Écriture phénoménologique, 574.



366 Markus Kneer

näre Verhältnisbestimmung vonnöten: Erinnert sei hier nur an Falques
„Kampf mit Jean-Luc Marion über die Frage, ob der Übergang des
Philosophen zur Theologie ein verdeckter und maskierter sein („lavartus pro-
deo") oder ob dieser mit offenem Visier geschehen („detecta fronte pro-
deo") solle, d.h. dass ebenjener Wechsel zwischen den Disziplinen nicht
maskiert, sondern markiert wird.58 Dieses Problembewusstsein für den
Ansatz Marions ist für die künftige theologische Auseinandersetzung mit
dessen Philosophie und philosophischer Theologie unabdingbar.

In Bezug auf das Verhältnis zur glaubenswissenschaftlichen Theologie,
und hier besonders zur Fundamentaltheologie,59 ist die vorgestellte
Bestimmung jedoch nicht lediglich im Kontext einer Erweiterung des
Spektrums der philosophischen Theologie zu betrachten. Gerade hier will sie ja
klarer unterscheiden. Sie ist auch nicht nur ein weiterer religions
philosophischer Ansatz, dessen Verhältnis zur Theologie diffus bleibt. Sie ist mit
Falques eigenen Worten eine „Philosophie der religiösen Erfahrung", wobei

letztere bei unserem Autor die christliche bezeichnet.60 Denn für eine
klare Markierung des Übergangs zwischen Philosophie und Theologie
bedarf es eben der Kompetenz im Feld der Letzteren, was mit einem konkreten

Glaubensbekenntnis verbunden ist.
Falque begegnet der Theologie also mit friedlichen Absichten, auch

wenn seine etwas provokative Rede von der Befreiung der Theologie durch
die Phänomenologie im theologischen Lager doch für Verstörung sorgt
(siehe Theobald und Bourgine). Und wenn es überdies wünschenswert
wäre, die Methoden der einzelnen theologischen Disziplinen, an die Falque

anknüpft, stärker zu berücksichtigen (Gilbert), so hat diese Anwendung

der Phänomenologie (Depraz) auf die Theologie etwas Befreiendes
an sich: Letztere hat mit den Menschen und ihren Erfahrungen zu tun. An
diese knüpft sie an und lässt sie aus der Glaubensperspektive noch einmal
klarer hervortreten. Einschränkend muss jedoch gesagt werden, dass die
Theologie bei Falque in erster Linie die Dogmatik (als „Didaktik") meint.
In Anlehnung an die praktische Wende der Phänomenologie müsste die
theologische Praxis in ihrer Pluralität noch stärker in den phänomenologischen

Blick geraten. Doch das braucht nicht allein die Aufgabe von Emmanuel

Falque zu sein: Er hat dazu den nötigen Ausgangspunkt und wesentliche

methodologische Elemente beigesteuert, die nun auch auf andere
theologische Arbeitsfelder angewendet und in ihnen weiterentwickelt werden

können.

58 Vgl. Falque, Emmanuel : Le combat amoureux. Disputes phénoménologiques et théologiques

De Visu). Paris : Hermann 2014, 137-193.
59 Vgl. hierzu SECKLER, Max: Theologie als Glaubenswissenschaft, in: Kern, Walter/POTT-

MEYER, Hermann J./DERS.: Handbuch der Fundamentaltheologie. 2. Auflage. Bd. 4: Traktat
Theologische Erkenntnislehre. Tübingen: Francke 2000,131-184.

60 Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 128-131 u. DERS. : Le combat amoureux, 338-341.



Das Verhältnis von Phänomenologie und Theologie neu gewendet 367

Felder, die im Ansatz Falques völlig ausgespart bleiben, sind die
Bereiche des Ethischen und des Politischen: Das ist umso erstaunlicher, da
doch einige der Philosophen, mit denen er sich auseinandersetzt, gerade in
diesen Feldern starke Impulse gesetzt haben: Levinas, Merleau-Ponty, Ri-

cœur, Derrida. In diesem Zusammenhang ist nach den Gründen und Motiv-
lagen zu fragen, weshalb es nachweisbare Passagen dieser Philosophen
zum theologischen Ufer vor dem Hintergrund ihrer ethischen und politischen

Philosophie gibt. Die Aufnahme dieses „combat amoureux" wäre
auch für die Theologie von großem Gewinn. Zudem wäre in dem
Zusammenhang auch noch einmal über die epistemologische Stellung der
phänomenologischen Praxis Falques nachzudenken, die sich ja zum einen der
Erkenntnistheorie zuordnen lässt, zum anderen jedoch auch Ansätze zu
einer Handlungstheorie enthält. Daher sind die Würfel über diesen neuen
ambitionierten Versuch der wechselseitigen Beziehung von Philosophie
und Theologie noch lange nicht gefallen. À suivre!

Zusammenfassung
In der Geschichte des Christentums war die Beziehung zwischen Philosophie
und Theologie immer eine besondere. Französische Phänomenologen haben
in den letzten fünfzig Jahren die Grenze zur Theologie häufiger überschritten.

Diese sogenannte theologische Wende der Phänomenologie kennzeichnet

den Hintergrund dieses Artikels. Im Ausgang von dieser Debatte schlägt
der Philosoph Emmanuel Falque einen neuen Ansatz zur Bestimmung des

Verhältnisses zwischen beiden Disziplinen vor, indem er die unterschiedlichen

Ausgangspunkte und Methoden aufzeigt und gleichzeitig an den
gemeinsamen Inhalten festhält. Die Grenze ist zu respektieren durch die

Offenlegung des momentanen eigenen Standorts.

Abstract
Within the history of Christianity, the relationship between philosophy and
theology has always been a very special one. In the last five decades, French
phenomenologists have often boldly transcended the boundary to their sister
discipline of theology. The so-called theological turn of French phenomenology

provides the backdrop for this article. Reflecting on this debate, the
philosopher Emmanuel Falque proposes a new approach to determining the
relationship between the two disciplines by stressing different points of
departure and methods, while at the same time maintaining identical objects
of inquiry. It is important to respect this boundary by indicating one's own
present position.


	Das Verhältnis von Phänomenologie und Theologie neu gewendet : der Ansatz von Emmanuel Falque

