Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 2

Artikel: Das Verhaltnis von Phanomenologie und Theologie neu gewendet : der
Ansatz von Emmanuel Falque

Autor: Kneer, Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761299

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARKUS KNEER

Das Verhaltnis von Phanomenologie und
Theologie neu gewendet: Der Ansatz von
Emmanuel Falque

Das Verhdltnis zwischen Philosophie und Theologie begleitet die Ge-
schichte des Christentums seit ihren Anfangen. Bedeutende Autoren der
Theologie sind ohne ihren philosophischen Hintergrund nicht zu ver-
stehen und werden hdufig in beiden Disziplinen gleichermafen rezipiert.
Man denke nur an Augustinus oder Thomas von Aquin. Und es waren im-
mer auch wieder Inhalte der Theologie, die Philosophen zur Reflexion her-
ausgefordert haben. In diesem Wechselspiel hat es zudem von Zeit zu Zeit
neue Konfigurationen des Verhdltnisses zwischen beiden Disziplinen ge-
geben. Der vorliegende Artikel mochte einen der jiingsten Versuche vor-
stellen und diskutieren, der das aktuelle Verhiltnis von Philosophie und
Theologie zu bestimmen versucht. Es handelt sich um den Ansatz des
franzosischen Philosophen Emmanuel Falque. Dieser bettet sich in den
speziellen gesellschaftlichen und universitiren Kontext Frankreichs ein,
der hier nur mit dem Stichwort ,laicité“ und dem historischen Datum des
Gesetzes iiber die Trennung von Staat und Religion aus dem Jahr 1905 auf-
gerufen werden soll. Innerhalb dieses Rahmens ist es die neuere Diskus-
sion um die Verhdltnisbestimmung, in die eine Reihe von Vertretern der in
Frankreich starken philosophischen Richtung der Phdnomenologie ver-
wickelt ist, welche in einem ersten Schritt kurz angerissen wird, bevor es
im weiteren Verlauf um Falques Beitrag zu dieser Debatte geht.

[. DIE ,THEOLOGISCHE WENDE"“ DER FRANZOSISCHEN PHANOMENOLOGIE UND
IHRE FOLGEN

Anfang der goer Jahre des vergangenen Jahrhunderts wurde von Domini-
que Janicaud (1937-2002) die theologische Wende der franzdsischen Pha-
nomenologie diagnostiziert. Dabei gerieten besonders Emmanuel Levinas
(1906-1995), Michel Henry (1922-2002) und Jean-Luc Marion (geb. 1946) in
den Fokus der Aufmerksamkeit.

Es sind vor allem diese drei gewesen, die auch in der deutschen Theolo-
gie rezipiert wurden und werden. Der Letztgenannte, Autor von Dieu sans
I’étre, Etant donné usw., hat dariiber hinaus auch viele jiingere Philoso-
phen begleitet, die heute in den akademischen Ring steigen.

Einer dieser Jiingeren ist Emmanuel Falque (geb. 1963), heute Philoso-
phieprofessor an der Philosophischen Fakultdt des Institut Catholique de



Das Verhaltnis von Phanomenologie und Theologie neu gewendet 351

Paris. Er hat in den letzten Jahren einen eigenen Entwurf zum Verhaltnis
von Phanomenologie und Theologie vorgelegt, der sich von dem Marions
u.a. dahingehend unterscheidet, dass er ebendieses Verhaltnis zum Thema
macht, was bei seinem Lehrer und den anderen von Janicaud benannten
Phanomenologen, so sein Vorwurf, nicht bedacht wird. Da es eben nicht
allein um eine Phianomenologie geht, die sich theologischer Themen an-
nimmt, sondern auch um die Theologie selbst, ist der Ansatz Falques fiir
Theologen von hohem Interesse. Die folgende Darstellung versteht sich
daher als ein Beitrag zur wissenschafts- und erkenntnistheoretischen Ver-
gewisserung von Theologie.

Kurz zur Historie: Am 05.10.1996 traf sich eine Gruppe junger Philoso-
phen und Theologen im Haus der Lazaristen (95, rue de Sevres) in Paris,
um sich mit der Frage des Verhdltnisses der beiden Disziplinen zueinander
zu beschaftigen. Sie taten dies vor dem Hintergrund der Debatte, die 1990
von Dominique Janicaud mit seinem Buch Le tournant théologique de la
phénoménologie francaise angestofien worden war.! Aus dieser Zusammen-
kunft entstand der ,Lien Inter Philosophie et Théologie“ (LIPT), der von
1996 bis 2005 zusammenarbeitete und in den sich auch Emmanuel Falque
als einer der Initiatoren intensiv einbrachte.z Schon im Einladungsbrief,
der sich nicht nur an Phanomenologen und Fachleute der Beziehung zwi-
schen Phianomenologie und Theologie richtet, sondern auch an Theologen
aus anderen Fachgebieten, heifdt es:

»Loin de se cantonner au seul rapport phénoménologie et théologie, cette ini-
tiative se veut donc aussi ouverte aux théologiens et aux exégétes - et non
pas aux phénoménologues seuls. Le but n’est pas d’abord de faire de la phé-
noménologie (a chacun son domaine de travail et son champ d’investigation),
mais d’étudier ensemble comment le rapport entre philosophie et théologie
peut étre a nouveau pensé aujourd’hui, a partir de sa propre spécialité.“3

Das Verhiltnis von Philosophie und Theologie neu zu {iberdenken wird in
der Folge ein besonderes Anliegen Emmanuel Falques sein, ist sein Spe-
zialgebiet doch der Kernbereich dessen, um was es in der ,theologischen
Wende“ der Phanomenologie geht.

1 Vgl. JANICAUD, Dominique : Le tournant théologique de la phénoménologie frangaise, in:
DERS. : La phénoménologie dans tous ses états (= folio essais 514). Eingeleitet von Jean-Pierre
Cometti. Paris: Gallimard 2009, 39-149. Dieses Buch umfasst sowohl den die Debatte auslé-
senden Text von 1990 als auch den 1998 veroffentlichten zweiten wichtigen Beitrag Janicauds
zum Thema, La phénoménologie éclatée (151-276). Die Endnoten zu Comettis Einleitung und
den beiden Janicaud-Texten finden sich auf den Seiten 279 bis 312.

2 Vgl. FALQUE, Emmanuel / ZIELINSKI, Agata (Hgg.) : Philosophie et théologie en dialogue
1996-2006. LIPT. Une trace. Paris : L'Harmattan 2005.

3 ROULLIERE, Yves : De la genése de LIPT a aujourd’hui, in : FALQUE / ZIELINSKI (Hgg.):
Philosophie et théologie en dialogue, 15-19, hier 16.



352 Markus Kneer

Janicauds Streitschrift beruht auf einer Wahrnehmung, die der Ancien
Eleve der Ecole Normale Supérieure der Rue d’Ulm und Professor fiir Phi-
losophie in Nizza nicht erst fiir die ausgehenden 8oer Jahre des vergan-
genen Jahrhunderts konstatiert, sondern deren Beginn er auf das Jahr 1961
datiert: das Jahr, in dem Maurice Merleau-Ponty stirbt und Levinas’ erstes
Hauptwerk, Totalité et Infini, erscheint.4 Natiirlich, das gibt auch Janicaud
zu, ist der Zusammenfall dieser beiden Daten zufillig, doch kann er ihm
riickblickend diesen tieferen Sinn des ,tournant” geben, indem er das Feld
seiner Untersuchung erweitert: Neben Emmanuel Levinas nimmt er Michel
Henry und eben Jean-Luc Marion in den Fokus.

Was ist mit theologischer Wende gemeint? Janicaud nimmt bei Levinas,
Marion und anderen Phanomenologen wahr, dass sie sich methodologisch
von Husserls initialen Einsichten abwenden: Sie unterscheiden nicht mehr
streng zwischen Phanomenologie und Metaphysik und geben zudem den
geforderten ,methodologischen Atheismus” auf.5 Die genannte Generation
franzosischer Phanomenologen ist daher auch diejenige, die eine dritte
Form der Phinomenologie, so die Selbstauskunft Marions, entworfen hat.6
Dies geschah nicht aus einem zuvor geplanten Forschungsprogramm, son-
dern aus der Zusammenschau von Einzelanalysen, die unabhdngig vonein-
ander doch eine neue Sicht auf die Phanomene eroffnete.7

Die Gruppe LIPT versucht, das Problembewusstsein Janicauds in ihre
Arbeit aufzunehmen. Emmanuel Falques Rezeption der Diagnose der
»theologischen Wende“ und die Schliisse, die er daraus zog, hat er in ziem-
lich drastischen Worten beschrieben: Die Schrift von 1990 habe auf ihn die
Wirkung einer Bombe gehabt.®8 Und seine Reaktion sei zundchst ableh-
nend gewesen, safen doch einige seiner Kollegen und Lehrer auf der An-
klagebank. Seine Kritik der Kritik Janicauds besteht darin, dass die Forde-
rung, zum Heidegger von Sein und Zeit zuriickzugehen, auch etwas Ideolo-
gisches an sich hat, wenigstens wenn es darum geht, so etwas wie eine
phdanomenologische Orthodoxie auszumachen.9 Doch gesteht Falque Jani-

4 Vgl. JANICAUD : Introduction, in: DERS. : La phénoménologie dans tous ses états, 17-37, 19.

5 Vgl. z.B. JANICAUD : Introduction, 33f. (,La neutralité du regard phénoménologique
doit-elle étre poussée plus loin?“) und JANICAUD : Le tournant théologique de la phénoméno-
logie frangaise, 78-82 (,Description phénoménologique ou incantation métaphysique?”).
Gondek und Tengelyi bringen es folgendermafien auf den Punkt: ,Mit ,theologischer Wende*
ist demnach eigentlich nichts anderes gemeint als die neue Bereitschaft, diese methodologi-
sche Forderung nicht zu beachten,” in: GONDEK, Hans-Dieter/TENGELYI, Laszl6: Neue Phdno-
menologie in Frankreich. Berlin: Suhrkamp 2011, 14.

6 Vgl. dazu GONDEK/TENGELYI: Neue Phdnomenologie in Frankreich, 24.

7 Vgl. GONDEK/TENGELYI: Neue Phdnomenologie in Frankreich, 24.

8 ,L'essai de Dominique Janicaud [..] a d’abord fait pour moi l'effet d'une bombe*, in :
FALQUE, Emmanuel / NUNC : ,Penser, c’est décider” : rencontre avec Emmanuel Falque. Entre-
tien (Interview), in : Revue Nunc 19 (September 2009), 76-84, hier 79.

9 Vgl. FALQUE / NUNC : ,Penser, c’est décider®, 79.



Das Verhadltnis von Phinomenologie und Theologie neu gewendet 353

caud entscheidende Einsichten zu, die auch seine eigene Reflexion voran-
getrieben haben. Zum einen rdumt Letzterer mit einer katholisch-legenda-
rischen Heidegger-Lektiire auf, die besagt, dass der Freiburger Philosoph
katholisch geblieben ware, hatte sich die Dogmatik in eine wirkliche Aus-
einandersetzung mit modernem Denken begeben. Der Bruch zwischen
Heidegger und der katholischen Kirche sei radikaler gewesen, so dass auch
die Philosophie nach der Kehre nicht als Riickkehr zu einer wie auch
immer gearteten Transzendenz zu lesen sei.’ Falque kann Janicauds Dia-
gnose nicht nur als legitim, sondern auch als prophetisch bezeichnen, da
er am Beispiel Michel Henrys zeigen kann, dass dieser seine explizit mit ei-
ner Offnung zur Transzendenz verbundenen Schriften erst nach 1990 ver-
offentlichte.n

II. PHANOMENOLOGIE UND THEOLOGIE: EINE NEUE VERHALTNISBESTIMMUNG

Falque schreibt, dass - wie schon oben angedeutet - Janicauds Kritik bei
ihm wie eine Bombe eingeschlagen habe. Was diese starke Metapher zu
rechtfertigen scheint, ist die Tatsache, dass er die von Janicaud fiir eine
Gruppe von Phinomenologen angenommene unreflektierte Uberschreitung
der Grenzen zwischen Philosophie und Theologie bestdtigt, jedoch nicht im
affirmativen Sinn, sondern der Kritik Janicauds folgend. Auch fiir Falque
sollten die Grenzen der Disziplinen gewahrt bleiben. Doch heif3t das
schon, dass Philosophie und Theologie keine Berithrungspunkte haben?
Gerade das will Falque bestreiten. Und daher schldgt er einen anderen
Weg als Janicaud ein.

Dieser andere Weg Falques soll nun in zwei Etappen beschritten wer-
den. Die erste Etappe widmet sich der Neubestimmung des Verhaltnisses
von Phanomenologie und Theologie, wie es unser Autor in seinem 2013 er-
schienen Buch Passer le Rubicon vorlegt. Dieses Buch steht fiir ihn am
Ende einer Anzahl von gewichtigen Publikationen, die ihn zu der genann-
ten Neubestimmung fiihren. Nach der Darstellung und Auseinander-
setzung mit seiner dort vertretenen These geht es im zweiten Wegab-
schnitt darum, seine Phanomenologie in der Praxis zu beobachten. Dazu
wird stellvertretend das aus seiner Habilitationsschrift hervorgegangene
Werk Dieu, la chair et l'autre in Augenschein genommen. Danach sollen
auch einige Stimmen aus der Debatte zu Wort kommen, die Falque ausge-
16st hat. Schlief3lich endet dieser Beitrag mit einem Resiimee.

Also zuerst zum Verhdltnis der Disziplinen Theologie und Philosophie,
wobei es hier in erster Linie, wie schon angedeutet, um die Phanomenolo-
gie gehen soll.

10 Vgl. FALQUE / NUNC : , Penser, c’est décider”, 79f.
1 Vgl. FALQUE / NUNC : ,Penser, c’est décider”, 8o.



354 Markus Kneer

In seinem 2013 erschienenen Buch Passer le Rubicon. Philosophie et
theologie: Essai sur les frontiéres legt Falque nach eigenem Verstdandnis
einen ,Discours de la méthode“ a posteriori vor.2 Den ,tournant théolo-
gique“ macht er im dritten Teil dieses Werks wieder zum Ausgangspunkt
seiner Uberlegungen beziiglich des interdisziplinidren Verhaltnisses.

Zu Beginn stellt der Autor mit Jean Greisch fest, dass es bestimmte Be-
griffe in der Theologie gibt, die mit der menschlichen Erfahrung erst ein-
mal nichts zu tun haben, ,Begriffe, die weder vom noch zum Menschen
sprechen®.3 Das Greisch-Zitat enthdlt dann Termini wie die Prdexistenz
des Logos, die Idiomenkommunikation oder die hypostatische Union, tiber
die sich die Phanomenologie jeder Spekulation enthalten miisse. Die Ein-
haltung dieser Enthaltung, so nun Falque, ist, was Frankreich betrifft,
nicht gegeben. Inhalte der Theologie, wie das Gebet, die Anbetung, die Li-
turgie oder das fleischgewordene Wort, werden direkt angegangen und mit
den Mitteln der Phinomenologie bearbeitet. Diese Vorgehensweise ldasst
den Eindruck entstehen, als wdre die ,Koinzidenz“ (die Anfithrungszei-
chen macht auch Falque in seinem Text) von Phinomenologie und Theo-
logie solcher Art, dass nun das Geoffenbarte an die Stelle des Gegebenen
tritt — was auf Marion zielt - oder dass das Unendliche zum unvermeidli-
chen Fluchtpunkt der Phanomenalitat wird - Levinas.4 Hier sieht Falque
mit Janicaud eine Grenze lberschritten. Doch anders als diesem geht es
jenem nicht nur darum, den vermeintlichen Verstof gegen die phianome-
nologischen Grundlagen anzuzeigen, sondern die Frage zu klaren, wo die
Grenze zwischen Phinomenologie und Theologie exakt liegt, und unter
welchen Voraussetzungen sie tiberschritten werden kann, ohne Konfusio-
nen zu verursachen.

Damit muss aber geklart werden, welches Geschaft der Philosoph be-
treibt:

»Ce qui fait pourtant a nos yeux ‘le philosophe’ n'est pas le fait qu'il use
seulement d’outils philosophiques, fussent-il phénoménologiques ; mais qu'il

12 Neben der Anspielung auf Descartes (FALQUE, Emmanuel : Passer le Rubicon. Philoso-
phie et théologie : Essai sur les frontiéres (= Donner raison 42). Briissel : Lessius 2013, z.B. 14
und 20) wird als historisches Beispiel Bonaventuras Breviloquium aufgerufen (uf.): Diesen
hatten seine Mitbriider aufgefordert, sein Denken noch einmal kurz und griffig zu formulie-
ren. Letztlich findet sich hier schon ein immer wieder auftauchendes dialogisches Element
im Denken Falques. In seinen Projekten macht er durchgehend deutlich, wieviel der Ausein-
andersetzung mit anderen geschuldet ist, in besonderer Weise auch seinen Kritikern.

13 FALQUE : Passer le Rubicon, 150.

14 Tout se passe en effet comme si la ‘coincidence’ de la phénoménologie et de la théo-
logie était devenue telle que le révélé prenait le pas sur le donné, retrouvant l'infini comme
point de fuite inévitable de la phénoménalité, et laissant tout au plus au fini lui-méme le
soin d’'en porter la ‘marque’ comme l'ouvrier sur son ouvrage (Descartes)“, in : FALQUE :
Passer le Rubicon, 151.



Das Verhadltnis von Phanomenologie und Theologie neu gewendet 355

respecte ou part d’abord de I’homme comme tel’, soit de I'’horizon de sa pure
et simple existence (d’homme).“15

Was oder wer ist der Mensch als solcher? Was zeichnet ihn bzw. den
»,Horizont seiner bloffen und einfachen Existenz“ aus? Es ist, so Falque, der
Horizont der Endlichkeit, den der Mensch erlebt.i6 In diesem ist ein allen
Menschen zugdnglicher Ausgangspunkt des Philosophierens gegeben. Es
sei noch hinzugefiigt, dass es hier nicht um den Aufweis anthropologischer
Konstanten geht, sondern darum, wie der Menschen in der Moderne ge-
dacht werden kann. Dafiir schliefdt Falque zum einen an Heidegger an,
zum anderen aber an Michel Foucault, der das moderne Denken vor allem
auch durch seine ,Analytik der Endlichkeit“ gekennzeichnet sieht:

»Wenn es auf der Ebene der verschiedenen Wissensgebiete zutrifft, dass die
Endlichkeit stets vom konkreten Menschen und den empirischen Formen
aus, die man fiir seine Existenz bestimmen kann, bezeichnet wird, ist auf der
archdologischen Ebene, die das historische und allgemeine Apriori eines
jeden der Wissensgebiete entdeckt, der moderne Mensch - dieser in seiner
korperlichen, arbeitenden und sprechenden Existenz bestimmbare Mensch -
nur als Gestalt der Endlichkeit méglich. Die moderne Kultur kann den
Menschen denken, weil sie das Endliche von ihm selbst ausgehend denkt.
Man begreift unter diesen Bedingungen, dass das klassische Denken und alles
Denken, das ihm vorhergegangen ist, vom Geist und vom Korper, vom
menschlichen Wesen, von seinem so begrenzten Platz innerhalb des Univer-
sums, von allen Grenzen, die seine Erkenntnis oder seine Freiheit bemessen,
haben sprechen kénnen, aber dass keine unter ihnen den Menschen je so
gekannt hat, wie es dem modernen Wissen gegeben ist. Der ,Humanismus'
der Renaissance, der ,Rationalismus‘ der klassischen Epoche haben dem
Menschen in der Ordnung der Welt einen privilegierten Platz geben kdnnen,
sie haben jedoch den Menschen nicht denken kénnen.“7

Die Theologie habe diesen Ausgangspunkt ihrer Schwesterdisziplin zu ak-
zeptieren und die Theologen miissen ihren Bereich verlassen und Philoso-
phie treiben, um diese grundlegende menschliche Erfahrung der Endlich-
keit auch zum Ausgangspunkt der eigenen Reflexion zu machen.8

15 FALQUE : Passer le Rubicon, 151.

16 Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, § 16 (,L’horizon de la finitude®).

17 FOUCAULT, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissenschaf-
ten. Ubers. von Ulrich Képpen. Frankfurt: Suhrkamp 1971, 384.

18 Die Endlichkeit nimmt in der modernen Kultur den Platz ein, der im Mittelalter der
Vernunft als allen Menschen Gemeinsames zugesprochen wurde. An diese basalen mensch-
lichen Gestalten - der Mensch als Vernunftwesen (Mittelalter) oder als Gestalt der Endlich-
keit (Moderne) - konnte und kann die christliche Theologie jeweils ankniipfen. Vgl. dazu
FALQUE, Emmanuel : Limite théologique et finitude phénoménologique chez Thomas d’Aquin,
in : Revue des sciences philsophiques et théologiques 92 (Juli-September 2008) 3, 527-555,
hier vor allem die Konklusion 554f.



356 Markus Kneer

Als zweiter Punkt lasst sich festhalten, dass die Grenze zwischen beiden
Disziplinen dann nicht in den Inhalten liegt, sondern in den unterschied-
lichen Zugdngen und Methoden. In diesem Sinn kann es nicht um ein ,Ja“
oder ,Nein“ zur theologischen Wende gehen, sondern um die Kompetenz,
beide Disziplinen unterscheiden zu kdnnen. Das setzt allerdings ein Wis-
sen darum voraus, was die jeweils andere Disziplin ausmacht. So kommt
Falque zu dem Schluss, dass gerade diejenigen die besseren Philosophen
sind, die tiber theologische Kompetenz verfiigen, und umgekehrt.29 Denn
nur sie erkennen die Grenze und die Grenziiberschreitungen.

Der Horizont der Endlichkeit, der fiir beide Disziplinen gilt, macht je-
doch deutlich, dass es einen erkenntnistheoretischen Primat der Phino-
menologie gibt:

,la ‘finitude’ servira de commencement a la philosophie comme a la théologie
en cela d’abord qu’aucun theologumenon n’aura de sens en dehors du vécu
d’une expérience, ou d’'un existential philosophique, qui lui donne sens [...].
Bref [..], une phénoménologie d“en bas’ précéde et fonde toute théologie
d“en haut’.“20

An einigen Beispielen macht er die Bedeutungen der philosophischen Exis-
tentiale fiir die Theologoumena deutlich: des Korpers fiir die Inkarnation,
der Angst fiir die Passion, des Eros fiir die Eucharistie, der Geburt fiir die
Auferstehung, der Verirrung fiir die Stinde, der Kindheit fiir das Himmel -
reich, usw. Dieser Vorrang der Phianomenologie in der ErschlieBung der
theologischen Inhalte findet Ausdruck in der hdufiger vorkommenden For-
mel:

»Nous n’avons en effet, et d’abord, d’autre expérience de Dieu que celle de
I’homme. Le point de départ de la réflexion, flit-elle aussi théologique, sera
en ce sens philosophique.“2

Also zuerst die Philosophie, da die Erfahrung Gottes nur eine menschliche
Erfahrung sein kann. Was bleibt der Theologie dann tiberhaupt noch, mag
man sich fragen. Aber hier kommt der Anspruch Falques an die Theologie
zum Tragen: Zum einen muss sie fahig sein, den philosophisch erfassten
Horizont der Endlichkeit wahrzunehmen; zum anderen ist es dann ihre
Aufgabe, diesen Horizont mit dem christlichen Zeugnis zu konfrontieren
und zu verdandern. Dieser zweite Schritt macht jedoch auf keinerlei Weise
den Eigenstand der philosophischen Analysen zunichte, die Philosophie

19 Diese Position hat Falque in den Slogan gegossen ,,Plus on théologise et mieux on phi-
losophe®, FALQUE : Passer le Rubicon, 22. Erstmals entwickelt hat er diese These in Anleh-
nung an Etienne Gilson fiir das Verhiltnis zwischen Theologie und Philosophie im Mittelalter.
Vgl. FALQUE, Emmanuel : Dieu, la chair et 'autre : d’Irénée a Duns Scot (= Epiméthée. Essais
philosophiques). Paris : PUF 2008, 34-37.

20 FALQUE : Passer le Rubicon, 152.

21 FALQUE : Passer le Rubicon, 150.



Das Verhaltnis von Phanomenologie und Theologie neu gewendet 357

wird nicht auf die Funktion einer Sklavin der Theologie reduziert, auch
wenn jene natiirlich der Theologie ,dienen®. Fiir Falque ist dies in An-
schluss an Thomas von Aquin kein sklavischer, sondern ein Ehrendienst,
treten doch erst durch ihn die Inhalte der Theologie klar hervor.22 Durch
die Mittel der Philosophie erneuert sich die Theologie: Das galt fiir Augus-
tinus mit dem Platonismus, fir Thomas mit dem Aristotelismus und das
gelte fiir heutige Theologie mit der Phanomenologie.

Bei dieser Ndhe beider Disziplinen ist die klare Verhdltnisbestimmung
umso notwendiger: Verbindet man beide zu stark, werden die methodolo-
gischen Zugdnge verwechselt, unterscheidet man sie zu stark, ldsst man
die gemeinsamen Inhalte auf3en vor.

Die Philosophie kann nie einen anderen Anfang nehmen als vom ,Men-
schen, wie er geht und steht“, dem ,homme tout court®.23 Es kann also
immer nur eine Philosophie ,von unten® sein, wofiir Falque Heidegger als
Stichwortgeber nimmt.24 In der weiteren philosophiehistorischen Verge-
wisserung iiber diesen Punkt findet er eine Stiitze vor allem in der Philoso-
phie von Johannes Duns Scotus. Dessen positive Bewertung des Seinsmodus
der Kontingenz erdffnet einen neuen Blick auf die Moderne: Die Endlich-
keit hat nicht den Status einer verlorenen Unendlichkeit. Das heifdt nicht,
dass Letztere in keiner Beziehung zum endlichen menschlichen Leben
steht. Es heifdt jedoch zundchst, dass dieses Leben als eine eigenstandige
Realitdat wahrgenommen wird.2s

Hinsichtlich der Vorgehensweisen ist es fiir die Theologie die Didaktik,
die als die addquateste Form ihres Diskurses gelten kann. Diese Form ist
dadurch gekennzeichnet, dass das, von dem man ausgeht, sich in identi-
scher Weise auch am Ende der theologischen Analysen wiederfindet.2¢ Die
Systematik dieses Vorgehens ist in sich selbst gegriindet und damit auch
selbstgeniigsam. In den Einleitungen theologischer Werke wird das zu be-
handelnde Problem hdufig schon von vornherein als gelost dargestellt oder

22 Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 160.

23 Ich dbersetze ,homme tout court” mit einer Wendung aus Karl Marx’ Frithschrift Zur
Judenfrage. Dort wird der ,Mensch, wie er geht und steht” als ,Mensch in seiner zufdlligen
Existenz“ dem Menschen als ,Gattungswesen“ gegeniibergestellt. Vgl. MARX, Karl: Zur Juden-
frage, in: DERS.: Die Friihschriften. Stuttgart: Kroner 2004, 237-274, hier 254. Natirlich ist
der Kontext ein anderer, doch gibt diese Wendung wieder, was Foucault meint, wenn er aus-
spricht: ,dieser in seiner korperlichen, arbeitenden und sprechenden Existenz bestimmbare
Mensch®.

24 Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 154-155.

25 Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 157-159 (Abschnitt ,De la contingence®).

26 Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 155. Vgl. auch FALQUE, Emmanuel : Métamorphose de
la finitude. Essai philosophique sur la naissance et la résurrection, in: DERS. : Triduum Philo-
sophique. Le Passeur de Gethsémani. Métamorphose de la finitude. Les Noces de I'’Agneau.
Neue iiberarbeitete, verbesserte u. korrigierte Auflage. Paris : Cerf 2015, 165-363, hier § 3
(,Cheminement heuristique et exposé didactique®, 177-181).



358 Markus Kneer

es wird sich damit begniigt, es darzulegen. Auch die Zuspitzung von
Fragestellungen ist dieser Vorgehensweise fremd. Die Stirke der theolo-
gischen Methode liegt darin, dass die Gegebenheit der Offenbarung fiir
diese Wissenschaft feststeht. Darin liegt jedoch auch ihre Schwache, da die
Fragen, die sich die Theologie stellt, von ihrem Gegenstand her - Gott -
entworfen werden, nicht vom Menschen. Dagegen verfolgt die Philosophie
eine heuristische Vorgehensweise: Der Ausgangspunkt entspricht nicht
dem Endpunkt.27

Falques Kritik an der Theologie, und er nennt namentlich die deutsche
Theologie mit ihren bekanntesten Vertretern (Barth, Bultmann, Molt-
mann, Kasper, Rahner, Balthasar), besteht darin, dass der Ausgang vom
,Menschen, wie er geht und steht” weitgehend aus dem Blick geraten sei,
der ,ordre de la découverte“, wie Falque ihn nennt.28 Was steckt hinter
dieser Kritik? Man kann ja gerade den namentlich Genannten nicht vor-
werfen, die Philosophie nicht zu wiirdigen. Ja, so wiirde der Pariser Philo-
soph antworten, sie bedienen sich ihrer, aber schon im Interesse des jewei-
ligen theologischen Ansatzes: Der Ausgangspunkt ist jedoch der ,Mensch,
wie er geht und steht®, eben nicht sub specie aeternitatis, sondern vor dem
Horizont der Endlichkeit.29 Die Entdeckungsordnung ,von unten® darf der
didaktischen Ordnung ,von oben® nicht von vornherein geopfert werden.
Und das hat Konsequenzen bis in die Terminologie, bis in die Be-
schreibung von Erfahrungen hinein:

»,Dit autrement, faut-il tout de go parler de création lorsque nous ne faisons
d’abord que l'expérience de la finitude, de perichorése trinitaire lorsque nous
éprouvons premiérement l'expérience de l'autre homme, ou d’incarnation
christique lorsque nous nous auto-affections avant tout nous-mémes, en au-
trui, dans notre propre chair?“3

Eine dritte Differenz sieht Falque im Status, den die jeweilige Disziplin
dem zu analysierenden Gegenstand zuerkennt. Dafiir zieht er das berithm-
te Diktum Heideggers aus dem siebten Paragraphen von Sein und Zeit tiber
Moglichkeit und Wirklichkeit heran, welche er fiir die Bestimmung des

27 Als Beispiel werden Descartes’ Meditationes De Prima Philosophia angefiihrt. Der Aus-
gangspunkt ist der radikale Zweifel. Der Endpunkt ist die Setzung der Welt im Ausgang vom
Cogito. Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 155.

28 Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 155.

29 Hier wendet sich Falque gegen eine ,Erbschaft“ Descartes’, die sowohl bei Philoso-
phen wie Emmanuel Levinas, Jean-Luc Marion und Michel Henry sowie im Bereich der
Theologie bei Maurice Blondel, Karl Rahner und Hans-Urs von Balthasar zu finden ist: der
Vorrang des Unendlichen vor dem Endlichen. Vgl. FALQUE : Métamorphose de la finitude,
hier § 5 (,Préemption de I'infini“, 193-196).

30 FALQUE : Passer le Rubicon, 156.



Das Verhaltnis von Phanomenologie und Theologie neu gewendet 359

Verhiltnisses von Phanomenologie und Theologie nutzt.3 Anders als Hei-
degger geht es ihm nicht darum, die Unterscheidung beider in eine hierar-
chisierende Bewertung umzuformen. Vielmehr nimmt er die Unterschei-
dung als Ausgangspunkt fiir die Spezifizierung der Disziplinen. Der Philo-
soph halt das fiir moglich, was der Theologe fiir wirklich halt.

Mit dieser Zuordnung hat die Theologie von der Philosophie nichts zu
befiirchten, da die Wirklichkeit des Phianomens gar nicht in Frage gestellt
wird. Es geht ndmlich allein um dessen Moglichkeit. Fiir die Analyse dieser
Letzteren kann sich dann die Theologie auch der Philosophie 6ffnen.

Denn, so kann Falque zusammenfassend sagen, beide Disziplinen un-
terscheiden sich eben nicht so sehr aufgrund der Inhalte, sondern auf-
grund der Vorgehensweisen:

»,Ce qui fait la force de 'une, la théologie comme discours a partir de Dieu,
n‘empéche pas 'autre, la philosophie comme discours sur le phénomene Dieu
apparaissant a ’homme.“32

Diese Verhdltnisbestimmung ldsst jedoch noch einmal die Frage aufkom-
men, wie dieser Neuansatz zu bewerten ist: Wenn die Philosophie sich auf
dieselben Gegenstinde bezieht wie die Theologie, fiihrt das nicht schnell
zu Konfusionen oder der Erniedrigung der Ersteren zu einer bloen Zuarbei-
terin, einer ancilla, der Letzteren, die nur Zugang zu den praeambula fidei
hat? Schiene das nicht eher auf eine Unterwerfung der Philosophie durch
die Theologie hinauszulaufen denn auf ein partnerschaftliches Verhaltnis?

Interessanterweise sieht Falque nichts Ehrenriihriges darin, dass sich
die Philosophie in den Dienst der Theologie stellt, sondern gerade eine Eh-
re. Denn die Magd ist nicht die Sklavin, um an Thomas von Aquin zu erin-
nern. Aber geniigt es, diese Zuordnung des 13. Jahrhunderts aufzurufen,
um das Verhaltnis beider Disziplinen im modernen Denken zu bestimmen?

Es ist problematisch, sie ganz voneinander unterschieden zu sehen, da
die Phianomenologen sich zum einen immer wieder theologischen Themen
zuwenden, zum anderen der Inhalt der Inkarnation dazu einladt, sich ihm
gemeinsam zu nahern, ,von oben“ und ,von unten®. Daher ist Thomas’ Be-
stimmung immer noch aktuell, wenn der Begriff der ancilla richtig ver-
standen wird. Vor allem ist er nach Falque der bonaventuranischen und
pascalschen Bestimmung vorzuziehen, nach der die Theologie die Philo-
sophie ablose.33

3t JHoher als die Wirklichkeit steht die Maéglichkeit. Das Verstandnis der Phanomeno-
logie liegt einzig im Ergreifen ihrer als Moglichkeit,” in: HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit, 17.
Auflage. Tiibingen: Max Niemeyer Verlag 1993, 38. Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 157.

32 FALQUE : Passer le Rubicon, 157.

33 Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 161f.



360 Markus Kneer

Falque fiihrt einen besonderen Begriff ein, um dieses Verhdltnis zu be-
schreiben: ,tuilage®.34 Es ist eine Metapher, die eine spezielle Form des In-
einandergreifens wiedergeben will.3s Wie die Ziegel (,tuiles“) beim Decken
eines Daches in einer bestimmten Form angeordnet sind, indem die eine
auf der anderen aufliegt und dadurch beide einander Halt geben, so ist
auch das Verhaltnis von Philosophie und Theologie gedacht: Es gibt einen
Bereich, wo sie deckungsgleich erscheinen, und einen Bereich, wo sie klar
unterscheidbar sind. Die Uberdeckung oder Uberlagerung im Bereich der
Inhalte fiithrt jedoch nicht zur Deckungsgleichheit, da Ausgangspunkt,
Vorgehens- und Darlegungsweise verschieden sind. Neben ,tuilage be-
nennt Falque das Verhaltnis auch als ,recouvrement” (von ,recouvrir, ab-
decken bzw. wiederabdecken).36

Diese nahe Beziehung von Philosophie und Theologie, die klar unter-
scheidet zwischen Ausgangspunkt, Vorgehensweise und Darstellungsweise
einerseits sowie Inhalten andererseits, ermoglicht es, so Falque, eine Befrei-
ung der Theologie durch die Philosophie zu postulieren.37 Dadurch, dass
sich die Philosophie mit der phanomenologischen Deskription theologi-
scher Gegenstinde begniigt, ist die Theologie ganz bei sich. Die Philoso-
phie fdllt kein Urteil tiber die Wirklichkeit dessen, was sie als Phanomen
analysiert.

Aber auch in die Gegenrichtung gibt es eine Befreiung, oder vielmehr
eine Konversion. Wer die osterliche Erfahrung der Jiingerinnen und Jiinger
als wirkliche betrachtet, der kann nicht umhin, die Erfahrung der radi-
kalen Endlichkeit gewandelt zu finden, was zu allererst eine innertrinita-
rische Metamorphose ist:

,De méme que nous n’avons pas d’autre expérience de Dieu que celle de
I’homme dans la phénoménologie et la théologie ‘d’en bas’ [..], de méme
n’irons-nous a Dieu que par Dieu dans la phénoménologie et la théologie d’en
haut [...], dés lors précisément que le tout de l'expérience de 'homme se

34 Vgl. z.B. die Uberschrift des fiinften Kapitels von Passer le Rubicon bzw. FALQUE, Em-
manuel : Tuilage et conversion de la philosophie par la théologie, in: DERS. / ZIELINSKI (Hgg.):
Philosophie et théologie en dialogue, 45-56.

35 So ist in dem einsprachigen Standartworterbuch Le grand Robert de la langue fran-
caise. 2. Auflage. Bd. 6, Paris : Dictionnaires le Robert 2001, 1566 unter ,tuilage® zu lesen:
,action de tuiler, d’enchainer (des éléments, une série d’opérations)“. Vgl. dazu auch die
Ausfithrungen in GILBERT, Paul : Ecriture phénoménologique et méthode patristique. Les fron-
tiéeres de la philosophie et de la théologie selon Emmanuel Falque, in: Gregorianum 95 (2014)
3, 559-575, hier 570.

36 Zu ,recouvrement” vgl. § 17 von Passer le Rubicon.

37 Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 191-193.



Das Verhaltnis von Phanomenologie und Theologie neu gewendet 361

trouve et se voit radicalement transformé dans la métamorphose intra-trini-
taire de Dieu [...].“38

Die beiden Theologoumena, an denen Falque diese Transformation und
Konversion der Philosophie durch die Theologie zeigen kann, sind die
Auferstehung und die Eucharistie.3 Hat der Philosoph das legitime Anlie-
gen, die Situation des radikal endlichen Menschen zu rechtfertigen, so zieht
ihn der Theologe iiber diese Grenze hinaus.

ITI. THEOLOGISCHE INHALTE IN PHANOMENOLOGISCHER PRAXIS

Die Konsequenz, die Falque aus seinen Uberlegungen zum Verhiltnis zwi-
schen Theologie und Phianomenologie zieht, ist folgende: Es spricht nichts
dagegen, die phanomenologische Methodik auf die theologischen Inhalte
anzuwenden. Aus der phanomenologischen Praxis der Inhalte werden Per-
spektiven moglich, die ansonsten verborgen geblieben waren.

Die Aussage, dass Phinomenologie in erster Linie eine Praxis meint,4°
weist auch darauf hin, dass Falque trotz seiner starken Bezugnahme auf
Husserl und Heidegger seine eigentliche Inspiration von Seiten eines ande-
ren phanomenologischen Klassikers erhalt: Maurice Merleau-Ponty. Letz-
terer schreibt im Vorwort zu seiner Phdnomenologie der Wahrnehmung:
»,Phanomenologie ist vollziehbar und erkennbar als Manier oder Stil“.4

Handelte es sich bei LIPT um eine Gruppe von Phidnomenologen und
Theologen, denen es um die Verhdltnisbestimmung zwischen Phianomeno-
logie und Theologie ging, so ist ein Blick auf das weitere Spektrum der
franzosischen Phianomenologie hilfreich, um zu verstehen, dass Falques an
Merleau-Ponty orientierter Entwurf sich auf der Hohe gegenwdrtiger Ent-
wicklungen befindet. Der Kiirze wegen sei hier nur auf den Ansatz von

38 FALQUE : Métamorphose de la finitude, 297. In dem spiteren Werk Passer le Rubicon
kann man den Eindruck gewinnen, dass der phdanomenologische Zugang zu den Phdnome-
nen grundsatzlich ,von unten“ seinen Ausgang nimmt, wohingegen der theologische ,von
oben“ geschieht. In dieser fritheren Schrift (erste Auflage 2004) ist noch beides gedoppelt:
Theologien und Phianomenologien von ,oben und unten®. Die spitere Prazisierung ist aus
Falques Ausfithrungen zwar schliissig, trotzdem ware es interessant zu erfahren, welche Pha-
nomenologien er zum damaligen Zeitpunkt mit dem Prddikat ,von oben® versehen hat.

39 Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 167.

40 So z.B. in seinen Ausfithrungen zur phianomenologischen Praxis der mittelalterlichen
Philosophie, vgl. FALQUE : Dieu, la chair et l'autre, 13-16.

41 MERLEAU-PONTY, Maurice: Phidnomenologie der Wahrnehmung. Ubers. u. mit einem
Vorwort versehen von Rudolf Boehm. 6. Auflage. Berlin: de Gruyter 1966, 4. Das franzosische
Original ldsst den Praxisbezug noch starker anklingen: ,La phénoménologie se laisse pratiquer
et reconnaitre comme maniére et comme style“, in : MERLEAU-PONTY, M. : Phénoménologie
de la perception. Paris : Gallimard 1945, II (zitiert nach FALQUE : Dieu, la chair et l'autre, 14).



362 Markus Kneer

Natalie Depraz hingewiesen, die schon in den 2000er Jahren auf eine prak-
tische Wende der Phanomenologie drang.42

Dieser Ansatz lasst sich in Depraz’ Worten so zusammenfassen: ,Die
Phanomenologie ist ,angewandt’ oder sie ist iiberhaupt nicht!“43 Eine
Unterscheidung zwischen ,reiner” und ,angewandter Phanomenologie sei
in keiner Weise in der Erforschung der Phanomene angelegt. Dabei macht
sie auf eine ganze Reihe von Feldern aufmerksam, in denen die Phanome-
nologie in einen Dialog mit anderen Wissenschaften tritt, in der Neuro-
phanomenologie (Francisco Varela) z.B. mit der experimentellen Psycho-
logie, der Gestaltpsychologie und den neueren kognitiven Wissenschaften.
Interessanterweise arbeitet Depraz selbst an Themen, die aus dem Bereich
der Religion stammen, so liber das Herzensgebet im orthodoxen Christen-
tum oder tuber die Meditation im Buddhismus.

Aus der Sicht Depraz’ hat die Phanomenologie die unhintergehbare Auf-
gabe, sich auf andere Felder menschlicher Ausdrucksformen zu beziehen.44
Sie ist in diesem Sinne ,das Mdadchen fiir alles“, wie Emmanuel Falque es in
der Einleitung von Dieu, la chair et l'autre: d’Irénée a Duns Scot betont.45
Sie ist also auch diejenige, die sich der Theologie annimmt. D.h., dass sie
sich auf eine theologische Praxis bezieht, die sie beschreibt, die sie jedoch
auch selbst verdandert, wie es auch Depraz fiir die von ihr angegangenen
Felder festhalt.46 In diesem Sinn lasst sich das auch von Falque ausge-
driickte Paradox des ,Je mehr man Theologie treibt, desto besser philoso-
phiert man“ verstehen.47 Aus den Ausfithrungen in Passer le Rubicon lasst
sich dieser Aphorismus in folgender Weise deuten: Indem die theologi-
schen Inhalte in ihrer theologischen Valenz herausgearbeitet werden, ist
deren phanomenologische Deskription umso angemessener moglich.

Das 2008 erschienene Werk Dieu, la chair et 'autre ist neben den drei
Binden zur phidnomenologischen Auslegung des Triduum Pascale dasje-
nige, in dem Falques Verhdltnisbestimmung von Philosophie und Theolo-
gie angewendet wird.48 Was es von den dreien unterscheidet, ist die star-
kere methodologische Reflexion iiber die phanomenologische Praxis.49

42 Vgl. DEPRAZ, Natalie : Le tournant pratique de la phénoménologie, in: Revue philoso-
phique de la France et de I'Etranger 129 (2004) 2, 149-165.

43 DEPRAZ, Natalie: Phdnomenologie in der Praxis. Eine Einfiihrung. Ubers. von Sebastian
Knopker. Freiburg: Alber 2012, 53.

44 DEPRAZ: Phdnomenologie in der Praxis, 80-103 (Kapitel 3: ,Die Fruchtbarkeit der Pha-
nomenologie in anderen Bereichen®).

45 Vgl. FALQUE : Dieu, la chair et l'autre, 13. Falque bezieht sich dabei auf das Vorwort
von Max Schelers zweiter Edition von Vom Ewigen im Menschen.

46 Vgl. DEPRAZ: Phidnomenologie in der Praxis, 8o.

47 ,Or tout le paradoxe sur ce point tient en cela que plus on théologise, et mieux on
philosophe®, in : FALQUE : Dieu, la chair et I'autre, 35.

48 Vgl. die drei Binde des philosophischen Triduums: FALQUE, Emmanuel : Le passeur de
Gethsémani. Angoisse, souffrance et mort. Lecture existentielle et phénoménologique (= La



Das Verhaltnis von Phianomenologie und Theologie neu gewendet 363

Es sei hier ein etwas langeres Zitat gestattet, um die theologischen In-
halte nebst ihren phanomenologischen ,Entdeckungen® zusammengestellt
zu sehen:

»[chap. I] la découverte de la ‘relation’ la ou on attendait encore et toujours
la ‘substance’ chez saint Augustin (De Trinitate, V-VII) ; [chap. II] la ‘théo-
phanie’ comme un mode de la ‘phénoménalité’ chez Jean Scot Erigéne
(Periphyseon) ; [chap. III] la ‘conversion’ comme ‘réduction’ chez Maitre
Eckhart jusqu’a la réduction ‘a rien’ et ‘au rien’ (Serm. 2 et Serm. 71), [chap.
IV] la détermination d’Adam comme ‘arche de la chair’ ‘ceuvrant’ et ‘ouvrant’
le monde de l'incarné chez Irénée (Adversus Haereses, IV-V) ; [chap. V] la
‘chair pour mourir’ qui est aussi et d’abord ‘une chair pour naitre’ chez Ter-
tullien (De Carne Christi, VI, 6) ; [chap. VI] la ‘conversion des sens’ comme
lieu d'une ‘intercorporéité’ de 'homme a Dieu chez Bonaventure (Brevilo-
quium, V, 6) ; [chap. VII] la communion des saints comme interaction des
monades dans la sphére divine chez Origéne (Homélies sur le Lévitique, VII,
2) ; [chap. VIII] la connaissance alter-angélique comme premier interdit du
solipsisme chez Thomas d’Aquin (Somme théologique, Ia, q. 50) ; [chap. IX] et
la singularité d’autrui comme mode exemplaire de toute haeccéité chez Duns
Scot (Ordinatio ; 11, d. 3).“50

Diese phianomenologische Praxis der mittelalterlichen Philosophie, in de-
ren Zentrum das Nachdenken iiber theologische Inhalte steht, fiihrt zu
den drei grofen Themen zeitgendssischer Philosophie phanomenologi-
scher Provenienz: Die Beziehung des Menschen zu Gott (Augustinus, Sco-
tus Eriugena, Meister Eckhart), die Beziehung zu seinem Leib (Irendus, Ter-
tullian, Bonventura) und die Beziehung zum Anderen (Origines, Thomas
von Aquin und Duns Scotus).

IV. DER ANSATZ IN DER DEBATTE

Die Debatte tiber Falques Ansatz wird theologischerseits recht unterschied-
lich gefiihrt.5* So widmeten die Recherches de science religieuse 2014 ein

nuit surveillée). Paris : Cerf 1999 ; DERS.: Métamorphose de la finitude. Essai philosophique
sur la naissance et la résurrection (= La nuit surveillée). Paris : Cerf 2004 ; DERS.: Les Noces
de I’Agneau. Essai philosophique sur le corps et l'eucharistie (= La nuit surveillée). Paris : Cerf
2011. Die bibliographischen Angaben zur {iberarbeiteten Neuausgabe aller drei Biicher in
einem Band finden sich unter Anmerkung 26.

49 Vgl. FALQUE : Dieu, la chair et U'autre, 11-40.

50 FALQUE : Dieu, la chair et I'autre, 20-21.

51 Erste Zugange zum (Euvre Falques bietet das Buch von Alain Saudan, vgl. SAUDAN,
Alain : Penser Dieu autrement. Introduction a I'ceuvre d’Emmanuel Falque. [0.0.] : Germina
2013. Des Weiteren sei auf folgenden Sammelband verwiesen: CANULLO, Carla/GILBERT, Paul
(Hgg.): Emmanuel Falque. Tra fenomenologia della finitezza e teologia dell'incarnazione (= La
ragione aperta 5). Florenz: Le Lettere 2014. In deutscher Sprache liegt folgender Artikel vor:
FALQUE, Emmanuel: Dies ist mein Leib - eine philosophische Lekttire der Eucharistie, in: MA-



364 Markus Kneer

ganzes Heft dem Thema ,Nouvelles configurations des rapports entre phi-
losophie et théologie“.52 Im Editorial spricht Christoph Theobald die
aktuelle Situation nach dem Verschwinden einer philosophia perennis und
die daraus entstehende Reflexion iiber die philosophische Arbeit innerhalb
der Theologie angesichts eines Pluralismus der Philosophien und Weltan-
schauungen an und erkennt eine Spaltung bei den Theologen in die-
jenigen, die eine Hermeneutik in Anschluss an Heidegger und Gadamer
bevorzugen, und diejenigen, welche sich zur theologischen Wende der
Phianomenologie bekennen. Dabei macht der Chefredakteur der Re-
cherches auf die darunter liegenden kulturellen und kirchlichen Entwick-
lungen aufmerksam, die zu einer solchen ,komischen Aufteilung® gefiihrt
haben. Damit ist zum einen die gerade die akademische Welt separierende
Auffassung der franzosischen ,laicité“ gemeint, zum anderen ein doktri-
naler Positivismus, der zur Konsequenz hat, dass die Glaubenshermeneu-
tik nur noch als eine Art Katechetik vorkommt. Die Philosophen reagier-
ten darauf, indem sie die spekulativen religiosen Fragen angehen, welche
die Theologen nicht mehr stellen. Damit ist Theobald nicht zufrieden. In-
teressanterweise findet sich einige Zeilen spater folgender Satz:

,Par ailleurs, tel philosophe réinvestit le champ de I'exégese et de la patris-
tique, voire de la théologie médiévale, comme s’il n’y avait plus de ‘textes
canoniques’ réservés a certaines disciplines : une sorte de ‘braconnage’ qui
par ailleurs ne respecte pas toujours les exigences techniques et critiques du
champ en question.“s3

Es wdre schwer, in diesem anonymen ,wildernden“ Philosophen nicht
Emmanuel Falque zu erkennen, wird dessen Ansatz doch im darauffol-
genden Artikel von Benoit Bourgine unter die Lupe genommen. Dessen
massive Kritik am Ansatz Falques ist eine grundsatzliche: Die Analysen des
Pariser Philosophen werden nicht an seiner phanomenologischen Metho-
dik gemessen, sondern aus einer an Karl Barth gescharften Perspektive be-
trachtet.s4

RION, Jean-Luc/SCHWEIDLER, Walter (Hgg.): Christentum und Philosophie. Einheit im Ubergang
(= Eichstatter philosophische Beitrage 2). Freiburg: Alber 2014, 181-205.

52 Vgl. Recherches de Science Religieuse 102/4 (Oktober-Dezember 2014).

53 Vgl. THEOBALD, Christoph : Editorial ,,Nouvelles configurations des rapports entre philoso-
phie et théologie“, in: Recherches de Science Religieuse 102 (2014) 4, 513-515, hier 513-514.

54 Vgl. BOURGINE, Benoit : Philosophie et théologie en procés d’alliance, in : Recherches de
Science Religieuse 102 (2014) 4, 519-538. Neben erkenntnis- und wissenschaftstheoretischen
Vorbehalten ist es vor allem auch eine soteriologische Kritik, die bei Bourgine zu finden ist :
,La Croix du Christ, jugement de Dieu sur le péché et accomplissement des Ecritures, vaut
d’un point de vue théologique en tant qu’elle est un événement d’histoire qui s’est effecti-
vement produit; [...] pour en dégager le caractére salutaire, il ne suffit donc pas de la faire
valoir comme expression de vie du Christ souffrant dans sa chair, mais bien en tant qu’elle
est la Croix effective du Fils bien-aimé“, in : BOURGINE : Philosophie et théologie, 528f.



Das Verhaltnis von Phianomenologie und Theologie neu gewendet 365

Die Auseinandersetzung Paul Gilberts mit dem Werk Falques ist viel-
versprechender, weil er sich mit dessen Thesen ,von innen heraus®, d.h.
von ihrer eigenen Methodik her, beschiftigt. So kann er, indem er Falques
Schreibstil mit dem der Kirchenvater und der Scholastik (auf die oft Bezug
genommen wird) vergleicht sowie Natalie Depraz’ Analyse phanomenolo-
gischen Schreibens heranzieht, zeigen, dass es hier doch einige Male zu
Spriingen in der Argumentation kommt, die in gewisser Weise die Span-
nung zwischen dem logischen und dem poetischen Schreibstil in der Pha-
nomenologie bekriftigen (Depraz).55 Das tibertragt sich auch auf Falques
Umgang mit Zitaten aus der Heiligen Schrift: Er setzt einen kulturellen
Kontext voraus, den es nach Gilbert so nicht mehr gibt. Daher ist dieser
Umgang auch problematisch: Zitate und einzelne Worte der Schrift kon-
nen in unserer Zeit nicht mehr unkommentiert und ohne Darstellung des
Kontextes als Argumente aufgerufen werden. Es ist daher vonnoéten, die
heutige theologische Praxis starker zu berticksichtigen. Zudem, so Gilbert,
bleibt die Art und Weise der Metamorphose der Theologie durch die Pha-
nomenologie unausgesprochen und die neue Denkform unbenannt:

,le ,comment’ de la métamorphose de la théologie demeure imprécisé ; on
passera de la didactique dogmatique a une autre maniére encore innomée ; on
sait seulement qu’elle soit marquée par la réflexion phénoménologique.“ 56

Trotz dieser Kritikpunkte halt Gilbert Falques Neubestimmung des Ver-
hdltnisses Theologie-Philosophie fiir einen originellen und vielverspre-
chenden Ansatz, der helfen konnte, aus der verfahrenen Situation, die in
der Moderne zwischen beiden Disziplinen nicht zuletzt aufgrund eines di-
chotomischen Vernunftbegriffs aufgetreten ist, herauszukommen.57

V. RESUMEE

Haben wir es bei der Falqueschen Bestimmung des Verhaltnisses von Phi-
losophie und Theologie mit einer Kriegserklarung zu tun, wie der Titel
Passer le Rubicon suggerieren konnte? Oder mit einem Friedensangebot?
Von Krieg kann bei Falque in Bezug auf die Theologie keine Rede sein,
wiirdigt er sie doch fir ihren je eigenen Beitrag im Wechselspiel mit der
Philosophie: der Bereitstellung der Inhalte. In Bezug auf die Kollegen des
eigenen Faches gibt er sich zwar militant, bevorzugt jedoch das Bild des
,combat amoureux”. Dieser ist gerade auch in Bezug auf die interdiszipli-

55 So kann Gilbert beispielsweise zeigen, dass der Begriff ,tuilage“, der zur Bestimmung
des Verhaltnisses zwischen Philosophie und Theologie eingefiihrt wurde, auf einmal auf das
Verhiltnis zwischen Mensch und Gott angewandt wird. Vgl. GILBERT : Ecriture phénoméno-
logique, 573. Vgl. dazu FALQUE : Passer le Rubicon, 161. 164.

56 GILBERT : Ecriture phénoménologique, 573.

57 Vgl. GILBERT : Ecriture phénoménologique, 574.



366 Markus Kneer

ndre Verhdltnisbestimmung vonnéten: Erinnert sei hier nur an Falques
,Kampf“ mit Jean-Luc Marion iiber die Frage, ob der Ubergang des Philo-
sophen zur Theologie ein verdeckter und maskierter sein (,lavartus pro-
deo“) oder ob dieser mit offenem Visier geschehen (,detecta fronte pro-
deo"“) solle, d.h. dass ebenjener Wechsel zwischen den Disziplinen nicht
maskiert, sondern markiert wird.s8 Dieses Problembewusstsein fiir den An-
satz Marions ist fiir die kiinftige theologische Auseinandersetzung mit
dessen Philosophie und philosophischer Theologie unabdingbar.

In Bezug auf das Verhaltnis zur glaubenswissenschaftlichen Theologie,
und hier besonders zur Fundamentaltheologie,s9 ist die vorgestellte Be-
stimmung jedoch nicht lediglich im Kontext einer Erweiterung des Spek-
trums der philosophischen Theologie zu betrachten. Gerade hier will sie ja
klarer unterscheiden. Sie ist auch nicht nur ein weiterer religionsphiloso-
phischer Ansatz, dessen Verhdltnis zur Theologie diffus bleibt. Sie ist mit
Falques eigenen Worten eine ,Philosophie der religiosen Erfahrung®, wo-
bei letztere bei unserem Autor die christliche bezeichnet.6° Denn fiir eine
klare Markierung des Ubergangs zwischen Philosophie und Theologie be-
darf es eben der Kompetenz im Feld der Letzteren, was mit einem konkre-
ten Glaubensbekenntnis verbunden ist.

Falque begegnet der Theologie also mit friedlichen Absichten, auch
wenn seine etwas provokative Rede von der Befreiung der Theologie durch
die Phanomenologie im theologischen Lager doch fiir Verstorung sorgt
(sieche Theobald und Bourgine). Und wenn es tberdies wiinschenswert
ware, die Methoden der einzelnen theologischen Disziplinen, an die Fal-
que ankniipft, starker zu berticksichtigen (Gilbert), so hat diese Anwen-
dung der Phdanomenologie (Depraz) auf die Theologie etwas Befreiendes
an sich: Letztere hat mit den Menschen und ihren Erfahrungen zu tun. An
diese kniipft sie an und lasst sie aus der Glaubensperspektive noch einmal
klarer hervortreten. Einschrankend muss jedoch gesagt werden, dass die
Theologie bei Falque in erster Linie die Dogmatik (als ,Didaktik“) meint.
In Anlehnung an die praktische Wende der Phdnomenologie miisste die
theologische Praxis in ihrer Pluralitat noch stdrker in den phanomenologi-
schen Blick geraten. Doch das braucht nicht allein die Aufgabe von Emma-
nuel Falque zu sein: Er hat dazu den nodtigen Ausgangspunkt und wesent-
liche methodologische Elemente beigesteuert, die nun auch auf andere
theologische Arbeitsfelder angewendet und in ihnen weiterentwickelt wer-
den kénnen.

58 Vgl. FALQUE, Emmanuel : Le combat amoureux. Disputes phénoménologiques et théolo-
giques (= De Visu). Paris : Hermann 2014, 137-193.

59 Vgl. hierzu SECKLER, Max: Theologie als Glaubenswissenschaft, in: KERN, Walter/POTT-
MEYER, Hermann J./DERS.: Handbuch der Fundamentaltheologie. 2. Auflage. Bd. 4: Traktat Theo-
logische Erkenntnislehre. Tiibingen: Francke 2000, 131-184.

60 Vgl. FALQUE : Passer le Rubicon, 128-131 u. DERS. : Le combat amoureux, 338-341.



Das Verhaltnis von Phanomenologie und Theologie neu gewendet 367

Felder, die im Ansatz Falques vollig ausgespart bleiben, sind die Be-
reiche des Ethischen und des Politischen: Das ist umso erstaunlicher, da
doch einige der Philosophen, mit denen er sich auseinandersetzt, gerade in
diesen Feldern starke Impulse gesetzt haben: Levinas, Merleau-Ponty, Ri-
cceur, Derrida. In diesem Zusammenhang ist nach den Griinden und Motiv-
lagen zu fragen, weshalb es nachweisbare Passagen dieser Philosophen
zum theologischen Ufer vor dem Hintergrund ihrer ethischen und politi-
schen Philosophie gibt. Die Aufnahme dieses ,combat amoureux“ wdre
auch fiir die Theologie von groflem Gewinn. Zudem ware in dem Zusam-
menhang auch noch einmal tiber die epistemologische Stellung der phano-
menologischen Praxis Falques nachzudenken, die sich ja zum einen der Er-
kenntnistheorie zuordnen ldsst, zum anderen jedoch auch Ansatze zu
einer Handlungstheorie enthadlt. Daher sind die Wiirfel iiber diesen neuen
ambitionierten Versuch der wechselseitigen Beziehung von Philosophie
und Theologie noch lange nicht gefallen. A suivre!

Zusammenfassung

In der Geschichte des Christentums war die Beziehung zwischen Philosophie
und Theologie immer eine besondere. Franzésische Phdnomenologen haben
in den letzten fiinfzig Jahren die Grenze zur Theologie hdufiger tiberschrit-
ten. Diese sogenannte theologische Wende der Phdnomenologie kennzeich-
net den Hintergrund dieses Artikels. Im Ausgang von dieser Debatte schligt
der Philosoph Emmanuel Falque einen neuen Ansatz zur Bestimmung des
Verhdltnisses zwischen beiden Disziplinen vor, indem er die unterschied-
lichen Ausgangspunkte und Methoden aufzeigt und gleichzeitig an den ge-
meinsamen Inhalten festhdlt. Die Grenze ist zu respektieren durch die
Offenlegung des momentanen eigenen Standorts.

Abstract

Within the history of Christianity, the relationship between philosophy and
theology has always been a very special one. In the last five decades, French
phenomenologists have often boldly transcended the boundary to their sister
discipline of theology. The so-called theological turn of French phenomeno-
logy provides the backdrop for this article. Reflecting on this debate, the phi-
losopher Emmanuel Falque proposes a new approach to determining the
relationship between the two disciplines by stressing different points of de-
parture and methods, while at the same time maintaining identical objects
of inquiry. It is important to respect this boundary by indicating one’s own
present position.



	Das Verhältnis von Phänomenologie und Theologie neu gewendet : der Ansatz von Emmanuel Falque

