
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 2

Artikel: Religiöse Sehnsucht im zeitgenössischen Atheismus : Schnädelbach,
Dworkin, Nagel und die Gottesfrage

Autor: Breul, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761297

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Breul

Religiöse Sehnsucht im zeitgenössischen
Atheismus.

Schnädelbach, Dworkin, Nagel und die Gottesfrage

Die grellen Debatten um den sogenannten .Neuen Atheismus' sind in den
letzten Jahren mit großer Vehemenz geführt worden. Die aggressiven
Attacken, die die vier Vorreiter des Neuen Atheismus - Richard Dawkins,
Daniel Dennett, Christopher Hitchens und Sam Harris - gegen die
intellektuelle Redlichkeit und die Moralität eines theistischen Bekenntnisses
unternommen haben, führten zu einer Vielzahl theologischer Gegenreaktionen.

Im Schatten dieser medial präsenten, aber argumentativ wenig
Neues bietenden ,Neuen Atheismen' hat sich jedoch eine für die Theologie
interessantere Gruppe von Philosophen eingefunden, die sich zwar zum
Atheismus bekennen, dabei aber argumentativ differenziert vorgehen und
nicht alle Theisten per se als irrational oder unmoralisch abstempeln. Im
Gegenteil könnte man diagnostizieren, dass die zeitgenössische Philosophie

derzeit eine Renaissance religiöser Sehnsucht gerade im Werk solcher
Denker erlebt, die durchaus klare Bekenntnisse zum Atheismus abgeben.
Derartige Positionen werden dann als .Frommer Atheismus' (Herbert
Schnädelbach), als .Religion ohne Gott' (Ronald Dworkin) oder als .teleolo¬
gischer Naturalismus' (Thomas Nagel) bezeichnet. Diesen Autoren ist
gemein, dass sie sowohl den Theismus ablehnen, als auch mit dem gängigen
atheistischen Naturalismus unzufrieden sind und nach säkularen Formen
von Religiosität bzw. dem .Unbedingten' ausgreifen.

Diese Entwicklung ist im Vergleich zu den häufig niveaulosen Polemiken

der sogenannten .Neuen Atheisten' eine wohltuende Versachlichung der
Debatte, aber dennoch kein Grund für einen theologischen Triumphalismus.
Aus theologischer bzw. religionsphilosophischer Perspektive wäre nämlich
erstens zu prüfen, worin genau überhaupt die philosophische Annäherung
an religiöse Fragen besteht, und zweitens, aus welchen Gründen das nahezu

sehnsüchtige Ausgreifen nach Religion mit einem dezidierten Atheismus

verknüpft wird. Besteht der einzige Grund für die Ablehnung eines
theistischen Bekenntnisses im atheistischen Zeitgeist, oder gibt es inhaltliche

Gründe für diese Ablehnung? Und was kann die Theologie im Dialog
mit den .religiösen Atheisten' lernen?

Um diese Fragen zu erhellen, werde ich im Folgenden zunächst die drei
genannten Formen der religiösen Sehnsucht im zeitgenössischen Atheismus

analysieren: Herbert Schnädelbachs .Frommer Atheismus' (1), Ronald
Dworkins „Religion ohne Gott" (2), und Thomas Nagels „Geist und Kos-



Religiöse Sehnsucht im zeitgenössischen Atheismus 311

mos" (3). Im Anschluss an diesen kritischen Vergleich, der die individuellen

Stärken und Schwächen der jeweiligen Ansätze erhellt, werde ich auf
zwei grundlegende Probleme der drei Autoren eingehen: zum einen das

vorgelegte Zerrbild des Theismus, und zum anderen ein simplifizierendes
Verständnis religiöser Überzeugungen (4). Mein Ziel besteht in dem
Aufweis, dass in einem kantischen Modell des praktischen Vernunftglaubens'
eine Anschlussfähigkeit an diese drei Formen religiöser Sehnsucht besteht.
Ich werde dafür argumentieren, dass sowohl die Theologie von profilierten
Atheismen lernen und profitieren kann, als auch dass der ,religiöse Atheismus'

nicht in der Lage ist, sinnvoll nach den Potenzialen der Religion
auszugreifen und zugleich auf der Selbstverständlichkeit des Atheismus zu
insistieren. Es ist keinesfalls ausgemacht, dass die Gottesfrage in der
Spätmoderne sinnlos geworden und es darum ausschließlich möglich ist, nach
einer weltimmanenten, quasi-religiösen Einstellung zu streben, wie es die
drei Autoren insinuieren. Aus theologischer Sicht bedarf es nicht nur der

Diagnose eines Gefühls der religiösen Sehnsucht, sondern vielmehr einer
diskursiven Auseinandersetzung zur Sinnhaftigkeit religiöser bzw. theisti-
scher Bekenntnisse in spätmodern-pluralistischen Gesellschaften.

1. Herbert Schnädelbach-. .Frommer Atheismus'

Herbert Schnädelbach hat vor einigen Jahren in einem sehr persönlichen
Text dargelegt, warum er sich als .frommer Atheist' bezeichnet.1 Schnädelbach

ist Atheist, weil er den Glauben an die Existenz eines übernatürlichen
Wesens, welches Schöpfer der Welt sein soll, ablehnt; und sein Atheismus
ist fromm, da er sich zugleich gegen eine verharmlosende Wohlfühlreligion

wehrt - er kann nicht anders „als das Verlorene religiös ernst zu
nehmen" (81), so dass eine veralltäglichende und profanisierende Ästhetisie-

rung oder Inkulturation des religiösen Erbes auf den frommen Atheisten
abstoßend wirkt. Der fromme Atheist zeichnet sich demnach nicht durch
einen kulturkämpferischen Atheismus und einen Wunsch nach
weltanschaulicher Missionierung aus, sondern eher durch eine melancholische
Sehnsucht, in der er zugleich seinen Unglauben bedauert und doch nicht
anders kann, als an seinem Unglauben festzuhalten:

So ist der fromme Atheist nicht .gegen Gott'; er lehnt nichts ab, leugnet
nichts und bekennt nichts Gegenteiliges, sondern er hat nicht, was der
fromme Theist zu haben beansprucht - den Glauben an Gott. Der ist ihm
abhandengekommen, und so weiß er, was er nicht hat. Das unterscheidet ihn
vom gelebten Atheismus der meisten Zeitgenossen, in dem die Gottesfrage
gar nicht mehr vorkommt (81).

1 SCHNÄDELBACH, Herbert: Der fromme Atheist, in: DERS.: Religion in der modernen Welt.
Frankfurt a.M.: Fischer 2009, 78-85. Die Seitenzahlen, die in diesem Kapitel in Klammern
stehen, beziehen sich auf diesen Text.



312 Martin Breul

Schnädelbachs Argumentation für diese Position besteht aus zwei Teilen:
Zunächst führt er aus, welche Eigenschaften und Charakterzüge den frommen

Atheisten definieren, um dann zweitens diese Charakterzüge des
frommen Atheisten mit einer Analyse der Struktur religiöser Überzeugungen

zu begründen. Ich gehe im Folgenden auf beide Argumentationsschritte

nacheinander ein.
Schnädelbachs Charakterisierung des .frommen Atheisten' erlaubt es,

vier Eigenschaften zu identifizieren, die die Position des .frommen Atheismus'

konstituieren. Erstens nennt Schnädelbach die fehlende Militanz des
frommen Atheisten: Weder will er in quasi-missionarischer Absicht
möglichst viele Zeitgenossen von der Adäquatheit des Atheismus überzeugen,
noch möchte er für seine Überzeugungen auf aggressive oder „kämpferische"

(78) Art und Weise werben. Vielmehr erblickt er die eigentliche
Gefahr in der Behauptung der Peinlichkeit oder Sinnlosigkeit der Gottesfrage:
,,[D]ie meisten Zeitgenossen zucken bei dem Stichwort .Atheismus' die
Achseln, denn für sie ist Gott überhaupt kein Thema mehr" (78). Aus
diesem Grund wehrt sich ein .frommer' Atheismus gegen eine kulturelle
Sublimierung des religiösen Erbes und bewahrt dem verloren gegangenen
Glauben zumindest ein Andenken.2

Zweitens betont Schnädelbach, dass sein frommer Atheismus kein
Bekenntnis zu einer negativen Existenzaussage beinhaltet, sondern lediglich
ein Bekenntnis zum je eigenen, persönlichen Unglauben. Der Anspruch
des frommen Atheismus ist es nicht, für die Aussage ,Ich glaube, dass Gott
nicht existiert* zu argumentieren, sondern lediglich die Aussage ,Ich glaube

nicht, dass Gott existiert' (79) zu bekennen. Es soll keine eigene
Weltanschauung oder ein Standpunkt innerhalb einer metaphysischen Frage
vertreten werden, weshalb auch gilt, dass „der ,...ismus' das Missliche am
Atheismus" (80) ist. Jeder -ismus transportiert eigentlich ein Zuviel an
weltanschaulicher Ideologie, die dem frommen Atheisten zuwider ist - es

2 Hier diagnostiziert Schnädelbach eine zentrale und für die Theologie fatale Entwicklung:

Während man mit kulturkämpferischen und auch frommen Atheisten sinnvollerweise
diskutieren kann und wahrscheinlich auch durch eine Beschäftigung mit ihren Argumenten
das Projekt der vernünftigen Verantwortung des Glaubens vorantreibt, ist ein derartiger
Diskurs dann unmöglich, wenn die Frage, ob Gott existiert oder nicht, als unsinnig und
irrelevant betrachtet wird, da die eigene Lebensführung vollkommen unabhängig von einer Antwort

auf diese Frage ist. Es erscheint als archaisch und vormodern (und damit peinlich),
starke theistische oder atheistische Überzeugungen zu haben. Nicht die entschiedene
Bestreitung eines theistischen Bekenntnisses ist darum die größere theologische Herausforderung,

sondern die absichtliche Nicht-Positionierung zu diesem Bekenntnis. Damit entgeht
der Theismus zwar den aggressiven und scharfen Angriffen von Atheisten, verschwindet
aber zugleich in der Bedeutungslosigkeit und ist damit höchstens noch aus kulturell-historischer

Perspektive interessant. Diese Bestreitung der Relevanz der Gottesfrage ist theologisch
weitaus problematischer als ein aggressiver Atheismus - wer sinnlose und irrelevante Fragen
weiterhin stellt, verschwindet eher in der Versenkung als derjenige, der inhaltliche Dissense

zu sinnvollen Fragen ausficht.



Religiöse Sehnsucht im zeitgenössischen Atheismus 313

geht ausschließlich um ein persönlich-existenzielles Bekenntnis der
Unmöglichkeit des Glaubens an Gott.

Ein drittes Charakteristikum des frommen Atheismus besteht in einem
Unterschied zu den ,klassischen' aufklärerischen Atheismen: Ein frommer
Atheismus führt keinesfalls in eine fröhliche, weil vom dogmatischen
Kirchenglauben befreite Haltung. Der Unglaube lässt einen frommen Atheisten

nicht jubeln und mit Nietzsche sich „von einer neuen Morgenröte"
anstrahlen, die „eine neue schwer zu beschreibende Art von Licht, Glück,
Erleichterung, Erheiterung, Ermutigung'^ für den Atheisten bedeutet;
vielmehr ist er geprägt von einer „Mischung aus Trauer und Wut, dass das
alles nicht wahr ist" (80). Es wäre schöner, wenn er sich der Illusion des

Gottesglaubens hingeben könnte, jedoch ist er nicht in der Lage, einen
derartigen ,Sprung' in den Glauben zu vollziehen. Die Gemütslage des

frommen Atheisten „bezeugt somit einen Zwiespalt zwischen dem kindlichen

Bedürfnis nach Geborgenheit im Glauben an einen ,Vater im Himmel'
und dem illusionslosen Erwachsensein-Müssen; das eine kann er nicht
ganz zum Schweigen bringen, und das andere vermag er nicht zu verleugnen"

(81). Der Verlust des Gottesglaubens ist schmerzhaft und doch
unausweichlich, weil alles andere eine kindische Fantasie wäre. Die Sehnsucht
nach der Wahrheit der Religion ist ungebrochen, ohne dass es zugleich
möglich wäre, dieser Sehnsucht nachzugeben.4

Viertens und letztens ist der fromme Atheist niemand, der glaubt, dass

es sich bei seinem Unglauben um eine Art Defekt handle: „Es ist einfach
nicht wahr, dass der Mensch ,von Natur aus' religiös sei, und deswegen ist
Religionslosigkeit weder eine Krankheit noch eine vorwerfbare Protesthaltung,

die auf der aktiven Verleugnung einer naturgegebenen Einsicht
beruht" (82). Es gibt keine guten Gründe, anzunehmen, dass der Mensch ein
,homo religiosus' sei, vielmehr scheint in unserer „post-religiösen Gegenwart"

(82) der Atheismus bzw. eine an solchen Fragen überhaupt nicht
interessierte Lebensweise der .Normalfall' zu sein.

Ein derart bestimmter .frommer' Atheist stellt sich natürlich die Frage,
woran es liegt, dass er den Glauben nicht hat - anscheinend könnte man
ihm durchaus eine Art von .religiöser Sehnsucht' unterstellen, der er
jedoch nicht nachgeben kann oder will. Schnädelbach begründet seinen

3 Beide Zitate: NIETZSCHE, Friedrich: Die fröhliche Wissenschaft, in: Werke in drei Bänden,

Band 2. München: Carl Hanser 1954, 206.
4 Diese Unzufriedenheit ist auch verantwortlich dafür, dass ein frommer Atheist nicht in

der Lage ist, ein ausschließlich kulturelles Interesse am religiösen Erbe zu heucheln, denn
dazu ist der Schmerz des Verlustes zu groß. Schnädelbach nennt exemplarisch die alljährlichen

Aufführungen der Matthäus-Passion, die er nicht besuchen möchte - die „Erschütterung

ist zu stark, als dass eine solch bürgerliche Verweltlichung im modernen Konzertsaal
zum Trost werden könnte." (STRIET, Magnus: Sorgen mit dem lieben Gott. Die Atheismusdebatte

gewinnt wieder an Gewicht, in: DERS. [Hg.]: Wiederkehr des Atheismus. Freiburg: Herder

2008, 99-118, hier 114).



3H Martin Breul

Atheismus mit einer Besonderheit religiöser Überzeugungen. Dazu
unterscheidet er zwei Elemente, die in der klassischen Theologie als fides qua
und fides quae, in der zeitgenössischen Religionsphilosophie als faith und
belief bezeichnet werden. Fides qua/faith bezieht sich auf ein „Vertrauensverhältnis"

(83), d.h. eine regulativ-praktische, im Wittgenstein'schen Sinne

.grammatische' Einstellung zur Welt im Ganzen; fides quae/belief hat
hingegen den Charakter einer propositionalen Überzeugung, deren Wahrheit

oder Richtigkeit mit Gründen abgewogen werden kann. Der religiöse
Glaube ist nach Schnädelbach nicht durch beliefs, also kognitiv verfasste,
intellektuelle Überzeugungen, konstituiert, sondern besteht hauptsächlich
im faith, d.h. einer subjektiv gewissen Glaubenseinstellung, die auch nicht
durch Gründe erschüttert oder begründet werden kann: „Der religiöse
Glaube kann nicht schrittweise durch Argumente entkräftet werden, aber
er kann als ganzer verloren gehen" (84).

Schnädelbach streitet zwar nicht ab, dass kognitive Elemente ebenfalls
eine Rolle für religiöse Überzeugungen spielen, da man religiöse Überzeugungen

auch für wahr halten muss, um letztlich auf sie vertrauen zu können;

die entscheidende Dimension einer religiösen Existenz ist aber die
existenzielle umfassende Gewissheit des faith: „Glaube (fides, faith) und
Wissen verhalten sich wie Gewissheit und Gewusstes, also wie ein subjektiver

Zustand und ein objektiver Besitz zueinander" (84). Der Grund,
warum ein frommer Atheist den Glauben nicht hat, ist in diesem Primat des

faith gegenüber propositionalen Überzeugungen zu finden - es gibt keinen
weiteren Grund für Schnädelbachs Atheismus außer der Tatsache, dass

sich ihm die regulativ-praktische Dimension des Glaubensaktes einfach nie
erschlossen hat.5

In meinen Augen ist Schnädelbachs Diagnose der Doppelstruktur
religiöser Überzeugungen, die sowohl kognitiv-propositionale als auch regu-

5 Es ist theologisch im Übrigen umstritten, inwiefern der fiduzieile Glaubensakt keinerlei

rationale Rechtfertigung haben kann. So entwickelt exemplarisch Christoph Böttigheimer
eine .Theologie des Glaubensaktes', in der er betont, dass das Einlassen auf einen Glaubens-
akt immer an Freiheit und Vernunft gekoppelt ist - Glaube ist in diesem Verständnis nichts,
was man einfach hat oder eben nicht hat, sondern ein freier und verantworteter Akt des

Menschen, der zugleich aber gnadenbedingt ist (vgl. BÖTTIGHEIMER, Christoph: Glauben
verstehen. Eine Theologie des Glaubensaktes. Freiburg: Herder 2012, bes. 172-190). Der fiduzieile
Glaube ist also theologisch betrachtet auch immer eine vernünftig zu verantwortende Antwort

auf die gnadenhafte Erfahrung von Offenbarung und steht damit unauflöslich in einer
Einheit mit den Inhalten des Glaubens. Selbst wenn manche Elemente in Böttigheimers
Entwurf durchaus fragwürdig sind (z.B. die Annahme der Selbst-Evidenz von Offenbarung),
kommt ihm das Verdienst zu, die Zweiteilung von vernünftigen beliefs und grundlos-irrationalem

faith theologisch zu problematisieren. Zugleich ist aber festzuhalten, dass das hier
durchscheinende Problem einer Verhältnisbestimmung von menschlicher Freiheit und
göttlicher Gnade mit diesen knappen Bemerkungen nicht gelöst sein kann - die bloße These,
dass es sowohl Freiheit als auch Gnade zum Glauben brauche, wirft zunächst mehr Probleme
auf, als sie löst. Vgl. zu diesem Problemkomplex einführend WERBICK, Jürgen: Gnade. Paderborn:

Ferdinand Schöningh 2013.



Religiöse Sehnsucht im zeitgenössischen Atheismus 315

lativ-expressive Elemente haben, zutreffend. Allerdings ist die Konsequenz,
die er aus dieser Doppelstruktur von belief und faith zieht - nämlich, dass

religiöse Überzeugungen aufgrund ihres Elements des faith einen unbe-
zweifelbaren Gewissheitsanspruch begründen, den der fromme Atheist
einfach nicht hat - genau besehen gerade die falsche. Vielmehr folgt aus der
Doppelstruktur von faith und belief umgekehrt, dass religiöse Überzeugungen

kontingent und ungewiss sind. Eine ernsthafte religiöse Überzeugung
ist ohne ein Moment des Zweifels, ohne die „Unausrottbarkeit eines
Moments der Kontingenz"6 nicht zu haben - ein Verweis auf die unbezweifel-
bare Glaubensgewissheit im Sinne des grund-losen faith wäre eine
unzulässige fideistische Immunisierungsstrategie. Eben weil religiöse Überzeugungen

nicht durch Vernunftgründe allein herzustellen sind, sondern in
ihrem fiduziellen Element grund-los aufkommen, kann man hier nicht von
unbezweifelbaren Gewissheiten sprechen, sondern von einer Haltung des
hoffenden Vertrauens, die durchaus von Gründen gestützt sein kann und
sollte bzw. durch Gründe oder einschneidende Erfahrungen erschüttert
werden kann, über deren Wahrheit aber keine abschließende Gewissheit
möglich ist. Anders gesagt: Weil religiöse Überzeugungen nicht ausschließlich

auf autonomer Erkenntnis beruhen, sondern durch die Doppelstruktur
von faith und belief gleichursprünglich konstituiert werden, ist Schnädel-
bachs Sehnsuchtsort - eine grundlose, absolut gewisse religiöse Geborgenheit

- eine philosophische Utopie.
Schnädelbach bietet darum eine doppelte Herausforderung für die

Theologie: Zum einen ist zu klären, inwiefern sein Verständnis religiöser
Überzeugungen theologisch anschlussfähig ist - in meinen Augen stellt
der .fromme Atheismus' viele Anknüpfungspunkte für eine Theologie
bereit, die dem kantischen Modell des praktischen Vernunftglaubens
verpflichtet ist (vgl. 4). Zum anderen lässt sich mit Magnus Striet festhalten,
dass christlicher Glaube nicht ausschließlich auf das gnadenhafte Wirken
Gottes zurückgehen kann - dies wäre „absurd, [...] da dann die Frage,
warum die einen von dieser Gnade bewegt werden und die anderen nicht,
Gott in ein sehr zwielichtiges Licht bringt."1 Vielmehr wirbt Gott um die
Freiheit des Menschen, so dass .fromme Atheisten' wie Schnädelbach nicht
einfach nur Pech haben, nicht zu einem Kreis von Auserwählten zu gehören,

sondern in Ihrer Not ernst genommen werden müssen. Dennoch
bleibt eine vernünftige Verhältnisbestimmung von menschlicher Freiheit
und göttlicher Gnade eine umstrittene theologische Kontroverse, die hier
jedoch nicht weiter verfolgt werden kann.

6 STOSCH, Klaus von: Was sind religiöse Überzeugungen?, in: JOAS, Hans (Hg.): Was sind
religiöse Überzeugungen? Preisschriften des Forschungsinstituts für Philosophie Hannover

1). Göttingen: Wallstein 2003, 103-146, hier 139.
7 STRIET: Sorgen mit dem lieben Gott, 116.



3i6 Martin Breul

Abschließend lässt sich festhalten, dass Schnädelbachs ,frommer Atheismus'

eine provokante und neue Variante des Atheismus darstellt, welche
der Theologie und ihrem Geschäft einer zeitgemäßen vernünftigen
Plausibilisierung des theistischen Bekenntnisses zu denken gibt. Eine erste
Möglichkeit des Umgangs mit Positionen wie derjenigen des ,frommen Atheismus'

werde ich in (4) noch skizzieren, zunächst möchte ich mich aber
einer verwandten atheistischen Position zuwenden: Ronald Dworkins .Reli¬

gion ohne Gott'.

2. Ronald Dworkin: .Religion ohne Gott'

Ein Jahr vor seinem Tod im Jahre 2012 hat der ursprünglich in der
Politischen Philosophie beheimatete liberale Vordenker Ronald Dworkin in
den Bernstein Lectures eine religionsphilosophische Position präsentiert,
die er .religiösen Atheismus' oder auch .Religion ohne Gott' nennt.8 Er

wendet sich mit dieser Position gegen einen Theismus, der Vorstellungen
eines personalen Schöpfers der Welt und radikaler Transzendenz transportiere,

und zugleich gegen einen anti-religiösen Naturalismus, der eine
religiöse Einstellung zur je eigenen Umwelt verunmögliche. Dworkin ist
darum einerseits Atheist, weil er den Glauben an ein „übernatürliches
Wesen" (18) ablehnt, er bezeichnet sich aber andererseits als religiös, weil
„Religion etwas Tieferes als Gott" (11) sei. Seinen Versuch, „Religion und
Gott auseinanderzudividieren" (18) werde ich im Folgenden rekonstruieren
und anschließend eine theologische Perspektivierung vornehmen.

Dworkin definiert zunächst, was er unter dem „metaphysischen Kern
der Religion" (19) versteht:

Eine religiöse Haltung erkennt die vollständige und eigenständige Wirklichkeit

von Wert(en) an. Darüber hinaus beinhaltet sie, die folgenden zwei
grundlegenden Werturteile für objektiv wahr zu halten: Erstens, dass das
menschliche Leben einen objektiven Sinn oder eine objektive Bedeutsamkeit
hat. Jeder Einzelne von uns hat eine angeborene und unausweichliche
Verantwortung, danach zu streben, [...] ein gutes Leben zu führen [...]. Dem
zweiten Urteil zufolge ist das, was wir .Natur' nennen - das Universum als
Ganzes und in all seinen Teilen - nicht nur ein Tatsachenzusammenhang,
sondern selbst erhaben: intrinsisch wertvoll und ein Wunder (19).

Mit dieser abstrakten Bestimmung von Religion legt sich Dworkin auf die

Unabhängigkeit und autarke Existenz einer „Welt der Werte" (24) fest, so
dass es jenseits eines materialistischen Naturalismus alternative Optionen
zu einer Bestimmung des Sinns der menschlichen Existenz gibt, ohne sich
auf die Glaubensüberzeugungen des Theismus hinsichtlich eines personalen

Schöpfergottes einlassen zu müssen. Dworkin postuliert, dass sich

8 Vgl. DWORKIN, Ronald: Religion ohne Gott. Berlin: Suhrkamp 2014. Auch hier gilt: Die
Seitenzahlen, die in diesem Kapitel in Klammern stehen, beziehen sich auf dieses Buch.



Religiöse Sehnsucht im zeitgenössischen Atheismus 317

theistische Religionen aus zwei Teilen zusammensetzen: zum einen aus
einem „wissenschaftlichen" Teil und einem „Werteteil" (30L). Der
wissenschaftliche Teil des Theismus macht Aussagen über die Beschaffenheit
Gottes und seiner Schöpfung, ein Leben nach dem Tod, etc. Der Werteteil
des Theismus hingegen bestimmt, was ein Leben zu einem guten Leben
macht und welche moralischen Verpflichtungen sich für vernünftige
Personen ergeben. Dworkins These ist, dass „es für die Wahrheit religiöser
Werturteile irrelevant ist, ob es [...] Gott gibt" (32). Man kann also das

Universum für erhaben und wertvoll oder bestimmte moralische Pflichten für
unbedingt befolgenswert halten, ohne einen personalen Gott voraussetzen
zu müssen. Im Gegenteil verteidigt Dworkin im Rekurs auf Tillich und
Spinoza einen nicht-personalen, quasi pantheistischen Gott, wobei er die
Redeweise von .Pantheismus' bzw. einem ,nicht-personalen' Gott für obskur
hält und sie schließlich durch den Ausdruck „religiöser Atheismus" (46)
ersetzt.

Nach diesen einleitenden, eher abstrakten Bemerkungen zum religiösen
Atheismus besteht nun der Hauptteil des Buches in einer Plausibilisierung
der Idee der intrinsischen Erhabenheit, Schönheit und Werthaftigkeit des

Kosmos (47-94) sowie der Idee der objektiven Existenz von moralischen
Werten, mit denen er in einer politischen Perspektivierung die Notwendigkeit

von Religionsfreiheit (95-131) begründet. Zunächst wendet Dworkin

sich also der kosmischen Dimension seines religiösen Atheismus zu
und erklärt in bemerkenswerter Detailtreue, inwiefern viele Dinge im
Universum - Naturschauspiele, Kunstwerke, aber auch die Erkenntnisse der
Teilchenphysik oder astronomische Illustrationen - als elegant, erhaben,
atemberaubend und ehrfurchtgebietend verstanden werden können. Die
objektive Existenz der erhabenen Schönheit des Universums ist Dworkin
zufolge ein Indiz für eine religiöse Grundhaltung, die er auch vielen Physikern

unterstellt: „Wenn sie [Physiker; M.B.] ihre Entdeckungen schön nennen,

meinen sie das stellvertretend: Sie sind schön, weil sie auf eine noch
unbekannte und noch rätselhafte letzte Schönheit hinzudeuten scheinen"
(63).

Worin genau besteht nun die objektive Schönheit des Universums?
Dworkin lehnt zwar eine Gleichsetzung von kosmischer Schönheit und
Symmetrie als „zu plump" (70) ab, geht aber auf diesem Weg weiter und
postuliert, dass es eine „abgesicherte starke Integrität" (80) unserer Theorien

über die Welt geben muss. Eine allumfassende Theorie muss also
einfach und zugleich in ihren Einzelgleichungen so sehr ineinander verwoben
sein, dass „sie selbst Gründe liefert, die zeigen, dass die Idee einer weiteren
Erklärung gar nicht erst aufkommen kann, weil sie keinen Sinn ergibt"
(80). Auch wenn die Physik noch sehr weit entfernt von einer vollständig
integrierten Theorie ist, könnte man das Universum dennoch in Zukunft
mit einer Theorie erklären, die „die Zwangsläufigkeit der Naturgesetze in
größtmöglichem Umfang und Detail aufzeigen" (89) wird. Ähnlich wie



3i8 Martin Breul

große Kunstwerke, die ebenfalls auf gewisse Art und Weise .zwangsläufig'
so sind, wie sie sind, ist auch das Universum in seiner Schönheit zwangsläufig

so, wie es eben ist - es geht also „die wissenschaftliche Annahme,
das Universum sei letzten Endes vollständig verstehbar, mit der religiösen
Überzeugung einher, dass es vor wirklicher Schönheit erstrahlt" (94).

Nach diesen Bemerkungen zur religiösen Betrachtung der physikalischen

und biologischen Umwelt wendet sich Dworkin nun der religiösen
Einstellung zu personalen und biographischen Mitwelt zu (95-131). Er
verfolgt dabei ein doppeltes Anliegen: Zum einen tritt er für ein weites
Verständnis der Religionsfreiheit ein, die sich nicht in einem besonderen
Schutz für .Gottesreligionen' erschöpfen sollte, und zum anderen verteidigt

er die Existenz objektiver Werte, wie z.B. einem grundlegenden
„allgemeinen Recht auf ethische Unabhängigkeit" (n8f.), welches den Aporien
der Religionsfreiheit entkommen kann. Ohne auf die vielfältigen Beispiele
einzugehen, die Dworkin in diesem Kapitel diskutiert, lässt sich festhalten,
dass Religionsfreiheit kein Sonderrecht für theistische Bürgerinnen und
Bürger darstellt, sondern ein grundlegendes Recht auf Weltanschauungsfreiheit

oder .ethische Unabhängigkeit' ist, auf welches sich auch Humanisten,

Pazifisten oder eben religiöse Atheisten wie Dworkin berufen können.

Unabhängig vom Glauben an eine übernatürliche Macht existiert „ein
Strauß tiefgründiger ethischer und moralischer Überzeugungen", die
daraus resultieren, „dass Menschen einen tiefen religiösen Impuls teilen"
(130). Die Wert-Dimension dieses Impulses sei auch allgemein anerkannt,
und die Frage nach dem Glauben an ein übernatürliches Wesen könnte am
besten als „esoterische wissenschaftliche Meinungsverschiedenheit ohne
moralische oder politische Bedeutung" (131) betrachtet werden. Neben der
kosmischen Dimension von Religiosität verteidigt Dworkin hier also eine
ethisch-biographische Dimension, ohne sich jedoch auf einen Diskurs über
die Sinnhaftigkeit der Gottesfrage einzulassen - dieser esoterische Streit
ist in seinen Augen irrelevant und nutzlos.

Das Buch schließt mit einer Reflexion über die Möglichkeit einer Existenz

über den Tod hinaus (132-140). Da ihm die klassischen eschatologi-
schen Vorstellungen einer leiblichen Auferstehung und einer personalen
Weiterexistenz in einem Beziehungsgeschehen mit einem personalen Gott
verbaut sind, konstruiert er in einer gewagten metaphysischen Spekulation
die Möglichkeit eines Weiterlebens in der Materie, z.B. in „Quanten von
mentalem Stoff [...], die einst Teil von Ihnen waren und nun ins Universum
freigelassen sind" (138). Allerdings gibt er selbst zu, dass ein derartiges
Weiterleben nach dem Tod nichts Erstrebenswertes hat und schließt
darum mit dem Versuch, ein Weiterleben in den je eigenen Werken und
Handlungen zu rechtfertigen - wir sollten z.B. versuchen, „Kunstwerke aus
unseren Leben" (139) zu machen. Unsterblichkeit bedeutet also, angesichts
der eigenen Vergänglichkeit „etwas Gutes zustande" (139) zu bringen.
Auch wenn diese Art von Unsterblichkeit einer Person nichts von der



Religiöse Sehnsucht im zeitgenössischen Atheismus 319

Furcht vor dem Ende der eigenen Existenz nehmen könne, sei diese
religiöse Überzeugung „die einzige Art von Unsterblichkeit [...] die wir
anzustreben berechtigt sind" (140).

Dworkins Werk offenbart einerseits eine zutiefst religiöse Haltung, die
man als eine Manifestation religiöser Sehnsucht in der Spätmoderne
kennzeichnen kann. Dworkins ,religiöser Atheismus' gibt sich mit dem materia -
listisch-reduktiven Zeitgeist nicht zufrieden und verteidigt eine .religiöse'
Sicht auf die Wirklichkeit, die an dem intrinsischen Wert des Universums
und jedes bewussten Individuums festhält und zugleich jegliche Überzeugung

über die Möglichkeit von Transzendenz oder eines personalen Gottes
ablehnt. Neben der prinzipiell begrüßenswerten Offenheit gegenüber
einem religiösen Ausgreifen nach Unbedingtheit ist in theologischer
Perspektive jedoch einiges an Dworkins Ansatz fragwürdig. So ist erstens zu
bemängeln, dass er den Theismus entweder gar nicht erst als ernsthafte
Alternative ernst nimmt oder ihn in einem Zerrbild als vormodern abstempelt.

Dworkin sucht nicht die Auseinandersetzung mit theologischen
Ansätzen, sondern argumentiert aus einer Position heraus, die den Atheismus
zu einer Basisannahme macht - hier wäre zu prüfen, inwiefern diese
Verabschiedung des Theismus als ernstzunehmende Weltanschauung eigentlich

sinnvoll oder gar selbstverständlich ist (vgl. 4).9 Der Theismus
argumentiert beispielsweise nicht zwingend in einer Konkurrenz zu physikalischen

Erklärungen der Entstehung der Welt oder der Erhabenheit des

Kosmos, sondern ist vielmehr auf einer anderen, regulativen Ebene angesiedelt,

die über die „Welt- und Daseinsakzeptanz angesichts des Inakzeptablen"10

reflektiert. Wer, wie Dworkin, eine religiöse und stark integrierte
All-Erklärung des Universums sucht, wird sich wahrscheinlich in metaphysisch

fragwürdigen Spekulationen über die Symmetrie und Erhabenheit
des Universums ergeben; jedoch wäre zunächst einmal anzufragen, ob es
eine derartige einheitliche und einfache Theorie angesichts einer unhinter-
gehbaren Pluralität von Weltzugängen überhaupt geben kann. Ist es nicht
sinnvoller, physikalische oder biologische Erklärungen der Entstehung des
Universums und des Lebens nicht, wie Dworkin, religiös zu überfrachten,
sondern sie als sinnvolle Theorien anzuerkennen, die jedoch über die Stellung

des Menschen im Kosmos nicht sonderlich viel sagen können?11

9 Es sollte Dworkin allerdings zugestanden werden, dass er gar nicht die Absicht hat,
einen Atheismus zu begründen. Seine These ist lediglich, dass er kein theistisches Bekenntnis
und keine religiösen Überzeugungen über Schöpfung, Erlösung, ein Leben nach dem Tod
etc. braucht, um seine religiöse Grundhaltung, die durch einen Werterealismus im Blick auf
das Universum und auf konkrete menschliche Existenz geprägt ist, zu begründen. Seine These

ist also nicht, dass Gott nicht existiert, sondern dass die Vorstellung eines Gottes
überflüssig ist, um religiös zu sein.

10 HÖHN, Hans-Joachim: Zeit und Sinn. Religionsphilosophie postsäkular. Paderborn: Ferdinand

Schöningh 2010, 159.
11 Diesen basalen Fehler findet man im Übrigen in nahezu allen Schriften der .Neuen

Atheisten': Aus der durchaus lobenswerten evolutionstheoretischen Kritik an Intelligent-



320 Martin Breul

Zweitens bestreite ich, dass es wirklich nur eine „esoterische
wissenschaftliche Meinungsverschiedenheit ohne moralische oder politische
Bedeutung" (131) ist, ob man an einen personalen Gott glaubt oder nicht. Dies
käme zum einen einer reduktiven Funktionalisierung theistischer
Überzeugungen gleich, da ihr Kern letztlich in der Anerkennung objektiver
Werte bestünde und alle anderen Dimensionen religiöser Überzeugungen,
z.B. ihre existenzielle Relevanz im Hinblick auf die eigene Vergänglichkeit,
nur esoterischer .Überbau' wäre. Es ist fraglich, ob sich der regulativ-praktische

Vollzug des Glaubens so sehr von seinen intellektuellen Überzeugungen

trennen lässt, oder ob der Glaube an einen personal-transzendenten
Gott nicht doch auch moralische und politische Relevanz hat. So

verkennt Dworkin z.B. die motivationale Dimension, die theistische Überzeugungen

haben können. Auch wenn man die Autonomie der Rechtfertigung
von Normen anerkennt, könnte es für viele Theisten dennoch entscheidend

sein, in einem transzendenten Sinnhorizont zu stehen, um auch
motivationale Gründe für ein faktisches Befolgen der Norm zu haben.

Schließlich scheint, drittens, Dworkins religiöser Atheismus nicht in der
Lage zu sein, eine Antwort auf die „skrupulöse Frage nach einer Rettung
der vernichteten Opfer"12 der Geschichte zu geben. Viele theistische
Bekenntnisse macht es gerade aus, nicht nur die gesellschaftliche Rolle des

Moral-und-Anstands-Automaten zu spielen, sondern eine Perspektive der
Hoffnung zu formulieren, die angesichts der Sinnlosigkeit und Absurdität
einer rein immanenten moralischen und solidarischen Praxis mit guten
Gründen verteidigt und erhofft werden kann. Sowohl um das ungesühnte
Leiden der Opfer der Geschichte als auch um der Sinnhaftigkeit des

eigenen Strebens nach einem guten und moralischen Leben willen sollte die
Gottesfrage nicht im Vorhinein negativ beantwortet, sondern als rational
plausibilisierbare Option ernstgenommen werden. Auch Dworkins .religiö¬
ser' Atheismus kommt nicht umhin, die Frage nach den Erfolgsaussichten
eines dauerhaft guten Lebens negativ bescheiden zu müssen und lediglich
ein flüchtiges und kurzfristiges Weiterleben in guten Werken zu postu lie-

Design oder verwandtem Ansätzen wird eine umfassende Antwort auf metaphysische Fragen
wie z.B. nach dem guten menschlichen Leben oder dem Sinn personaler Existenz abgeleitet.
Dieser Sprung von evolutiven Erklärungen der Entstehung der Welt auf evolutionistisch-re-
duktive All-Erklärungen des Kosmos im Ganzen wird meist nicht weiter begründet und lässt
den Neuen Atheismus mit hohen uneingelösten Beweislasten zurück. Vgl. zu diesem Kritikpunkt

auch KREINER, Armin: Gott als Designer? Kreationismus, Intelligent Design und
Darwinismus, in: AUGUSTIN, George/KRÄMER, Klaus (Hgg.): Gott denken und bezeugen FS

Kasper). Freiburg: Herder 2008, 542-567.
12 HABERMAS, Jürgen: Exkurs: Transzendenz von innen, Transzendenz ins Diesseits, in:

DERS.: Kritik der Vernunft Philosophische Texte 5). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009, 417-
450, hier 435.



Religiöse Sehnsucht im zeitgenössischen Atheismus 321

ren - hier verkennt er eine zentrale, praktische Bedeutungsdimension des

Theismus.n
Neben dieser theologischen Würdigung und Kritik einer bedenkenswerten

religionsphilosophischen Position ist jedoch insbesondere die zeit-
diagnostische Wahrnehmung eines vielsagenden Phänomens, für das

Dworkin nur ein Beispiel ist, zentral: Anscheinend ist es im 21. Jahrhundert
für Dworkin weder lebensweltlich anschlussfähig, die Vorstellung eines
personalen Gottes zu verteidigen, noch ist er zufrieden mit materialistisch -

reduktiven Erklärungen des Sinns der menschlichen Existenz. Vereinfacht
gesagt: In seinem Ausgreifen nach dem Unbedingten überzeugen ihn weder

die platten Reduktionismen des Naturalismus, noch die Vorstellungen
von Transzendenz im Theismus. Ein ähnliches Phänomen findet sich auch
in Thomas Nagels neuestem Buch Geist und Kosmos, dem wir uns im
Folgenden zuwenden, bevor eine abschließende theologische Perspektivie-
rung dieser religiösen Atheismen erfolgt.

3. Thomas Nagel: .Geist und Kosmos'

Die dritte Spielart von religiöser Sehnsucht, die ich erläutern möchte, ist
eine eher indirekte Form und lässt sich aus Thomas Nagels Buch Geist und
Kosmos rekonstruieren.h Dieses bemerkenswerte Werk stellt einen frontalen

Angriff auf den angelsächsisch-analytischen Mainstream der zeitgenössischen

Philosophie dar, indem es die Gültigkeit eines reduktiven
Materialismus in Frage stellt und auf der Irreduzibilität von menschlichem Be-
wusstsein, kommunikativer Vernunft und moralischen Werten insistiert.
Es wird Nagel zufolge unmöglich sein, diese Phänomene in einem
naturalistischen Paradigma erklären zu können, so dass es sinnlos ist, weiter
innerhalb dieses Paradigmas zu forschen:

Zielscheibe meiner Argumentation ist ein umfassendes, spekulatives Weltbild,

das durch Extrapolation aus einigen Entdeckungen der Biologie, Chemie
und Physik erschlossen werden kann - eine bestimmte naturalistische
Weltanschauung, die eine hierarchische Beziehung unter den Gegenständen dieser

Wissenschaften postuliert und durch ihre Vereinigung die grundsätzliche
Vollständigkeit einer Erklärung für alles im Universum geltend macht (12).

Als Alternative zum reduktiven Naturalismus benennt Nagel die Position
des .Intelligent Design', die er auf fragwürdige Art und Weise mit der Position

des Theismus identifiziert. Obwohl Nagel sich nicht auf die Idee eines
intentional agierenden, intervenierenden Schöpfers einlassen möchte, ge-

'3 Vgl. zu diesem Punkt exemplarisch KREINER, Armin: Das wahre Antlitz Gottes - oder
was wir meinen, wenn wir Gott sagen. Freiburg: Herder 2006, 500-508.

H Vgl. NAGEL, Thomas: Geist und Kosmos. Warum die materialistische neodarwinistische
Konzeption der Natur so gut wie sicher falsch ist. Berlin: Suhrkamp 2013. Die Seitenzahlen in
Klammern beziehen sich in diesem Kapitel auf dieses Werk.



322 Martin Breul

steht er den Verfechtern des Intelligent Design zu, zumindest die richtigen
Fragen an zeitgenössische Reduktionismen zu stellen. Da Nagel derartige
theistische Alternativerklärungen der Welterklärung aber letztlich ebenfalls

für nicht überzeugend hält, da sie genau wie der Naturalismus keine
umfassende intelligible Theorie über den Menschen ermöglicht, verteidigt
er einen „teleologischen Naturalismus" (138), d.h. eine inhärente
Zielgerichtetheit des Universums auf die Erschaffung von Bewusstsein, Vernunft
und Moral hin: „Was mich leitet, ist die Überzeugung, dass der Geist nicht
bloß ein nachträglicher Einfall oder ein Zufall oder eine Zusatzausstattung
ist, sondern ein grundlegender Aspekt der Natur" (30).

Zunächst ist es sinnvoll, genau zu prüfen, was als zu sperrig betrachtet
wird, um es in reduktiv-physikalistischen Erklärungen aufgehen zu lassen.

Nagel nennt, vereinfacht gesprochen, drei komplexe Phänomene, die er für
irreduzibel hält: erstpersönlich-individuelles Erleben, intersubjektiv-gemeinschaftlicher

Vernunftgebrauch und die Wahrnehmung objektiver
moralischer Tatsachen. Das erstgenannte Phänomen des erstpersönlich-indi-
viduellen Erlebens lässt sich auch unter dem Begriff der Qualia
zusammenfassen. Qualia sind Bewusstseinszustände von einer bestimmten
phänomenalen Qualität, die sich nicht aus einer beobachtenden, wissenschaftlichen

Perspektive restlos erklären lassen. Man muss es als unvertretbares
Subjekt erleben, wie es ist, eine Erdbeere zu schmecken oder das Rauschen
des Meeres zu hören. Diese „subjektiven Erscheinungen" (62) sind Teil von
„irreduzibel subjektiven Zentren des Bewusstseins [...], die ein so
unübersehbarer Teil der Welt sind" (66), so dass es nicht ausreicht, das organische

Leben als mit Qualia angereichert zu verstehen. Vielmehr behauptet
Nagel, dass die Entstehung von subjektiven, individuellen Standpunkten
„ein Typ von Existenz [ist], der sich logisch von allem unterscheidet, das
sich allein durch die physikalischen Wissenschaften beschreiben lässt"
(68). Wichtig ist hier der Zusatz, dass es sich um eine logische Differenz
handelt, d.h. nicht bloß um eine bisher nicht erklärte physikalische
Komplikation, sondern um eine prinzipiell der physikalischen Welterklärung
verschlossenen Dimension personaler Existenz. Ein psychophysischer
Reduktionismus kann darum nur erstpersönlich zugängliche Qualia genauso
wenig erklären wie ein emergenztheoretischer Ansatz, da beide davon
ausgehen, dass eine rein chemische Erklärung der Entstehung des Bewusstseins

möglich ist. Auch die andere Extremposition, nämlich die Annahme
einer intentionalen Intervention eines übernatürlichen Schöpfers des

Bewusstseins, wird von Nagel als unwissenschaftlich abgelehnt, so dass er als
Mittelweg zwischen reduktiv-kausalen und theistisch-intentionalen
Erklärungen eine teleologische Erklärung der Entstehung des Bewusstseins
anbietet: Die „gähnende Lücke" zwischen Geist und Materie kann nur durch
eine teleologische „integrierte naturalistische Erklärung eines neuen Typs"
(103) geschlossen werden.



Religiöse Sehnsucht im zeitgenössischen Atheismus 323

Das zweite irreduzible Phänomen, welches Nagel ausführlich diskutiert,
betrifft „mentale Funktionen wie Denken, Begründen und Urteilen" (105).
Im Gegensatz zum subjektiven Erleben bestimmter mentaler Zustände
geht es also um das intersubjektive Spiel des Gründe-Gebens und Gründe-
Verlangens, welches weder in seiner evolutiven Genese noch in seinem
faktischen Ausüben naturalisiert werden kann. Das Vermögen der
Vernunft reagiert auf systematische Gründe, deren Triftigkeit abgewogen werden

kann, es bezieht seine „Autorität nicht aus seinen biologischen
Ursprüngen" (117). Ein derartig reduktives Verständnis von intersubjektiv ver-
fasster Vernunft höhlt den Kern dessen aus, was Vernunft eigentlich
ausmacht: „Ich kann nicht vor einer logischen Schlussfolgerung zurücktreten
und sie mit der Überlegung absichern, dass die Verlässlichkeit meiner
logischen Gedankengänge mit der Hypothese übereinstimmt, dass die Evolution

sie wegen ihrer Genauigkeit auserlesen hat. Das würde den logischen
Anspruch dramatisch schwächen" (118). Die Vernunft ist nicht bloß ein
nützliches Update des Bewusstseins, sondern konstituiert eine unhinter-
gehbare Dimension menschlicher Existenz - „wir können uns von ihr nicht
distanzieren" (120).*5 Die sinnvollste Erklärung des Aufstiegs von physischen

Organismen über individuelles Bewusstsein zu universaler intersubjektiver

Vernunft ist Nagel zufolge nun wieder eine teleologische: eine
atheistische „immanente, natürliche Erklärung" (138) vermeidet die unnötige

und „willkürliche Komplikation" (138) einer göttlichen Intervention
und vermag dennoch, eine umfassende Theorie über Geist und Kosmos zu
liefern.

Schließlich postuliert Nagel drittens, dass die Objektivität moralischer
Werte ein naturalistisch unerklärbares Faktum darstellt. Nagel verteidigt
einen moralischen Realismus, der von der objektiven Existenz moralischer
Tatsachen ausgeht, die zu objektiv guten oder schlechten Handlungsgründen

werden können. Beispielsweise ist die Einsicht, dass man einem
fühlenden Wesen keine schweren Verletzungen zufügen sollte, eine
„allgemeine moralische Wahrheit", die „nicht durch irgendeine Tatsache eines
anderen Typs wahr" (147) wird. Mit anderen Worten: Die Wahrheit
moralischer Aussagen hängt nicht von der Wahrheit anderer Aussagen, z.B.
über evolutive Nützlichkeit, ab, sondern ist ein primitives Faktum in der
Welt. Aus der Richtigkeit des moralischen Realismus folgt, dass „eine dar-
winistische Darstellung der Motive, die unserer moralischen Urteilskraft

'5 Ohne hier ausführlich auf die Begründung der Unhintergehbarkeit der Vernunft
einzugehen, sei noch bemerkt, dass es unmöglich scheint, eine sinnvolle Kritik an der Universalität

von Vernunft zu üben, ohne diese Universalität im Formulieren der Kritik bereits wieder

vorauszusetzen. Ähnlich ratifizieren also auch reduktionistische Programme bereits in
ihrem Verneinen einer universalen, nicht bloß auf physikalische Phänomene reduziblen
Vernunft genau dasjenige, was sie eigentlich verabschieden wollten. Vgl. ähnlich NAGEL: „Bei
der Kritik und Korrektur des Vernunftgebrauchs ist die letzte Berufungsinstanz stets die
Vernunft selbst" (123).



324 Martin Breul

zugrunde liegen [...] falsch sein" (152) muss. Damit dreht Nagel die
argumentative Situation um: Während bisher meist der Darwinismus als
Einwand gegen die Richtigkeit des moralischen Realismus betrachtet wurde,
formuliert Nagel den moralischen Realismus als Einwand gegen die
Richtigkeit einer umfassenden darwinistischen Welterklärung. Es ist eher
akzeptabel, dass wir in einer „Welt der Werte leben" und mit „normativen
Urteilen, die unsere Handlungen anleiten" (164) auf sie reagieren, als eine
ohnehin fragwürdige reduktionistische All-Erklärung weiterhin als gültig
zu betrachten. Obwohl gerade im Bereich der Entstehung und Geltung
moralischer Werte eine vertiefte Auseinandersetzung mit theistischen
Ansätzen fruchtbar wäre, erklärt Nagel lediglich, „die Hypothese einer inten-
tionalen Erklärung wiederum beiseitelassen" (174) zu wollen und verteidigt
seine natürliche Teleologie, nach der „die Welt der Natur einen Hang,
Wesen von der Art entstehen zu lassen, die ein Wohl haben" (174) besitze.
Nagel wendet also den gängigen Erklärungsansatz um: Objektive Werte
sind keine Reaktion auf Konflikte, die im Leben entstehen, „vielmehr gibt
es Leben, weil Leben eine notwendige Bedingung für Werte ist" (176).

Zusammengefasst verteidigt Nagel also die Irreduzibilität von Bewusst-
sein, Vernunft und Werten. Nagels Ansatz wäre jedoch nicht komplett,
wenn er nur ex negativo sagen würde, wie eine Erklärung dieser Phänomene

nicht funktionieren kann, ohne eine Alternative zu benennen, die eine
potenziell plausiblere Erklärung bieten könnte. Dies ist der Ort, in dem
Nagel seine quasi-religiöse Sehnsucht auslebt und zugleich an einem Atheismus

festhält. Er verteidigt die Idee einer aristotelisch geprägten .natürli¬
chen Teleologie', welche besagt, dass das ganze Universum bereits darauf
ausgelegt ist, bewusstes vernunftbegabtes Leben zu schaffen. Auch wenn
Nagel dezidiert anti-religiös argumentiert, könnte man seine Idee, dass das

Universum seit dem Beginn seiner Existenz die Disposition zur Erschaffung

bewussten und vernunftbegabten Lebens hatte, als Ausdruck eines
Ausgreifens nach Unbedingtheit verstehen - der Unbedingtheit des
unvertretbaren erstpersonalen Erlebens, der Unbedingtheit von intersubjektiven
Geltungsansprüchen und der Unbedingtheit moralischer Werte. Genau
dieses Ausgreifen nach Unbedingtheit, welches jedoch genau wie bei
Dworkin nur immanent erfüllt wird, ist eine quasi-religiöse Einstellung,
welche jedoch (leider) keine vertiefte Auseinandersetzung mit theistischen
Konzepten bietet.16 Dennoch bieten sich hier theologische Anknüpfungspunkte,

die ich im folgenden Kapitel genauer markieren möchte (vgl. 4).

16 Die begriffliche Unterscheidung zwischen einem innerweltlichen ,Sinn von
Unbedingtheit', der durchaus aus semantischen Potenzialen von Religion in das philosophische
Denken eingewandert sein kann und im Erheben universaler Geltungsansprüche eine
entscheidende Rolle spielt, und einer religiös verstandenen Orientierung an .unbedingtem
Sinn', die nur symbolisch realisiert werden kann und nicht restlos im kognitiven Für-Wahr-
Halten von Propositionen aufgeht, ist auch ausführlich in der Habermas'schen Diskursethik
verhandelt worden, welche in ihrem Festhalten an der Unbedingtheit von Geltungsansprü-



Religiöse Sehnsucht im zeitgenössischen Atheismus 325

Neben der noch folgenden theologischen Perspektivierung müssen

gegen Nagel jedoch bereits hier zwei Dinge kritisch festgehalten werden:
Erstens legt er ein Zerrbild des Theismus vor. Für ihn ist .Theismus' das

Gegenstück zum .Materialismus', d.h. ein Theist ist für ihn auf die Annahme

festgelegt, dass letztlich alle natürlichen Dinge von einer Art göttlichem

Geist abhängen. Nagels „alternative säkulare Konzeption [...], die den
Geist und alles, was er impliziert, nicht als den Ausdruck göttlicher Intention,

sondern zusammen mit der physikalischen Gesetzmäßigkeit als ein
fundamentales Prinzip der Natur anerkennen würde" (39) verkennt, dass
der Theismus gar nicht darauf festgelegt sein muss, einen intelligenten
Plan hinter der evolutiv erklärbaren Entstehung des Lebens zu postulieren.
Der Theismus sollte lediglich darauf beharren, dass eine Ausweitung einer
evolutiven Erklärung der Entstehung des Lebens zu einer evolutionistischen

Antwort auf alle metaphysischen Fragen über das Gute, die Würde
des Menschen, den Sinn des Lebens etc. eine methodisch prekäre und
abzulehnende Reduktion ist. Es ist also vollkommen unnötig, dass Nagel sich
theologischen Erwägungen jenseits des Intelligent Design, die als Bündnispartner

gegen reduktionistische Naturalismen ja durchaus in Frage kämen,
im Vorhinein verschließt.

Zweitens unternimmt Nagel, analog zu Dworkin, gewagte metaphysische

Spekulationen über vermeintliche teleologische Zwecke und Dispositionen

der Natur und tut dies letztlich nur aus dem Grund, dass er eine
umfassende All-Erklärung der Welt und der Stellung des Menschen im
Universum sucht. Hier wäre anzufragen, inwiefern nicht ein ,epistemischer
Dualismus', wie er beispielsweise von Jürgen Habermas in die Debatte
eingebracht wurde, angemessener ist: Bestimmte Dinge, wie z.B. phänomenales

Bewusstsein oder die Partizipation am Spiel des Gründe-Gebens und
Gründe-Verlangens sind nur aus einer Perspektive des Teilnehmers an
sozialen Prozessen zugänglich, während andere Dinge nur aus der Perspektive

eines unbeteiligten Beobachters erkannt werden können.1? Wenn man
diese Einsicht in die epistemologische Begrenztheit der jeweils eingenommenen

Perspektive ernst nimmt, wird jedoch das Projekt einer allumfassenden

und zugleich singulären Erklärung des Kosmos sowie der Stellung
personaler Existenz innerhalb dieses Kosmos fragwürdig. Es könnte sein,
dass man zu dieser ontologischen Großthese niemals vordringen kann,
weil es konzeptuell unmöglich ist, die Natur im Ganzen in einer einzigen

chen eine .Transzendenz ins Diesseits' postuliert. Vgl. dazu HABERMAS: Exkurs, 417-450;
sowie einführend SCHMIDT, Thomas M.: Religiöser Diskurs und diskursive Religion in der
postsäkularen Gesellschaft, in: LANGTHALER, Rudolf/NAGL-DOCEKAL, Herta (Hgg.): Glauben und
Wissen. Ein Symposium mit Jürgen Habermas. Wien: Oldenbourg Akademie Verlag 2007,
322-340.

*7 Vgl. HABERMAS, Jürgen: Das Sprachspiel verantwortlicher Urheberschaft und das
Problem der Willensfreiheit, in: DERS.: Kritik der Vernunft Philosophische Texte 5). Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2009, 271-341.



326 Martin Breul

allumfassenden Theorie zu beschreiben. Derartige Theorien scheitern, weil
sie die nicht-hintergehbare, „komplementäre Verschränkung unseres
beobachtenden Zugangs zur objektiven Welt mit der Teilnahme an intersubjektiv

geteilten Praktiken der Lebenswelt"18 verkennen. Nagel beharrt auf
der Möglichkeit der Erkenntnis einer umfassenden Naturordnung und
erweitert darum die nomologisch verfahrenden Naturwissenschaften um die
für empirische Wissenschaften methodisch unzugängliche Annahme einer
Teleologie des Universums.^ Wenn man jedoch anerkennt, dass sich die
Perspektive des Teilnehmers und des Beobachters wechselseitig voraussetzen,

muss man weder empirische Wissenschaften methodisch derart
überlasten noch hermeneutische Wissenschaften in natürlichen
Weltentstehungstheorien aufgehen lassen, sondern kann in einem epistemischen
Dualismus beide zu ihrem jeweiligen Eigenrecht verhelfen. Ein in diesem
Sinne nachmetaphysischer Verzicht auf die metaphysisch höchst spekulative

Suche nach einem Urgrund der Welt wäre wahrscheinlich zielführender

als die Reaktivierung einer aristotelischen Teleologie.
Abschließend möchte ich festhalten, dass Nagels Buch eine begrüßenswerte

Provokation darstellt, da es derzeit kaum hinterfragte Hintergrund-
annahmen problematisiert und zugleich die großen Fragen der Philosophie

nicht aus den Augen verliert, wozu der analytisch-philosophische
Mainstream immer mehr tendiert. Meines Erachtens vereint Nagel zwei
grundlegende Intuitionen, da er sich sowohl auf die naturalistische
Einsicht einlässt, dass man selber Teil einer natürlichen Evolution und der
Natur ist, und zugleich die ungenügende Erklärungskraft reduktiver
Materialismen betont. Gegen Nagel ist allerdings die in epistemologischer
Hinsicht unhintergehbare Notwendigkeit eines multiperspektivischen Zugangs
zur Welt zu betonen: jede Theorie mit Allerklärungsanspruch gerät schnell
unter Ideologie- und Metaphysikverdacht, und dies gilt für einen unreflek-
tierten Naturalismus genauso wie für einen substanzmetaphysischen
Dualismus (und im Übrigen auch für eine zu einer Ontologie hypostasieren
Transzendentalphilosophie). Darum könnte Nagels verdienstvolles Anliegen

argumentative Kraft gewinnen, wenn man es mit einer nachmetaphysischen

Skepsis hinsichtlich singulärer Welterklärungstheorien kombiniert.
Hier könnte auch eine theologische Anschlussreflexion einsetzen, die
jenseits des von Nagel gezeichneten Zerrbildes des Theismus seine Kritik am
reduktiven Physikalismus aufnimmt und mit einem zeitgemäßen
Verständnis theistischen Glaubens konfrontiert.

18 Ebd., 273.
19 Dieses metaphysische Streben nach der Einsicht in den Urgrund der Welt ist letztlich

auch der Hauptgrund für Nagel, den Theismus als mögliche Option fallenzulassen, denn:
„Der Theismus verstößt die Suche nach Intelligibilität aus der Welt. [...] Derartige
interventionistische Hypothesen kommen einer Leugnung gleich, dass es eine umfassende Naturordnung

gibt" (44).



Religiöse Sehnsucht im zeitgenössischen Atheismus 327

Mit diesen Erläuterungen zu Nagels Ansatz ist die Beleuchtung eines

exemplarischen Ausschnitts des zeitgenössischen atheistischen Panoramas
abgeschlossen. Für die Theologie stellt sich nun eine doppelte Aufgabe:
Einerseits gilt es, das durchaus interessante Phänomen der religiösen Sehnsucht

im zeitgenössischen Atheismus produktiv aufzunehmen und diese
Gesprächsangebote dialogisch zu rezipieren; andererseits aber auch die
religionskritische Herausforderung dieser Positionen ernst zu nehmen und
zu schauen, inwiefern das von den drei Autoren abgelehnte theistische
Bekenntnis eigentlich noch zeit- und vernunftgemäß ist. Zu beiden Punkten
werde ich im Folgenden mögliche theologische Anschlussreflexionen
präsentieren, die versuchen, die Überlegungen von Schnädelbach, Dworkin
und Nagel zu rezipieren und zugleich über die Schwierigkeiten, die sich
mit ihren Mittelwegen ergeben, hinauszugehen.

4. Religiöser Atheismus und praktischer Vernunftglaube

Nach der kritischen Gegenüberstellung der drei Modelle eines quasi-religiösen

Atheismus möchte ich abschließend eine theologische Perspektivie-
rung vornehmen und, zusätzlich zur bereits im jeweiligen Kapitel
vorgebrachten Einzelkritik an den jeweiligen Positionen, zwei grundsätzliche
Probleme aller drei Positionen benennen: Zum einen ist es problematisch,
den Theismus auf eine fragwürdige und vormoderne Karikatur zu reduzieren,

die entweder auf einen Glauben an einen interventionistischen Will-
kürgott oder auf eine fundamentalistisch-unerschütterliche Glaubensge-
wissheit festgelegt ist; zum anderen scheinen alle drei Modelle ein
unterkomplexes Verständnis von religiösen Überzeugungen vorauszusetzen. Mit
der Reflexion auf diese beiden Aspekte erhoffe ich, das theologische Potenzial

der jeweils zum Ausdruck gebrachten religiösen Sehnsucht der drei
atheistischen Positionen aufgreifen zu können und zugleich ein theologisches

Gesprächsangebot zu unterbreiten, um etwaige Missverständnisse in
der Darstellung theistischer oder religiöser Überzeugungen zu klären. Auch
wenn sich für Schnädelbach, Dworkin und Nagel die Gottesfrage nicht
(mehr) stellt, versuche ich zu zeigen, dass ein theistisches Bekenntnis auch
in der Spätmoderne nicht archaisch oder fundamentalistisch sein muss.

1) Das erste Problem aller drei Positionen besteht in der fragwürdigen
Tendenz, den Theismus mit den zweifellos unplausiblen Positionen
religiöser Fundamentalisten zu identifizieren. So ist z.B. für Nagel klar, dass
die .theistische' Erklärung der Entstehung von Bewusstsein letztlich nur ein
intentionales, interventionistisches Eingreifen eines Schöpfergottes sein
kann, so dass er seine Teleologie ohne intentionalen Planer dagegensetzt.
Ähnlich verneint Dworkin die Sinnhaftigkeit bzw. Zeitgemäßheit eines
theistischen Bekenntnisses und stürzt sich in metaphysisch dubiose
Spekulationen über die objektive Schönheit des Universums oder mentale



328 Martin Breul

Quanten, die den Tod des Körpers überdauern könnten. Beide übersehen,
dass die zeitgenössische Theologie nicht den Anspruch erhebt, auf der
gleichen Ebene wie z.B. eine evolutive oder physikalische Theorie der
Entstehung menschlichen Lebens zu argumentieren. Vielmehr sieht der
Mainstream der Theologie eine Art Arbeitsteilung vor: Eine zeitgemäße Theologie

„sieht auf der biologischen Ebene [...] keine Erklärungslücken, [...] geht
aber davon aus, dass damit keineswegs alle metaphysischen Fragen
beantwortet sind. Diese Position [versteht] Gott nicht als von Zeit zu Zeit
intervenierenden Designer, sondern als Schöpfer einer sich selbst organisierenden

Welt."20 Man kann darum letztlich sogar die naturalistische Intuition,
als personales Wesen doch auch ein durch die natürliche Evolution und
die eigene physiologische Verfasstheit immens geprägtes Wesen zu sein,
ernstnehmen und zugleich darauf beharren, dass diese Intuition dann
problematisch wird, wenn aus ihr die Möglichkeit einer evolutionistischen
oder physikalistischen All-Erklärung des menschlichen Daseins abgeleitet
wird. Sowohl Dworkin als auch Nagel legen den Theismus auf die Annahme

eines interventionistischen Designers fest und verkennen darum einen
Großteil der zeitgenössischen theologischen Forschung.

Etwas anders gelagert ist dieses erste Problem aller drei Positionen bei
Schnädelbachs .frommen Atheismus'. Ihm geht es weniger um die
Inadäquatheit schöpfungstheologischer Alternativen zur Evolutionstheorie,
sondern vielmehr um die existenzielle Gewissheit des religiösen Glaubens, die
er nicht hat. Dabei verkennt er jedoch, dass sich die Situation des Gläubigen

in der pluralistischen Moderne keinesfalls in einer derart komfortablen

weltanschaulichen Gewissheit bewegt. Vielmehr ist der theistische
oder christliche Glaube, wie Charles Taylor mit Recht bemerkt, nur eine
vernünftige Option unter vielen gleichermaßen vernünftigen Alternativen,
so dass der unhintergehbare weltanschauliche Pluralismus eine ständige
Herausforderung darstellt.21 Zudem sind Gläubige nicht nur durch die Fakti-
zität einer durch den Pluralismus induzierten Kontingenz, sondern auch
durch die strukturelle Kontingenz ihrer religiösen Überzeugungen
herausgefordert: Keinesfalls bedeutet theistischer Glaube eine unerschütterliche
gnadenhafte Glaubensgewissheit, sondern vielmehr die anstrengende
Aufgabe, sich in einem freiheitlichen Verhältnis zum eigenen Glauben
Rechenschaft über ebendiesen Glauben zu geben. Gerade religiöse Überzeugungen

sind darum fallibel und nicht jedem Zweifel entzogen.
Es ist ein klassisches und bei allen drei atheistischen Positionen

anzutreffendes Missverständnis, anzunehmen, dass Gläubige das Glück existen-

20 KREINER: Gott als Designer?, 565.
21 Vgl. TAYLOR, Charles: Ein säkulares Zeitalter. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009, 14t Taylor

beschreibt dort einen „Wandel, der von einer Gesellschaft, in der es praktisch unmöglich
war, nicht an Gott zu glauben, zu einer Gesellschaft führt, in der dieser Glaube auch für
besonders religiöse Menschen nur eine menschliche Möglichkeit neben anderen ist" (vgl. ebd.,
16).



Religiöse Sehnsucht im zeitgenössischen Atheismus 329

zieller und erschütterungsunfähiger Gewissheiten hätten. Wer das glaubt,
kommt natürlich zu dem Schluss, dass ein solcher verblüffungsresistenter
und in gewisser Hinsicht infallibler Blick auf die Welt eine intellektuell
ungangbare Option darstellt und verstrickt sich daraufhin in wahrscheinlich

ähnlich problematischen Spekulationen zur objektiven Schönheit des

Universums oder zu einer Zielgerichtetheit des Kosmos. Hier wäre theologische

Aufklärungsarbeit notwendig: Ein zeitgemäßes Bekenntnis zum
Theismus zeichnet sich eben nicht durch ein fundamentalistisches
Beharren auf der unumstößlichen existenziellen Gültigkeit des eigenen Glaubens

oder auf der Annahme eines interventionistischen Willkür-Gottes aus,
sondern durch ein ausgreifendes Hoffen auf eine personal-transzendente
Wirklichkeit, welche durchaus rational plausibilisiert, aber nicht jedem
Zweifel entzogen werden kann.22 Argumentativ stünden derartige Untersuchungen

der Rationalität des theistischen Bekenntnisses weder einem
atheistischen Vulgär-Naturalismus noch atheistisch-spekulativen Versuchen

einer ,Religion ohne Gott' in etwas nach - im Gegenteil.

2) Der zweite schwierige Aspekt aller drei Positionen ist ein entweder
problematisches oder sehr vereinfachtes Verständnis von religiösen
Überzeugungen. Religiöse Überzeugungen scheinen unmittelbar gewisse oder
ziemlich primitive Vorstellungen über die Entstehung der Welt zu sein,
die einer wissenschaftlichen Welterklärung unterlegen (Nagel), als Erwachsener

ohnehin nicht ernst zu nehmen (Schnädelbach) oder für ihre eigentliche

Funktion der Wertevermittlung irrelevant (Dworkin) seien. Keiner
der drei Autoren versucht sich jedoch in einer vertiefenden Analyse der
epistemischen Struktur religiöser Überzeugungen, so dass die apriorische
Nicht-Berücksichtigung religiöser/theistischer Überzeugungen als sinnvolle
Diskursbeiträge unbegründet ist. Im Folgenden werde ich einen Vorschlag
für eine derartige Strukturanalyse religiöser Überzeugungen unterbreiten
und dafür argumentieren, dass ein Theismus nach wie vor eine rational
plausible und vernunftgemäße Weltdeutungspraxis sein kann.

Eine erste Differenzierung in den Bahnen einer kantischen Theorie des

praktischen Vernunftglaubens ist zunächst die Unterscheidung zwischen
den Erkenntnisformen .Meinen', .Wissen' und .Glauben'.23 Während
.Meinen' ein bloßes Fürwahrhalten, welches auf weder objektiv noch
subjektiv zureichenden Gründen basiert, ist, kann die epistemische Einstel-

22 Vgl. dazu ausführlich WENDEL, Saskia: ,Die Wahrheit meiner Gewissheit suchen' -
Anmerkungen zu einem irritierenden Thema, in: IRRGANG, Ulrike/ßAUM, Wolfgang (Hgg.): Die
Wahrheit meiner Gewissheit suchen. Theologie vor dem Forum der Wirklichkeit. Würzburg:
Echter 2012, 536-548.

23 Vgl. zu dieser Analyse MALY, Sebastian: Glauben und Wissen, in: SCHMIDT, Thomas M./
PlTSCHMANN, Annette (Hgg.): Religion und Säkularisierung. Ein interdisziplinäres Handbuch.
Stuttgart: Metzler 2014, 291-304; sowie WENDEL, Saskia: Glauben statt Wissen. Zur Aktualität
von Kants Modell des ,praktischen Vernunftglaubens', in: WASMAIER-SAILER, Margit/GÖCKE,
Benedikt (Hgg.): Idealismus und natürliche Theologie. Freiburg: Karl Alber 2011, 81-103.



33° Martin Breul

lung ,Wissen' als ein objektiv gewisses, auf Erkenntnissen der autonomen
Vernunft ruhendes Für-Wahr-Halten gefasst werden. Glaubenssätze sind
hingegen weder völlig unbegründete Meinungen noch durch autonome
Vernunftgründe allein herstellbare Überzeugungen - sie scheinen auf einer
Erkenntnisform dritter Art zu beruhen. Im Gefolge der kantischen Analyse
des Glaubensbegriffs lässt sich darum festhalten, dass der „Ausdruck des
Glaubens [...] ein Ausdruck der Bescheidenheit in objektiver Absicht, aber
doch zugleich der Festigkeit des Zutrauens in subjektiver"24 Absicht sei.

.Glauben', verstanden als praktischer Vernunftglaube, steht keinesfalls im
Gegensatz zur Vernunft, sondern stellt ein begründetes Vertrauen dar.
Diese Haltung des begründeten Vertrauens kann zwar nicht den Anspruch
auf objektive Gewissheit erheben, ist aber zugleich als epistemische
Einstellung einer vernünftigen Begründung zugänglich.

Ausgehend von dieser Differenzierung innerhalb der menschlichen
Erkenntnisvermögen lässt sich eine Analyse religiöser Überzeugungen
anschließen, die in einer analogen Form schon in Schnädelbachs Position des

.frommen Atheismus' anzufinden war: Religiöse Überzeugungen haben
sowohl kognitive Elemente, die material gehaltvolle Aussagen über die
Welt machen bzw. konkrete Interpretationen innerweltlicher Geschehnisse

anbieten; als auch regulative Elemente, die eine die ganze Person
umfassende Praxis bzw. eine religiöse Einstellung implizieren. Im Rückgriff
auf Augustinus lassen sich die materialen Gehalte und konkreten, intellektuellen

Überzeugungen des Glaubens als fides quae creditur (wörtlich: der
Glaube, der geglaubt wird), die religiöse Haltung bzw. die gläubige Einstellung

fides qua creditur (wörtlich: der Glaube, mit dem geglaubt wird)
bezeichnen.^ Während also die fides quae die Inhalte des Glaubens, d.h. seine

propositional verfassten Elemente, enthält, steht die fides qua für den
Akt des Glaubens, also einen praktischen Vollzug. Man könnte die fides
quae auch als .doxastischen Glauben' bezeichnen, der die folgende Grundform

hat: ,Ich glaube, dass p'; die fides qua könnte .fiduzieller Glaube'
genannt werden, dessen Grundstruktur ,Ich glaube an p' ist.26 Beide Elemente

sind für den religiösen Glauben gleichursprünglich, da weder das bloße
Für-Wahr-Halten von Überzeugungen ohne begleitenden Glaubensakt
noch der bloße Akt des Glaubens ohne jegliche inhaltliche Überzeugungen
kohärente Konzepte darstellen.

In moderner Terminologie hat sich die analoge Unterscheidung von
faith und belief eingebürgert. ,Faith' bedeutet, dass jegliche religiöse
Überzeugung von einem Glaubensakt, d.h. einem zunächst in ihrem Aufkommen

nicht rational begründete Entscheidung zum Glauben, begleitet wird;
.belief hingegen rekurriert auf den kognitiven Nachvollzug propositional

24 Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, B 855.
25 Vgl. Augustinus: De Trinitate XIII, 2,5.
26 Vgl. WENDEL, Saskia: Religionsphilosophie. Stuttgart: Reclam 2010, 82E



Religiöse Sehnsucht im zeitgenössischen Atheismus 331

verfasster religiöser Überzeugungen. Sowohl faith als auch belief sind
essenzielle Bestandteile religiöser Überzeugungen, d.h. das eine kann ohne
das andere nicht existieren, wenn man von einer authentischen religiösen
Überzeugung sprechen möchte. Wichtig ist darum, die Unterscheidung
zwischen diesen beiden Elementen religiöser Überzeugungen nicht so sehr
zu strapazieren, dass man eines dieser Elemente isoliert und begrifflich aus
der sachlichen Gleichursprünglichkeit der epistemischen Doppelstruktur
religiöser Überzeugungen herauslöst. Es ist weder plausibel, von einer
authentischen religiösen Überzeugung zu sprechen, wenn sie nichts anderes
ist als ein non-kognitives, blindes Vertrauen ohne jeglichen materialen
Gehalt; noch ist es plausibel, sie auf für die praktische Lebensführung
irrelevante, rein für-wahr-gehaltene Sachverhalte zu reduzieren.2? Demnach wird
man Glaubensüberzeugungen nicht gerecht, wenn sie auf kognitive
Elemente reduziert werden - dies erklärt übrigens auch, warum man allein
mit vernünftigen Argumenten wohl kaum einen Atheisten zum Glauben
bringen kann bzw. religiöse Menschen auch angesichts von Religionskritik,
die sie zunächst nicht widerlegen können, an ihrem Glauben festhalten.
Genauso unplausibel ist jedoch auch die Reduktion von Glaubenssätzen
auf ihre regulativen Elemente, da diese Sätze unvermeidlich bestimmte
materiale Glaubensüberzeugungen beinhalten, die den Anspruch auf
mindestens intersubjektive, d.h. nicht bloß private Geltung erheben. Religiöse
Überzeugungen sind damit „begründungspflichtige Bestandteile unserer
Weltbilder."28

Diese Strukturanalyse religiöser Überzeugungen erinnert an die
Begründung des frommen Atheismus bei Schnädelbach (vgl. 1). Jedoch gilt,
dass das Primat, welches Schnädelbach dem Element des faith in der
Struktur religiöser Überzeugungen zuschreibt, fragwürdig ist - es scheint
sich beim fiduziellen Element des faith und dem doxastischen Element des

27 Die Unterscheidung von faith /fides qua als Glaubenshaltung und belief/fides quae als
das kognitive Für-Wahr-Halten von Glaubenssätzen lässt sich auch durch einige Hinweise in
den Schriften Ludwig Wittgensteins illustrieren. Mit ihm lässt sich ebenfalls die unhinter-
gehbare Doppelstruktur religiöser Überzeugungen diagnostizieren, wenn man auf die episte-
mologische Gleichursprünglichkeit der kognitiv-propositionalen und der regulativ-expressiven

Dimension religiöser Überzeugungen verweist. Mit der kognitiv-propositionalen Dimension

religiöser Überzeugungen ist gemeint, dass religiöse Überzeugungen Äußerungen über
die Wirklichkeit sind, die mit guten Gründen gestützt werden bzw. bei triftigen Gegeneinwänden

fallen gelassen werden sollten. Sie haben einen deskriptiven Charakter und erheben
den falliblen Anspruch, die Wirklichkeit adäquat zu beschreiben. Die regulativ-expressive
Dimension religiöser Überzeugungen hingegen thematisiert ihre .grammatische' Funktion,
d.h. ihre orientierende und weltbilderschließende Kraft. Religiöse Überzeugungen liefern für
religiöse Personen die Syntax, die ihre Haltung zu Dingen in der Welt reguliert - ohne eine
religiös-orientierende Einstellung wäre das Überzeugt-Sein von einer religiösen Proposition
halbiert. Vgl. dazu STOSCH, Klaus von: Glaubensverantwortung in doppelter Kontingenz.
Untersuchungen zur Verortung fundamentaler Theologie nach Wittgenstein ratio fidei 7).
Regensburg: Friedrich Pustet 2001.

28 STOSCH: Was sind religiöse Überzeugungen?, 124.



332 Martin Breul

belief um zwei Seiten einer Medaille zu handeln, die gleichursprünglich
religiöse Überzeugungen konstituieren, so dass seine Rekonstruktion einer
einseitigen Abhängigkeit propositionaler religiöser beliefs vom
regulativpraktischen faith problematisch ist. Wer, wie Schnädelbach, einseitig ein
Primat des faith betont, droht in einen Fideismus abzurutschen, in dem
Glaubenssätze unmittelbar gewisse, auf einem Gnadengeschenk Gottes
beruhende Überzeugungen sind - ein derartiges Verständnis des eigenen
Glaubens hat eine latent fundamentalistische Schlagseite, da weder
begründete Zweifel geäußert noch religiöse Überzeugungen überhaupt
diskursiv verhandelt werden können. Umgekehrt gilt aber auch, dass derjenige,

der einseitig ein Primat des belief betont, in einen Rationalismus
abrutscht: Religiöser Glaube erschöpft sich eben nicht in autonomer
Vernunfterkenntnis, sondern hat eine unhintergehbar praktische Dimension.
Um zwischen der Skylla des Fideismus und der Charybdis des Rationalismus

hindurch zu segeln, bietet sich m.E. ausschließlich die These der
Gleichursprünglichkeit von faith und beliefan.

Ein Beispiel kann dazu dienen, sich die Gleichursprünglichkeit beider
Dimensionen religiöser Überzeugungen zu verdeutlichen: Man stelle sich
Anna, eine überzeugte katholische Christin vor, die der Auffassung ist,
dass Gott sein Wesen in der Person Jesus von Nazareth als unbedingte
Liebe geoffenbart habe. Diese Überzeugung hat diverse propositionale
Gehalte und rekurriert auf begriffliche Konzepte, z.B. ,Liebe', .Offenbarung',
.Wesen' etc. Es scheint nicht möglich, diese religiöse Überzeugung für
wahr zu halten und zugleich keinen Geltungsanspruch zu erheben, der
über bloß subjektives Meinen hinausgeht - religiöse Überzeugungen sind
mit der Auffassung verbunden, dass es sich bei ihnen um mehr als rein
subjektive Präferenzen oder non-kognitive Geschmacksäußerungen handelt.

Zugleich scheint Annas Überzeugung jedoch auch eine regulative
Funktion für ihr Leben im Ganzen zu haben, da sie z.B. ihre Beziehungen,
ihre Motivation zu karitativem Handeln etc. an einer Nachfolgepraxis Jesu

ausrichtet, die durch die oben genannte religiöse Überzeugung begründet
ist. Würde sie die oben genannte Überzeugung als letztlich austauschbare
Wissensüberzeugung verstehen, die keinerlei Relevanz für ihre Einstellung
zur Welt hätte, könnte man nur schwerlich von einer religiösen Überzeugung

sprechen. Zudem wird sie, wenn sie von ihrem atheistischen Freund
Stephan herausgefordert wird, der z.B. unter Rekurs auf die aufklärerische
Wunderkritik die Möglichkeit der Offenbarung eines Unbedingtem im
Bedingtem verneint, versuchen, dieser Kritik mit guten Einwänden zu begegnen,

aber zugleich nicht eine derart grundlegende, eben .regulative'
Überzeugung aufgeben, falls sie momentan keine guten Einwände liefern kann.
Es scheint also letztlich darauf anzukommen, die Doppelstruktur religiöser
Überzeugungen ernst zu nehmen: Ihre kognitiven Gehalte erheben diskursiv

begründungspflichtige Geltungsansprüche, ihre regulative Funktion
verhindert aber ein Aufgehen in rein theoretischer Erkenntnis.



Religiöse Sehnsucht im zeitgenössischen Atheismus 333

Ein solches Verständnis religiöser Überzeugungen könnte dazu beitragen,

die auf Vorurteilen und Verzerrungen basierenden Verabschiedung
des Theismus als ernsthafter philosophischer Option bei Schnädelbach,
Dworkin und Nagel zu hinterfragen: Einerseits besteht in dieser Konzeption

eines .praktischen Vernunftglaubens' eine Pflicht zur vernünftigen
Plausibilisierung religiöser Überzeugungen, da sie als diskursfähige
Propositionen, zu denen man sich in ein freiheitliches Verhältnis setzen sollte,
verstanden werden. Sie sind keine subjektiven Gewissheiten, die unter
einer Aufopferung des Verstandes erreicht werden (gegen Schnädelbach).
Andererseits gehen religiöse Überzeugungen nicht in bloß vernünftig-diskursiver

Verhandlung ihrer Geltungsansprüche auf, sondern haben einen
regulativen bzw. grammatischen Bestandteil, so dass sie als Haltung bzw.
Einstellung zur Welt im Ganzen verstanden werden, welche nicht mit
physikalischen oder biologischen Theorien konkurrieren, sondern die
komplementären Fragen nach dem .Warum' der Welt beantworten. Religiöse
Überzeugungen sind keine primitiven Mythen, die in weltanschaulicher
Konkurrenz zur wissenschaftlichen Erklärung der Entstehung der Welt stehen
und dabei ihre Glaubwürdigkeit ausschließlich aus einem unredlichen
Glaubens-Bonus ziehen (gegen Dworkin und Nagel). In einem derartigen
Verständnis religiöser Überzeugungen sind Bekenntnisse zum Theismus
nicht vormodern oder unzeitgemäß, sondern stellen eine vernünftig plau-
sibilisierbare Option dar, die dem Ausgreifen nach Unbedingtheit, welches
alle drei atheistischen Autoren kennzeichnet, wahrscheinlich triftigere
Deutungskategorien anbietet als metaphysisch dubiose Spekulationen.

Fazit

Schnädelbach, Dworkin und Nagel präsentieren Varianten eines religiösen
Atheismus, denen gemeinsam ist, dass sie die klassische Hypothese des
Theismus ablehnen und sich zugleich nicht mit naturalistischen Alternativen

zufrieden geben möchten, sondern von einer Art .religiösen Sehnsucht'

geprägt sind. Dieser Sehnsucht geben sie zwar nicht nach, sie hält
sie aber dazu an, jenseits eines populistisch-naturalistischen Atheismus
nach alternativen Deutungskategorien der menschlichen Existenz
Ausschau zu halten. Auch wenn die drei Autoren nicht davon überzeugt sind,
dass es zeitgemäß oder intellektuell redlich wäre, an der Vorstellung eines
personalen Gottes festzuhalten, kämpfen sie doch nach wie vor mit den
,klassischen' Fragen der Entstehung von Bewusstsein und Vernunft, dem
Geltungsgrund von Werten, dem Sinn des Universums oder auch des
individuellen menschlichen Lebens etc. Ihre Schriften sind, im Gegensatz
zu den polemischen Entgleisungen der sogenannten .Neuen Atheisten',
eine wohltuende Abwechslung, da sich der hier vertretene Atheismus
nicht in rhetorisch aufgeblähten und zugleich argumentativ erschreckend
schwachen Kampfansagen erschöpft, sondern eine reflexive und vertiefte



334 Martin Breul

Auseinandersetzung mit existenziellen Fragen im Spannungsfeld von
Naturalismus und Religion stattfindet.29 Auch wenn die Deutungskategorien
des klassischen Theismus anscheinend unbefriedigend für diese drei Autoren

sind, gestehen sie, theologisch gesprochen, zu, dass der Mensch nach
Unbedingtem ausgreift und zu .letzten Fragen', z.B. nach seiner Stellung
im Kosmos, disponiert ist. Diese klassische .Sinnfrage' scheint durch evo-
lutionistisch-reduktive Erklärungen des Neuen Atheismus, die ausschließlich

evolutionäre Nützlichkeitserwägungen heranziehen und z.B. den Sinn
des Lebens allein in einer möglichst weiten Verbreitung des eigenen Erbguts

sehen, nicht hinreichend beantwortet.
Zugleich muss als kritisches Fazit aber ebenfalls festgehalten werden,

dass alle drei Autoren vor schwerwiegenden Einwänden stehen: Schnädel-
bach, Dworkin und Nagel entwerfen ein Zerrbild des Theismus und beweisen

ein unterkomplexes Verständnis davon, was es heißt, eine religiöse
Überzeugung zu haben. Im Rahmen meiner Strukturanalyse religiöser
Überzeugungen als begründungspflichtige Glaubensüberzeugungen habe ich
versucht, den Theismus als nicht im Vorhinein abzulehnende Option
diskursfähig zu machen und aufzuzeigen, dass die .theistische Option' eine
vernunftgemäße Einstellung zur Welt sein kann. Gerade diese Differenzierungen

einer zeitgenössischen religiösen Epistemologie deuten an, dass

Glaubensüberzeugungen, verstanden als Überzeugungen der praktischen
Vernunft, bleibende existenzielle Relevanz besitzen können, so dass die
vorschnelle Verabschiedung des Theismus bei Schnädelbach, Dworkin und
Nagel als unbegründet zurückgewiesen werden muss.

Die drei hier exemplarisch analysierten Formen des .religiösen Atheismus'

sind darum abschließend eher ein Indikator für das Ausgreifen nach
Religion als überzeugende atheistische Positionen. Darin sind sie,
religionsphilosophisch betrachtet, in zweierlei Richtung relevant: Einerseits
lernt die Theologie sowohl in zeitdiagnostischer als auch in argumentativer

Absicht von ihnen, andererseits könnten und sollten sie aber auch
von der Theologie lernen und manche vormodernen Vorurteile gegenüber
einem theistischen Bekenntnis aufgeben. Die Gottesfrage ist, trotz aller
Verdrängungsversuche, auch im 21. Jahrhundert keine sinnlose Frage. In
einem zeitgemäßen Verständnis religiöser Überzeugungen ist es weder
peinlich, noch vormodern, noch eine Aufopferung kritischen Denkens, die

29 Damit befinden sich alle drei Autoren im Übrigen auf einem Mittelweg, wenn man die
Habermas'sche Zeitdiagnose teilt, dass „zwei gegenläufige Tendenzen [...] die geistige Situation

der Zeit - die Ausbreitung naturalistischer Weltbilder und der wachsende politische
Einfluss religiöser Orthodoxien" kennzeichnen (HABERMAS, Jürgen: Zwischen Naturalismus
und Religion. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005, 7). Wenn man Naturalismus und religiöse
Orthodoxie zu zwei Extrempolen stilisieren möchte, befinden sich sowohl Schnädelbach,
Dworkin und Nagel als auch Habermas mit seiner nachmetaphysischen Kritik des Naturalismus

und seinem Insistieren auf der philosophischen Notwendigkeit eines .Sinns von Unbe-
dingtheit' zwischen diesen beiden Polen und versuchen, die Schwächen beider Extreme zu
überwinden und eine vermittelnde Position einzunehmen.



Religiöse Sehnsucht im zeitgenössischen Atheismus 335

Frage nach Gott zu stellen bzw. die Existenz eines personalen Gottes als
eine rational plausibilisierbare Hoffnung zu betrachten.3°

Zusammenfassung
Das Phänomen des religiösen Atheismus' scheint in zeitgenössischen
religionsphilosophischen Debatten im Aufwind: Einerseits lässt sich eine Renaissance

religiöser Sehnsucht und ein postnaturalistisches Ausgreifen nach Unbeding-
theit diagnostizieren, andererseits werden diese Versuche mit einem klaren
Bekenntnis zum Atheismus verknüpft. In diesem Aufsatz nehme ich zunächst
eine kritische Rekonstruktion dreier exemplarischer Positionen des religiösen
Atheismus vor: Herbert Schnädelbachs ,Frommer Atheismus', Ronald Dworkins
,Religion ohne Gott' und Thomas Nagels ,Geist und Kosmos'. Im Anschluss gehe
ich aufzwei grundlegende Probleme der drei Autoren ein: zum einen das vorgelegte

Zerrbild des Theismus, und zum anderen ein simplifizierendes Verständnis
religiöser Überzeugungen. Ich werde dafür argumentieren, dass es keinesfalls
ausgemacht ist, dass die Gottesfrage in der Spätmoderne sinnlos geworden und
es darum ausschließlich möglich ist, nach einer weltimmanenten, quasi-religiö-
sen Einstellung zu streben. Aus theologischer Sicht bedarf es nicht nur der

Diagnose eines Gefühls der religiösen Sehnsucht, sondern vielmehr einer
diskursiven Auseinandersetzung über die Sinnhaftigkeit religiöser bzw. theistischer
Bekenntnisse in spätmodern-pluralistischen Gesellschaften.

Abstract
Contemporary debates in the philosophy of religion witness the rise of a phenomenon

which might be called 'religious atheism'. On the one hand, there is a

renaissance of religious longing and a denial of naturalism, while on the other
hand these approaches are combined with a distinct affirmation of atheism. In
this paper, Ifirstly provide a critical reconstruction of three of these approaches:
Herbert Schnädelbachs 'Pious Atheism', Ronald Dworkin's 'Religion without
God' and Thomas Nagel's 'Mind and Cosmos'. I will then argue that there are
two fundamental problems facing each of these authors: they all provide us with
a distorted picture of what theism is, and they all display a very simplistic
understanding of religious convictions. It is far from clear that the theistic
option is untenable in late-modern times and that it is only possible to strive for
an immanent, quasi-religious attitude. From a theological perspective, not only
the diagnosis ofa religious longing is required, but also a discursive engagement
with the meaningfulness of religious and theistic convictions in modern,
pluralistic societies.

3° Für wertvolle Hinweise zu einer früheren Version des Textes danke ich Aaron
Langenfeld und Saskia Wendel.




	Religiöse Sehnsucht im zeitgenössischen Atheismus : Schnädelbach, Dworkin, Nagel und die Gottesfrage

