
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 2

Artikel: Bernard Lonergans Seins- und Gottesbegriff

Autor: Krause, Andrej

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761296

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andrej Krause

Bernard Lonergans Seins- und Gottesbegriff

Wenn man in einer philosophischen Diskussion behauptet, dass es Gott
gibt, sollte man angeben, was man mit dem Ausdruck „Gott" meint.
Bekennt man sich zum Christentum, wird man z.B. sagen, dass Gott Person,
Schöpfer aller Dinge, allmächtig, ewig und gut ist.1 Man wird dann erklären

müssen, was das jeweils heißen soll, in welchem Sinn Gott beispielsweise

Person ist, ob er etwa Absichten und Überzeugungen hat. Jedenfalls
ist es nur dann sinnvoll zu behaupten (oder zu bestreiten), dass Gott
existiert, wenn vorher die Bedeutung des Ausdrucks „Gott" hinreichend
geklärt wurde.

Beiden Themen - was Gott ist und ob er existiert - widmet sich der
kanadische Theologe und Philosoph Bernard Lonergan (1904-1984) in
seinem Hauptwerk Insight.2 Diese Fragen stellen sich, so meint er, dann,
wenn Gott ein Seiendes ist:

"If God is a being [...] two questions arise, namely, what God is and whether
God is."3

Demnach ist die Behauptung, Gott sei ein Seiendes, methodisch gleichsam
früher als das Stellen dieser Fragen. Wenn Gott ein Seiendes ist, dann, so

Lonergan, kann man fragen, was Gott ist und ob Gott ist. Wie ist es aber
möglich zu behaupten, Gott sei ein Seiendes, ohne vorher - im Gegensatz
zum oben Gesagten - angegeben zu haben, was Gott ist, und wie kann es

sein, dass sich die Frage, ob Gott ist, stellt, wenn Gott ein Seiendes ist? Üb-

1 Weitere klassische Bestimmungen finden sich beispielsweise in SWINBURNE, Richard: Is
there a God? Oxford: Oxford University Press 2010, 5-18.

2 Insight erschien erstmals 1957. Im Folgenden beziehe ich mich auf die Ausgabe in den
Collected Works von 2005 sowie auf die deutsche Übersetzung von 1995. Vgl. LONERGAN,
Bernard J.F.: Insight. A Study ofHuman Understanding Collected Works of Bernard Lonergan

3). Toronto: University of Toronto Press 1992, reprinted 2005, sowie LONERGAN, Bernard
J.F.: Die Einsicht. Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand. Hrsg. u. übersetzt v.
Philippe H. Fluri u. Giovanni B. Sala. Cuxhaven-Dartford: Traude Junghans 1995. Der vorliegende

Beitrag weicht gelegentlich von den Übersetzungsvorschlägen Fluris und Salas ab. Für
eine Einführung zu Insight vgl. FLURI, Philipp: Einsicht in Insight. Bernard J.F. Lonergans
kritisch-realistische Wissenschafts- und Erkenntnistheorie. Frankfurt am Main: Haag +
Herchen 1988, insbesondere Kap. 2-7, und das Vorwort zur deutschen Ausgabe von Insight. Vgl.
ferner SALA, Giovanni B.: Nachwort, in: BERNARD, Johannes (Hg): Bernard J.F. Lonergan.
Methode in der Theologie. Leipzig: St. Benno 1991, 367-379, hier: 370-373, SALA, Giovanni:
Erkenntnis als Struktur. Lonergans „Essay zur Aneignung der eigenen Subjektivität", in: LEHNER,

Ulrich/TACELLI, Ronald K. (Hgg.): Giovanni Sala. Kant, Lonergan und der christliche Glaube.

Festgabe zum 75. Geburtstag. Nordhausen: Bautz 2005, 471-490.
3 Insight, 680. Die Seitenzahlen beziehen sich im Folgenden auf die Ausgabe von 2005.



296 Andrej Krause

licherweise bedeutet doch die Aussage, dass x ein Seiendes ist, soviel wie,
dass x existiert, so dass, wenn Gott ein Seiendes ist, Gott existiert und
wenn Gott existiert, Gott ein Seiendes ist. Zu sein und zu existieren
drücken, so könnte man sagen, das Gleiche aus.

Der vorliegende Beitrag soll zeigen, wie sich dieses Problem - dass

dann, wenn Gott ein Seiendes ist, es immer noch sinnvoll sein soll zu
fragen, was Gott ist und ob Gott ist - im Rahmen der in Insight entwickelten
Theorie auflösen lässt. Der Beitrag wird also vor allem auf die dortigen
Ausführungen zurückgreifen, er wird aber auch, wo es hilfreich erscheint,
weitere Texte Lonergans konsultieren, zumal es im Folgenden nicht nur
um die besagte Auflösung gehen soll, sondern um die Diskussion und Analyse

wichtiger Aspekte des Lonerganschen Seins- und Gottesbegriffs.4

1. Lonergans Begriff des Seins

1.1. Das Sein als Zielobjekt des reinen Verlangens zu erkennen

Lonergan zufolge gibt es in jedem Menschen ein reines Verlangen zu
erkennen, "the pure desire to know".5 Dieses Verlangen leitet den gesamten
Erkenntnisprozess, beginnend von der ersten Stufe, der Sinneserfahrung,
bis zur letzten Stufe, der eigentlichen Erkenntnis, die aus einem jeweils
vollständigen Komplex richtiger Urteile besteht, und lässt sich überall dort
finden, wo der Mensch erkennen will, insbesondere in Mathematik,
Naturwissenschaft, Common Sense6 und Philosophie.7 In diesen Bereichen gibt
es jeweils spezifische Verlangen8 zu erkennen, wobei das reine Verlangen
zu erkennen mit diesen jeweils etwas gemeinsam hat, es verfügt über
Eigenschaften, die jeweils typisch für die spezifischen Verlangen zu erkennen

sind. So kommt ihm beispielsweise die kühle Klugheit ("cool
shrewdness") des spezifischen Verlangens zu erkennen im Common Sense, die
Uneigennützigkeit ("disinterestedness") des spezifischen Verlangens zu er-

4 Der Ausdruck "notion of being" wird im Folgenden mit „Begriff des Seins", der
Ausdruck "notion of God" entsprechend mit „Begriff Gottes" übersetzt. (Fluri und Sala benutzen
in ihrer Übertragung den Ausdruck „Notion".) Notions scheinen jedenfalls dann concepts im
Sinne Lonergans zu sein, wenn sie durch bestimmte geistige Aktivitäten (z.B. Denken,
Formulieren, Definieren) in Verbindung mit einem Akt der Einsehens ("act of insight") gebildet
werden (vgl. Insight, 32h). Manchmal verwendet Lonergan die Ausdrücke "notion" und "concept"

synonym (vgl. Insight, 383-385). In Consciousness and the Trinity, in: Philosophical
and Theological Papers 1958-1964 Collected Works of Bernard Lonergan 6). Toronto:
University of Toronto Press 1996, 122-141, hier: 134, schreibt er aber auch explizit: "The notion of
being is distinct from the concept of being."

5 Vgl. zum Folgenden Insight, 372-374.
6 Der Lonergansche Terminus "common sense" ist schwer zu übersetzen. Auch Fluri und

Sala übersetzen ihn nicht. Gemeint ist damit so etwas wie der Alltagsverstand.
7 Insight, 372: "It is the [...] drive that carries cognitional process from sense [...] to the

complete context of correct judgments that is named knowledge."
8 Der Plural von Verlangen heiße ebenfalls Verlangen.



Bernard Lonergans Seins- und Gottesbegriff 297

kennen in der Naturwissenschaft und die Unvoreingenommenheit
("detachment") des spezifischen Verlangens zu erkennen in der Philosophie
zu.9 Da das spezifische Verlangen zu erkennen im Common Sense nicht so

uneigennützig wie das in der Naturwissenschaft und das in der
Naturwissenschaft nicht so unvoreingenommen wie das in der Philosophie ist,
während das reine Verlangen zu erkennen genauso uneigennützig wie das

spezifische Verlangen zu erkennen in der Naturwissenschaft und so
unvoreingenommen wie das spezifische Verlangen zu erkennen in der Philosophie

ist, hat das reine Verlangen zu erkennen Eigenschaften, die nicht
allen spezifischen Verlangen zu erkennen in gleicher Weise zukommen.
Folglich ist das reine Verlangen zu erkennen nicht der Oberbegriff für alle
spezifischen Verlangen zu erkennen, es ist auch nicht das gemeinsame
Wesen dieser Verlangen, wenngleich es diese Verlangen gleichsam begleitet.

Auch wenn das reine Verlangen zu erkennen nicht das gemeinsame
Wesen der einzelnen spezifischen Verlangen zu erkennen ist, kann man
fragen, ob nicht die Verstehensakte in den einzelnen Bereichen - also die
Verstehensakte in Mathematik, Naturwissenschaft usw. - ihrerseits über
ein gemeinsames Wesen verfügen. Lonergan bejaht dies und sagt, dass sich
dieses Wesen am Deutlichsten in den mathematischen Verstehensakten
zeige.10 Wenn er in diesem Zusammenhang behauptet, dass die
Verstehensakte in Mathematik, Naturwissenschaften usw. familienähnlich
seien,11 so verwendet er einen Familienähnlichkeitsbegriff, der verschieden
von dem Wittgensteins ist, denn Dinge, die im Sinne Wittgensteins
familienähnlich sind, sollen kein gemeinsames Wesen haben.12 Lonergan
erwähnt Wittgenstein weder hier noch an anderer Stelle in Insight.

Das reine Verlangen zu erkennen ist wie jedes Verlangen auf etwas
gerichtet, es hat ein Zielobjekt ("objective"). Das, worauf es gerichtet ist, nennt
Lonergan „Sein". Er definiert das Sein als das Zielobjekt des reinen
Verlangens zu erkennen:

"Being [...] is the objective of the pure desire to know/'o

9 Vgl. Insight, 373.
10 Vgl. Insight, 4: "[...] the precise nature of the act of understanding is to be seen most

clearly in mathematical examples." Vgl. auch Insight, 11: "[...] the question is not whether
knowledge exists but what precisely is its nature."

11 Vgl. Insight, 4: "[...] all acts of understanding have a certain family likeness [...]."
12 Vgl. WITTGENSTEIN, Ludwig: Philosophische Untersuchungen, in: Werkausgabe. Bd. 1.

Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989, § 66f.; Philosophische Grammatik Werkausgabe 4).
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999, 75; Das Blaue Buch, in: Werkausgabe. Bd. 5. Frankfurt
am Main: Suhrkamp 1984, 37h

O Insight, 372.



298 Andrej Krause

Gelegentlich sagt er, dass der Begriff (die Notion) des Seins das Verlangen
zu erkennen sei.H Diese Redeweise ist problematisch, da Begriffe (Notionen)

keine Verlangen oder Triebe sind.1?

Wenn das Sein das Zielobjekt des reinen Verlangens zu erkennen ist,
dann strebt man, wenn man etwas zu erkennen verlangt, danach, Sein zu
erkennen. Wenn man etwas erkennt, und zwar indem man wahre Urteile
in Mathematik, Naturwissenschaft oder in anderen Bereichen bildet,
erkennt man Sein.16 Lonergan spricht von der Gesamtheit aller wahren Urteile,

"the totality of true judgments",1? die alle Antworten auf alle Fragen
enthalte. Sie sei die vollständige Menge von Antworten auf die vollständige

Menge an Fragen, "the complete set of answers to the complete set of
questions".18 Das lässt sich so verstehen, dass jeder einzelnen (sinnvollen)
Frage eine wahre Antwort entspricht, wobei wahre Antworten wahre
Urteile sind. Umgekehrt lässt sich jedes wahre Urteil als wahre Antwort auf
eine (sinnvolle) Frage auffassen. Die Menge aller wahren Antworten auf
alle (sinnvollen) Fragen ist dann identisch mit der Menge aller wahren
Urteile. Diese ist, wenn man redundanztheoretische Annahmen über die
Wahrheit ausschließt, unendlich, denn wenn sie das wahre Urteil p
enthält, dann enthält sie auch das Urteil, dass p wahr ist, und ebenso das
Urteil, dass es wahr ist, dass p wahr ist usw., und alle diese Urteile sind
jeweils paarweise voneinander verschieden.^ Die Menge aller wahren Urteile
ist sogar überabzählbar unendlich, denn für jede reelle Zahl enthält sie das

wahre Urteil, dass diese Zahl eine reelle Zahl ist. Die Menge der reellen
Zahlen aber ist überabzählbar unendlich.

'4 Vgl. Insight, 377, Consciousness and the Trinity, 134: "The notion of being is the desire
to understand [...]."

'5 Bereits SHARKEY, Michael: Heidegger, Lonergan, and the Notion of Being, in: Method:
Journal of Lonergan Studies N.S. 2.1. (2011) 17-44, hier: 18, hat auf diese Schwierigkeit
aufmerksam gemacht. Er schreibt dazu erklärend: "However, 'being' is simply the name Lonergan

gives to whatever it is that we seek when we inquire [...]." VAN DEN HENGEL, John: God

With/Out Being, in: Method: Journal of Lonergan Studies 12 (1994) 251-279, hier: 263,
verwendet Lonergans Redeweise, ohne die Problematik zu erwähnen. Dies zeigt sich durch
folgende Bemerkung: "The question of God is raised by unrestricted desire [...]. He [Lonergan]
calls this unrestricted desire being." Aus diesen beiden Sätzen würde nun folgen, dass das

Sein die Frage nach Gott stellt. Dies ist nur dann sinnvoll, wenn damit gemeint ist, dass
Seiendes diese Frage stellt.

16 Vgl. Insight, 374: "Our definition [...] asserts that if you know, then you know being; it
asserts that if you wish to know, then you wish to know being."

X1 Vgl. Insight, 374.
18 Vgl. Insight, 374.
9 Zu diesem Argument vgl. BOLZANO, Bernard: Paradoxien des Unendlichen. 2. Auflage.

Hamburg: Felix Meiner 1975, i3f. (§ 13), BOLZANO, Bernard: Wissenschaftslehre, in: WINTER,
Eduard [u.a.] (Hgg.): Bernard Bolzano-Gesamtausgabe. Reihe 1. Bände 11-14. Stuttgart/Bad
Cannstatt: Frommann-Holzboog 1985-2000, hier: Bd. 11/1, 169-171 (§ 32), sowie DEDEKIND,
Richard: Was sind und was sollen die Zahlen? 8. Auflage. Braunschweig: Vieweg i960, 14.



Bernard Lonergans Seins- und Gottesbegriff 299

1.2. Die Erkennbarkeit des Seins

Wenn das Sein dasjenige ist, auf das sich das reine Verlangen zu erkennen
richtet, dann kann es neben dem Sein nichts geben.20 Denn nähme man
an, dass es neben dem Sein etwas gäbe - es heiße X -, dann richtete sich
das reine Verlangen zu erkennen auch auf X. Dann aber wäre X ein
Seiendes. Dadurch, dass man annimmt, dass es etwas gibt, das außerhalb
der Reichweite des reinen Verlangens zu erkennen liegt, legt man es in
diese Reichweite.21 Man widerspricht sich, so Lonergan, selbst. Diese
Überlegung leuchtet ein, wenn die bloße Annahme von X impliziert, dass X
etwas ist, auf das sich das reine Verlangen zu erkennen richtet. Nun ist das,
worauf sich das reine Verlangen zu erkennen richtet, das Sein; es ist aber

gleichzeitig der Bereich des Erkennbaren, da auf Erkennbares und nur
darauf das reine Verlangen zu erkennen gerichtet ist. Etwas ist ein Seiendes

genau dann, wenn es ein Erkennbares ist. Wenn jedoch das Sein der
Bereich des Erkennbaren ist und wenn es außerhalb des Seins nichts gibt,
dann ist es ausgeschlossen, dass es etwas gibt, das nicht erkannt werden
kann. Insbesondere ist man, wenn man behauptet, dass es etwas
Unerkennbares gibt, inkohärent, weil man, so Lonergan, dadurch erkennt, dass

es etwas Unerkennbares gibt.22 Ist dieser Schluss überzeugend? Wenn man
behauptet, dass es Unerkennbares gibt, dann trifft man zwar ein
(möglicherweise wahres) Urteil über dieses Unerkennbare, aber inwiefern erkennt
man es? Behauptet man dann nicht lediglich, dass es etwas Unerkennbares
gibt? Lonergan würde einwenden, dass es Unerkennbares nur dann gibt,
wenn man nicht erkennen kann, dass es Unerkennbares gibt. Würde man
erkennen, dass es Unerkennbares gibt, dann würde man erkennen, dass es

unerkennbar ist und dass es das gibt; aber genauso, wie man nicht sehen

kann, dass es etwas gibt, das man nicht sehen kann, und nicht hören kann,
dass es etwas gibt, das man nicht hören kann, kann man auch nicht sagen,
dass es etwas gibt, das man nicht sagen kann, und nicht erkennen, dass es

etwas gibt, das man nicht erkennen kann.
Lonergan teilt das Sein in zwei Bereiche ein. Zum ersten Bereich gehört

das vom Menschen bisher Erkannte, in den zweiten der „Rest".23 Ob ein

20 Dass es neben dem Sein nichts gibt, betont Lonergan mehrfach. Vgl. z.B. Insight,
374h: "Hence being has at least one characteristic: it is all-inclusive. Apart from being there
is nothing. [...] It is completely universal: apart from the realm of being, there is simply
nothing." Vgl. ferner Insight 66if., 667.

21 Insight, 376: "Every doubt that the pure desire is unrestricted serves only to prove that
it is unrestricted. If you ask whether X might not lie beyond its range, the fact that you ask

proves that X lies within its range."
22 Vgl. Insight, 376: "[...] the answer 'yes' would be incoherent, for then one would be

knowing that the unknowable is."
23 Vgl. Insight, 374: "Being [...] is (1) all that is known, and (2) all that remains to be

known." Insight, 556: "[...] on the one hand, there is the sphere of reality that is domesticated,

familiar, common; on the other hand, there is the sphere of the ulterior unknown



300 Andrej Krause

Seiendes, ein Erkennbares, zum ersten oder zum zweiten Bereich gehört,
ist zeitabhängig. So gehört der Fundamentalsatz der Algebra heute zum
ersten Bereich, nicht aber vor ro'ooo Jahren. Zu beachten ist, dass Loner-
gan offensichtlich zwischen schlechthin Erkennbarem und dem für
Menschen Erkennbaren unterscheidet. Es soll Erkennbares geben, das der
Mensch grundsätzlich nicht erkennen kann und dazu soll, wie noch zu
erörtern ist, das Sein als Ganzes gehören, auch wenn das Verlangen des

Menschen es zu erkennen darauf gerichtet sein soll. Man darf Lonergan an
dieser Stelle nicht ohne Weiteres vorwerfen, dass er sich widerspricht, die
Behauptungen, dass es (1) nichts schlechthin Unerkennbares gibt und dass

es (2) für den Menschen Unerkennbares gibt, könnten miteinander vereinbar

sein. Es könnte Bereiche des Seins geben, die zwar für den Menschen,
nicht aber schlechthin unerkennbar sind. Gleichwohl lässt sich Lonergans
Argument gegen die Annahme, dass es (schlechthin) Unerkennbares gibt,
auch gegen die Annahme, dass es für den Menschen Unerkennbares gibt,
formulieren. Es würde wie folgt lauten: „Nähme der Mensch an, dass es

außerhalb des Bereichs des für ihn Erkennbaren etwas gäbe - es heiße
wiederum X -, dann richtete sich sein Verlangen zu erkennen auch auf X.
Dann aber wäre X gerade ein von ihm Erkennbares. Dadurch, dass der
Mensch annimmt, dass etwas außerhalb der Reichweite seines Verlangens
zu erkennen liegt, legt er es in diese Reichweite." Warum sollte das

ursprüngliche Argument gültig sein, nicht aber dieses? Warum sollte nicht
gelten, dass es für den Menschen Unerkennbares nur dann gibt, wenn er
nicht erkennen kann, dass es für ihn Unerkennbares gibt?

Die These, dass es für den Menschen grundsätzlich Unerkennbares
gibt, findet sich in abgewandelter Form in der Geschichte der Philosophie
immer wieder. Piaton etwa meint mit diesem für Menschen grundsätzlich
Unerkennbaren die Idee des Guten, Plotin die Idee des Einen.24 Bei Dionysius

Areopagita ist dieses unerkennbare „Etwas" Gott.25 Auch Thomas Nagel

vertritt die Ansicht, dass es etwas gibt, das Menschen nicht nur noch
nicht, sondern grundsätzlich nicht erfassen können.26 Im Folgenden ist näher

zu explizieren, welcher Bereich genau Lonergan zufolge für Menschen
grundsätzlich nicht erkennbar ist.

[...]." Lonergan verweist auf mögliche infantile und dämonische Aspekte des für das noch
Unbekannte sensiblen Bewusstseins. Manchmal sei das Fortschreiten in den Bereich des
noch Unbekannten hinein eine Flucht vor unheimlichen Gefühlen, wie etwa Angst und Horror.

Vgl. Insight, 556.
24 Vgl. PLATON: Politeia VI, 50909; PLOTIN: Enneaden, V 3, 13, in: PLOTIN: Seele - Geist -

Eines. Hamburg: Felix Meiner Verlag 1990,113.
25 Vgl. DIONYSIUS Areopagita: Von der mystischen Theologie, in: DIONYSIUS Areopagita:

Von den Namen zum Unnennbaren. Einsiedeln: Johannes Verlag 1990, 97.
26 Vgl. NAGEL, Thomas: The View from Nowhere. Oxford: Oxford University Press 1989.



Bernard Lonergans Seins- und Gottesbegriff 301

t.3. Das Sein als Ganzes

Wenn es außer - neben - dem Sein nichts gibt, dann ist das Sein
unbeschränkt. Daraus schließt Lonergan, dass auch das reine Verlangen zu
erkennen unbeschränkt ist:

"But being is unrestricted, for apart from it there is nothing. Therefore the
objective of the detached and disinterested desire is unrestricted. But a
desire with an unrestricted objective is an unrestricted desire, and so the desire
to know is unrestricted."27

Diese Folgerung leuchtet nicht ohne Weiteres ein. Daraus, dass das
Zielobjekt eines Verlangens unbeschränkt ist, folgt nicht unmittelbar, dass
dies für das Verlangen nach diesem Objekt ebenfalls gilt, denn im
Allgemeinen ergibt sich daraus, dass das Zielobjekt eines Verlangens eine
bestimmte Eigenschaft hat, nicht, dass auch das Verlangen nach diesem Objekt

diese Eigenschaft hat. Das Zielobjekt könnte z.B. über gewisse
physikalische Eigenschaften, etwa über eine bestimmte Masse oder Farbe, verfügen,

die dem Verlangen - sei es dem reinen Verlangen zu erkennen oder
einem anderen Verlangen - nicht zukommt. Nun behauptet Sala, dass
schon die Frage danach, ob das reine Verlangen zu erkennen beschränkt
sei, beweise, dass es unbeschränkt sei.28 Dies überzeugt nicht, denn wenn
man fragt, ob das Verlangen zu erkennen eine bestimmte Eigenschaft hat,
impliziert dies ohne zusätzliche Annahmen nicht, dass es diese Eigenschaft

nicht hat. Warum sollte es anders sein, wenn es sich um die Eigenschaft

beschränkt zu sein handelt?
Wenn das reine Verlangen zu erkennen tatsächlich unbeschränkt ist,

richtet es sich nicht nur auf die einzelnen Seienden, sondern auch auf das
Sein in seiner Gesamtheit, auf das Sein als Ganzes. Wegen seiner Unbe-
schränktheit kann dieses Verlangen, so Lonergan, nur entweder von einer
unbeschränkten, d.h.: unendlichen, Folge von Verstehensakten oder von
einem einzigen Verstehensakt befriedigt werden.29 Dagegen lässt sich
einwenden, dass es eine Vielzahl von Möglichkeiten gibt, wie ein
unbeschränktes reines Verlangen zu erkennen befriedigt werden könnte. Dies
könnte etwa durch endlich viele nur teilweise beschränkte Verstehensakte
geschehen. Aus einer Vielzahl von Verstehensakten folgt ja zunächst einmal

nicht, dass diese Akte vollständig, gleichsam von allen Seiten,
beschränkt sein müssen.30

27 Insight, 662.
28 Vgl. SALA: Erkenntnis, 482k
29 Vgl. Insight, 666: "Correlative to an unrestricted desire to understand, there may be

posited either an indefinite process of development or an unrestricted act of understanding."
3° Analog bildet die „unbeschränkte" (das soll jetzt heißen: unendliche) Menge der

algebraischen Zahlen zusammen mit der unendlichen Menge der transzendenten Zahlen die
unendliche Menge der reellen Zahlen.



302 Andrej Krause

Lonergan nimmt jedenfalls an, dass es einen unbeschränkten Verste-
hensakt gibt, der das unbeschränkte reine Verlangen zu erkennen befriedigt,

dieses Verlangen soll nicht vergeblich sei.31 Der Inhalt dieses Verste-
hensaktes ist die Idee des Seins.32 Ideen sind hier Inhalte von jeweils
einzelnen Verstehensakten. Lonergan geht davon aus, dass wenn ein beliebiges

Seiendes mit einem einzigen Verstehensakt verstanden wird, die Idee

von diesem Seienden der Inhalt dieses Verstehensaktes ist. Wenn also das
Sein mit einem einzigen unbeschränkten Verstehensakt verstanden wird,
d.h. wenn das Sein als Ganzes verstanden wird, dann ist die Idee des Seins
der Inhalt dieses Verstehensaktes. Wird aber das Sein als Ganzes mit
einem einzigen Akt verstanden, so werden alle Seienden auf einmal
verstanden. Dann ist alles grundsätzlich Verstehbare verstanden, "everything
about everything", so dass es keinen Platz für weitere Fragen gibt, "once all
about all is understood, there is no room for further questions", und der
Prozess des fragenden Darüber-Hinausgehens seine letzte Grenze erreicht
hat.33 Lonergan zufolge verfügt kein Mensch über einen derartigen
unbeschränkten Verstehensakt. Wenn auch das Verlangen des Menschen zu
erkennen unbeschränkt ist, seine Fähigkeit zu erkennen ist es nicht.34 Er soll
das Sein als Ganzes nicht erkennen können, weder mit einem einzigen
unbeschränkten Verstehensakt noch mit unendlich vielen Verstehensakten.
Wenn das so ist und der Mensch sich dann darüber auch noch im Klaren
ist, ließe sich allerdings fragen, warum das Verlangen des Menschen zu
erkennen darauf gerichtet sein sollte, das Sein als Ganzes zu erkennen,
zumal er außerdem weiß, dass er zu jedem beliebigen Zeitpunkt immer
unendlich vieles nicht erkannt haben wird? Ist sein Verlangen, das Sein als
Ganzes zu erkennen, dann nicht vergeblich?

Es ergibt sich außerdem folgende Schwierigkeit. Wenn das Sein als

Ganzes zum Zielobjekt des reinen Verlangens zu erkennen gehört, so
gehört es seinerseits zum Sein, es ist ein Seiendes. Identifiziert man das Sein
als Ganzes mit der (mathematischen) Menge aller Seienden, dann müsste
sich diese Menge also selbst enthalten. Sie müsste ferner alle Teilmengen
von sich enthalten, denn sie soll „alles" enthalten. Aus mathematischen
Gründen enthält die Menge aller Teilmengen einer Menge - die Potenzmenge

dieser Menge - die Ausgangsmenge jedoch immer als echte

Teilmenge. Folglich wäre die Menge aller Seienden in ihrer Potenzmenge echt

31 Dies erinnert an ein Argument von Thomas von Aquin für die Unvergänglichkeit der
menschlichen Seele. Dieses behauptet, dass die einzelne Seele von Natur aus verlange,
immer zu existieren und dass ein derartiges Verlangen nicht vergeblich sein könne. Vgl.
Summa contra gentiles II c. 79; S. th. I q. 75 a. 6 co.

32 Vgl. zum Folgenden Insight, 666f.
33 Vgl. Insight, 666, 668.
34 Vgl. Insight, 662: "Man's unrestricted desire to know is mated to a limited capacity to

attain knowledge." Insight, 666: "[...] the idea of being [...] is the content of an act of
unrestricted understanding. But such an act [...] takes us beyond all human achievement [...]."



Bernard Lonergans Seins- und Gottesbegriff 303

enthalten. Dies würde der Annahme widersprechen, dass es neben dem
Sein nichts gibt.

Dem unbeschränkten Verstehensakt sollen nun bestimmte Eigenschaften

zukommen, die in der traditionellen christlichen Metaphysik Gott
zugeschrieben werden - Lonergan identifiziert diesen Akt mit Gott.

2. Gott als das Primärseiende

Wenn der unbeschränkte Verstehensakt alles erkennt bzw. versteht, dann
versteht er sich selbst, denn er gehört zu allem.35 Er versteht sich und alles
andere, wobei er das andere dadurch versteht, dass er sich selbst versteht.
Insofern ist dieser Akt das Primärintelligible. Dieser Akt ist nicht
korrigierbar; wenn er alles versteht, gibt es nichts, wodurch er korrigierbar sein
könnte. Er erkennt bzw. versteht das Sein als Ganzes und somit jeden
einzelnen Teilbereich des Seins. Gäbe es einen Teilbereich des Seins, den er
nicht verstünde, verstünde er das Sein als Ganzes nicht. Wenn der
unbeschränkte Verstehensakt das Primärintelligible ist, dann ist er insbesondere

das Primärseiende, denn Erkennbares ist Seiendes. Dieses Primärseiende

ist als das erste Geliebte und Bejahte das Primärgute und die Primär-
Wahrheit. Ferner ist es einzig, zeitlos, allmächtige Wirkursache, allwissende

Exemplarursache, letzte Zielursache und letztes Zielobjekt allen
Strebens, vollkommen, frei, unveränderlich und der Schöpfer und Erhalter von
allem anderen. Diese Bestimmungen werden traditionell Gott zugeschrieben

und so identifiziert Lonergan seinen Gottesbegriff explizit mit dem des

Thomas von Aquin.36
Eine gründliche Abhandlung zu Lonergans Gottesbegriff müsste die

genannten Attribute ausführlich diskutieren. Hier seien nur einige wenige
Hinweise gegeben. Zunächst einmal leuchtet ein, dass es nur ein
Primärseiendes - nur einen Gott - geben kann, da es nur einen unbeschränkten
Verstehensakt geben kann.37 Wenn „alles" verstanden ist, bleibt kein
„Rest", der noch verstanden werden muss, schon gar kein „Rest", der
seinerseits „alles" ist. Dass Gott zeitlos ist, wird von Lonergan damit begründet,

dass Gott geistig und unveränderlich ist.38 Der Bezug auf die Unverän-
derlichkeit Gottes allein genügte nicht, denn es gibt Gegenstände, die
unveränderlich und zeitlich sind. Wenn z.B. eine Person einen Begriff denkt,
dann ist dieses Denken zeitlich, da es zu einem bestimmten Zeitpunkt
stattfindet. Dieses Denken ist aber auch unveränderlich, da es neben
seinen definierenden Eigenschaften keine weiteren Eigenschaften hat. Es

würde also, wenn es eine seiner Eigenschaften verlieren würde, eine seiner

35 Vgl. zum Folgenden Insight, 680-692 (Kap. 19.9).
36 Vgl. Insight, 699-702.
37 Vgl. Insight, 682.
38 Vgl. Insight, 683.



304 Andrej Krause

definierenden Eigenschaften verlieren und es hätte sich dann nicht
verändert, sondern es wäre nicht mehr da. Selbst wenn die Person den
besagten Begriff zu verschiedenen Zeiten denken sollte, wäre dieses Denken
unveränderlich. Es würde lediglich mehrfach, d.h. zu verschiedenen Zeiten,

auftreten. Da es also Gegenstände gibt, die sowohl unveränderlich als
auch zeitlich sind, folgt allein daraus, dass Gott unveränderlich ist, nicht,
dass er zeitlos ist. Ist aber die Tatsache, dass Gott geistig, d.h. nicht
materiell, ist, ein Argument dafür, dass er zeitlos ist? Nicht ohne Weiteres.
Zwar gibt es abstrakte Gegenstände wie Begriffe, Zahlen, Mengen usw., die
nicht materiell und nicht zeitlich sind. In der traditionellen christlichen
Theologie werden allerdings auch nicht-materielle Wesen - etwa die
menschlichen Seelen (manchmal die Engel) - angenommen, die zeitlich sind.

Gott ist allmächtig. Er kann insbesondere jede mögliche Welt als
Wirklichkeit erschaffen, wenn er nur will.39 Außerdem ist jede mögliche Welt
intelligibel und gehört somit zum Sein. Das Sein umfasst also Nichtwirkliches,

Nichtexistierendes. Nach Lonergan ist grundsätzlich zwischen Seiendem

und Existierendem zu unterscheiden. Wenn x existiert, dann gehört x
zum Bereich des Seins. Wenn x zum Bereich des Seins gehört, folgt aber
nicht, dass x existiert, denn x könnte nur möglicherweise existieren. Dass
Gott jede mögliche Welt vollständig erkennt, impliziert nicht, dass jede
mögliche Welt für jede mögliche Welt zugänglich ist, denn Gott ist kein
Teil einer möglichen Welt, auch nicht der wirklichen. Wäre er Teil jeder
möglichen Welt, dann wäre allerdings jede mögliche Welt für jede mögliche

Welt zugänglich. Es ließe sich fragen, ob daraus, dass Gott jede beliebige

mögliche Welt vollständig erkennt, folgen soll, dass Gott „jetzt"
erkennt, was ein freier Wille in der wirklichen Welt zukünftig wählen würde.
Sollte Lonergan dies bejahen, müsste er begründen, wie dieses Wissen mit
der Willensfreiheit des Menschen vereinbar sein kann.

Das erste der eingangs formulierten Probleme, nämlich, dass sich die
Frage, was Gott ist, stellt, nachdem behauptet wurde, dass Gott ein Seiendes

ist, lässt sich nach dem Gesagten wie folgt auflösen: Das Sein ist das

Zielobjekt des reinen Verlangens zu erkennen. Dieses Verlangen ist
unbeschränkt und diesem unbeschränkten Verlangen entspricht ein
unbeschränkter Verstehensakt, der das Sein vollständig auf einmal erkennt.
Dieser Akt ist das Primärseiende und dieses verfügt gerade über
Eigenschaften, die traditionell Gott zugeschrieben werden. Wenn Gott also ein
Seiendes, und zwar das Primärseiende, ist, dann kann man sagen, was Gott
ist, nämlich etwas, das alle Eigenschaften hat, die das Primärseiende, weil

39 Vgl. Insight, 683. Vgl. Insight, 685: "[...] the divine act of understanding [...] grasps [...]
every possible world order [...] Hence [...] God knows that if he were to will any world order,
then that order would be realized in every aspect and detail; but every world order is a single
intelligible pattern of completely determinate existents and events; and so quite apart from
any divine decision, God knows exactly what every free will would choose in each successive
set of circumstances contained in each possible world order."



Bernard Lonergans Seins- und Gottesbegriff 305

es das Primärseiende ist, haben muss. Einige dieser Bestimmungen wurden
genannt. Die Frage danach, was Gott ist, ist dann nichts anderes als die
Frage danach, was das Primärseiende ist.

Das Verlangen des Menschen zu erkennen soll, wie gesagt, unbeschränkt
sein, nicht aber seine Fähigkeit zu erkennen. Diese ist beschränkt. Nun
richtet sich, wenn Gott ein Seiendes ist, das Verlangen des Menschen zu
erkennen auch auf Gott.40 Der Mensch aber kann Gott niemals erkennen,
denn das wäre nur mit einem einzigen unbeschränkten Verstehensakt oder
mit unendlich vielen Verstehensakten möglich. Beides ist für den
Menschen ausgeschlossen. Warum sollte sich dann sein Verlangen zu erkennen
auf Gott richten? Der Mensch weiß doch, dass seine Kraft zur Erkenntnis
Gottes nicht ausreicht. Und selbst wenn er gleichsam einen Teil von Gott
erkennen könnte, bliebe für den Menschen zu jedem Zeitpunkt immer
noch unendlich vieles von Gott nicht erkannt. Wäre sein Verlangen, Gott
zu erkennen, dann nicht ebenso vergeblich wie sein Verlangen, das Sein
als Ganzes zu erkennen?

3. Die Existenz Gottes

Klar ist nun auch, warum daraus, dass Gott ein Seiendes ist, nicht sofort
folgen kann, dass Gott existiert, denn wenn Gott ein Seiendes ist, so gehört
er zwar zum Zielobjekt des unbeschränkten Verlangens zu erkennen, er
könnte aber - zunächst - auch nur ein Gedanke oder ein nur mögliches
Wirkliches sein. Nicht jedes Seiende soll ein Existierendes sein. Daher ist
es plausibel, die zweite der eingangs genannten Fragen aufzuwerfen, ob

Gott, wenn er ein Seiendes ist, auch existiert, ob er wirklich ist, und Loner-
gan formuliert diese Frage an anderer Stelle auch explizit: Ist Gott, wenn
er ein Seiendes ist, wirklich, existiert er?4i Wirklichkeit und Existenz
bedeuten in diesem Zusammenhang dasselbe; zu sagen, dass Gott wirklich
ist, heißt zu sagen, dass er existiert.42 Hingegen haben die Begriffe
Wirklichkeit und Sein verschiedene Umfänge, da auch die möglichen Welten
zum Bereich des Seins zählen. Außerdem würde sich sonst nicht die Frage
stellen, ob Gott wirklich ist, wenn bekannt ist, dass er ein Seiendes ist.
Manchmal sieht es allerdings so aus, als würde Lonergan den Bereich des
Seins mit dem des Wirklichen identifizieren.43 Sollte er dies tatsächlich
tun, so würde er sich widersprechen. Um Widersprüche zu vermeiden,

4° Vgl. LONERGAN, Bernard J.F.: Method in Theology. Toronto: University of Toronto
Press 2013, 103, sowie BLACKWOOD, Jeremy: Lonergan and Rahner on the Natural Desire to See

God, in: Method: Journal of Lonergan Studies N.S. 1.2. (2010) 85-103.
41 Vgl. Insight, 692: "[...] is God real? Is he an object of reasonable affirmation? Does he

exist?" Vgl. zum Folgenden Insight, 692-699.
42 Vgl. Insight, 692: "[...] it is one and the same thing to say that God is real [...] and that

he exists."
43 Vgl. z.B. Insight, 696.



3O6 Andrej Krause

sollte man insbesondere seine Bemerkung, wonach das Wirkliche Sein ist,
so verstehen, dass jedes Wirkliche ein Seiendes ist, nicht aber so, dass sich
die Bereiche des Wirklichen und des Seins nicht unterscheiden, wie die
deutsche Übersetzung von Fluri und Sala nahe legt.44

Dass Gott existiert, schließt Lonergan aus den folgenden beiden
Prämissen :45

(1) Wenn das Wirkliche vollständig verstehbar ist, dann existiert Gott.
(2) Das Wirkliche ist vollständig verstehbar.

Dieser Schluss ist gültig, er ist ein einfacher modus ponens. (2) leuchtet
nach dem Gesagten ein, denn wenn das Sein vollständig verstehbar ist und
das Wirkliche zum Sein gehört, dann ist das Wirkliche vollständig verstehbar.

Die schwierige Behauptung ist (x). Für diese argumentiert Lonergan
so:46

(i) Wenn das Wirkliche vollständig verstehbar ist, dann existiert voll¬

ständige Verstehbarkeit.
(ii) Wenn vollständige Verstehbarkeit existiert, dann existiert die Idee

des Seins.

(iii) Wenn die Idee des Seins existiert, dann existiert Gott.
Also:
(iv) Wenn das Wirkliche vollständig verstehbar ist, dann existiert Gott.

Auch an diesem Schluss ist rein formal nichts auszusetzen. Von Interesse
sind die Prämissen. Die erste ist plausibel, wenn jede Eigenschaft eines
Wirklichen ihrerseits wirklich ist, denn dann ist, wenn das Wirkliche
vollständig verstehbar ist, die vollständige Verstehbarkeit wirklich. Und
wenn die vollständige Verstehbarkeit wirklich ist, existiert sie, denn Wirkliches

ist Existierendes. Die zweite Prämisse begründet Lonergan damit,
dass vollständige Verstehbarkeit nur dann existiert, wenn es einen einzigen

unbeschränkten Verstehensakt gibt, wobei dieser Akt die Idee des
Seins als Inhalt hat. Inhalte aber, so könnte man ergänzen, sind wirklich,
sie existieren. Die dritte Prämisse behauptet, dass die Existenz der Idee des

Seins die Existenz Gottes implizieren würde, und zwar deshalb, weil die
Existenz der Idee des Seins die Existenz des Primärintelligiblen implizieren

und das Primärintelligible seinerseits über die Eigenschaften Gottes
verfügen würde.

44 Insight, 692: "[...] the real is being [...]." LONERGAN: Einsicht, 752: „[...] das Reale ist
das Sein [...]."

45 Insight, 695: "If the real is completely intelligible, God exists. But the real is completely

intelligible. Therefore, God exists."
46 Vgl. Insight, 696: "If the real is completely intelligible, then complete intelligibility

exists. If complete intelligibility exists, the idea of being exists. If the idea of being exists,
then God exists. Therefore, if the real is completely intelligible, God exists."



Bernard Lonergans Seins- und Gottesbegriff

Zu dieser Argumentation ließe sich mancherlei sagen.47 So leuchtet
nicht unmittelbar ein, warum aus der Existenz vollständiger Verstehbar-
keit die Existenz eines unbeschränkten Verstehensaktes folgen soll, denn
Verstehbarkeit impliziert nicht ohne Weiteres Verstehen. Lonergan formuliert

an anderer Stelle auch, dass die Idee des Seins Gottes Essenz sei. 4«

Somit würde (iii) besagen, dass die Existenz der Essenz Gottes die Existenz
Gottes impliziert. Lonergan jedenfalls verweist darauf, dass seine Überlegungen

bei einem Leser, der von der weit verbreiteten Ansicht beeindruckt
ist, nach der die Existenz Gottes nicht bewiesen werden kann, Verwunderung

auslösen könnten.49 Der Grad dieser Verwunderung wird von der
Plausibilität der vorgelegten Argumente abhängen. Gleichwohl hat Lonergan

später seine Überlegungen zu den Attributen und zur Existenz Gottes
aus Kap. 19 von Insight kritisiert:

"The trouble with chapter 19 in Insight was that it did not depart from the
traditional line. It treated God's existence and attributes in a purely objective
fashion. It made no effort to deal with the subject's religious horizon. It failed to
acknowledge that the traditional viewpoint made sense only [...] if one added
the assumption that there is one right culture so that differences in subjectivity

are irrelevant."5°

Diese Bemerkung stammt aus dem ersten von drei Vorträgen, die Lonergan

im Dezember 1972 - also 15 Jahre nach Insight - an der Gonzaga
University hielt.511972 erschien außerdem sein Werk Method in Theology,

47 Lonergan erläutert seine diesbezüglichen Überlegungen später auch in einer Vorlesung,

die die natürliche Theologie von Insight zum Thema hat. Vgl. The General Character of
the Natural Theology 0/Insight, in: Philosophical and Theological Papers 1965-1980
Collected Works of Bernard Lonergan 17). Toronto: University of Toronto Press 2004, 3-9.
Gründliche Untersuchungen zu Lonergans Beweisversuch finden sich in Oko, Dariusz: The
Transcendental Way to God according to Bernard Lonergan. Frankfurt am Main: Peter Lang
1991, 249-268, und in JONSSON, Ulf: Foundations for Knowing God. Bernard Lonergan's
Foundations for Knowledge of God and the Challenge from Antifoundationalism. Frankfurt am
Main: Peter Lang 1999, 165-172.

48 Vgl. LONERGAN: Consciousness and the Trinity, 134; Topics in Education Collected
Works of Bernard Lonergan 10). Toronto: University of Toronto Press 1993, 174F

49 Vgl. Insight, 697: "[...] inasmuch as any reader has been impressed by the widely
diffused contemporary view that the existence of God cannot be proved, he will be wondering
just where the fallacy lies [...]."

5° LONERGAN, Bernard J.F.: Philosophy ofGod, and Theology. Lecture 1: Philosophy ofGod,
in: Philosophical and Theological Papers 1965-1980 Collected Works of Bernard Lonergan
17). Toronto: University of Toronto Press 2004, 162-178, hier: 172. JONSSON: Foundations,
unterteilt die theologischen Überzeugungen Lonergans in mehrere Phasen. Auch wenn für
die Thesen einer einzelnen veröffentlichten wissenschaftlichen Abhandlung Widerspruchsfreiheit

und formale Koordiniertheit unterstellt wird, ist es natürlich legitim, dass ein Autor
grundlegende philosophische Ansichten im Laufe seines Lebens ändert.

51 Vgl. LONERGAN, Bernard J.F.: Philosophy of God, and Theology. Introduction, in:
Philosophical and Theological Papers 1965-1980 Collected Works of Bernard Lonergan 17).

Toronto: University of Toronto Press 2004,159-161, hier: 159.



3o8 Andrej Krause

in dem er betont, wie wichtig es sei, zwischen einem klassizistischen und
einem empirischen Kulturbegriff zu unterscheiden.52 Fasse man Kultur
klassizistisch auf, so gebe es genau eine universelle und beständige Kultur
für die Menschheit, die dann die Normen und Ideale festlege, nach denen
sich alle Menschen zu richten hätten. Dieser Kulturbegriff sei problematisch,

da er partikulär sei und die Geschichtlichkeit des Menschen nicht
beachte. Im Gegensatz dazu anerkenne der empirische Kulturbegriff, dass

Kulturen sich veränderten.53 Es liegt auf der Hand, dass diese Unterscheidung

Lonergans für die Beschreibung der Theologie als Wissenschaft von
zentraler Bedeutung ist. Geht man von einem empirischen Kulturbegriff
aus, so versteht man Theologie als fortschreitenden Prozess, als Wissenschaft,

die zwar kein eigenes „Wesen", aber doch eine Methode hat. 54 Ob
dieser Prozess beispielsweise dazu führen könnte, dass die Theologie neue
Argumente für die Existenz Gottes findet oder etwa die Angabe von Gründen

für diese Existenz mehrheitlich als irrelevant für den christlichen
Glauben ansieht, wäre ein Thema für einen anderen Beitrag.

52 Vgl. z.B. LONERGAN: Method in Theology, XI.
53 Vgl. auch LONERGAN, Bernard J.F.: The Absence ofGod in Modern Culture, in: MOONEY,

Christopher F. (Hg.): The Presence and Absence of God. New York: Fordham University Press

1969, 164-178, sowie LONERGAN, Bernard J.F.: Revolution in Catholic Theology, in: Proceedings

of the 27th Annual Convention of the Catholic Theological Society of America. Los
Angeles, California 1972, 18-23. Deutsche Übersetzungen dieser Beiträge finden sich in:
LONERGAN, Bernard: Theologie im Pluralismus heutiger Kulturen. Hrsg. v. Giovanni B. Sala.

Freiburg: Verlag Herder 1975, 52-67 bzw. 184-190.
54 Vgl. LONERGAN: Method in Theology, XI: "When the classicist notion of culture

prevails, theology is conceived as a permanent achievement, and then one discourses on its
nature. When culture is conceived empirically, theology is known to be an ongoing process,
and then one writes on its method."



Bernard Lonergans Seins- und Gottesbegriff 309

Zusammenfassung
Lonergan zufolge stellen sich dann, wenn Gott ein Seiendes ist, zwei Fragen,
nämlich - erstens — was Gott ist und - zweitens - ob Gott ist. Hieraus
ergeben sich aber zwei Schwierigkeiten, denn wie ist es möglich zu sagen, dass

Gott ein Seiendes ist, ohne vorher angegeben zu haben, was Gott ist, und wie
kann es außerdem sein, dass sich die Frage, ob Gott ist, stellt, wenn bereits
bekannt ist, dass Gott ein Seiendes ist? Der Beitrag bietet eine Lösung dieser
Probleme im Sinne Lonergans, wobei er wichtige Aspekte des Seins- und des

Gottesbegriffs Lonergans diskutiert und in diesem Zusammenhang auch auf
dessen Gottesbeweisversuch zu sprechen kommt.

Abstract
If God is a being then, according to Lonergan, two questions arise, namely,
what God is and whether God is. But from this two difficulties result: How is

it possible to say that God is a being without saying, first, what God is and
how can it be that the question arises whether God is if God is already a

being? The article gives a solution of these problems. It discusses important
aspects of Lonergan's concept of being and concept of God and pays also
attention to his argument for the existence of God.


	Bernard Lonergans Seins- und Gottesbegriff

