
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 2

Artikel: Eine unmögliche Freiheit : Überlegungen über die Frage nach der
Tierheit in Heideggers Denken

Autor: Spina, Salvatore

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761295

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Salvatore Spina

Eine unmögliche Freiheit.
Überlegungen über die Frage nach der Tierheit in

Heideggers Denken

Eines der Grundziele der heideggerschen Seinsfrage besteht darin, die
absolute und unvereinbare Differenz zwischen Mensch und Tier zu zeigen.

Schon in Sein und Zeit, und später in den Werken nach der sogenannten
Kehre immer eindeutiger, denkt Heidegger, dass die Menschheit des

Daseins als Überwindung der blossen biologischen Tatsache des Lebens an
sich als Beziehung zwischen dem Menschen und dem Sein zu erfassen ist.
Das Dasein ist nämlich der begriffliche Ort, von dem aus die Zugehörigkeit
des geschichtlichen Menschen zum ekstatischen Raum des Seins zu denken

ist.
In diesem Zusammenhang möchte mein Beitrag in drei Abschnitte

gegliedert zeigen, dass die ontologische Differenz zwischen Mensch und Tier
in der für die Philosophie klassischen Beziehung von Freiheit und Notwendigkeit

bestimmt werden kann.
Erstens (Vom Wesen der Freiheit): Durch die Analyse zweier Texte

Heideggers, Vom Wesen der Wahrheit (in Wegmarken, Band 9 der Gesamtausgabe)

und Schelling: Vom Wesen der menschlichen Freiheit (180g) (Band 42
der Gesamtausgabe), möchte ich das Problem der Freiheit in Heideggers
Denken grundsätzlich darstellen.

Zweitens (Eine unmögliche Freiheit): Durch die Analyse einiger
entscheidenden Passagen aus Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt -
Endlichkeit - Einsamkeit (Band 29/30 der Gesamtausgabe) möchte ich zeigen,
dass die Tierheit des Tieres in Heideggers Denken als eine unmögliche Freiheit

gedacht ist; dagegen ist die Menschheit des Daseins als die Freiheit
der Entscheidung in der Offenheit der Möglichkeit des Entwurfs gedacht.

Drittens (Das Offene von Agamben. Denkwege mit und nach Heidegger):
Von der Analyse der Reflexionen einiger zeitgenössischen Philosophen
(allen voran Giorgio Agamben) ausgehend, möchte ich Heideggers
Konzeption der Tierheit kritisch untersuchen, um neue hermeneutische Wege
im Verhältnis zu dieser entscheidenden Frage anzubieten.

1. Vom Wesen der Freiheit

Die Absicht, das Denken Heideggers vom Freiheitsbegriff her zu untersuchen,

kann als ein erfolgloses Unternehmen erscheinen. Auch dem
unaufmerksamen Leser ist unmittelbar ersichtlich, dass sich Heidegger in sei-



282 Salvatore Spina

nem Werk mit dieser Frage nur selten beschäftigt; er benutzt das Wort
„Freiheit" in wenigen Fällen und immer mit einer gewissen Verlegenheit.

Das eklatanteste Beispiel dafür ist Sein und Zeit: in diesem berühmten
Werk, das der Analyse der Existenz des Menschen gewidmet ist (Daseinsanalyse),

fehlt eine umfassende Thematisierung der Frage nach der menschlichen

Freiheit.1
Natürlich ist dieses Fehlen kein Zufall; vielmehr ist es ein Anzeichen für

den Versuch des jungen Heidegger, die philosophischen Kategorien, die in
der abendländischen Überlieferung die Verfassung des Menschen und seines

in-der-Welt-Seins kennzeichnen, radikal neu zu denken.
Weil die Freiheit eine zentrale Kategorie der abendländischen Philosophie

ist, besonders der Neuzeit - von Descartes bis Kant und Hegel ist der
Freiheitsbegriff entscheidend, um die Kennzeichnung des Subjekts
darzustellen - und weil eines der Ziele Heideggers die Überwindung der
philosophischen Tradition des Abendlands ist, war es nötig, schon in Sein und
Zeit, eine alternative Auslegung der Frage nach der Freiheit zu entwerfen.
Demnach versucht Heidegger in diesem Werk, eine vom Ballast der
Überlieferung freie Verfassung des Freiheitsbegriffes zu entwickeln.

Durch den Gebrauch noch unberührter Kategorien, die er „Existenzia-
len" nennt - wie z.B. Entschlossenheit, Offenheit, Entwurf, Zusein -,
versucht Heidegger, die Frage nach der Freiheit jenseits der metaphysischen
Grenze der abendländischen Tradition zu denken.

Bevor wir die Frage nach der Freiheit positiv analysieren und die Beziehung

zwischen Menschheit und Tierheit in Heideggers Denken erörtern,
wie es das Ziel dieses Beitrags ist, sollten wir in diesem Zusammenhang
einen kurzen aber notwendigen, Umweg machen, der einen entscheidenden

Aspekt der heideggerschen Philosophie beleuchten wird.
Das Freiheitsthema ist wahrscheinlich einer der strategischen Orte des

Denkens Heideggers, wo seine Entfernung von der existentialistischen
Philosophie und besonders vom atheistischen Existenzialismus Sartres deutlich

wird.
Eine der Grundthesen Sartres lautet bekanntlich: „L'homme est

condamné à être libre; condamné parce qu'il ne s'est pas lui créé lui-même, et

par ailleurs cependant libre parce qu'une fois jeté dans le monde, il est
responsable de tout ce qu'il fait".2 Ausgehend von der berühmten Behauptung
Ivans in Die Brüder Karamasow „Wenn es keinen Gott gibt, dann ist alles
erlaubt" denkt Sartre, dass die Tabula rasa der immanenten Existenz des
Menschen der Ort jeder Rede über sein Wesen ist; mit anderen Worten:

1 Zur gesamten Freiheitsfrage in Heideggers Denken vgl. FlGAL, Günter: Martin Heidegger.

Phänomenologie der Freiheit. Tübingen: Siebeck 2013.
2 SARTRE, Jean-Paul : L'existentialisme est un humanisme. Paris : Gallimard 1996, 39-40.

Übersetzung: Der Mensch ist dazu verurteilt, frei zu sein. Verurteilt, weil er sich nicht selbst
erschaffen hat, und dennoch frei, weil er, einmal in die Welt geworfen, für all das
verantwortlich ist, was er tut.



Überlegungen über die Frage nach der Tierheit in Heideggers Denken 283

die Existenz geht der Essenz (dem Wesen) voraus. Der Mensch ist das ganz
freie Seiende, dem die Aufgabe zukommt, sein eigenes Wesen aus der
Kontingenz der immanenten Möglichkeit zu schaffen.

Ein so gestellter philosophischer Vorschlag verweist natürlich auf die
Themen von Sein und Zeit; und Sartre hat die entscheidende Rolle des
Werks Heideggers für sein Hauptwerk Das Sein und das Nichts niemals
verborgen. Diese zwei Werke teilen viele gemeinsamen Themen und sind
deswegen oft angenähert worden: die Angst, die Entschlossenheit, der
Entwurf, usw. Trotzdem warnt Heidegger selbst im Brief über den
„Humanismus", der eine Antwort auf L'existentialisme est un humanisme darstellt,
vor der Gefahr einer solchen Annäherung, die auf einem wesentlichen
Missverständnis beruht.

In einem entscheidenden Abschnitt des Briefes, wo Heidegger nach
dem Wesen des Humanismus im Verhältnis zum Denken von Sein und Zeit
fragt, schreibt er: „Ob dieses Denken, gesetzt dass an einem Titel
überhaupt etwas liegt, sich noch als Humanismus bezeichnen lass? Gewiss
nicht, insofern der Humanismus metaphysisch denkt. Gewiss nicht, wenn er
Existentialismus ist und den Satz vertritt, den Sartre ausspricht: précisément

nous sommes sur un plan où il y a seulement des hommes".3
Wenn, wie Sartre sagt, der Existentialismus ein Humanismus ist, und

wenn jeder Humanismus im metaphysischen Denken verwickelt ist, dann
ist klar, dass das Denken von Sein und Zeit, wo Heidegger die Dekonstruk-
tion und die Überwindung der Metaphysik entwirft, nicht als Humanismus
betrachtet werden kann.4

Im Existenzialismus Sartres ist der Mensch nämlich der Mittelpunkt
der philosophischen Rede; dagegen ist das Ziel Heideggers in Sein und Zeit,
die Frage nach dem Sein neu zu stellen: die Daseinsanalyse stellt nur ein
„Vorarbeiten" der Seinsfrage dar.5 So schreibt Heidegger im Brief: „So
kommt es denn bei der Bestimmung der Menschlichkeit des Menschen als
der Ek-sistenz darauf an, dass nicht der Mensch das Wesentliche ist,
sondern das Sein als die Dimension des Ekstatischen der Ek-sistenz".6

Wenn der Mittelpunkt von Sein und Zeit und des ganzen Werks
Heideggers die Seinsfrage ist, dann finden wir auch in der Frage nach der
Freiheit eine ungewöhnliche Beschreibung dieses Begriffes, die jenseits der
Tradition der abendländischen Philosophie seinen begrifflichen Ort hat.

3 HEIDEGGER, Martin: Brief über den „Humanismus", in: Wegmarken GA 9). Frankfurt
a.M.: Klostermann 1976, 334.

4 Zur Auseinandersetzung Heidegger-Sartres, im Verhältnis zu dieser Frage, vgl. OsON-
KO, Antoine-Dover : Humanisme et métaphysique : Heidegger interprète de Sartre. Paris :

Louvaine-la-Neuve 2006.
5 In der Einleitung von Sein und Zeit schreibt Heidegger explizit: „Die so gefaßte Analytik
des Daseins bleibt ganz auf die leitende Aufgabe der Ausarbeitung der Seinsfrage orientiert"

(HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit [= GA 2]. Frankfurt a.M.: Klostermann 1977, 23).
6 HEIDEGGER: Briefüber den „Humanismus" GA 9), 333F.



284 Salvatore Spina

Wenn wir bis hierher den allgemeinen Horizont der Frage gezeichnet
haben, kommt es jetzt darauf an, die Frage nach der Freiheit in Heideggers
Denken positiv zu stellen: Was ist das, die Freiheit?

Im Vortrag Von Wesen der Wahrheit schreibt Heidegger:

Freiheit ist nicht nur das, was der gemeine Verstand gern unter diesem
Namen umlaufen lässt: das zuweilen auftauchende Belieben, in der Wahl nach
dieser oder jener Seite auszuschlagen. Freiheit ist nicht die Ungebundenheit
des Tun- und Nicht-tunkönnens. Freiheit ist aber auch nicht erst die Bereitschaft

für ein Gefordertes und Notwendiges (und so irgendwie Seiendes). Die
Freiheit ist alldem (der „negativen" und der „positiven" Freiheit) zuvor die
Eingelassenheit in die Entbergung des Seienden als eines solchen.7

Mit diesen Worten tut Heidegger eine schwindelnde Drehung jeder dem
Gemeinsinn angehörenden Bestimmung; bevor sie die freie Wahl des
Menschen - sowohl negativ (frei von...) als auch positiv (frei zu...) - bezeichnet,
hat die Freiheit eine Eigenschaft, der ein phänomenal-existenzieller Aspekt
zuvorkommt.

Die Freiheit betrifft die Frage nach dem Seienden als solchem, d.h. die
Frage nach dem Sein und der Wahrheit. Wenn in Heideggers Denken die
Wahrheit zuerst keine Gewissheit (certitudo), keine Angleichung (adae-
quatio) und keine Offenbarung ist, sondern Unverborgenheit (Heideggers
Übersetzung des griechischen Wortes aletheia), und wenn er die Freiheit
zuerst als eine „Eingelassenheit in die Entbergung des Seienden als eines
solchen" bezeichnet, dann wird deutlich, dass der Mittelpunkt der
Freiheitsfrage die Frage nach der Wahrheit des Seins ist.

Andererseits ist bedeutsam, dass Heidegger den Titel Vom Wesen der
Wahrheit benutzt, um einem Vortrag über die Freiheit zu nennen. Anders
gesagt: in Heideggers Denken sind die Frage nach der Freiheit und die Frage

nach der Wahrheit fest verbunden. Lakonisch schreibt er: „Das auf das
Wesen der Wahrheit hin erblickte Wesen der Freiheit zeigt sich als die
Aussetzung in die Entborgenheit des Seienden".8

Aus dieser so formulierten Rede ergibt sich klar, dass die Frage nach
der Freiheit in Heideggers Denken eine andere Konnotation als die
traditionelle abendländische Philosophie hat. Diese Philosophie hat uns bis an-
hin vermittelt, dass der Mensch die Freiheit als anthropologischen Schatz
besitzt; dazu präsentiert Heidegger die radikale Umkehrung und übergibt
den Menschen der „Herrschaft" des Seins, der Wahrheit und der Freiheit.
Heidegger glaubt also, dass die als Dasein gedachte Menschheit des

Menschen ihre Aufgabe in der „freien" Entsprechung der Wahrheit des

7 HEIDEGGER, Martin: Vom Wesen der Wahrheit, in: Wegmarken GA 9). Frankfurt a.M.:
Klostermann 1976, 189. Zur gesamten Analyse dieses Vortrags vgl. VON HERRMANN, Friedrich-
Wilhelm: Wahrheit - Freiheit - Geschichte. Eine systematische Untersuchung zur Heideggers
Schrift „Vom Wesen der Wahrheit". Frankfurt a. M.: Klostermann 2002.

8 HEIDEGGER: Vom Wesen der Wahrheit GA 9), 189.



Überlegungen über die Frage nach der Tierheit in Heideggers Denken 285

Seins in seiner Wesung hat. Freiheit bedeutet für den Menschen, der Berufung

des Seins in seiner Lichtung zu entsprechen. In diesem Zusammenhang

ist es wichtig festzuhalten, dass diese Entsprechung zumeist negativ
als Seinsverlassenheit und Seinsvergessenheit geschieht. 9

In seinem Buch über Schelling schreibt Heidegger:

Hier gilt die Freiheit nicht als Eigenschaft des Menschen, sondern umgekehrt:

Der Mensch gilt allenfalls als Eigentum der Freiheit. Freiheit ist das

umgreifende und durchgreifende Wesen, in das zurückversetzt der Mensch
erst Mensch wird. Das will sagen: Das Wesen des Menschen gründet in der
Freiheit. Die Freiheit selbst aber ist eine alles menschliche Seyn überragende
Bestimmung des eigentlichen Seyn überhaupt. Sofern der Mensch als Mensch
ist, muss er an dieser Bestimmung des Seys teilhaben, und der Mensch ist,
soweit er diese Teilhabe an der Freiheit vollzieht. Merksatz: Freiheit nicht
Eigenschaft des Menschen, sondern: Mensch Eigentum der Freiheit.10

Aus dieser Analyse des Denkens Heideggers ergibt sich die unmittelbare
Verbindung zwischen der Seinsfrage und dem Freiheitsthema. Heidegger
ist in diesem Punkt klar: „Es soll deutlich gemacht werden, dass ohne eine
hinreichend ursprüngliche Grunderfahrung des Seienden sich in der ganzen

Frage der Freiheit und des Systems der Freiheit kein Schritt tun
lässt".11

So treffen wir auf eine zweite Frage, die auf das eigentliche Thema dieses

Beitrags verweist. Sie lautet: Ist es begründet, den Unterschied zwischen
Mensch und Tier in Verbindung mit der Frage nach der Freiheit (d.h. mit
der Frage nach dem Sein und seiner Wahrheit) zu betrachten?

Wir finden die Antwort auf diese Frage in einer entscheidenden
Passage des mehrmals zitierten Vortrags Vom Wesen der Wahrheit: „Weil
jedes menschliche Verhalten je in seiner Weise offenständig ist und sich
einspielt auf das, wozu es sich verhält, muss ihm die Verhaltenheit des Sein-
lassens, d.h. die Freiheit, jene Mitgift der inneren Weisung zur Anglei-
chung des Vorstellens an das jeweilige Seiende verliehen haben".12

Diese Passage enthält zwei für meinen Aufsatz entscheidende Punkte.
Zuerst bestätigt Heidegger die feste Beziehung zwischen Freiheit und der
„Wesung des Seins im Offenen der Lichtung"; zweitens benutzt er das

Wort „Verhalten", um die Verbindung zwischen dem Menschen und dem

9 Zur Vertiefung dieser Frage siehe HEIDEGGER, Martin: Beiträge zur Philosophie (Vom
Ereignis) GA 65). Frankfurt a.M.: Klostermann 1989 und HEIDEGGER, Martin: Besinnung
GA 66). Frankfurt a.M.: Klostermann 1997. Zu diesen Werken vgl. VON HERRMANN, Friedrich-
Wilhelm: Wege ins Ereignis. Zu Heideggers „Beiträgen zur Philosophie". Frankfurt a.M.:
Klostermann 1994; STRUMMIELLO, Giusy: L'altro inizio del pensiero. 1 „Beiträge zur Philosophie" di
Martin Heidegger. Bari: Levante 1995.

10 HEIDEGGER, Martin: Schelling: vom Wesen der Menschlichen Freiheit (1809) GA 42).
Frankfurt a.M.: Klostermann 1988,15.

11 HEIDEGGER: Schelling GA 42), 153.
12 HEIDEGGER: Vom Wesen der Wahrheit GA 9), 190-191.



286 Salvatore Spina

Offenen des Seins, d.h. der Freiheit, zu beschreiben. Im Buch Die Grundbegriffe

der Metaphysik, das die vorbereitenden Anmerkungen einer zum
Vortrag Vom Wesen der Wahrheit gleichzeitigen Vorlesung präsentiert,
benutzt Heidegger zwei verschiedene Worte, um das Verhältnis des
Menschen und des Tieres mit der Welt zu bestimmen. Der Mensch hat ein
„Verhalten", das Tier hat dagegen ein „Benehmen".u

Wenn er die Freiheitsfrage behandelt, analysiert Heidegger also nur das

„Verhalten" des Menschen und beachtet nicht die „Beziehung" mit der
Welt, die das Tier in seinem „Benehmen" charakterisiert.

2. Eine unmögliche Freiheit

Die Grundbegriffe der Metaphysik ist das einzige Werk, in dem Heidegger
sich tiefer mit der Frage der Tierheit beschäftigt; mit komparativer Methode

stellt er die Frage nach der Tierheit des Tiers und denkt gleichzeitig
den Unterschied zwischen der Tierheit und der Menschheit.n

Die theoretische Basis des Werks Heideggers ist die Analyse der
Tierumwelt des estnischen Biologen Jacob von Uexküll; sein Buch Theoretische
Biologie wird von Heidegger in der Vorlesung vom Sommersemester
1929/1930 ausdrücklich zitiert.1?

Das Ziel der Untersuchungen von Uexkülls, die von einer von Heidegger

geteilten, radikalen Kritik der evolutionistischen Theorie Darwins
ausgehen, besteht darin, die strenge Verbundenheit jedes lebenden Organismus

mit seiner Umgebung zu beschreiben. Es gibt nämlich keinen
allgemeinen Raum für alle Lebewesen, keine von ihnen geteilte, einzige Welt;
sondern es soll eine spezifische Umwelt für jede Spezies gedacht werden.
Jede Spezies hat eine privilegierte Beziehung mit dem „biologisch" zu ihr
gehörenden Lebensraum.

Diese von dem estnischen Biologen gegebene Bestimmung des Lebewesens

gibt Heidegger die Möglichkeit, eine Leitthese seiner Vorlesung
Grundbegriffe der Metaphysik zu erklären; namentlich die These „das Tier ist
weltarm", im Gegensatz zum Menschen, der Weltbilder ist.

'3 „Die Art, wie der Mensch ist, nennen wir das Verhalten; die Art, wie das Tier ist, nennen

wir das Benehmen" (HEIDEGGER, Martin: Grundbegriffe der Metaphysik. Welt - Endlichkeit

- Einsamkeit [= GA 29/30]. Frankfurt a.M.: Klostermann 1983, 346).
H Zu diesem Thema vgl. ILLETTERATI, Luca: Tra tecnica e natura. Problemi di ontologia

del vivente in Heidegger. Padova: II Poligrafo 2002; SPINA, Salvatore: Esistenza e vita. Uomo e

animale nel pensiero di Martin Heidegger. Milano: Mimesis 2015.
*5 HEIDEGGER: Grundbegriffe der Metaphysik GA 29/30), 327. Zur gesamten Analyse des

Vergleiches Heidegger/von Uexküll vgl. BASSANESE, Monica: M. Heidegger e von Uexküll.
Filosofia e biologia a confronto nella Vorlesung „Grundbegriffe der Metaphysik". Trento: Ve-
rifiche 2004; BUCHANAN, Brett: Onto-Ethologies. The animal Environments of Uexküll,
Heidegger, Merleau-Ponty and Deleuze. New York: Sunny 2008; ROMANO, Claude : Le monde animal

: Heidegger et von Uexküll, in : ROMANO, Claude / JOLLIVET, Servanne (Hgg.) : Heidegger
en dialogue 1912-1930. Rencontres, affinités, confrontation. Paris : Vrin 2009.



Überlegungen über die Frage nach der Tierheit in Heideggers Denken 287

Die Weltarmut des Tieres - in Heideggers Denken sind Tier und
allgemeines Lebewesen „das Selbe" - ist die Bezeichnung seiner unlösbaren
Verbundenheit mit der Umwelt. Diese Verbindung schließt das Tier in seiner
Umgebung ein; sie ist die feste, biologische Beziehung jedes Lebewesens
mit seiner Umwelt. In seinem Leben und in seiner Bewegung trifft das Tier
nur das, was es treffen muss, nichts anderes; mit anderen Worten: es kann
nicht wählen, worauf es seine Aufmerksamkeit richtet. In der Vorlesung
über die Tierheit schreibt Heidegger:

Weil das Fähigsein zu... die Seinsart des Tieres durchherrscht, kann das so
Seiende, wenn es zu Anderen in Beziehung kommt, nur auf solches treffen,
was das Fähigsein ,angeht', an-lässt. Alles andere vermag im vorhinein nicht
in den Umring des Tieres einzudringen. Hierbei geht es noch gar nicht um
das inhaltliche Einzelne, sondern um den Grundcharakter dessen, worauf das
Tier überhaupt in Beziehung sein kann.16

Anhand der semantischen Ähnlichkeit der benutzten Begriffe (Benehmen
und Benommenheit) behauptet Heidegger, dass das Wesen der Tierheit
(die Benommenheit) seine Bestimmung im tierischen Benehmen hat. Die
Benommenheit ist der von Heidegger benutzte Begriff, um das biologische
Beziehungsgefüge des Tieres zu seiner Umgebung zu bezeichnen. Weil das

Tier ganz „gezäumt" vom Netz seines Triebs ist, können wir sein Benehmen

als „treiben" charakterisieren. Treiben bedeutet ein „bewegt werden"
nach einer „unsinnlichen Reaktion" seiner spezifischen Umwelt.

Das tierische Benehmen kann also stricto sensu nicht als Aktion
betrachtet werden; hier geschieht keine freiwillige Wahl. Das Verhältnis des

Tieres zu seiner Umgebung, das kein echtes Verhältnis ist, ist dann eine
Re-aktion, d.h. ein Dialog des Tieres einzig mit seinem Trieb. Es bleibt also
im begrenzten Raum seines Umkreises.

Wenn das Verhältnis des Menschen zum ekstatischen Raum des Seins

von Heidegger als ein „Verhalten" charakterisiert wird und als die Freiheit,
der „Wesung des Seyns in seiner Lichtung" zu entsprechen, dann muss das
Benehmen des Tieres als eine unmögliche Freiheit gedacht werden.

Weil das Tier in seinem Trieb „gekettet" bleibt, denkt Heidegger, dass
das tierische Wesen als eine unmittelbare und un-sinnliche Notwendigkeit
der Antwort einer biologischen Bestimmung gekennzeichnet werden muss.

Das Tier wählt die Richtung seiner Bewegung nicht, sondern es antwortet
auf den Trieb seiner biologischen Notwendigkeit. Man könnte sagen:

noch vor dem Menschen hat die Natur den Tieren das „Joch" auferlegt.
Dieses Joch ist zwingender, weil es biologisch von der Natur aufgebürdet
wird.

Die ontologische Differenz zwischen der Menschheit und der Tierheit,
die ich hier analysieren möchte, kann dann als der absolute Unterschied -

16 HEIDEGGER: Grundbegriffe der Metaphysik GA 29/30), 369-370.



288 Salvatore Spina

und nicht als Gegensatz - zwischen der Notwendigkeit, die das Tier an seine

Umgebung bindet, und der Freiheit der Möglichkeit, die das Dasein im
„Offenen" seiner Existenz charakterisiert, gedacht werden.

In diesem Zusammenhang findet die Abwendung Heideggers von der
biologischen Theorie Uexkülls statt. Obwohl Heidegger dem estnischen
Biologen den Vorzug eines innovativen Vorschlags im Bereich der Biologie
zugesteht glaubt er, dass das Denken Uexkülls einen grundsätzlichen Mangel

hat. In seinem Buch Theoretische Biologie stellt von Uexküll den Unterschied

zwischen Mensch und Tier als ontische Differenz dar; mit anderen
Worten: er ignoriert - gemäss Heideggers Auslegung - die ontologische
Differenz, die diese Beziehung bezeichnet. So drückt Heidegger diese Frage
aus:

Zwar ist Uexküll gerade derjenige unter den Biologen, der immer wieder und
in aller Schärfe betont, dass das, wozu das Tier in Beziehung ist, anders gegeben

sei als für den Menschen. Allein, hier ist gerade die Stelle, wo das
entscheidende Problem verbogen liegt und herausgeholt werden müsste. Denn
es handelt sich nicht einfach nur um eine qualitative Andersheit der
tierischen Welt gegenüber der Welt des Menschen und erst recht nicht um
quantitative Unterschiede der Weite, Tiefe und Breite.x7

Diese These Heideggers findet eine wichtige Bestätigung in einem
entscheidenden Sprachaspekt; Uexküll benutzt das Wort „Umwelt" sowohl für
die Umgebung des Tieres als auch für die Welt des Menschen; dagegen
gebraucht Heidegger in der Vorlesung Grundbegriffe der Metaphysik das

Wort „Umwelt" nur, um die Welt des Menschen zu bezeichnen. In diesem

Begriff gibt es schon den in Sein und Zeit als „In-der-Welt-Sein" gedachten
Verweis auf die Zusammengehörigkeit des Daseins zur Welt.

Die „unmögliche Freiheit" zeigt in Heideggers Denken das Unvermögen
des Tieres, die feste und unmittelbare Verbundenheit mit seiner Umgebung

abzubrechen und das Verstehen des Seins zu erreichen. Dieses Zitat
kann diesen bestimmenden Aspekt klären:

Die Biene ist der Sonne und der Dauer des Hinflugs einfach überlassen, ohne
dergleichen als solches zu erfassen und Erfasstes für Überlegung zu
verwenden. Überlassen daran kann sie nur sein, weil sie vom Grundtrieb des
Futterholens getrieben ist. Gerade in solcher Getriebenheit - und nicht etwa
aufgrund von Feststellung und Überlegung - kann sie benommen sein von
dem, was die Sonne an ihr veranlasst.18

In diesem Zusammenhang können wir diese Frage nicht analytisch
vertiefen, trotzdem sollte man kurz darstellen, dass die unmögliche Beziehung

des Tieres zum ekstatischen Raum des Seins von seiner Sprachlosigkeit

abhängt. Man könnte sagen: die Sprache stellt die Möglichkeit für das

x7 HEIDEGGER: Grundbegriffe der Metaphysik GA 29/30), 383.
18 HEIDEGGER: Grundbegriffe der Metaphysik GA 29/30), 359T



Überlegungen über die Frage nach der Tierheit in Heideggers Denken 289

„menschliche Tier" - und nur für es - dar, die Unmittelbarkeit seines blossen

Lebens (zoé) abzubrechen und das Sein als solches zu verstehen.^
Die Freiheitsfrage in Bezug auf meinen Beitrag kann endlich durch ein

in Grundbegriffe der Metaphysik verborgenes Problem analysiert werden.
Dieser Weg könnte uns neue hermeneutische Möglichkeiten eröffnen.
Stellen wir das Problem so: die unmögliche Freiheit des Tieres hängt von
seiner wesentlichen Zeitlosigkeit ab. Natürlich denkt Heidegger in diesem
Zusammenhang an die Zeit nicht als circadiane Rhythmik, die zu jedem
Lebewesen biologisch gehört, sondern als die Zeitlichkeit, die das Dasein
in Sein und Zeit ontologisch charakterisiert.

In Sein und Zeit fehlt eine abschliessende Thematisierung der Frage
nach der Tierheit. Trotzdem können wir zwei konkrete Punkte finden, wo
Heidegger den Unterschied zwischen dem Menschen und dem Tier
ausdrücklich darstellt. Der erste Punkt erläutert die ontologische Differenz
zwischen der Sterbensmöglichkeit des Menschen und der Unmöglichkeit
des Tiers, welches nicht „sterben", sondern nur „verenden" kann. Der
zweite Punkt ist entscheidend für unsere Rede: am Ende des Buchs, in den
Abschnitten über die Zeitlichkeit, schreibt Heidegger: „Wie und wo
überhaupt das Sein der Tiere zum Beispiel durch eine .Zeit' konstituiert wird,
bleibt ein Problem für sich".20

Die Antwort auf diese Frage können wir in Grundbegriffe der Metaphysik

finden; sie ist klar und lässt keinen Zweifel: das Tier hat keine Zeit.
Weil es an seinem Umring gebunden bleibt, lebt das Tier in einer dauernden

Anwesenheit, in einer Serie von „Jetzt", die seine biologischen Triebe
(fressen, trinken, sich fortpflanzen, schlafen) darstellen.

Also hat das Tier weder eine Zukunft, weil es sich im Offenen der
Möglichkeit nicht entwerfen kann - in Sein und Zeit ist die Zukunft die eigentliche

Zeitlichkeit des Daseins -, noch eine Vergangenheit, weil es sich
nicht erinnern und nicht vergessen kann. In einer Vorlesung über Nietzsches

II. Unzeitgemäßer Betrachtung. „Von Nutzen und Nachteil der Historiefür

das Leben" nennt Heidegger das Tier „das historielose Seiende".21

Die Zeitlosigkeit des Tiers ist eine andere Weise, seine unmögliche
Freiheit zu benennen. Weil es in seinem „anwesenden Umring" verbunden
bleibt, kann das Tier nicht in den ekstatischen Raum des Seins eintreten.

In Bezug auf diese Überlegungen kann Heidegger den ontologischen
Unterschied zwischen dem Tier, das in seinem „Jetzt" immer bleibt, und
dem Menschen, der als Dasein ein „freies" Verhältnis zur Temporalität hat,
denken.

•9 Übrigens ist es bekannt: „Die Sprache ist das Haus des Seins. In ihrer Behausung
wohnt der Mensch" (HEIDEGGER: Briefüber den „Humanismus" [= GA 9], 313).

20 HEIDEGGER: Sein und Zeit GA 2), 457.
21 HEIDEGGER, Martin: Zur Auslegung von Nietzsches II. Unzeitgemäßer Betrachtung „Vom

Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben" GA 46). Frankfurt a.M.: Klostermann 2003,
30.



290 Salvatore Spina

3. Das Offene von Agamben. Denkwege mit und nach Heidegger

Die Grundbegriffe der Metaphysik sind ein fester, theoretischer Block, der
trotz einiger Schwankungen die absolute, ontologische Trennung zwischen
Tier und Mensch zeigt.

In einem entscheidenden Abschnitt der Vorlesung analysiert Heidegger
die Phänomenologie der „tiefen Langweile", die er im ersten Abschnitt des
Buchs vertieft hatte. Dank dieser Analyse kann er eine „Kluft" in der
monolithischen Idee einer klaren Differenz zwischen Menschheit und Tier-
heit ermitteln; schreibt nämlich Heidegger:

Am Ende ist die bisher aufgezeigte Benommenheit als Wesen der Tierheit
gleichsam der geeignete Hintergrund, auf dem sich jetzt das Wesen der
Menschheit abheben kann, und zwar gerade in der Hinsicht, die uns
beschäftigt: Welt - Weltbildung.22

Obwohl Heidegger bereits nach wenigen Zeilen diese Ähnlichkeit als

„scheinbar" und „täuschend" bezeichnet, indem sie den Unterschied
zwischen Tierheit und Menschheit vielmehr bestätige, meine ich, dass sie uns
neue hermeneutische Wege darüber hinaus bieten könnte, wenn wir das

nicht-Gesagte dieser Behauptung hören.
Diesbezüglich erweist sich eine kurze Schrift des italienischen Philosoph

Giorgio Agamben, L'aperto. L'uomo e l'animale, auf dessen deutsche
Übersetzung ich mich hier stütze, Das Offene. Der Mensch und das Tier, als
entscheidend. In diesem Buch, das zwar einen heideggerschen Hintergrund

hat, finden wir eine andere Möglichkeit, die Beziehung zwischen
Mensch und Tier zu denken.

Die „tiefe Langweile", deren Analyse auf die in Sein und Zeit und in Was
ist Metaphysik? betrachtete Frage der Angst verweist, ist die eigentliche
Stimmung des Daseins. Mit anderen Worten: Sie ist die ontologische
Grenze zwischen der Tierheit und der Menschheit. Wenn sich der Mensch
der Unbedeutsamkeit der Welt ausgeliefert befindet, und d.h. in der
Stimmung der „tiefen Langweile", kann er einen Weg zu seiner Eigentlichkeit
beginnen und so zum Dasein werden. Das Dasein ist nämlich kein reines
Faktum (d.h. kein blosses zoé), sondern eine Aufgabe, die die Zugehörigkeit

des Menschen zum Sein nennt.
Aber in diesem bestimmten Zusammenhang findet man nach Agamben

die maximale Ähnlichkeit zwischen dem Menschen und dem Tier; er
schreibt:

In diesem Ausgeliefertsein an „das sich versagende Seiende" als erstem
wesentlichem Moment der Langeweile offenbart sich die grundlegende Struktur
jenes Seienden - des Daseins -, für das es in seinem Sein sein eigenes Seins
aufs Spiel setzt. Das Dasein kann festgelegt werden als Langeweile zum

22 HEIDEGGER: Grundbegriffe der Metaphysik GA 29/30), 408.



Überlegungen über die Frage nach der Tierheit in Heideggers Denken 291

Seienden, das sich ihm im Ganzen versagt, weil es „seinem eigenen Sein
überantwortet ist", „geworfen" und „verloren" in die Welt, deren es sich
annimmt. Aber gerade deswegen erhellt die Langeweile die unerwartete Nähe
zwischen Dasein und Tier. Das „Dasein" ist, indem es sich langweilt, an etwas
ausgeliefert, das sich ihm versagt, genau wie das Tier in seiner Benommenheit

in etwas Nicht-Offenbartes hinausgesetzt.23

Die „Benommenheit" des Tieres und die „tiefe Langweile" des Menschen
zeigen die Möglichkeit, eine begriffliche Ähnlichkeit zwischen der Tierheit
und der Menschheit zu denken. Lakonisch schreibt Agamben: „Beide sind
in ihrem eigensten Gestus auf eine Schließung hin offen".24

Wie wir schon gesagt haben, hält Heidegger diese Ähnlichkeit für
scheinbar; also muss sie überschritten werden. Heidegger glaubt nämlich,
dass die absolute Differenz zwischen dem Menschen, der sein „tierisches"
Verhältnis zur Umgebung unterbrechen kann, und dem Tier, das in seiner
Umgebung eingebunden bleibt, genau im Augenblick ihrer maximalen
Ähnlichkeit deutlich wird.

Trotzdem glaubt Agamben, dass das Problem dieser Affinität zwischen
Tier und Mensch nicht so einfach gelöst werden kann. Die Frage wird
nämlich komplizierter, wenn wir die Beziehung Tier/Mensch nicht nur als

den Unterschied zwischen einem Tier (Hund, Katze, und so weiter) 25 und
einem Menschen sondern auch als die im Menschen wohnende, tierische
Differenz betrachten.

Diese Frage wird von Agamben vom Wahrheitsbegriff ausgehend
erklärt, wie er in Heideggers Werk entwickelt wird. Wir haben schon gesagt,
dass die Wahrheit in Heideggers Denken in ihrem griechischen, ursprünglichen

Sinn als aletheia verstanden werden sollte. Sie ist die Un-verborgen-
heit, die „Wesung des Seys", das im Doppelspiel „öffnen-schliessen" seine
Lichtung findet.

In den Werken nach der so genannten Kehre spielt vor allem das lethe,
die Verborgenheit, eine zentrale Rolle. Wenn die Metaphysik nämlich der
begriffliche Raum des Vorrangs der Anwesenheit, der Verfügbarkeit und
Machbarkeit des Seienden ist, dann muss das „post-metaphysische" Den-

23 AGAMBEN, Giorgio: Das Offene. Der Mensch und das Tier. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
2003, 74.

24 AGAMBEN: Das Offene, 74.
25 Jacques Derrida hat diesen aporetischen Aspekt des heideggerschen Denkens schon

lange analysiert; er glaubt, dass man die Beziehung Mensch/Tier als eine absolute und
adiabatische Differenz nicht denken kann. In dieser Beziehung gibt es nicht nur eine Differenz,
sondern auch viele Unterschiede, die neue Lebensmöglichkeiten bieten. Vgl. DERRIDA, Jacques :

L'animal que donc je suis. Paris : Galilée 2006 und La Bête et le souverain II (2002-2003).
Paris : Galilée 2010. Zu diesem Thema vgl. DASTUR, Françoise : Pour une zoologie "privative"
ou comment ne pas parler de l'animal, in : Alter 3 (1995) 281-317; Dl MARTINO, Carmine:
Figure dell'evento. A partire da J. Derrida. Milano: Guerini 2009.



292 Salvatore Spina

ken Heideggers das „nicht Verfügbare" - und d.h. das Nichts, das dem Sein

ontologisch gehört - als seinen Mittelpunkt übernehmen.26
Das Zusammengehören des Seins und des Nichts, der Unverborgenheit

und der Verborgenheit, wird in einer neuen Perspektive von Agamben
gedacht. Obwohl Heidegger es nicht zugeben kann, ist das Anhalten eines
geheimnisvollen Raums in der Wesung des Seins der Name einer „tierischen

Alterität", die im nicht ganz transparenten Raum der Bildung des
Daseins bleibt. Agamben schreibt nämlich:

Die hier vorgeführte Perspektive sieht das Geheimnis der Unverborgenheit
darin, dass die lethe im Herzen der aletheia - die Gleichursprünglichkeit von
Nicht-Wahrheit und Wahrheit - die Nicht Offenbarung, das Nicht-Offene
der Tieres ist. Der ausgangslose Kampf zwischen Unverborgenheit und
Verborgenheit, zwischen Offenbarung und Verbarung, der die Welt des
Menschen definiert, ist der innere Kampf zwischen Mensch und Tier. [...] Die
lethe ist nichts anderes als das Nicht-offenbarte der animalischen Umwelt. Sich

an ersteres zu erinnern, bedeutet notgedrungen, sich an letzteres zu erinnern,
sich einen Augenblick vor der Schließung einer Welt an die Benommenheit
zu erinnern.27

Jetzt sollten wir aber eine letzte Frage stellen: wie kann man die von
Agamben gedachte Zusammengehörigkeit der Nähe und Distanz zwischen
Tier und Mensch mit der Frage der unmöglichen Freiheit des Tieres
verbinden?

Ich möchte - mit und gegen Heidegger - eine Umkehrung der bis jetzt
vertretenen Meinung aufwerfen. Auf einer entscheidenden Seite der
Grundbegriffe der Metaphysik schreibt Heidegger: „Das Leben ist ein
Bereich, der einen Reichtum des Offenseins hat, wie ihn vielleicht die
menschliche Welt gar nicht kennt".28

Diese sibyllinische Behauptung erklärt erstens einen entscheidenden
Punkt des Denkens Heideggers: die Differenz zwischen dem Menschen
und dem Tier hat hier keinen hierarchischen Wert; dank dieses Hinweises
zeigt sich die gegen das heideggersche Denken erhobene Anklage des An-
thropozentrismus unbegründet.29

Zweitens: trotz der absoluten Differenz zwischen Mensch und Tier,
trotz Heideggers These der Freiheit als Name der Beziehung des Menschen

26 In den 30er Jahren benutzt Heidegger das Wort „Machenschaft", um das Wesen der
neuzeitlichen Technik zu charakterisieren; vgl. HEIDEGGER: Beiträge zur Philosophie GA
65) und Besinnung GA 66). Zu diesem Thema vgl. GORGONE, Sandro: Nel deserto
deU'umano. Potenza e Machenschaft nel pensiero di Martin Heidegger. Milano: Mimesis 2010;
VON HERRMANN, Friedrich-Wilhelm: Topologie und Topographie des Nihilismus aus dem

Gespräch zwischen Ernst Jünger und Martin Heidegger, in: Heidegger Studies 24 (2008) 21-37.
27 AGAMBEN: Das Offene, 78h
28 HEIDEGGER: Grundbegriffe der Metaphysik (GA 29/30), 371 f..
29 Zu diesem Thema vgl. COSTA, Vincenzo: Differenza antropologica e animalitä in

Heidegger, in: Discipline filosofiche 1 (2002) 137-165; CALARCO, Matthew: Zoographies. The question

of the animal from Heidegger to Derrida. Columbia: University Press 2008.



Überlegungen über die Frage nach der Tierheit in Heideggers Denken 293

mit dem Sein ist dieser Reichtum, der „vielleicht" nur zum Tier (zum
tierischen Tier und menschlichen Tier) gehört, ein geheimnisvoller und „freier"

Raum, den der Mensch „gar nicht kennt". In seinen Duineser Elegien
hatte Rilke schon diese Möglichkeit dichterisch gedacht; er glaubt nämlich,

dass das Offene nur der Kreatur (d.h. dem Tier) gehört.3°
Die von Agamben gedachte Zusammengehörigkeit von Verborgenheit

und Unverborgenheit, Menschheit und Tierheit ist wahrscheinlich ein
geheimnisvoller, fruchtbarer und gleichzeitig gefährlicher Ort des Denkens,
der neue existenziale Möglichkeiten jenseits der Metaphysiklogik im Zeitalter

der Herrschaft des blossen Lebens als Gegenstand jeder politischen
Rede bieten könnte.

Agamben schreibt:

Der Mensch hat nunmehr sein geschichtliches telos erreicht, und für eine
wieder Tier gewordene Menschheit bleibt nichts anderes als die Entpolitisie-
rung der menschlichen Gesellschaften durch eine unbedingte Entfaltung der
oikonimia oder die Erhebung des biologischen Lebens zur höchsten politischen

(oder eher unpolitischen) Aufgabe übrig.31

Das Ziel einer zukünftigen Menschheit, für die vermutlich weder der Name
„Menschheit" noch der Neologismus Post-human genügend sind, besteht
darin, das Verhältnis Mensch/Tier über jeden absoluten, hierarchischen
Gegensatz hinaus zu denken.

In diesem Zusammenhang ist die Perspektive des französischen
Philosophen Gilles Deleuze interessant - und gleichzeitig umstritten. Natürlich
bin ich mir bewusst, dass die These Deleuzes ganz verschieden von
Heideggers Philosophie ist. Trotzdem glaube ich, dass seine Philosophie neue
hermeneutische Perspektiven in Bezug auf unser Thema eröffnen könnte.
In seinem mit dem Psychoanalytiker Felix Guattari geschriebenen Hauptwerk

Mille Plateaux32 ist der Begriff „devenir-animal" [Tier-Werden]
entscheidend. Dieser Begriff schlägt keine Rückkehr des Menschen in einen
hypothetischen Naturzustand vor, in dem es eine Zusammengehörigkeit von
Mensch und Natur gegeben hätte; sondern er ist eine zukünftige Möglichkeit,

ein offener Freiheitsraum, in dem der Mensch die Chance auf eine
fruchtbaren „Kontamination des Lebens" und „im Leben" über jede ontolo-
gische Souveränität und Immunisierung hinaus finden kann.

3° In seiner Vorlesung über Parmenides stellt Heidegger eine Auslegung der Stellung Rilkes

(vgl. zum Beispiel HEIDEGGER, Martin: Parmenides [= GA 54]. Frankfurt a.M.: Klostermann

1992, 227). Um dieses Thema zu vertiefen, vgl. ARIEMMA, Tommaso: Fenomenologia
deU'estremo. Heidegger, Rilke e Cézanne. Milano: Mimesis 2005; VENEZIA, Simona: II lin-
guaggio del tempo. Su Heidegger e Rilke. Napoli: Guida 2007.

31 AGAMBEN: Das Offene, 85.
32 DELEUZE, Gilles / Guattari, Felix : Mille Plateaux. Paris : Minuit 1980. Zu diesem Thema,

vgl. ClMATTI, Feiice: Filosofia dell'animalità. Roma: Laterza 2013.



294 Salvatore Spina

Zusammenfassung
Mein Beitrag möchte zeigen, dass die ontologische Differenz zwischen
Menschheit und Tierheit im Denken Heideggers durch die in der Philosophie
klassische Beziehung von Freiheit und Notwendigkeit bestimmt werden kann.

Der erste Abschnitt analysiert in grundsätzlicher Weise die Frage nach
der Freiheit in Bezug auf Heideggers Denken. Der zweite Abschnitt untersucht

die Vorlesung Heideggers Die Grundbegriffe der Metaphysik
(1929/30,); hier schlägt Heidegger eine Beschreibung der Differenz zwischen
Menschheit und Tierheit vor: einerseits hat das Dasein die Möglichkeit eines
existentialen Entwurfs, andererseits hat das Tier, das ,weltarm' ist, keine
Freiheit, weil es seine Umwelt nicht wählen kann. Der letzte Abschnitt meiner

Arbeit beschäftigt sich mit einer kritischen Untersuchung von Heideggers

Frage nach der Tierheit durch die Reflexionen einiger zeitgenössischen
Philosophen, allen voran Giorgio Agamben.

Abstract
The aim of this paper is to show that in Heidegger's thought the ontological
difference between humanity and animality can be analyzed in relation to
the difference between freedom and necessity, which characterizes a large
part of the history ofphilosophy.

The first part analyzes in general the question offreedom in Heidegger's
thought. I want to show that for Heidegger this question is extremely important

and even more important that it is in much of Western metaphysics.
The second part concerns Heidegger's course Die Grundbegriffe der
Metaphysik. Here Heidegger proposes a description of the difference between
humanity and animality. The humanity of the human being (Dasein) is characterized

by the possibility of an 'existential draft'. In contrast the animal is

'poor in world' (weltarm) and is not free because it cannot choose the
environment where it lives. The last part of my work, the most open and
experimental one, is dedicated to an analysis of contemporary interpretations of
Heidegger's thought. In particular I propose a view espoused by the Italian
philosopher Giorgio Agamben.


	Eine unmögliche Freiheit : Überlegungen über die Frage nach der Tierheit in Heideggers Denken

