Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 2

Artikel: Eine unmagliche Freiheit : Uberlegungen tber die Frage nach der
Tierheit in Heideggers Denken

Autor: Spina, Salvatore

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761295

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SALVATORE SPINA

Eine unmogliche Freiheit.
Uberlegungen iiber die Frage nach der Tierheit in
Heideggers Denken

Eines der Grundziele der heideggerschen Seinsfrage besteht darin, die ab-
solute und unvereinbare Differenz zwischen Mensch und Tier zu zeigen.

Schon in Sein und Zeit, und spdter in den Werken nach der sogenann-
ten Kehre immer eindeutiger, denkt Heidegger, dass die Menschheit des
Daseins als Uberwindung der blossen biologischen Tatsache des Lebens an
sich als Beziehung zwischen dem Menschen und dem Sein zu erfassen ist.
Das Dasein ist namlich der begriffliche Ort, von dem aus die Zugehorigkeit
des geschichtlichen Menschen zum ekstatischen Raum des Seins zu den-
ken ist.

In diesem Zusammenhang mochte mein Beitrag in drei Abschnitte ge-
gliedert zeigen, dass die ontologische Differenz zwischen Mensch und Tier
in der fiir die Philosophie klassischen Beziehung von Freiheit und Notwen-
digkeit bestimmt werden kann.

Erstens (Vom Wesen der Freiheit): Durch die Analyse zweier Texte Hei-
deggers, Vom Wesen der Wahrheit (in Wegmarken, Band 9 der Gesamtaus-
gabe) und Schelling: Vom Wesen der menschlichen Freiheit (1809) (Band 42
der Gesamtausgabe), mochte ich das Problem der Freiheit in Heideggers
Denken grundsdtzlich darstellen.

Zweitens (Eine unmégliche Freiheit): Durch die Analyse einiger ent-
scheidenden Passagen aus Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — End-
lichkeit - Einsamkeit (Band 29/30 der Gesamtausgabe) mochte ich zeigen,
dass die Tierheit des Tieres in Heideggers Denken als eine unmégliche Frei-
heit gedacht ist; dagegen ist die Menschheit des Daseins als die Freiheit
der Entscheidung in der Offenheit der Moglichkeit des Entwurfs gedacht.

Drittens (Das Offene von Agamben. Denkwege mit und nach Heidegger):
Von der Analyse der Reflexionen einiger zeitgenossischen Philosophen
(allen voran Giorgio Agamben) ausgehend, mochte ich Heideggers Kon-
zeption der Tierheit kritisch untersuchen, um neue hermeneutische Wege
im Verhdltnis zu dieser entscheidenden Frage anzubieten.

1. VOM WESEN DER FREIHEIT
Die Absicht, das Denken Heideggers vom Freiheitsbegriff her zu untersu-

chen, kann als ein erfolgloses Unternehmen erscheinen. Auch dem unauf-
merksamen Leser ist unmittelbar ersichtlich, dass sich Heidegger in sei-



282 Salvatore Spina

nem Werk mit dieser Frage nur selten beschiftigt; er benutzt das Wort
»Freiheit” in wenigen Fillen und immer mit einer gewissen Verlegenheit.

Das eklatanteste Beispiel dafiir ist Sein und Zeit: in diesem beriihmten
Werk, das der Analyse der Existenz des Menschen gewidmet ist (Daseins-
analyse), fehlt eine umfassende Thematisierung der Frage nach der mensch-
lichen Freiheit.:

Nattirlich ist dieses Fehlen kein Zufall; vielmehr ist es ein Anzeichen fir
den Versuch des jungen Heidegger, die philosophischen Kategorien, die in
der abendlandischen Uberlieferung die Verfassung des Menschen und sei-
nes in-der-Welt-Seins kennzeichnen, radikal neu zu denken.

Weil die Freiheit eine zentrale Kategorie der abendlandischen Philoso-
phie ist, besonders der Neuzeit - von Descartes bis Kant und Hegel ist der
Freiheitsbegriff entscheidend, um die Kennzeichnung des Subjekts darzu-
stellen - und weil eines der Ziele Heideggers die Uberwindung der philo-
sophischen Tradition des Abendlands ist, war es notig, schon in Sein und
Zeit, eine alternative Auslegung der Frage nach der Freiheit zu entwerfen.
Demnach versucht Heidegger in diesem Werk, eine vom Ballast der Uber-
lieferung freie Verfassung des Freiheitsbegriffes zu entwickeln.

Durch den Gebrauch noch unberiihrter Kategorien, die er ,Existenzia-
len“ nennt — wie z.B. Entschlossenheit, Offenheit, Entwurf, Zusein -, ver-
sucht Heidegger, die Frage nach der Freiheit jenseits der metaphysischen
Grenze der abendldndischen Tradition zu denken.

Bevor wir die Frage nach der Freiheit positiv analysieren und die Bezie-
hung zwischen Menschheit und Tierheit in Heideggers Denken erortern,
wie es das Ziel dieses Beitrags ist, sollten wir in diesem Zusammenhang
einen kurzen aber notwendigen, Umweg machen, der einen entscheiden-
den Aspekt der heideggerschen Philosophie beleuchten wird.

Das Freiheitsthema ist wahrscheinlich einer der strategischen Orte des
Denkens Heideggers, wo seine Entfernung von der existentialistischen Phi-
losophie und besonders vom atheistischen Existenzialismus Sartres deut-
lich wird.

Eine der Grundthesen Sartres lautet bekanntlich: ,L’homme est con-
damné a étre libre; condamné parce qu'il ne s’est pas lui créé lui-méme, et
par ailleurs cependant libre parce qu’une fois jeté dans le monde, il est res-
ponsable de tout ce qu'il fait“.2 Ausgehend von der beriihmten Behauptung
Ivans in Die Briider Karamasow ,Wenn es keinen Gott gibt, dann ist alles
erlaubt” denkt Sartre, dass die Tabula rasa der immanenten Existenz des
Menschen der Ort jeder Rede iiber sein Wesen ist; mit anderen Worten:

1 Zur gesamten Freiheitsfrage in Heideggers Denken vgl. FIGAL, Gilinter: Martin Heideg-
ger. Phdnomenologie der Freiheit. Tiibingen: Siebeck 2013.

2 SARTRE, Jean-Paul : L’existentialisme est un humanisme. Paris : Gallimard 1996, 39-40.
Ubersetzung: Der Mensch ist dazu verurteilt, frei zu sein. Verurteilt, weil er sich nicht selbst
erschaffen hat, und dennoch frei, weil er, einmal in die Welt geworfen, fiir all das verant-
wortlich ist, was er tut.



Uberlegungen iiber die Frage nach der Tierheit in Heideggers Denken 283

die Existenz geht der Essenz (dem Wesen) voraus. Der Mensch ist das ganz
freie Seiende, dem die Aufgabe zukommt, sein eigenes Wesen aus der Kon-
tingenz der immanenten Moglichkeit zu schaffen.

Ein so gestellter philosophischer Vorschlag verweist natiirlich auf die
Themen von Sein und Zeit; und Sartre hat die entscheidende Rolle des
Werks Heideggers fiir sein Hauptwerk Das Sein und das Nichts niemals
verborgen. Diese zwei Werke teilen viele gemeinsamen Themen und sind
deswegen oft angendhert worden: die Angst, die Entschlossenheit, der Ent-
wurf, usw. Trotzdem warnt Heidegger selbst im Brief iiber den ,Huma-
nismus®, der eine Antwort auf L’existentialisme est un humanisme darstellt,
vor der Gefahr einer solchen Anndherung, die auf einem wesentlichen
Missverstandnis beruht.

In einem entscheidenden Abschnitt des Briefes, wo Heidegger nach
dem Wesen des Humanismus im Verhadltnis zum Denken von Sein und Zeit
fragt, schreibt er: ,Ob dieses Denken, gesetzt dass an einem Titel iber-
haupt etwas liegt, sich noch als Humanismus bezeichnen lass? Gewiss
nicht, insofern der Humanismus metaphysisch denkt. Gewiss nicht, wenn er
Existentialismus ist und den Satz vertritt, den Sartre ausspricht: précisé-
ment nous sommes sur un plan ot il y a seulement des hommes*“.3

Wenn, wie Sartre sagt, der Existentialismus ein Humanismus ist, und
wenn jeder Humanismus im metaphysischen Denken verwickelt ist, dann
ist klar, dass das Denken von Sein und Zeit, wo Heidegger die Dekonstruk-
tion und die Uberwindung der Metaphysik entwirft, nicht als Humanismus
betrachtet werden kann.4

Im Existenzialismus Sartres ist der Mensch ndamlich der Mittelpunkt
der philosophischen Rede; dagegen ist das Ziel Heideggers in Sein und Zeit,
die Frage nach dem Sein neu zu stellen: die Daseinsanalyse stellt nur ein
,Vorarbeiten“ der Seinsfrage dar.5 So schreibt Heidegger im Brief: ,So
kommt es denn bei der Bestimmung der Menschlichkeit des Menschen als
der Ek-sistenz darauf an, dass nicht der Mensch das Wesentliche ist,
sondern das Sein als die Dimension des Ekstatischen der Ek-sistenz“.6

Wenn der Mittelpunkt von Sein und Zeit und des ganzen Werks Hei-
deggers die Seinsfrage ist, dann finden wir auch in der Frage nach der
Freiheit eine ungewohnliche Beschreibung dieses Begriffes, die jenseits der
Tradition der abendlandischen Philosophie seinen begrifflichen Ort hat.

3 HEIDEGGER, Martin: Brief iiber den ,Humanismus®, in: Wegmarken (= GA 9). Frankfurt
a.M.: Klostermann 1976, 334.

4 Zur Auseinandersetzung Heidegger-Sartres, im Verhdltnis zu dieser Frage, vgl. OSON-
KO, Antoine-Dover : Humanisme et métaphysique : Heidegger interpréte de Sartre. Paris :
Louvaine-la-Neuve 2006.

5 In der Einleitung von Sein und Zeit schreibt Heidegger explizit: ,Die so gefaBte Analy-
tik des Daseins bleibt ganz auf die leitende Aufgabe der Ausarbeitung der Seinsfrage orien-
tiert“ (HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit [= GA z2]. Frankfurt a.M.: Klostermann 1977, 23).

6 HEIDEGGER: Brief iiber den ,Humanismus“ (= GA g), 333f..



284 Salvatore Spina

Wenn wir bis hierher den allgemeinen Horizont der Frage gezeichnet
haben, kommt es jetzt darauf an, die Frage nach der Freiheit in Heideggers
Denken positiv zu stellen: Was ist das, die Freiheit?

Im Vortrag Von Wesen der Wahrheit schreibt Heidegger:

Freiheit ist nicht nur das, was der gemeine Verstand gern unter diesem Na-
men umlaufen ldsst: das zuweilen auftauchende Belieben, in der Wahl nach
dieser oder jener Seite auszuschlagen. Freiheit ist nicht die Ungebundenheit
des Tun- und Nicht-tunkénnens. Freiheit ist aber auch nicht erst die Bereit-
schaft fiir ein Gefordertes und Notwendiges (und so irgendwie Seiendes). Die
Freiheit ist alldem (der ,negativen“ und der ,positiven“ Freiheit) zuvor die
Eingelassenheit in die Entbergung des Seienden als eines solchen.?

Mit diesen Worten tut Heidegger eine schwindelnde Drehung jeder dem
Gemeinsinn angehorenden Bestimmung; bevor sie die freie Wahl des Men-
schen - sowohl negativ (frei von...) als auch positiv (frei zu...) - bezeichnet,
hat die Freiheit eine Eigenschaft, der ein phanomenal-existenzieller Aspekt
zuvorkommt.

Die Freiheit betrifft die Frage nach dem Seienden als solchem, d.h. die
Frage nach dem Sein und der Wahrheit. Wenn in Heideggers Denken die
Wahrheit zuerst keine Gewissheit (certitudo), keine Angleichung (adae-
quatio) und keine Offenbarung ist, sondern Unverborgenheit (Heideggers
Ubersetzung des griechischen Wortes aletheia), und wenn er die Freiheit
zuerst als eine ,Eingelassenheit in die Entbergung des Seienden als eines
solchen® bezeichnet, dann wird deutlich, dass der Mittelpunkt der Frei-
heitsfrage die Frage nach der Wahrheit des Seins ist.

Andererseits ist bedeutsam, dass Heidegger den Titel Vom Wesen der
Wahrheit benutzt, um einem Vortrag Giber die Freiheit zu nennen. Anders
gesagt: in Heideggers Denken sind die Frage nach der Freiheit und die Fra-
ge nach der Wahrheit fest verbunden. Lakonisch schreibt er: ,Das auf das
Wesen der Wahrheit hin erblickte Wesen der Freiheit zeigt sich als die
Aussetzung in die Entborgenheit des Seienden®.8

Aus dieser so formulierten Rede ergibt sich klar, dass die Frage nach
der Freiheit in Heideggers Denken eine andere Konnotation als die tradi-
tionelle abendldandische Philosophie hat. Diese Philosophie hat uns bis an-
hin vermittelt, dass der Mensch die Freiheit als anthropologischen Schatz
besitzt; dazu prdsentiert Heidegger die radikale Umkehrung und iibergibt
den Menschen der ,Herrschaft® des Seins, der Wahrheit und der Freiheit.
Heidegger glaubt also, dass die als Dasein gedachte Menschheit des
Menschen ihre Aufgabe in der ,freien“ Entsprechung der Wahrheit des

7 HEIDEGGER, Martin: Vom Wesen der Wahrheit, in: Wegmarken (= GA 9). Frankfurt a.M.:
Klostermann 1976, 189. Zur gesamten Analyse dieses Vortrags vgl. VON HERRMANN, Friedrich-
Wilhelm: Wahrheit - Freiheit - Geschichte. Eine systematische Untersuchung zur Heideggers
Schrift ,Vom Wesen der Wahrheit“. Frankfurt a. M.: Klostermann 2002.

8 HEIDEGGER: Vom Wesen der Wahrheit (= GA g), 189.



Uberlegungen iiber die Frage nach der Tierheit in Heideggers Denken 285

Seins in seiner Wesung hat. Freiheit bedeutet fiir den Menschen, der Beru-
fung des Seins in seiner Lichtung zu entsprechen. In diesem Zusammen-
hang ist es wichtig festzuhalten, dass diese Entsprechung zumeist negativ
als Seinsverlassenheit und Seinsvergessenheit geschieht.9

In seinem Buch tber Schelling schreibt Heidegger:

Hier gilt die Freiheit nicht als Eigenschaft des Menschen, sondern umge-
kehrt: Der Mensch gilt allenfalls als Eigentum der Freiheit. Freiheit ist das
umgreifende und durchgreifende Wesen, in das zuriickversetzt der Mensch
erst Mensch wird. Das will sagen: Das Wesen des Menschen griindet in der
Freiheit. Die Freiheit selbst aber ist eine alles menschliche Seyn tiberragende
Bestimmung des eigentlichen Seyn iiberhaupt. Sofern der Mensch als Mensch
ist, muss er an dieser Bestimmung des Seys teilhaben, und der Mensch ist,
soweit er diese Teilhabe an der Freiheit vollzieht. Merksatz: Freiheit nicht
Eigenschaft des Menschen, sondern: Mensch Eigentum der Freiheit.10

Aus dieser Analyse des Denkens Heideggers ergibt sich die unmittelbare
Verbindung zwischen der Seinsfrage und dem Freiheitsthema. Heidegger
ist in diesem Punkt klar: ,Es soll deutlich gemacht werden, dass ohne eine
hinreichend urspriingliche Grunderfahrung des Seienden sich in der gan-
zen Frage der Freiheit und des Systems der Freiheit kein Schritt tun
lasst“.n

So treffen wir auf eine zweite Frage, die auf das eigentliche Thema die-
ses Beitrags verweist. Sie lautet: Ist es begriindet, den Unterschied zwischen
Mensch und Tier in Verbindung mit der Frage nach der Freiheit (d.h. mit
der Frage nach dem Sein und seiner Wahrheit) zu betrachten?

Wir finden die Antwort auf diese Frage in einer entscheidenden Pas-
sage des mehrmals zitierten Vortrags Vom Wesen der Wahrheit: ,Weil je-
des menschliche Verhalten je in seiner Weise offenstandig ist und sich ein-
spielt auf das, wozu es sich verhalt, muss ihm die Verhaltenheit des Sein-
lassens, d.h. die Freiheit, jene Mitgift der inneren Weisung zur Anglei-
chung des Vorstellens an das jeweilige Seiende verliehen haben®.:2

Diese Passage enthdlt zwei fiir meinen Aufsatz entscheidende Punkte.
Zuerst bestatigt Heidegger die feste Beziehung zwischen Freiheit und der
,Wesung des Seins im Offenen der Lichtung®; zweitens benutzt er das
Wort ,Verhalten®, um die Verbindung zwischen dem Menschen und dem

9 Zur Vertiefung dieser Frage siehe HEIDEGGER, Martin: Beitrdge zur Philosophie (Vom
Ereignis) (= GA 65). Frankfurt a.M.: Klostermann 1989 und HEIDEGGER, Martin: Besinnung (=
GA 66). Frankfurt a.M.: Klostermann 1997. Zu diesen Werken vgl. VON HERRMANN, Friedrich-
Wilhelm: Wege ins Ereignis. Zu Heideggers ,Beitrdgen zur Philosophie“. Frankfurt a.M.: Klos-
termann 1994; STRUMMIELLO, Giusy: L’altro inizio del pensiero. I ,Beitrige zur Philosophie” di
Martin Heidegger. Bari: Levante 199s5.

10 HEIDEGGER, Martin: Schelling: vom Wesen der Menschlichen Freiheit (1809) (= GA 42).
Frankfurt a.M.: Klostermann 1988, 15.

1 HEIDEGGER: Schelling (= GA 42), 153.

12 HEIDEGGER: Vom Wesen der Wahrheit (= GA 9), 190-191.



286 Salvatore Spina

Offenen des Seins, d.h. der Freiheit, zu beschreiben. Im Buch Die Grundbe-
griffe der Metaphysik, das die vorbereitenden Anmerkungen einer zum
Vortrag Vom Wesen der Wahrheit gleichzeitigen Vorlesung prasentiert, be-
nutzt Heidegger zwei verschiedene Worte, um das Verhdltnis des Men-
schen und des Tieres mit der Welt zu bestimmen. Der Mensch hat ein
,Verhalten®, das Tier hat dagegen ein ,Benehmen®.53

Wenn er die Freiheitsfrage behandelt, analysiert Heidegger also nur das
,Verhalten“ des Menschen und beachtet nicht die ,Beziehung“ mit der
Welt, die das Tier in seinem ,Benehmen“ charakterisiert.

2. EINE UNMOGLICHE FREIHEIT

Die Grundbegriffe der Metaphysik ist das einzige Werk, in dem Heidegger
sich tiefer mit der Frage der Tierheit beschaftigt; mit komparativer Metho-
de stellt er die Frage nach der Tierheit des Tiers und denkt gleichzeitig
den Unterschied zwischen der Tierheit und der Menschheit.4

Die theoretische Basis des Werks Heideggers ist die Analyse der Tier-
umwelt des estnischen Biologen Jacob von Uexkiill; sein Buch Theoretische
Biologie wird von Heidegger in der Vorlesung vom Sommersemester
1929/1930 ausdriicklich zitiert.:s

Das Ziel der Untersuchungen von Uexkiills, die von einer von Heideg-
ger geteilten, radikalen Kritik der evolutionistischen Theorie Darwins aus-
gehen, besteht darin, die strenge Verbundenheit jedes lebenden Organis-
mus mit seiner Umgebung zu beschreiben. Es gibt ndmlich keinen allge-
meinen Raum fiir alle Lebewesen, keine von ihnen geteilte, einzige Welt;
sondern es soll eine spezifische Umwelt fiir jede Spezies gedacht werden.
Jede Spezies hat eine privilegierte Beziehung mit dem ,biologisch® zu ihr
gehorenden Lebensraum.

Diese von dem estnischen Biologen gegebene Bestimmung des Lebewe-
sens gibt Heidegger die Moglichkeit, eine Leitthese seiner Vorlesung Grund-
begriffe der Metaphysik zu erkliren; namentlich die These ,das Tier ist
weltarm®, im Gegensatz zum Menschen, der Weltbilder ist.

13 Die Art, wie der Mensch ist, nennen wir das Verhalten; die Art, wie das Tier ist, nen-
nen wir das Benehmen“ (HEIDEGGER, Martin: Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlich-
keit - Einsamkeit [= GA 29/30]. Frankfurt a.M.: Klostermann 1983, 346).

14 Zu diesem Thema vgl. ILLETTERATI, Luca: Tra tecnica e natura. Problemi di ontologia
del vivente in Heidegger. Padova: Il Poligrafo 2002; SPINA, Salvatore: Esistenza e vita. Uomo e
animale nel pensiero di Martin Heidegger. Milano: Mimesis 2015.

15 HEIDEGGER: Grundbegriffe der Metaphysik (= GA 29/30), 327. Zur gesamten Analyse des
Vergleiches Heidegger/von Uexkiill vgl. BASSANESE, Monica: M. Heidegger e J. von Uexkiill.
Filosofia e biologia a confronto nella Vorlesung ,Grundbegriffe der Metaphysik“. Trento: Ve-
rifiche 2004; BUCHANAN, Brett: Onto-Ethologies. The animal Environments of Uexklill, Hei-
degger, Merleau-Ponty and Deleuze. New York: Sunny 2008; ROMANO, Claude : Le monde ani-
mal : Heidegger et von Uexkiill, in : ROMANO, Claude / JOLLIVET, Servanne (Hgg.) : Heidegger
en dialogue 1912-1930. Rencontres, affinités, confrontation. Paris : Vrin 2009.



Uberlegungen iiber die Frage nach der Tierheit in Heideggers Denken 287

Die Weltarmut des Tieres - in Heideggers Denken sind Tier und allge-
meines Lebewesen ,das Selbe“ - ist die Bezeichnung seiner unlésbaren Ver-
bundenheit mit der Umwelt. Diese Verbindung schlief3t das Tier in seiner
Umgebung ein; sie ist die feste, biologische Beziehung jedes Lebewesens
mit seiner Umwelt. In seinem Leben und in seiner Bewegung trifft das Tier
nur das, was es treffen muss, nichts anderes; mit anderen Worten: es kann
nicht wahlen, worauf es seine Aufmerksamkeit richtet. In der Vorlesung
tiber die Tierheit schreibt Heidegger:

Weil das Fahigsein zu... die Seinsart des Tieres durchherrscht, kann das so
Seiende, wenn es zu Anderen in Beziehung kommt, nur auf solches treffen,
was das Fahigsein ,angeht’, an-ldsst. Alles andere vermag im vorhinein nicht
in den Umring des Tieres einzudringen. Hierbei geht es noch gar nicht um
das inhaltliche Einzelne, sondern um den Grundcharakter dessen, worauf das
Tier iberhaupt in Beziehung sein kann.

Anhand der semantischen Ahnlichkeit der benutzten Begriffe (Benehmen
und Benommenheit) behauptet Heidegger, dass das Wesen der Tierheit
(die Benommenheit) seine Bestimmung im tierischen Benehmen hat. Die
Benommenheit ist der von Heidegger benutzte Begriff, um das biologische
Beziehungsgefiige des Tieres zu seiner Umgebung zu bezeichnen. Weil das
Tier ganz ,geziaumt” vom Netz seines Triebs ist, konnen wir sein Beneh-
men als ,treiben® charakterisieren. Treiben bedeutet ein ,bewegt werden®
nach einer ,unsinnlichen Reaktion“ seiner spezifischen Umwelt.

Das tierische Benehmen kann also stricto sensu nicht als Aktion be-
trachtet werden; hier geschieht keine freiwillige Wahl. Das Verhaltnis des
Tieres zu seiner Umgebung, das kein echtes Verhaltnis ist, ist dann eine
Re-aktion, d.h. ein Dialog des Tieres einzig mit seinem Trieb. Es bleibt also
im begrenzten Raum seines Umkreises.

Wenn das Verhaltnis des Menschen zum ekstatischen Raum des Seins
von Heidegger als ein ,Verhalten charakterisiert wird und als die Freiheit,
der ,Wesung des Seyns in seiner Lichtung“ zu entsprechen, dann muss das
Benehmen des Tieres als eine unmdégliche Freiheit gedacht werden.

Weil das Tier in seinem Trieb ,gekettet” bleibt, denkt Heidegger, dass
das tierische Wesen als eine unmittelbare und un-sinnliche Notwendigkeit
der Antwort einer biologischen Bestimmung gekennzeichnet werden muss.

Das Tier wahlt die Richtung seiner Bewegung nicht, sondern es antwor-
tet auf den Trieb seiner biologischen Notwendigkeit. Man kdénnte sagen:
noch vor dem Menschen hat die Natur den Tieren das ,Joch“ auferlegt.
Dieses Joch ist zwingender, weil es biologisch von der Natur aufgebiirdet
wird.

Die ontologische Differenz zwischen der Menschheit und der Tierheit,
die ich hier analysieren mochte, kann dann als der absolute Unterschied -

16 HEIDEGGER: Grundbegriffe der Metaphysik (= GA 29/30), 369-370.



288 Salvatore Spina

und nicht als Gegensatz - zwischen der Notwendigkeit, die das Tier an sei-
ne Umgebung bindet, und der Freiheit der Moglichkeit, die das Dasein im
,Offenen” seiner Existenz charakterisiert, gedacht werden.

In diesem Zusammenhang findet die Abwendung Heideggers von der
biologischen Theorie Uexkiills statt. Obwohl Heidegger dem estnischen
Biologen den Vorzug eines innovativen Vorschlags im Bereich der Biologie
zugesteht glaubt er, dass das Denken Uexkiills einen grundsdtzlichen Man-
gel hat. In seinem Buch Theoretische Biologie stellt von Uexkiill den Unter-
schied zwischen Mensch und Tier als ontische Differenz dar; mit anderen
Worten: er ignoriert — gemass Heideggers Auslegung - die ontologische Dif-
ferenz, die diese Beziehung bezeichnet. So driickt Heidegger diese Frage
aus:

Zwar ist Uexkiill gerade derjenige unter den Biologen, der immer wieder und
in aller Scharfe betont, dass das, wozu das Tier in Beziehung ist, anders gege-
ben sei als fiir den Menschen. Allein, hier ist gerade die Stelle, wo das ent-
scheidende Problem verbogen liegt und herausgeholt werden miisste. Denn
es handelt sich nicht einfach nur um eine qualitative Andersheit der tieri-
schen Welt gegeniiber der Welt des Menschen und erst recht nicht um quan-
titative Unterschiede der Weite, Tiefe und Breite.'7

Diese These Heideggers findet eine wichtige Bestdtigung in einem ent-
scheidenden Sprachaspekt; Uexkiill benutzt das Wort ,Umwelt“ sowohl fiir
die Umgebung des Tieres als auch fiir die Welt des Menschen; dagegen ge-
braucht Heidegger in der Vorlesung Grundbegriffe der Metaphysik das
Wort ,Umwelt” nur, um die Welt des Menschen zu bezeichnen. In diesem
Begriff gibt es schon den in Sein und Zeit als ,In-der-Welt-Sein“ gedachten
Verweis auf die Zusammengehorigkeit des Daseins zur Welt.

Die ,unmogliche Freiheit” zeigt in Heideggers Denken das Unvermogen
des Tieres, die feste und unmittelbare Verbundenheit mit seiner Umge-
bung abzubrechen und das Verstehen des Seins zu erreichen. Dieses Zitat
kann diesen bestimmenden Aspekt kldren:

Die Biene ist der Sonne und der Dauer des Hinflugs einfach tiberlassen, ohne
dergleichen als solches zu erfassen und Erfasstes fiir Uberlegung zu ver-
wenden. Uberlassen daran kann sie nur sein, weil sie vom Grundtrieb des
Futterholens getrieben ist. Gerade in solcher Getriebenheit — und nicht etwa
aufgrund von Feststellung und Uberlegung - kann sie benommen sein von
dem, was die Sonne an ihr veranlasst.18

In diesem Zusammenhang konnen wir diese Frage nicht analytisch ver-
tiefen, trotzdem sollte man kurz darstellen, dass die unmogliche Bezie-
hung des Tieres zum ekstatischen Raum des Seins von seiner Sprachlosig-
keit abhdangt. Man konnte sagen: die Sprache stellt die Mdglichkeit fiir das

17 HEIDEGGER: Grundbegriffe der Metaphysik (= GA 29/30), 383.
18 HEIDEGGER: Grundbegriffe der Metaphysik (= GA 29/30), 359f.



Uberlegungen tiber die Frage nach der Tierheit in Heideggers Denken 289

,menschliche Tier” - und nur fiir es - dar, die Unmittelbarkeit seines blos-
sen Lebens (zoé) abzubrechen und das Sein als solches zu verstehen.9

Die Freiheitsfrage in Bezug auf meinen Beitrag kann endlich durch ein
in Grundbegriffe der Metaphysik verborgenes Problem analysiert werden.
Dieser Weg konnte uns neue hermeneutische Moglichkeiten eroffnen.
Stellen wir das Problem so: die unmogliche Freiheit des Tieres hangt von
seiner wesentlichen Zeitlosigkeit ab. Nattirlich denkt Heidegger in diesem
Zusammenhang an die Zeit nicht als circadiane Rhythmik, die zu jedem
Lebewesen biologisch gehort, sondern als die Zeitlichkeit, die das Dasein
in Sein und Zeit ontologisch charakterisiert.

In Sein und Zeit fehlt eine abschliessende Thematisierung der Frage
nach der Tierheit. Trotzdem kénnen wir zwei konkrete Punkte finden, wo
Heidegger den Unterschied zwischen dem Menschen und dem Tier aus-
driicklich darstellt. Der erste Punkt erldautert die ontologische Differenz
zwischen der Sterbensmoglichkeit des Menschen und der Unmoglichkeit
des Tiers, welches nicht ,sterben“, sondern nur ,verenden“ kann. Der
zweite Punkt ist entscheidend fiir unsere Rede: am Ende des Buchs, in den
Abschnitten tiber die Zeitlichkeit, schreibt Heidegger: ,Wie und wo tiber-
haupt das Sein der Tiere zum Beispiel durch eine ,Zeit* konstituiert wird,
bleibt ein Problem fiir sich®.20

Die Antwort auf diese Frage konnen wir in Grundbegriffe der Metaphy-
sik finden; sie ist klar und ldsst keinen Zweifel: das Tier hat keine Zeit.
Weil es an seinem Umring gebunden bleibt, lebt das Tier in einer dauern-
den Anwesenheit, in einer Serie von ,Jetzt“, die seine biologischen Triebe
(fressen, trinken, sich fortpflanzen, schlafen) darstellen.

Also hat das Tier weder eine Zukunft, weil es sich im Offenen der Mog-
lichkeit nicht entwerfen kann - in Sein und Zeit ist die Zukunft die eigent-
liche Zeitlichkeit des Daseins -, noch eine Vergangenheit, weil es sich
nicht erinnern und nicht vergessen kann. In einer Vorlesung iiber Nietz-
sches II. UnzeitgemdpPer Betrachtung. ,,Von Nutzen und Nachteil der Histo-
rie fiir das Leben® nennt Heidegger das Tier ,das historielose Seiende®.2

Die Zeitlosigkeit des Tiers ist eine andere Weise, seine unmdégliche
Freiheit zu benennen. Weil es in seinem ,anwesenden Umring“ verbunden
bleibt, kann das Tier nicht in den ekstatischen Raum des Seins eintreten.

In Bezug auf diese Uberlegungen kann Heidegger den ontologischen
Unterschied zwischen dem Tier, das in seinem ,Jetzt“ immer bleibt, und
dem Menschen, der als Dasein ein ,freies” Verhaltnis zur Temporalitat hat,
denken.

19 Ubrigens ist es bekannt: ,Die Sprache ist das Haus des Seins. In ihrer Behausung
wohnt der Mensch“ (HEIDEGGER: Brief tiber den ,Humanismus* [= GA 9], 313).

20 HEIDEGGER: Sein und Zeit (= GA 2), 457.

21 HEIDEGGER, Martin: Zur Auslegung von Nietzsches II. Unzeitgemdfer Betrachtung ,Vom
Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben® (= GA 46). Frankfurt a.M.: Klostermann 2003,
30.



290 Salvatore Spina

3. DAS OFFENE VON AGAMBEN. DENKWEGE MIT UND NACH HEIDEGGER

Die Grundbegriffe der Metaphysik sind ein fester, theoretischer Block, der
trotz einiger Schwankungen die absolute, ontologische Trennung zwischen
Tier und Mensch zeigt.

In einem entscheidenden Abschnitt der Vorlesung analysiert Heidegger
die Phanomenologie der ,tiefen Langweile, die er im ersten Abschnitt des
Buchs vertieft hatte. Dank dieser Analyse kann er eine ,Kluft“ in der mo-
nolithischen Idee einer klaren Differenz zwischen Menschheit und Tier-
heit ermitteln; schreibt namlich Heidegger:

Am Ende ist die bisher aufgezeigte Benommenheit als Wesen der Tierheit
gleichsam der geeignete Hintergrund, auf dem sich jetzt das Wesen der
Menschheit abheben kann, und zwar gerade in der Hinsicht, die uns be-
schaftigt: Welt - Weltbildung.>2

Obwohl Heidegger bereits nach wenigen Zeilen diese Ahnlichkeit als
»scheinbar” und ,tauschend bezeichnet, indem sie den Unterschied zwi-
schen Tierheit und Menschheit vielmehr bestitige, meine ich, dass sie uns
neue hermeneutische Wege dariiber hinaus bieten konnte, wenn wir das
nicht-Gesagte dieser Behauptung horen.

Diesbeziiglich erweist sich eine kurze Schrift des italienischen Philo-
soph Giorgio Agamben, Laperto. L'uomo e I'animale, auf dessen deutsche
Ubersetzung ich mich hier stiitze, Das Offene. Der Mensch und das Tier, als
entscheidend. In diesem Buch, das zwar einen heideggerschen Hinter-
grund hat, finden wir eine andere Mdglichkeit, die Beziehung zwischen
Mensch und Tier zu denken.

Die ,tiefe Langweile®, deren Analyse auf die in Sein und Zeit und in Was
ist Metaphysik? betrachtete Frage der Angst verweist, ist die eigentliche
Stimmung des Daseins. Mit anderen Worten: Sie ist die ontologische
Grenze zwischen der Tierheit und der Menschheit. Wenn sich der Mensch
der Unbedeutsamkeit der Welt ausgeliefert befindet, und d.h. in der Stim-
mung der ,tiefen Langweile®, kann er einen Weg zu seiner Eigentlichkeit
beginnen und so zum Dasein werden. Das Dasein ist namlich kein reines
Faktum (d.h. kein blosses zoé), sondern eine Aufgabe, die die Zugehorig-
keit des Menschen zum Sein nennt.

Aber in diesem bestimmten Zusammenhang findet man nach Agamben
die maximale Ahnlichkeit zwischen dem Menschen und dem Tier; er
schreibt:

In diesem Ausgeliefertsein an ,das sich versagende Seiende“ als erstem we-
sentlichem Moment der Langeweile offenbart sich die grundlegende Struktur
jenes Seienden - des Daseins —, fiir das es in seinem Sein sein eigenes Seins
aufs Spiel setzt. Das Dasein kann festgelegt werden als Langeweile zum

22 HEIDEGGER: Grundbegriffe der Metaphysik (= GA 29/30), 408.



Uberlegungen iiber die Frage nach der Tierheit in Heideggers Denken 201

Seienden, das sich ihm im Ganzen versagt, weil es ,seinem eigenen Sein
tiberantwortet ist“, ,geworfen“ und ,verloren“ in die Welt, deren es sich an-
nimmt. Aber gerade deswegen erhellt die Langeweile die unerwartete Ndhe
zwischen Dasein und Tier. Das ,Dasein” ist, indem es sich langweilt, an etwas
ausgeliefert, das sich ihm versagt, genau wie das Tier in seiner Benommen-
heit in etwas Nicht-Offenbartes hinausgesetzt.23

Die ,Benommenheit des Tieres und die ,tiefe Langweile“ des Menschen
zeigen die Moglichkeit, eine begriffliche Ahnlichkeit zwischen der Tierheit
und der Menschheit zu denken. Lakonisch schreibt Agamben: ,Beide sind
in ihrem eigensten Gestus auf eine SchliefSung hin offen“.24

Wie wir schon gesagt haben, hilt Heidegger diese Ahnlichkeit fiir
scheinbar; also muss sie iiberschritten werden. Heidegger glaubt namlich,
dass die absolute Differenz zwischen dem Menschen, der sein ,tierisches”
Verhaltnis zur Umgebung unterbrechen kann, und dem Tier, das in seiner
Umgebung eingebunden bleibt, genau im Augenblick ihrer maximalen Ahn-
lichkeit deutlich wird.

Trotzdem glaubt Agamben, dass das Problem dieser Affinitat zwischen
Tier und Mensch nicht so einfach gelost werden kann. Die Frage wird
namlich komplizierter, wenn wir die Beziehung Tier/Mensch nicht nur als
den Unterschied zwischen einem Tier (Hund, Katze, und so weiter)25 und
einem Menschen sondern auch als die im Menschen wohnende, tierische
Differenz betrachten.

Diese Frage wird von Agamben vom Wahrheitsbegriff ausgehend er-
klart, wie er in Heideggers Werk entwickelt wird. Wir haben schon gesagt,
dass die Wahrheit in Heideggers Denken in ihrem griechischen, urspriing-
lichen Sinn als aletheia verstanden werden sollte. Sie ist die Un-verborgen-
heit, die ,Wesung des Seys®, das im Doppelspiel ,6ffnen-schliessen® seine
Lichtung findet.

In den Werken nach der so genannten Kehre spielt vor allem das lethe,
die Verborgenheit, eine zentrale Rolle. Wenn die Metaphysik namlich der
begriffliche Raum des Vorrangs der Anwesenheit, der Verfiigbarkeit und
Machbarkeit des Seienden ist, dann muss das ,post-metaphysische“ Den-

23 AGAMBEN, Giorgio: Das Offene. Der Mensch und das Tier. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
2003, 74-.

24 AGAMBEN: Das Offene, 74.

25 Jacques Derrida hat diesen aporetischen Aspekt des heideggerschen Denkens schon
lange analysiert; er glaubt, dass man die Beziehung Mensch/Tier als eine absolute und adia-
batische Differenz nicht denken kann. In dieser Beziehung gibt es nicht nur eine Differenz,
sondern auch viele Unterschiede, die neue Lebensmoglichkeiten bieten. Vgl. DERRIDA, Jacques :
L’animal que donc je suis. Paris : Galilée 2006 und La Béte et le souverain II (2002-2003).
Paris : Galilée 2010. Zu diesem Thema vgl. DASTUR, Frangoise : Pour une zoologie "privative”
ou comment ne pas parler de l'animal, in : Alter 3 (1995) 281-317; DI MARTINO, Carmine:
Figure dell’evento. A partire da J. Derrida. Milano: Guerini 2009.



292 Salvatore Spina

ken Heideggers das ,nicht Verfiigbare“ - und d.h. das Nichts, das dem Sein
ontologisch gehort - als seinen Mittelpunkt iibernehmen.26

Das Zusammengehoren des Seins und des Nichts, der Unverborgenheit
und der Verborgenheit, wird in einer neuen Perspektive von Agamben
gedacht. Obwohl Heidegger es nicht zugeben kann, ist das Anhalten eines
geheimnisvollen Raums in der Wesung des Seins der Name einer ,tieri-
schen Alteritdt, die im nicht ganz transparenten Raum der Bildung des
Daseins bleibt. Agamben schreibt ndmlich:

Die hier vorgefiihrte Perspektive sieht das Geheimnis der Unverborgenheit
darin, dass die lethe im Herzen der aletheia - die Gleichurspriinglichkeit von
Nicht-Wahrheit und Wahrheit - die Nicht Offenbarung, das Nicht-Offene
der Tieres ist. Der ausgangslose Kampf zwischen Unverborgenheit und Ver-
borgenheit, zwischen Offenbarung und Verbarung, der die Welt des Men-
schen definiert, ist der innere Kampf zwischen Mensch und Tier. [..] Die
lethe ist nichts anderes als das Nicht-offenbarte der animalischen Umwelt. Sich
an ersteres zu erinnern, bedeutet notgedrungen, sich an letzteres zu erinnern,
sich einen Augenblick vor der SchlieBung einer Welt an die Benommenheit
Zu erinnern.27

Jetzt sollten wir aber eine letzte Frage stellen: wie kann man die von
Agamben gedachte Zusammengehorigkeit der Nahe und Distanz zwischen
Tier und Mensch mit der Frage der unmaéglichen Freiheit des Tieres ver-
binden?

Ich mochte - mit und gegen Heidegger - eine Umkehrung der bis jetzt
vertretenen Meinung aufwerfen. Auf einer entscheidenden Seite der
Grundbegriffe der Metaphysik schreibt Heidegger: ,Das Leben ist ein Be-
reich, der einen Reichtum des Offenseins hat, wie ihn vielleicht die
menschliche Welt gar nicht kennt“.28

Diese sibyllinische Behauptung erklart erstens einen entscheidenden
Punkt des Denkens Heideggers: die Differenz zwischen dem Menschen
und dem Tier hat hier keinen hierarchischen Wert; dank dieses Hinweises
zeigt sich die gegen das heideggersche Denken erhobene Anklage des An-
thropozentrismus unbegriindet.29

Zweitens: trotz der absoluten Differenz zwischen Mensch und Tier,
trotz Heideggers These der Freiheit als Name der Beziehung des Menschen

26 [n den 30er Jahren benutzt Heidegger das Wort ,Machenschaft®, um das Wesen der
neuzeitlichen Technik zu charakterisieren; vgl. HEIDEGGER: Beitrdge zur Philosophie (= GA
65) und Besinnung (= GA 66). Zu diesem Thema vgl. GORGONE, Sandro: Nel deserto
dell'umano. Potenza e Machenschaft nel pensiero di Martin Heidegger. Milano: Mimesis 2010;
VON HERRMANN, Friedrich-Wilhelm: Topologie und Topographie des Nihilismus aus dem
Gesprdch zwischen Ernst Junger und Martin Heidegger, in: Heidegger Studies 24 (2008) 21-37.

27 AGAMBEN: Das Offene, 78f.

28 HEIDEGGER: Grundbegriffe der Metaphysik (GA 29/30), 371f..

29 Zu diesem Thema vgl. COSTA, Vincenzo: Differenza antropologica e animalita in Hei-
degger, in: Discipline filosofiche 1 (2002) 137-165; CALARCO, Matthew: Zoographies. The ques-
tion of the animal from Heidegger to Derrida. Columbia: University Press 2008.



Uberlegungen iiber die Frage nach der Tierheit in Heideggers Denken 293

mit dem Sein ist dieser Reichtum, der ,vielleicht“ nur zum Tier (zum tieri-
schen Tier und menschlichen Tier) gehort, ein geheimnisvoller und ,frei-
er Raum, den der Mensch ,gar nicht kennt“. In seinen Duineser Elegien
hatte Rilke schon diese Moglichkeit dichterisch gedacht; er glaubt nam-
lich, dass das Offene nur der Kreatur (d.h. dem Tier) gehort.3e

Die von Agamben gedachte Zusammengehorigkeit von Verborgenheit
und Unverborgenheit, Menschheit und Tierheit ist wahrscheinlich ein ge-
heimnisvoller, fruchtbarer und gleichzeitig gefahrlicher Ort des Denkens,
der neue existenziale Moglichkeiten jenseits der Metaphysiklogik im Zeit-
alter der Herrschaft des blossen Lebens als Gegenstand jeder politischen
Rede bieten konnte.

Agamben schreibt:

Der Mensch hat nunmehr sein geschichtliches telos erreicht, und fiir eine
wieder Tier gewordene Menschheit bleibt nichts anderes als die Entpolitisie-
rung der menschlichen Gesellschaften durch eine unbedingte Entfaltung der
oikonimia oder die Erhebung des biologischen Lebens zur héchsten politi-
schen (oder eher unpolitischen) Aufgabe tibrig.3

Das Ziel einer zukiinftigen Menschheit, fiir die vermutlich weder der Name
»Menschheit“ noch der Neologismus Post-human geniigend sind, besteht
darin, das Verhaltnis Mensch/Tier iiber jeden absoluten, hierarchischen
Gegensatz hinaus zu denken.

In diesem Zusammenhang ist die Perspektive des franzdsischen Philo-
sophen Gilles Deleuze interessant — und gleichzeitig umstritten. Natiirlich
bin ich mir bewusst, dass die These Deleuzes ganz verschieden von Hei-
deggers Philosophie ist. Trotzdem glaube ich, dass seine Philosophie neue
hermeneutische Perspektiven in Bezug auf unser Thema eroffnen konnte.
In seinem mit dem Psychoanalytiker Felix Guattari geschriebenen Haupt-
werk Mille Plateaux3: ist der Begriff ,devenir-animal“ [Tier-Werden| ent-
scheidend. Dieser Begriff schldgt keine Riickkehr des Menschen in einen
hypothetischen Naturzustand vor, in dem es eine Zusammengehorigkeit von
Mensch und Natur gegeben hdtte; sondern er ist eine zukiinftige Moglich-
keit, ein offener Freiheitsraum, in dem der Mensch die Chance auf eine
fruchtbaren ,Kontamination des Lebens“ und ,im Leben“ iber jede ontolo-
gische Souverdnitidt und Immunisierung hinaus finden kann.

30 In seiner Vorlesung iiber Parmenides stellt Heidegger eine Auslegung der Stellung Ril -
kes (vgl. zum Beispiel HEIDEGGER, Martin: Parmenides [= GA s54]. Frankfurt a.M.: Kloster-
mann 1992, 227). Um dieses Thema zu vertiefen, vgl. ARIEMMA, Tommaso: Fenomenologia
dell’estremo. Heidegger, Rilke e Cézanne. Milano: Mimesis 2005; VENEZIA, Simona: Il lin-
guaggio del tempo. Su Heidegger e Rilke. Napoli: Guida 2007.

31 AGAMBEN: Das Offene, 8s.

32 DELEUZE, Gilles / GUATTARI, Felix : Mille Plateaux. Paris : Minuit 1980. Zu diesem The-
ma, vgl. CIMATTI, Felice: Filosofia dell’animalita. Roma: Laterza 2013.



294 Salvatore Spina

Zusammenfassung
Mein Beitrag mdchte zeigen, dass die ontologische Differenz zwischen
Menschheit und Tierheit im Denken Heideggers durch die in der Philosophie
klassische Beziehung von Freiheit und Notwendigkeit bestimmt werden kann.
Der erste Abschnitt analysiert in grundsdtzlicher Weise die Frage nach
der Freiheit in Bezug auf Heideggers Denken. Der zweite Abschnitt unter-
sucht die Vorlesung Heideggers Die Grundbegriffe der Metaphysik
(1929/30); hier schligt Heidegger eine Beschreibung der Differenz zwischen
Menschheit und Tierheit vor: einerseits hat das Dasein die Méglichkeit eines
existentialen Entwurfs, andererseits hat das Tier, das ,weltarm’ ist, keine
Freiheit, weil es seine Umwelt nicht wdhlen kann. Der letzte Abschnitt mei-
ner Arbeit beschdftigt sich mit einer kritischen Untersuchung von Heideg-
gers Frage nach der Tierheit durch die Reflexionen einiger zeitgendssischen
Philosophen, allen voran Giorgio Agamben.

Abstract

The aim of this paper is to show that in Heidegger’s thought the ontological
difference between humanity and animality can be analyzed in relation to
the difference between freedom and necessity, which characterizes a large
part of the history of philosophy.

The first part analyzes in general the question of freedom in Heidegger’s
thought. I want to show that for Heidegger this question is extremely impor-
tant and even more important that it is in much of Western metaphysics.
The second part concerns Heidegger’s course Die Grundbegriffe der Meta-
physik. Here Heidegger proposes a description of the difference between hu-
manity and animality. The humanity of the human being (Dasein) is charac-
terized by the possibility of an ‘existential draft’ In contrast the animal is
‘poor in world’ (weltarm) and is not free because it cannot choose the en-
vironment where it lives. The last part of my work, the most open and expe-
rimental one, is dedicated to an analysis of contemporary interpretations of
Heidegger’s thought. In particular I propose a view espoused by the Italian
philosopher Giorgio Agamben.



	Eine unmögliche Freiheit : Überlegungen über die Frage nach der Tierheit in Heideggers Denken

