Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 2

Artikel: Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut
(auch Buch von der Nachfolgung des armen Lebens Christi genannt)

Autor: Quero-Sanchez, Andrés

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761294

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDRES QUERO-SANCHEZ

Schellings philosophische Lektiire des

Buchs von der geistigen Armut
(auch Buch von der Nachfolgung des armen Lebens
Christi genannt)

EINLEITUNG

Obwohl Harald Holz im Jahre 1970 den Einfluss der ,Mystik' auf das
Schrifttum Schellings als eine ,Legende” bezeichnete,2 kann man doch
schwer in Frage stellen - und so wird es in der Schelling-Forschung nach
wie vor allgemein anerkannt -, dass die Deutsche Mystik eine wichtige
Rolle im Leben und Werk Schellings spielt. Nicht nur Schellings Brief-
wechsel, sondern ebenso seine Tagebilicher und die erhalten gebliebenen
Verzeichnisse seines Buchnachlasses zeigen unmissverstandlich, dass er
eine ganze Reihe von Werken ,mystischer’ Autoren gelesen hat: Johannes
Tauler, Jakob Bohme, Angelus Silesius, Emanuel Swedenborg, Johann Al-
brecht Bengel, Friedrich Christoph Oetinger und Philipp Matthaus Hahn,
den Schelling sogar personlich kannte, und natiirlich auch Franz von
Baader.3 Was das mich nun im Rahmen des vorliegenden Beitrags be-
schaftigende Buch von der geistigen Armut betrifft, so darf kein Zweifel da-
ran bestehen, dass Schelling es nicht nur kennt, sondern sogar hoch
schatzt. Am 25. April 18u hat er namlich sich selbst in diesem Sinne ge-
duflert, und zwar im Brief an Gotthilf Heinrich von Schubert:

,Ich schreibe Thnen noch wegen eines andern Buchs [...]: ich meine Tauleri
Schriften, besonders Von der Nachahmung des armen Lebens Christi; es exis-

! Dieser Beitrag ist im Rahmen des von der Deutschen Forschungsgemeinschaft finan-
zierten Forschungsprojekts ,Der ewige Begriff des Individuums*: Eine historisch-philologisch-
systematische Untersuchung der ,mystischen Vernunft’ und deren Rezeption im Werk Schel-
lings (QU 258/3-1) entstanden. Die Untersuchung wird an der von Dietmar Mieth neuge-
griindeten und geleiteten Meister-Eckhart-Forschungsstelle am Max-Weber-Kolleg der Uni-
versitdt Erfurt durchgefiihrt, in Zusammenarbeit mit Dietmar Mieth, Markus Vinzent (King’s
College, Universitat London) sowie der von Jérg Riipke am Max-Weber-Kolleg geleiteten
Kolleg-Forschergruppe Religiose Individualisierung in historischer Perspektive (KFOR 1013).

2 HoLz, Harald: Spekulation und Faktizitdt. Zum Freiheitsbegriff des mittleren und spdten
Schelling. Bonn: Bouvier 1970, 7.

3 Siehe die ausfiithrlichen einzelnen Nachweise in: QUERO-SANCHEZ, Andrés: Die ,mysti-
sche® Voraussetzung (!) der Identitdtsphilosophie Schellings, in: BUCHNER, Christine/DERS.
(Hgg.): Verschieden - im Einssein. eine interdisziplindre Untersuchung zu Meister Eckharts
Verstdndnis von Wirklichkeit. Leuven: Peeters 2016 (in Vorbereitung), hier: ,Anhang: Schel-
ling und die Mystik - Zeugnisse'.



Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut 241

tirt eine so viel ich weifd vollstdndige - aber im Ausdruck zu viel modernisirte
Ausgabe von Spener; ich suche besonders von letzter Schrift eine alte (je dlter
desto lieber), die noch alle Eigenheiten des Verfassers treulich bewahrt hat“.4

1. Das Buch von der geistigen Armut

Der von Schelling an der gerade angefiihrten Stelle erwdhnte Titel (Von
der Nachahmung des armen Lebens Christi) entspricht in etwa dem von
Daniel Sudermann bei der ersten Ausgabe des Traktats gebrauchten Titel:
Nachfolgung des armen Lebens Christi.5 Seinen Text hat Sudermann einer
inzwischen verlorengegangenen Handschrift von 1448 entnommen (Straf3-
burg, Stadtbibliothek, Cod. B 125, 4° [verbrannt]).6 Bis 1877 galt der Traktat
als ein Werk des deutschen Dominikaners Johannes Tauler (ca. 1300-1361),

4 SCHELLING, Friedrich Wilhelm Joseph: Brief an Schubert vom 25. April 1811, in: PLITT,
Gustav Leopold (Hg.): Aus Schellings Leben. In Briefen. Leipzig: Hirzel 1869-1870 (3 Bde.)
(Nachdr. Hildesheim: Olms 2003). Bd. 2, 252, l. 24-253, 1. 4.

5 Diese erste Ausgabe erschien in Frankfurt a.M. im Jahre 1621, gedruckt bei Lucas Jennis.
Matthias Schlosser hat im Jahre 1833 in Frankfurt a.M. (Verlag der Andredischen Buchhand-
lung) einen Wiederabdruck besorgt, von dem DENIFLE, Heinrich: Das Buch von geistlicher
Armuth bisher bekannt als Johann Taulers Nachfolgung des armen Lebens Christi. Unter
Zugrundelegung der bis jetzt bekannten Handschriften zum ersten Male vollstandig herausge-
geben. Miinchen: Huttler 1877, I-LXV, hier V, Folgendes zu berichten weif3: ,Die Frankfurter
Ausgabe vom Jahre 1833 unterscheidet sich von der ersten Ausgabe ausser der neuern
Schreibweise nur durch eine hie und da verschiedene Paragrapheneintheilung. Wéahrend bei
Sudermann das erste Buch 174 §8§, das zweite 143 zdhlt, findet sich in der letzten Frankfurter
Ausgabe im ersten Buche 170 §§, im zweiten 128. Nebenbei sind in der letztgenannten Aus-
gabe einige offenkundige Druckfehler der alten Ausgabe corrigiert, sowie auch manchmal
eine bessere Interpunktion den Text lesbarer gemacht hat. An ein paar Stellen machte der
Herausgeber auch bemerkbar, wo er bei Sudermann Lakunen zu finden glaubte. Allerdings
ziert diese Ausgabe ein nicht zu unterschatzendes Glossar, in dem jedoch manchmal Worte
erkldart werden, denen der bessere Text allen Halt genommen, z.B. Bettler, Gebiirde, Link,
Spazieren usw.“. Es gibt zudem eine weitere Ausgabe des Sudermann-Textes, erschienen in
Konstanz im Jahre 1850 (Wilhelm Meck-Verlag), die aber, so DENIFLE: ebd., III, Anm. 1,
ynichts als die Frankfurter mit einem neu aufgeklebten Titel“ ist. Zu nennen wdre noch der
Nachdruck Frankfurt a.M. 1670 (bei Hermann von Sand).

6 Im Untertitel der ersten Ausgabe (von Sudermann) hie es: ,Nun zuerst auf} einem
alten, vor einhundert Jaren geschriebenen Exemplar von Wort zu Wort trewlich vnd gantz
vnverfalscht nachgedruckt®. Bei Sudermanns Vorrede an den Christlichen Leser, 1, lesen wir
diesbeziiglich: ,Auch in diser Edition einem sehr alten vnd in Anno 1448 geschribenem
Exemplar (doch ohne die Marginalien vnd Abtheilung der Capiteln, so besserer bequem-
ligkeit halber hinzukommen) durchaufd ohn allen falsch vnd partheiligkeit gefolget vnd mit
fleif kein einiger Buchstab verendert worden®. DENIFLE: Buch von geistlicher Armuth, V, war
der Meinung, ,dass die 1448 geschriebene Vorlage Sudermanns [die Denifle allerdings nicht
mehr zur Verfligung stand] eine schlechte Handschrift mit vielen Lakunen war“. Die von
Sudermann gebrauchte Handschrift beschreibt SCHMIDT, Carl: Johannes Tauler von Strafs-
burg. Beitrag zur Geschichte der Mystik und des religiésen Lebens im vierzehnten Jahrhundert.
Hamburg: Perthes 1841, 73, Anm. 1, wie folgt: ,Pap[pier] Cod. B, 125, 4°, mit dem Titel: Vom
geistlichen Leben zur Vollkommenheit. An die Vorrede schliefit sich eine lange Predigt iiber
Matth. V, 3 Die genaue Uberschrift wird ebenso bei Schmidt, der zur Handschrift natiirlich
noch Zugang hatte, iiberliefert (siehe unten, Anm. 12). Zu dieser Straflburger-Handschrift
siehe auch die Anmerkung 10 unten.



242 Andrés Quero-Sanchez

bis Heinrich S. Denifle diese Zuschreibung zuriickwies und ihn als anony-
mes Werk mit einem neuen Titel herausgab: Das Buch von geistlicher Ar-
muth, bisher bekannt als Johann Taulers Nachfolgung des armen Lebens
Christi.7 Sudermanns Text wurde vom Pietisten Philipp Jakob Spener
(1635-1705) in seinen Editionen der Werke Taulers - und darauf bezieht
sich Schelling an der oben zitierten Stelle - aufgenommen.8

Die Ausgabe Denifles, nach der ich im Folgenden den Text des Buchs
von der geistigen Armut zitieren werde, kann jedoch ebenso wenig wie die
fritheren als ,kritisch’ bezeichnet werden.9 Denifle kannte lediglich neun
Handschriften,© von denen er im Grunde nur drei fiir die Konstitution des

7 Siehe oben, Anm. 5.

8 Ohne Anspruch auf Vollstindigkeit wéren folgende Auflagen der von Spener herausge-
gebenen Edition der Werke Taulers zu nennen (welche alle das Buch Von der Nachfolgung
des armen Lebens Christi enthalten): Frankfurt a.M. 1681 (bei Johann Haase), Frankfurt a.M.
1692 (bei Philipp Fievert), Frankfurt a.M./Leipzig 1703 (bei Johann Friedrich Gleditsch) und
Frankfurt a.M./Leipzig 1720 (Verlag: Hallisches Waysenhaus). Im Unterschied zum Buch von
der geistigen Armut werden die Predigten Taulers von Spener in einer stark deutenden Uber-
setzung prasentiert.

9 Im laufenden Text werde ich stets die sehr gute neuhochdeutsche Ubersetzung des
Traktats (von Niklaus Largier) anfithren (Das Buch von der geistigen Armut. Eine mittel-
alterliche Unterweisung zum vollkommenen Leben. Aus dem Mittelhochdeutschen tibertragen
und mit einem Nachwort und Anmerkungen von Niklaus Largier. Ziirich: Artemis 1989), und
zwar mit kleinen Anderungen, die kursiv gekennzeichnet werden. Den mhd. Originaltext
fiihre ich dann in der Edition Denifles als FuRnote an. Largiers Ubersetzung ist freilich kei-
neswegs die allererste gewesen. Man muss in diesem Zusammenhang allerdings vorsichtig
sein. Im Jahr 1548 wurde die lateinische Ubersetzung (von Laurentius Surius) der Predigten
Taulers und weiterer (unechter) Schriften in Kéln (bei Johann Quentel) gedruckt, die in
ganz Europa Verbreitung fand und in die verschiedenen europdischen Nationalsprachen
iibersetzt wurde. Obwohl Largier im Nachwort zu seiner Ubersetzung, ebd., 237, und
MCGINN, Bernard: Die Mystik im Abendland, Bd. IV: Fiille. Die Mystik im mittelalterlichen
Deutschland (1300-1500). Deutsche Ubersetzung von Bernardin Schellenberger. Freiburg
i.Br.: Herder 2008 (erstmals engl.: The Presence of God. A History of Western Christian Mys-
ticism, Vol. IV: The Harvest of Mysticism in Medieval Germany [1300-1500]. [New York:
Crossroad Publ. 2005]), 631, das Gegenteil behaupten, enthielt dieser Druck das Buch von der
geistigen Armut nicht, und zwar weder das mhd. Original noch eine lateinische Ubersetzung
desselben. Bekannt ist jedoch die friihere deutsche Ubersetzung von Nikolaus Casseder, er-
schienen in Frankfurt a.M. im Jahre 1821 (Hermann-Verlag) (2. Auflage 1824) und Luzern
1823 (Anich-Verlag). Es gibt zudem auch eine moderne englische Ubersetzung des Textes:
The Book of the Poor in Spirit by a Friend of God (Fourteenth Century). A Guide to Rhineland
Mysticism. Edited, translated and with an introduction by C.F. Kelley. London: Longmans,
Green and Co. 1954. Zu nennen waren auch (ohne Anspruch auf Vollstandigkeit) folgende
Ubersetzungen: (i) Englische Ubersetzung von John Reynell Morell: The Following of Christ.
London: Burns & Oates 1886; (ii) eine im Jahre 1669 (*1693) in Paris gedruckte franzdsische
Ubersetzung von Jacques Talon: Les exercices sur la vie et sur la passion de Jésus-Christ, (iii)
die in Paris im Jahre 1914 erschienene franzésische Ubersetzung von einem anonymen Pries-
ter aus der Diozese Strafdburg: Imitation de la vie pauvre de N.S. Jésus Christ, sowie (iv) die
niederlindische Ubersetzung von Gabriel van Antwerpen, gedruckt in Antwerpen (bei H.
Verdussen) im Jahre 1645 (Naer-Volghinghe des armen Leven Christi).

10 Vgl. DENIFLE: Buch von geistlicher Armuth, I1If.: (i) Leipzig, Universitatsbibliothek, Ms.
560, 4°, auf Pergament, vom Jahre 1429 (Sigle A bei Denifle) (ii); Graz, Dominikanerkonvent,
Cod. 6156 (friher in Privatbesitz), aus dem Kloster Hasslach stammend, 4°, auf Papier, vom



Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut 243

Textes gebrauchte;s inzwischen sind jedoch vierzehn weitere Handschrif-
ten bekannt geworden.:> Eine neue, historisch-kritische Edition des Trak-

Jahre 1434 (Sigle B); (iii) Sankt Gallen, Stiftsbibliothek, Cod. 962, 4°, auf Papier, 15. Jahr-
hundert (Sigle C); (iv) Munchen, Bayerische Staatsbibliothek, Cgm. 263, 2°, auf Papier, vom
Jahre 1443 (Sigle D[a]); (v) Miinchen, Bayerische Staatsbibliothek, Cgm. 781, 4°, auf Papier,
vom Jahre 1455 (Sigle D[b]); (vi) Miinchen, Bayerische Staatsbibliothek, Cgm. 782, 4°, auf
Papier, 16. Jahrhundert (Sigle D[c]); (vii) Miinchen, Bayerische Staatsbibliothek, Cgm. 783,
4°, auf Papier, vom Jahre 1477 (Sigle D[d]); (viii) Miinchen, Bayerische Staatsbibliothek,
Cgm. 4306, 4°, auf Papier, 16. Jahrhundert (Sigle D[e]); (ix) Miinchen, Bayerische Staatsbi-
bliothek, Cgm. 4415, 4°, auf Papier, 15. Jahrhundert (Sigle D[f]).

1 Vgl. DENIFLE: Buch von geistlicher Armuth, IVf.: ,Ich habe der Ausgabe A zu Grunde
gelegt. Sie ist von allen die correcteste, und hat dies wol dem Umstande zu verdanken, dass
sie alsbald nach ihrer Anfertigung noch auscorrigiert wurde. Sie wurde hochst wahrschein-
lich wie B, mit der sie durchgehends (bis auf den hdufiger wiederkehrenden Umlaut in B)
iibereinstimmt, in Strassburg angefertigt, und befand sich im Besitze Sudermanns, ist aber
keineswegs die von ihm edierte Handschrift. Sie zeigt in allem die urspriinglichere Gestalt
als C, sowol was Anlage und Eintheilung, als auch was den Text betrifft. Die Ueberschriften
der Handschrift sind roth und blau, die Anfangsbuchstaben der Abschnitte abwechselnd
roth und blau, die ganze Schrift sehr sauber und schon, ermangelt aber in Bezug auf die
Rechtschreibung, wie alle tibrigen Handschriften, der Consequenz. Die ehemals Strassburger
Handschrift B. 125 [siehe oben, Anm. 5] aus dem 15. Jahrhundert stimmte diesbeziiglich mit
A tiiberein, und diirfte wol mit ihr und B auf éine Quelle zuriickzufiithren sein. C hatte eine
andere Vorlage, ist auch mundartlich etwas verschieden, und es zeigt sich in ihr bereits das
Bestreben, manche schwerfdllige Sitze durch Versetzung oder Auslassung von Partikeln
usw. fliessender zu machen. [...]. Die unter D aufgefithrten Handschriften [scil. D[a] bis D[f]]
sind zur Herstellung des Textes von keinem Belange. Fiirs Auge am besten geschrieben ist
[Cgm] 4415; allein sie gehort mit [Cgm] 4306, zum Theil auch mit [Cgm] 783, zu denjenigen
Handschriften, die durch Auslassungen am meisten entstellt sind und nach dieser Hinsicht
vielfach mit Sudermann, selbst in den grosseren Lakunen, iibereinstimmen. Alle aber ent-
behren der Kapiteliiberschriften und des Registers, sind sehr nachldssig geschrieben und im
Texte sehr verderbt“. Denifles Untersuchung der handschriftlichen Uberlieferung ist, wie
man sieht, unzureichend.

12 Bereits im Jahre 1940 kennt Josef QUINT: Neue Handschriftenfunde zur Uberlieferung
der deutschen Werke Meister Eckharts und seiner Schule. Ein Reisebericht. Stuttgart: Kohl-
hammer 1940, vier weitere Handschriften: (x) Augsburg, Universitatsbibliothek (frither Mei-
hingen, Fiirstlich Oettingen-Wallersteinische Bibliothek), Cod. I1l.1.4° 35 (ebd., 109f.); (xi)
Augsburg, Universitdtsbibliothek (frither Meihingen, Firstlich Oettingen-Wallersteinische
Bibliothek), Cod. I11.1.4° 37 (ebd., 112f.); (xii) Mainz, Stadtbibliothek, Hs. I 51, auf Pergament
und Papier, Mitte des 15. Jahrhunderts (Ausziige) (ebd., 133f.); (xiii) Trier, Stadtbibliothek,
Hs. 828/1351, 8°, auf Papier, 15. Jahrhundert (ebd., 228f.). AUER, Johannes: Das Buch von
geistlicher Armut, in: RUH, Kurt/KEIL, Gundolf/SCHRODER, Werner/WACHINGER, Burghart/
WORSTBROCK, Franz Josef (Hgg.): Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon. 2.,
vollig neu bearbeitete Auflage, Bd. 1. Berlin: De Gruyter 1978, 1082-1085, hier 1083, kennt
dariiber hinaus noch sechs weitere Handschriften: (xiv) Basel, Universititsbibliothek, Cod. B
XI 23, Pergament, 14. Jahrhundert (Ausziige); (xv) Berlin, Staatsbibliothek, mgo 565, auf
Papier; (xvi) Eichstdtt, Stiftsbibliothek St. Walburg, Cod. germ. 2, auf Papier; (xvii)
Gottingen, Staats- und Universitatsbibliothek, Cod. ms. theol. 285, 4°, auf Papier, 15. Jahr-
hundert; (xviii) Hamburg, Staats- und Universitatsbibliothek, Cod. theol. 1082; (xix) Karls-
ruhe, Landesbibliothek, Cod. Lichtenthal 68, auf Papier, um 1477. Weitere Handschriften
lassen sich iiber den >Handschriftencensus. Eine Bestandsaufnahme der handschriftlichen
Uberlieferung deutschsprachiger Texte des Mittelalters< ermitteln: (xx) Berlin, Staatsbiblio-
thek, mgq 835, auf Papier, 16. Jahrhundert; (xxi) Berlin, Staatsbibliothek, mgq 1522; (xxii)
Berlin, Staatsbibliothek, mgo 25 (Auszug); (xxii); Miinchen, Bayerische Staatsbibliothek,



244 Andrés Quero-Sanchez

tats ist zweifelsohne ein dringendes Forschungsdesiderat. Sie ist durch das
von Rudolf Kilian Weigand (Eichstétt) und Volker Leppin (Tiibingen) vor-
bereiteten Forschungsprojekt zur Edition des Gesamtwerkes des Johannes
Tauler zu erwarten.

Heute bezeichnet man den Traktat als Buch von der geistigen Armut,
da das von Denifle 1877 gebrauchte Adjektiv ,geistlich‘ inzwischen eine an-
dere Bedeutung angenommen hat, die der Beschreibung des Inhalts kei-
neswegs dienlich ist. Der neue, von Denifle durchgesetzte Titel findet
allerdings, wie es scheint, nirgendwo in der handschriftlichen Uberliefe-
rung seine Berechtigung. Im dritten Band seiner Geschichte der abendldn-
dischen Mystik schrieb Kurt Ruh im Jahre 1996 dazu:

»,Die Umbezeichnung [sc. von Sudermanns Von der Nachfolgung des armen Le-
bens Christi zu Denifles Buch von geistlicher Armuth] wurde anstandslos {iber-
nommen bis auf Ampes Kritische Beschouwingen (1966). Ich halte dessen Kri-
tik (16-29) fir berechtigt. Weder scheint Sudermann den Titel schlechthin er-
funden zu haben, noch ist dieser unsachgerecht. Sicher ist hingegen, dafd De-
nifle seinen Titel erfunden hat! Wie meistens in solchen Fallen, und Ampe
weifd es (17), gibt es keine Riickkehr mehr zum alten, authentischen Titel. Der
neue ist durch die Forschung festgeschrieben®.13

Auch ich méchte im Folgenden den von Denifle ,erfundenen’ Titel gebrau-
chen. Sollte die im Rahmen der neuen kritischen Ausgabe durchzufiih-
rende Untersuchung der handschriftlichen Uberlieferung allerdings den

Cgm. 4482, auf Papier, 15. Jahrhundert; (xxiii) StraRburg, National- und Universitatsbiblio-
thek, ms. 2626 (frither L germ. 565.2°), auf Papier, 15. Jahrhundert (enthdlt nur den zweiten
Teil des Traktats).

13 RUH, Kurt: Geschichte der abendldndischen Mystik. Bd. I1l: Die Mystik des deutschen
Predigerordens und ihre Grundlegung durch die Hochscholastik. Miinchen: Beck 1996, 518.
Ruh bezieht sich dabei auf die klassische Studie des niederldndischen Jesuiten Albert AMPE:
Kritische beschouwingen bij ,Die Naervolghinghe des armen leven Christi‘, in: Koninklijke
Zuidnederlandse Maatschappij voor Taal- en Letterkunde en Geschiedenis. Handelingen 20
(1966) 15-37. CHIQUOT, A.: Buch von geistlicher Armuth (das), in : Dictionnaire de spiritualité
ascétique et mystique, Bd. 1. Paris : Beauchesne 1937, 1976-1978, hier 1977, spricht hingegen
von Denifles Titel ganz unkritisch als ,son vrai titre originel et définitif*. Die Titelanderung
,begriindet’ DENIFLE: Buch von geistlicher Armuth, VIIIf., wie folgt: ,Noch habe ich iiber den
Titel des Buches Einiges zu bemerken. Der bisherige: Nachfolgung des armen Lebens Christi
rithrt vom ersten Herausgeber D. Sudermann her. Er ist jedoch nicht ganz passend. Wie man
aus der Hauptiiberschrift in A B (3, 1-8) und aus dem ganzen Inhalte ersehen kann, ist nicht
blos von der Nachfolge Christi die Rede. Das ganze Buch concentriert sich um den éinen Ge-
danken: dussere und innere Armuth, die der Verfasser als ,geistliche Armuth® bezeichnet.
Dahin zielen auch die Uberschriften in den iibrigen Handschriften, wie aus der Beilage [sc.
zur Denifles Edition, 197-200] ersichtlich ist. Ich habe deshalb den alten Titel so viel wie
méglich restituiert“. Die Uberschrift der von Sudermann seiner Edition zugrunde gelegten
Handschrift {iberliefert SCHMIDT: Johannes Tauler, 74: ,Dis buich leret wie man dem armen,
versuehten, pinlichen leben unsers herren ihesu cristi nach sulle volgen, und wie man
ynnerlich leben sol, und wie man zu rehter warer vollekomenheit komen muge, und leret
manigen mynneclichen underscheit gottelicher warheit.“



Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut 245

alten Titel als authentisch erweisen, so sollte man ihn doch wieder ver-
wenden.

Mit Denifle bin auch ich der Meinung, dass Tauler nicht der Verfasser
dieser Schrift gewesen ist.4 Anhand der Besprechung des Traktats in
seiner bereits erwdhnten Geschichte der abendldndischen Mystik betont
Kurt Ruh mehrmals die gedankliche Ndhe desselben zum Predigtwerk
Taulers, ohne es jedoch zu wagen, diesen selbst zum Autor zu erkldren.:s
Das Werk sei vielmehr im Kreis der Schiiler Taulers entstanden. Uber die
Entstehungszeit des Traktats ist die Forschung sich einig: Er ist um die
Mitte des 14. Jahrhunderts, vielleicht etwas spater, entstanden.16

,Wir haben es mit einem nicht nur interessanten, sondern bedeutenden
Text zu tun®, so lautete das Fazit Kurt Ruhs bei seiner Besprechung des
Traktats.7 Und derselben Meinung war, wie in den oben zitierten Worten
deutlich erhellt, auch Schelling. Ich teile die Ansicht beider uneinge-
schrankt. Nun - kann man im Werk Schellings Spuren seiner Lektiire des
Buchs von der geistigen Armut finden? Diese Frage ist ebenso unumwun-
den zu bejahen, wie ich im Folgenden zu zeigen versuchen werde. Zunachst
aber die Frage: Wann hat Schelling das Buch von der geistigen Armut ge-
lesen? Kann man diese Frage (iberhaupt beantworten?

2. Schellings (angebliche) ,mystische Wende’

Die Prasenz des ,Mystischen‘im Werk Schellings ist - bekanntlich - insbe-
sondere seit 1809 auffillig; vor allem die Freiheitsschrift (1809) ist davon
entscheidend gepragt, in welcher nicht nur Baader dreimal namentlich
erwahnt wird, sondern auch Jakob Bohme und Friedrich Christoph Oetin-
ger stets prasent sind, obwohl deren Namen von Schelling - aus welchen
Griinden auch immer - unerwdhnt bleiben.:8

14 Vgl. DENIFLE: Buch von geistlicher Armuth, 1X: ,Die Lehre und der Stil des Buches von
geistlicher Armuth sind in solchem Masse mit den anerkannt achten Predigten Taulers im
Widerspruche - von andern Griinden vorldufig noch zu schweigen - dass das Buch jeden
andern eher zum Verfasser hat als den Verfasser der Tauler’schen Predigten®. Zum Nachweis
Denifles siehe ebd., IX-LIII. Auch hier ware allerdings eine umfassende Untersuchung von-
noten.

15 Vgl. RUH: Geschichte der abendldndischen Mystik, Bd. II1, 520; 521; 523f. (einschl. Anm.
89); 525. Vgl. dhnlich noch MCGINN: Die Mystik im Abendland, Bd. 1V, 632. Denifle hatte vor
allem den franziskanischen Einfluss betont, ebenso wie es RITSCHL, Albrecht: Untersuchung
des ,Buches Von geistlicher Armut’, in: Zeitschrift fiir Kirchengeschichte 4 (1881) 337-359, vier
Jahre spéter tut.

16 Vgl. RUH: Geschichte der abendlindischen Mystik, Bd. 111, 518; DENIFLE: Buch von geist-
licher Armuth, LII; KELLEY: Book of the Poor in Spirit, 48; AMPE: Kritische beschouwingen, 20;
MCGINN: Die Mystik im Abendland, Bd. IV, 633; LARGIER: Buch von der geistigen Armut, 238.

17 RUH: Geschichte der abendldndischen Mystik, Bd. 111, 518.

18 Siehe die einzelnen Nachweise von Thomas BUCHHEIM in seiner Edition des Textes in
der Philosophischen Bibliothek: Schelling, Philosophische Untersuchungen tiber das Wesen
der menschlichen Freiheit und die damit zusammenhdngenden Gegenstdnde. Hamburg: Mei-
ner 1997; 22011.



246 Andrés Quero-Sanchez

Man kann ebenso die Prasenz der Predigten Eckharts in den zur mittle-
ren Periode der Denkentwicklung Schellings gehorenden Schriften nach-
weisen. Es sind vor allem zwei Stellen, an denen man dies deutlich zeigen
kann, welche ich in fritheren Publikationen bereits analysiert habe.9 Es
handelt sich dabei um - erstens - eine in den verschiedenen erhalten ge-
bliebenen Fassungen der Weltalter (1811-1828) enthaltene Passage,20 sowie
- zweitens — um eine Stelle in den so genannten Erlanger Vorlesungen aus
dem Jahre 1821.2 Schelling beruft sich dabei sogar auf einen ,dlteren
deutschen Schriftsteller, von dem, wie es heifdt, ,derjenige Wille arm ge-
nannt“ wird, ,der, weil er alles in sich hat, nichts aufder sich hat, das er
wollen kann“.22 Da die Motive allerdings oft sowohl fiir Eckhart als auch
fiir Tauler und das Buch von der geistigen Armut kennzeichnend sind, kann
man schwer entscheiden, wen - oder was - Schelling dabei im Sinne hat.
Aber vielleicht ist eine solche klare Entscheidung ja auch nicht ganz wich-
tig, da Meister Eckhart und Johannes Tauler - und dasselbe gilt im Ubri-
gen auch fiir Dionysius Areopagita - fiir Schelling und seinen Umkreis we-
sentlich zusammengehoren, wie einige Randbemerkungen von Ernst von
Lasaulx zu seiner Nachschrift von Schellings Vorlesung tiber das System
der Weltalter aus dem Wintersemester 1827/28 eindeutig belegen.23 Wenn
Schelling allerdings in den Erlanger Vorlesungen zwischen - einerseits -
,Gott' und - andererseits — ,dem, was Gott ist, unterscheidet, so setzt er
eindeutig Eckharts Predigt 52 voraus, die er also mit an der Sicherheit

19 Vgl. QUERO-SANCHEZ, Andrés: Uber die Nichtigkeit des Gegebenen. Schellings und Hegels
Verteidigung des ontologischen Arguments und der Deutsche Idealismus im Spdtmittelalter,
in: Bochumer Philosophisches Jahrbuch fiir Antike und Mittelalter 14 (2009-2010-2011), 191~
232, hier 192-196; DERS.: Uber das Dasein. Albertus Magnus und die Metaphysik des Idealis-
mus. Stuttgart: Kohlhammer 2013, 377-386; DERS.: Edles Wissen: Schellings Philosophie und
die Deutsche ,Mystik“ (Meister Eckhart, Johannes Tauler und das Pseudo-Taulerische ,Buch
von der geistigen Armut‘), in: ROESNER, Martina (Hg.): Meister Eckhart: Subjekt und Wahr-
heit. Leuven: Peeters 2016 (im Druck).

20 SCHELLING, F.W.].: Die Weltalter. Erstes Buch: Die Vergangenheit. Druck I (181), hg.
von Manfred Schréter: Die Weltalter. Fragmente. In den Urfassungen von 1811 und 1823.
Miinchen: Beck 1946 (Nachdr. 1979), 14, 1. 15-17; 14, 1. 24-16, 1. 20. Entsprechende Passagen
finden wir auch in den sonst bekannten Fassungen des Werkes; siehe den Nachweis bei
QUERO-SANCHEZ: Uber das Dasein, 382f. (Anm. 1268).

21 SCHELLING, F.W.J: Erlanger Vortrdge: Ueber die Natur der Philosophie als Wissenschaft,
in: Simmtliche Werke, ed. von Karl Friedrich August Schelling, Bd. IX. Stuttgart: Cotta 1861,
217, 1. 3-218, 1. 7; 218, l. 23f. Siehe noch die entsprechende Passage in der erhalten geblie-
benen Studentennachschrift der Vorlesung, die Horst FUHRMANS im Jahre 1969 herausgab
(Enderlein-Nachschrift): Schelling, Initia Philosophiae universae. Erlanger Vorlesung WS
1820/1821. Bonn: Bouvier 1969, 16, l. 10-19, 1. 11.

22 SCHELLING: Die Weltalter. Erstes Buch: Die Vergangenheit. Druck I (1811), ed. Schréter,
15, 1. 20f.

23 Vgl. SCHELLING, F.W.]J: System der Weltalter. Miinchener Vorlesung 1827/28 in einer
Nachschrift von Ernst von Lasaulx, hg. von PEETZ, Siegbert. Frankfurt a.M.: Klostermann
21998, 148, Anm. L,,: ,indem nemlich Gott selbst als der ber allem Etwas unendlich Erha-
bene das Nichts genannt wird - Dionysius Areopagita Eckhart Tauler etc.“.



Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut 247

grenzender Wahrscheinlichkeit kennt.24 Eckharts Predigten kennt Schel-
ling also um 1811, wohl aus den Basler Tauler-Druck (1521; Nachdruck
1522).25

Aber wann hat Schelling die Predigten Eckharts und Taulers tiberhaupt
kennengelernt? Wann hat er das Buch von der geistigen Armut - wie wir
wissen: in dem von Spener aufgenommenen Text der urspriinglichen Edi-
tion Sudermanns - tiberhaupt gelesen? Der oben zitierte Brief an Schubert
ist aus dem Jahre 181, er ist also erst nach der so genannten ,mystischen
Wende* aus dem Jahre 1809 entstanden. Tatsdchlich wird in der Schelling-
Forschung selten - wenn iiberhaupt - nach mystischen Einfliissen in den
Schriften vor 1809 gesucht, und das gilt nicht nur fiir die Predigten Eck-
harts und Taulers, sondern fiir die Mystik tiberhaupt. Selbst die Forscher,
die einen sehr frithen Einfluss des ,Mystischen® auf Schellings Denken ver-
treten - darunter insbesondere Robert Schneider, Ernst Benz und dessen
Schiiler Friedemann Horn - konzentrieren sich bei ihren Nachweisen vor
allem oder gar ausschliefdlich auf die Naturphilosophie sowie dariiber hin-
aus selbstverstandlich auch auf die nach 1809 entstandenen Schriften.26
Streng genommen soll der Anfang des Denkweges Schellings, wie es
scheint, rein philosophischer Natur gewesen sein: ,Schelling jedenfalls®, so
stellt Wilhelm G. Jacobs plakativ fest, ,hat den Anfang mit Kant ge-
macht“.27 Schellings Denken entwickle sich daraufhin, so wird immer wie-
der betont, im Zeichen seiner Rezeption der Wissenschaftslehre Fichtes,
vielleicht auch unter dem immer grofler werdenden Einfluss Hegels.28

24 Vgl. SCHELLING: Initia Philosophiae universae, ed. Fuhrmans, 18, 1. 9-11: ,Das absolute
Subjekt ist [gewifd] auch Gott zu nennen. Es ist wohl das, was Gott ist, aber nicht Gott". Vgl.
MEISTER ECKHART: Predigt 52, ed. von STEER, Georg, in: DERS./STURLESE, Loris (Hgg.): Lectura
Eckhardi. Predigten Meister Eckharts von Fachgelehrten gelesen und gedeutet, Bd. 1. Stuttgart:
Kohlhammer 1998, 172, 1. 7 (Vgl. Die Deutschen Werke, Bd. II. Stuttgart: Kohlhammer 1968-
1971 [Nachdr. 1988], 492, 1. 8f.): ,wan é die créattiren waren, d6 enwas got niht got, mér: er
was, daz er was".

25 Zur Begriindung dieser Hypothese siehe QUERO-SANCHEZ: Die ,mystische’ Vorausset-
zung (!); DERS.: Edles Wissen. Der genannte Tauler-Druck enthélt ndmlich im ,Anhang’ 60
Predigten Eckharts, darunter die berithmte Armutspredigt (Predigt 52). Dieser Druck ist
freilich nicht der einzige frithe Tauler-Druck mit Eckharts Predigten, doch der einzige, der
diesen namentlich anfithrt. Die Untersuchung dieser Drucke - insbesondere die des Basler
Drucks, der im Auftrag von Johann Rynman von Ohringen gedruckt wurde - ist zweifels-
ohne ein Forschungsdesiderat.

26 Vgl. BENZ, Ernst: Schellings theologische Geistesahnen. Wiesbaden: Verlag der Akade-
mie der Wissenschaften und der Literatur 1955; HORN, Friedemann: Schelling und Sweden-
borg. Ein Beitrag zur Problemgeschichte des deutschen Idealismus und zur Geschichte Sweden-
borgs in Deutschland. Lorrach: Swedenborg-Verlag 1954; SCHNEIDER, Robert: Schellings und
Hegels schwibische Geistesahnen. Wiirzburg: Triltsch 1938.

27 Jacoss, Wilhelm G.: Schelling lesen. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog
2004, 14.

28 Siehe die ausfiihrliche Diskussion in: QUERO-SANCHEZ: Die ,mystische‘ Voraussetzung
(1), Abschnitt 1.2: Hat es bei Schelling eine mystische ,Wende‘ um 1806/1809 gegeben?



248 Andrés Quero-Sanchez

Schenkt man also den innerhalb der Forschung herrschenden Deu-
tungsversuchen Glauben, so habe das Denken Schellings sowohl einen -
abgesehen von der Elegie bei Hahn’s Grabe gesungen - rein philosophi-
schen Anfang sowie eine - abgesehen von einzelnen ,mystischen‘ Motiven
in der Naturphilosophie, im Dialog Bruno und in der Abhandlung Philo-
sophie und Religion - rein philosophische Entwicklung gehabt, bis etwa
1809, als das ,Mystische’ namlich richtigen Einfluss auf sein Werk gewon-
nen habe. Ich halte eine solche vorherrschende Annahme jedoch fiir irrig.
Man kann namlich unschwer zeigen, dass die Grundgedanken der Identi-
tatsphilosophie Schellings (1801 bis ca. 1806/1809) eben dieselben sind,
welche den Kern der ,Mystik' Meister Eckharts konstituieren.29 Es geht da-
bei jedenfalls nicht bloff um einzelne, dem naturphilosophischen Teil des
Identitatssystems zugehorende Motive, sondern um das eigenste Prinzip
des Identitdtssystems, welches zudem von Schelling nicht unter dem im-
mer starker werdenden Einfluss Hegels entwickelt wurde, ja auch nicht ir-
gendeine Entwicklungsform oder gar ein Missverstindnis der Wissen-
schaftslehre Fichtes darstellt, sondern die eigene ,mystische’ Philosophie
Schellings reprasentiert, welche dartiber hinaus noch die Grundlage er-
stellt, in deren Lichte nicht nur die Wissenschaftslehre Fichtes, sondern
ebenso die Philosophie Kants und Platons rezipiert wird. Ja, einiges spricht
sogar dafiir, dass Schelling grundlegende Motive der ,Mystik‘ Eckharts sehr
frih, namlich um 1795, kennt, d.h. gegen Ende seiner Tiibinger Studien-
zeit, wie man anhand einer Analyse von Schellings Philosophischen Briefen
iiber Dogmatismus und Kriticismus vermuten kann.3 Dabei sind vor allem
die Begriffe ,grundlos‘ und ,unmittelbar von entscheidender Bedeutung.
Und beide Begriffe kommen im Buch von der geistigen Armut vor, wobei
der erste (,grundlos‘) eine eher marginale Rolle spielt,3 der zweite (,un-
mittelbar) ganz im Zentrum des Traktats steht,32 so dass es keineswegs
undenkbar ware, dass gerade das Buch von der geistigen Armut — welches,
wie es ja langst bekannt ist und unten noch deutlich bestdtigt sein wird,
Eckharts Predigten auch sonst reichlich rezipiert - als frither Vermittler
der Positionen Eckharts an Schelling fungiert hat.

Dariiber hinaus sind auch andere fiir Schellings Identitatsphilosophie
zentrale Begriffe im Buch von der geistigen Armut grundlegend. Das gilt
insbesondere, wie gleich zu zeigen sein wird, fiir Schellings Auffassung der
absoluten Vernunft und tiberhaupt von Absolutheit, fiir seine Unterschei-

29 Siehe den Nachweis in: QUERO-SANCHEZ: Die ,mystische‘ Voraussetzung (!), Abschnitt
2: Schellings Identitdtsphilosophie.

30 Vgl. QUERO-SANCHEZ, Andrés: Schellings neuzeitliche Repristination der ,mystischen‘ Ver-
nunft - als Kritik an der modernen Ansicht, in: Bochumer Philosophisches Jahrbuch fiir Anti-
ke und Mittelalter 17 (2014) 194-219.

31 Vgl. etwa Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 63, 1. 34-64, 1. 6 (I, n. 130); ebd.,
17y, 1. 35f. (I, n. 37).

32 Siehe unten 257-262. Siehe auch QUERO-SANCHEZ: Edles Wissen.



Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut 249

dung von ,Wesen‘ und ,Form/, fiir sein Verstandnis des Zufdlligen und so-
gar fiir den fiir seine Naturphilosophie zentralen Begriff der ,Natur‘. Kurz-
um: Die Prasenz des Buchs von der geistigen Armut ist in den vor der (an-
geblichen) ,mystischen Wende* von 1809 entstandenen Schriften Schellings
schwer zu tibersehen. Und doch: Sowohl die Schelling- als auch die media-
vistische Mystik-Forschung haben es bis dato geschafft, von einer Untersu-
chung des Einflusses des Traktats auf Schellings Denken v6llig abzusehen.
Von der mediavistischen Forschung gilt dies uneingeschrankt. Aber nicht
anders verhdlt es sich mit der Schelling-Forschung, die von Schellings
Interesse fiir das Buch von der geistigen Armut zwar Notiz genommen hat,
den Traktat jedoch nie richtig untersucht oder iiberhaupt als Quelle ernst
genommen hat, was insbesondere fiir die historisch-kritische Ausgabe der
Werke Schellings gilt (die Akademie-Ausgabe der Schelling-Kommission
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften). Man hat den Einfluss des
Buchs von der geistigen Armut auf Schelling einfach tibersehen. Aber wes-

halb?

3. ,Mystische Vernunft‘ - ein Oxymoron?

Der Hauptgrund dafiir, dass die philosophische Schelling-Forschung vom
Buch von der geistigen Armut vollig abgesehen hat, hangt sicherlich damit
zusammen, dass in dieser Schrift immer wieder Positionen vertreten wer-
den, die vollig unphilosophisch sind oder zumindest zu sein scheinen. Der
Traktat scheint in der Tat keine philosophische Untersuchung zu sein,
sondern - héchstens - eine theologische, in welcher die Vernunft - noch-
mals: wie es scheint - des Ofteren gescholten wird, insbesondere soweit,
als man die Erkenntnis der Wahrheit auf den Glauben an die konkrete
Figur Jesu Christi und dessen Leiden zuriickzufiithren sucht:

»Viele Menschen bemiihen sich innig um die Erkenntnis der Wahrheit. Wer
aber die Wahrheit wirklich erlangen will, der versenke sich ganz ins Leiden
Christi, denn darin entspringt der wahre Brunnen aller Wahrheit. Denn
Christus ist die Wahrheit, und wer die Wahrheit finden will, suche sie in
Christus und in seinem Leiden: Darin findet er sie sicherlich, jedoch nirgends
sonst*.33

Das Buch scheint also ein Plidoyer fiir den Glauben an die von Christus
gegebene und vor allem gelebte Lehre, und somit zugleich gegen die na-
tirliche, von einem solchen Glauben unabhangige Vernunft zu beinhalten.
Und das Buch scheint dariiber hinaus gerade gegen die idealistische Ver-

33 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 61, 1. 24-29 (I, n. 126): ,Etliche menschen
arbeitent sich vast umb bekantnisse der warheit; aber der do reht warheit wil ervolgen, der
sencke sich mit gantzheit in daz liden Jhesu cristi, wan da inne entspringet der rehte brunne
aller warheit, wan cristus ist die warheit, und wer die warheit wil haben der suche sie in
cristo und in sinem liden, und do vindet er sie sicherlich und niergent anders*; Ubersetzung
von Largier, 78f. Siehe noch ebd., 108, 1. 7-18 (II, n. 27).



250 Andrés Quero-Sanchez

nunft, wie wir sie am deutlichsten bei Fichte finden, zu ,argumentieren’.
Denn: Stellt Fichtes Wissenschaftslehre — mit deren Rezeption Schellings
Philosophie ihren Ausgang genommen haben soll - das tatige Ich und so-
mit das Tdtigsein des erkennenden Subjekts in den Mittelpunkt des Inte-
resses, das ja, wie es in der Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre
aus dem Jahre 1794 heifdt, ,sich selbst setzt’,;34 so ist fiir den Autor des
Buchs von der geistigen Armut eben das Leiden zentral, und zwar das
Leiden Christi, in dem die Wahrheit sich offenbart. ,Wer daher", so heifdt
es ausdriicklich in der Fortsetzung der gerade zitierten Passage, ,die wirk-
liche Wahrheit trinken will, der halte seinen Mund an die Wunden Jesu
Christi, aus denen alle Wahrheit geflossen ist“.35 Entweder Fichte oder
Mystik - so scheint die bisherige Schelling-Forschung gedacht zu haben.

Was Harald Holz jedenfalls an der von ihm so benannten ,Mystik-
Legende’ so sehr irritierte, war sicherlich, dass die Annahme eines mysti-
schen Einflusses auf Schellings Philosophie diese, wie er meinte, in den Be-
reich der Theologie oder gar des Irrationalen riicken lassen wiirde.36 Ernst
Benz etwa hatte ausdriicklich von den ,theologischen Geistesahnen® Schel-
lings gesprochen.37 Robert Schneider war noch radikaler gewesen und hat-
te diesbeziiglich sogar von Schellings ,schwdbischen Geistesahnen’ gespro-
chen: Die Philosophie des Deutschen Idealismus, und zwar in der Form,
die uns bei Schelling und Hegel begegne, verdanke ihre Existenz keines-
wegs den rein rationalen Impulsen Kants und Fichtes, sondern in erster Li-
nie dem ,volkstiimlichen® Denken Schwabens.38 Schneiders Appell am Na-
tionalsozialismus kam noch dazu.39

Angesichts einer solchen Vorgeschichte erscheint es mir wichtig, Fol-
gendes zu betonen: Wenn ich den Zusammenhang zwischen Schellings
Identitdtsphilosophie und dem Buch von der geistigen Armut zeige, will ich
dadurch Schellings Denken keineswegs als streng philosophisches Projekt
in Frage stellen. Vielmehr versuche ich die rationale Struktur der ,Mystik’
aufzuzeigen. Wenn von einer Wiederaufnahme oder Repristination der
,mystischen Vernunft® seitens Schellings die Rede ist, so ist dieser Aus-

34 Vgl. FICHTE, Johann Gottlieb: Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, hg. von
Reinhard Lauth u. Hans Jacob, in: Gesamtausgabe. Ed. der Bayerischen Akademie der Wis-
senschaften, Bd. I/2. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 1965, 259, l. 3-5.

35 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 61, 1. 32-34 (I, n. 126): ,Und dar umbe wer
die rehte warheit wil trincken der habe sinen munt an die wunden Jhesu cristi do alle war-
heit uz geflossen ist“; Ubersetzung von Largier, 79.

36 Vgl. HoLZ: Spekulation und Faktizitdt, 17-35: Die irrationalistische Schelling-Deutung.

37 Vgl. BENZ: Schellings theologische Geistesahnen.

38 Vgl. SCHNEIDER: Schellings und Hegels schwdbische Geistesahnen, 1f.; ebd., 3.

39 Vgl. SCHNEIDER: Schellings und Hegels schwdbische Geistesahnen, 3: ,Eingehende Quel-
lenstudien bestdtigen diese Vermutung, so daff nunmehr die Philosophie Schellings und
Hegels als ein Lehrbeispiel gelten kann fiir die Verwurzelung genialer Leistungen im Volks-
tum - eine Fragestellung, die durch den nationalsozialistischen Umbruch inzwischen Allge-
meingut geworden ist”.



Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut 251

druck keineswegs als Oxymoron zu verstehen. Der Nachweis des Einflusses
der ,Mystik’ auf Schelling soll jedenfalls keineswegs den philosophischen
oder iiberhaupt rationalen Wert seines Denkens in Frage stellen. Plakativ
konnte man sogar sagen, dass schon Schelling versucht — und zwar bereits
zwei Jahrhunderte vor Kurt Flasch - die Mystik ,aus dem irrationalisti-
schen Strom‘ fiir die philosophischen Debatten seiner Zeit zu ,retten’,4o
und er tut dies, indem er zeigt, dass die ,Mystik’ selbst eine rationale
Struktur darstellt, gar einen Vernunftbegriff konstituiert.

Bei der Schellingschen ,Repristination der mystischen Vernunft® han-
delt es sich nun um die fir den Idealismus tiberhaupt kennzeichnende
,absolute Vernunft’. ,Absolutheit’ ist jedenfalls der grundlegende ,mysti-
sche' Begriff, der im Zentrum des Denkens Schellings - ja, des Idealismus
tuberhaupt - steht. Versteht man nun richtig, wie man eine solche Absolut-
heit zu denken hat, so wird daraus deutlich, inwieweit Schneiders Versuch,
Schellings Philosophie auf ein bestimmtes, konkretes volkstiimliches Sub-
strat oder eine bestimmte, konkrete Voraussetzung (suppositum) zuriick-
zufithren, unmoglich gelingen kann. Es handelt sich dabei ndamlich um
etwas Verkehrtes (perversum). Denn das Mystische ist bei der Deutung der
Philosophie Schellings allein als die Voraussetzungslosigkeit selbst voraus-
zusetzen: es ist nichts als ,Voraussetzung (!)‘ oder ,wennloses Wenn‘.4 In-
dem Schneider Schellings - und Hegels - Denken - namlich das absolute
Denken - von einer bestimmten Voraussetzung her zu deuten sucht, ver-
kennt er - ja, er verkehrt oder pervertiert - das Wesen des idealistischen
Denkens selbst: er verwechselt namlich das esse hoc - die bloffe ,Form‘ -
mit dem esse absolute — mit dem ,Wesen‘42 — und begeht damit einen kapi-
talen Fehler: einen die Sache pervertierenden oder gar einen perversen
Fehler; und zwar denselben Fehler, der auch Alfred Rosenbergs Deutung
des Denkens Meister Eckharts sowie Ernst von Brackens Verstandnis der
Philosophie Fichtes charakterisiert oder vereinseitigt.43

40 Siehe in diesem Zusammenhang den inzwischen klassisch gewordenen Aufsatz von
FLASCH, Kurt: Meister Eckhart. Versuch, ihn aus dem mystischen Strom zu retten, in: KOS-
LOWSKI, Peter (Hg.): Gnosis und Mystik in der Geschichte der Philosophie. Ziirich: Artemis-
Verlag 1988, 94-110.

41 Zum Ausdruck ,wennloses Wenn* (bzw. ,dannloses Dann‘) siehe QUERO-SANCHEZ, An-
drés: ,Libertas enim filiorum non excludit accipere filios et Deum dare‘. Eine philosophische
Darlegung des im Eckharts-Prozess beanstandeten Freiheitsverstdndnisses, in: MIETH, Diet-
mar/MULLER-SCHAUENBURG, Britta (Hgg.): Mystik, Recht und Freiheit. Religiése Erfahrung und
kirchliche Institutionen im Spdtmittelalter. Stuttgart: Kohlhammer 2012, 135-172, hier 153.

42 Zur Eckhartschen Unterscheidung von ,esse hoc‘ und ,esse absolute’, welche der Sache
nach der Schellingschen Unterscheidung von ,Form‘ und ,Wesen' entspricht, sieche QUERO-
SANCHEZ, Andrés: Sein als Freiheit. Die idealistische Metaphysik Meister Eckharts und Johann
Gottlieb Fichtes. Freiburg i.Br.: Alber 2004, 75-85: Die Unterscheidung ,Sein [absolut] /
,Etwas-Bestimmtes-Sein‘ [esse absolute und esse hoc]; DERS.: Uber das Dasein, 406-409:
Schellings Unterscheidung von ,Form*‘ und ,Wesen'. Siehe noch unten 257-262 und 266-268.

43 Vgl. ROSENBERG, Alfred: Der Mythus des zwanzigsten Jahrhunderts: eine Wertung der
seelisch-geistigen Gestaltenkdmpfe unserer Zeit. Miinchen: Hoheneichen-Verlag 1930; VON



252 Andrés Quero-Sanchez

SCHELLINGS PHILOSOPHISCHE LEKTURE DES BUCHS VON DER GEISTIGEN ARMUT

1. Christliches vs. heidnisches Wissen

Dem Autor des Buchs von der geistigen Armut zufolge gibt es also, wie wir
gerade gesehen haben, kein Wissen auflerhalb des Glaubens an die Person
Jesu Christi. Wahres Wissen sei allein christliches Wissen, von welchem
alle Nicht-Christen - wie es mehrmals ausdriicklich heifdt: die ,Heiden‘ -
ausgeschlossen blieben:

»Man sagt, die Heiden hdtten grofles naturhaftes Licht gefunden. Ich sage,
daf ihr Licht wie die Nacht war dem Tag gegentiber, im Verhdltnis zu dem
Licht, das ein Christ erlangt, wenn er seine Vernunft Christus zuwendet.
Denn in ihm erstirbt alle Undhnlichkeit mit dem Licht, und er wird selbst zu
Licht. In den Heiden hingegen schwand nicht alle Undhnlichkeit, daher
wurden sie nicht zu Licht. Ebenso verhalt es sich mit den Menschen, die auf-
grund der Natur klug sind und Vieles (Verschiedenes) wissen, deren Wissen
aber nicht dem Leiden Christi entspringt. Sie sind Blinde denjenigen
gegeniiber, deren Vernunft im Leiden Christi geldutert wurde. [...]. Sicherlich
konnen naturhafte Menschen die Wahrheit sprechen in Bildern und Formen,
die sie in ihrer Vernunft schépfen. Gottliche Menschen aber, die mit Christus
und seinem Leiden geeint sind, sprechen die Wahrheit nicht aus, denn alles,
was sie als wahr verstehen, steht tiber den Bildern und Formen im lautern
Erfahren gottlicher Giite, iiber die niemand zu sprechen vermag. Daher miis-
sen sie schweigen und verstummen. Man hadlt sie fiir vernunftlos; und dies ist
billig, denn sie geben es nicht zu verstehen, was sie wissen, und kénnen es
nicht ausdriicken in Worten*“.44

BRACKEN, Ernst: Meister Eckhart und Fichte. Wiirzburg: Triltsch 1943. Vgl. QUERO-SANCHEZ:
Sein als Freiheit, 268-270 (mit konkreten Stellenangaben). Vgl. noch dhnlich FINKE, Heinz:
Meister Eckehart und Johann Gottlieb Fichte verglichen in ihren religiésen Vorstellungen.
Greifswald (Diss.) 1934, 5: ,In ihnen [sc. in der Deutschen Mystik und dem Deutschen Idea-
lismus] sind gewisse Eigentiimlichkeiten des Geistes ausgeprégt, die einem eindeutig deut-
schen Wesen des Denkens entsprechen®.

44 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 125, 1. 15-35 (II, n. 46): ,Man sprichet, daz
die heiden kament zu grossem naturlichen lieht. Ich sprich, daz alles ir lieht waz als die naht
gegen dem tage wider dem lieht da zu ein cristenmensch komet der sine vernunft zi male
kert uf cristum, wan in dem erstirbet alle unglicheit des liehtes, und er wurt zu male lieht.
Aber in den heiden erstarb nit alle unglicheit, und da von warent sie nit lieht. Und also sint
noch die menschen die von naturen behende sint und vil underscheides habent, der nit
geborn ist usser dem liden cristi: die sint rehte also die blinden wider den der vernunft
gelutert wurt in dem liden cristi [...]. Wan naturliche menschen mugent wol ettewenne re-
den die warheit usser bilden und formen, die sie schoppfent in ir vernunft; aber gétliche
menschen die mit cristo und mit sinem liden vereiniget sint, die geswigent der warheit, wan
alles daz sie verstant fur war, daz ist tiber alle bilde und formen in einem lutern bevinden
gotliches gutes, da nieman von gereden kan, und da von mussent sie swigen und zu
stummen werden. Und man schetzet sie fur unvernanftig, und daz ist gar billich; wan sie
gebent es nit zu verstande waz sie wissent, und sie kunnent es mit worten nit far bringen*;
Ubersetzung von Largier, 152.



Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut 253

Ob das Buch von der geistigen Armut tiberhaupt als philosophisches Werk
verstanden werden kann, hdngt sicherlich insbesondere damit zusammen,
was der Autor im Sinne hat, wenn er von den ,Heiden‘ spricht. Wer sind
tiberhaupt diese ,Heiden’, die ,grofdes naturhaftes Licht gefunden haben®
und ,aufgrund der Natur behende [d.h. ,schlau’, ,schnell, ,wendig’, ,ge-
schickt oder, wie Largier iibersetzt, ,klug’] sind“ sowie ,Vieles (oder Ver-
schiedenes) wissen“? Gemeint sind damit jedenfalls nicht blo diejenigen,
die nicht christlich getauft sind oder tiberhaupt nicht an Christus glauben.
Denn, wie es ausdriicklich heif3t, einige Menschen ,sind Christen dem Na-
men nach, in den Werken aber Heiden“ (sie sint mit dem namen cristen,
und mit den wercken heiden).45s Die ,Heiden‘ stehen im Buch von der geisti-
gen Armut fur all diejenigen, die nach bestimmten Lebensprinzipien und
tiberhaupt nach bestimmten theologischen oder philosophischen Grund-
siatzen leben. Nun - welche theologisch-philosophischen Positionen sind
dabei gemeint?

Die oben zitierte Passage (125, 1. 15-35 [II, 46]) zeigt deutlich, welches
das grundlegende ,heidnische’ Prinzip ist. Es ist darin namlich von den
Heiden als denjenigen die Rede, die mit rein natiirlichen Mitteln erkennen
wollen. Die fiir die Heiden als solche kennzeichnende natiirliche Erkennt-
nis operiert, wie es ausdriicklich heifdt, ,in Bildern und Formen®, welche
die naturhaft erkennenden Menschen ,in ihrer Vernunft schopfen (die
warheit usser bilden und formen, die sie sch oppfent in ir vernunft). Damit ist
allerdings nicht die Erkenntnis gemeint, die man aus der Vernunft - sozu-
sagen durch die selbsttatige Vernunft a priori, somit nicht aus der Erfah-
rung a posteriori — selbst ,schopft’, obwohl Niklaus Largier die Stelle so
verstanden hat, und sie deshalb mit ,Bildern und Formen, die sie [sc. die
naturhaft erkennenden Menschen] aus ihrer Vernunft schépfen“ iibersetzt.
Es geht dabei vielmehr um die Erkenntnis in Bildern und Formen, die die
Menschen in der Vernunft schopfen, und zwar als Ergebnis eines abstrak-
tiven - sprich: abziehenden (abs-traho, ,ich ziehe ab‘) - Prozesses, der mit
der sinnlichen Erfahrung der daseienden, konkreten Dinge ansetzt. Auf
eine solche abstraktive, mit der sinnlichen Erfahrung ansetzende, die
Wahrheit von der konkreten, wie auch immer gegebenen oder vorgege-
benen Realitdt abziehende Erkenntnis solle der Mensch verzichten, um die
christliche Wahrheit — im Glauben - zu erkennen. Der wirklich Erkennen-
de - der wirkliche Christ - sollte, wie es ausdriicklich heif$t, ,arm bleiben
in seiner Erkenntnis“: ,,Worin besteht sein [sc. des Heiden] Erkennen?‘.
Dieses vollzieht sich in Bildern und Formen, die er durch die Sinne in sich
zieht (Daz ist in bilden und in formen, die der mensche durch die sinne in
zuhet). Mittels der Natur kann er auf andere Weise nicht erkennen. Von
dieser Art der Erkenntnis aber muf er sich losen, will er selig werden und

45 Vgl. Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 180, 1. 22-35 und 183, 1. 1-6 (II, n. 112);
Ubersetzung von Largier, 217.



254 Andrés Quero-Sanchez

in wahre Armut finden®.46 Die ,heidnische’ Epistemologie ist nach dieser
Charakterisierung die aristotelische Erkenntnistheorie, die im 13./14. Jahr-
hundert - bekanntlich - weit verbreitet ist, ja, nach anfanglichen Schwie-
rigkeiten im 12. Jahrhundert, im lateinischen Westen sogar herrschend ge-
worden ist. Sie ist insbesondere fiir den so genannten ,lateinischen Aver-
roismus‘ kennzeichnend, etwa fiir Siger von Brabant und Boethius von Da-
cien, ja, selbst fiir Albertus Magnus und Thomas von Aquin. Die Mystik -
und das gilt insbesondere fiir Meister Eckhart, aber auch fiir den Autor des
Buchs von der geistigen Armut, der dem Thiiringischen Meister hier ein-
deutig folgt — interpretiert diese Lehre nicht im blofRen epistemologischen
Sinne, sondern in erster Linie als eine ethisch-existentielle Position.
Entscheidend fiir das Verstandnis der genannten, aus der Perspektiven
des Autors ,heidnischen® Epistemologie sind jedenfalls die Begriffe ,Bild
und ,Form’, welche hier in der gleichen Bedeutung gebraucht werden, die
fiir Meister Eckhart charakteristisch ist. Ich frage zundchst: Was ist hier
unter ,Form‘ zu verstehen? Man konnte dazu kurz und biindig wie folgt
antworten: das Realitatsprinzip. In seinem Prolog zum Opus propositionum
schreibt Eckhart diesbeziiglich: ,Denn die Form des Feuers gibt ihm nicht
das [absolute] Sein, sondern [bloR] das bestimmte Sein“ (Forma enim ignis
non dat igni esse, sed esse hoc).47 Eckhart unterscheidet ndmlich zwischen
dem Sein des Dinges im absoluten Sinne (esse absolute) und dem be-
stimmten Sein des konkreten Dinges (esse hoc vel illud). Und auch Schel-
ling kennt diese Unterscheidung,48 wohl eben tber das Buch von der geis-
tigen Armut, da das lateinische Werk Eckharts ihm mit an der Sicherheit

46 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 3, . 35-4, 1. 3 (I, n. 4): ,,Waz ist sin beken-
nen?’. Daz ist in bilden und in formen, die der mensche durch die sinne in zuhet, und anders
mag er nit bekennen von naturen, und des mus er arm sin, wil er selig sin und stan in der
rehten armut“; Ubersetzung von Largier, 9.

47 MEISTER ECKHART: Prologus generalis in Opus tripartitum, n. 11, hg. v. Konrad Weiss,
in: Die Lateinischen Werke, Bd. I1,1. Stuttgart: Kohlhammer 1937-1964 [Nachdr. 1988], 171, L. 15
(Recensio CT); hg. von Loris Sturlese: ebd., Bd. [,2. Stuttgart: Kohlhammer 1987-2011, 45, 1.
25f. (Recensio L).

48 Vgl. etwa SCHELLING, F.W.J: System der gesammten Philosophie und der Naturphiloso-
phie insbesondere, in: Sammtliche Werke, hg. v. Karl Friedrich August Schelling, Bd. VI.
Augsburg: Cotta 1860, 161, 1. 26-162, 1. 6: ,Ebensowenig ist hier [sc. bei Gott, bei dem es keine
Differenz des Wesens und der Fom gibt] an dasjenige Verhaltnif von Seyn und von Form zu
denken, welches bei concreten Dingen stattfindet; denn hier ist die Form immer das
Beschrdankende des Seyns, welches das Allgemeine, so wie jene dagegen das Besondere ist.
Allgemeines und Besonderes sind aber im Concreten in nothwendiger Differenz. Dieses (das
Concrete) ist eben concret, weil die Form Negation des Seyns, Negation des Allgemeinen.
Indem daher die Form vergeht, besteht doch die Substanz oder das Seyn. Die Differenz ist
aber in Ansehung des Absoluten undenkbar; denn die Form, welche die ist, Affirmirendes
von sich selbst zu seyn, ist hier selbst das Unbedingte, also nicht beschriankend fiir das
Wesen. Das concrete Ding hat eine Form, das Absolute aber ist sich selbst die Form, und ist
in dieser Beziehung wieder formlos, inwiefern namlich das Formlose dem Unendlichen
gleich gesetzt wird®“. Auch der Begriff ,Wesen' ist im Buch von der geistigen Armut, wie gleich
zu zeigen sein wird, zentral; siehe unten, 266-268.



Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut 255

grenzender Wahrscheinlichkeit unbekannt blieb. Das natiirliche Sein des
Menschen etwa, das fiir den Aristoteliker im Mittelpunkt steht, wird durch
die dem Menschen selbst innewohnende Form bestimmt, welche das eige-
ne Sein des Menschen als Naturwesen konstituiert. Das eigentliche Sein
des Menschen ist jedoch - so denkt jedenfalls die idealistische Tradition -
ein vom vorgegebenen, bestimmten, natiirlichen Sein ,ab-geschiedenes'
oder ,ab-solutes‘ Sein: eben dasjenige, was Eckhart esse absolute oder abe-
gescheiden wesen nennt.49

Das durch die Form bestimmte Sein des Dinges (esse hoc) besagt nun
das natiirliche Sein als das durch Kausalverhaltnisse bestimmte Sein des
Dinges. Wer - oder iiberhaupt: Was - im Sinne der eigenen, ihm selbst inne-
wohnenden Form handelt - bzw. wirkt oder gar lebt -, hat immer ein ,Wa-
rum’ fir sein (!) Wirken, einen ,Grund’, sei es eine Wirkursache - die es zu
eben diesem Wirken bewegt hat -, sei es eine Zielursache, etwas namlich,
worauf man beim Wirken aus ist.5c Wer warum- oder grundlos im ,mys-
tischen‘ Sinne wirkt, tut es hingegen allein durch die Sache selbst bewegt,
also eigentlich ohne von Anderem oder von aufden dazu bewegt zu werden:
sein Werk tut er sui gratia - d.h. ,um des Werkes selbst willen‘, also nicht
blof8 darum, dass man sich durch das Werk etwas Anderes als das Werk
selbst zu erreichen ausrechnet -; er tut es gratis oder ,umsonst’.

49 Siehe unten, Abschnitt B. 3: Absolutes Wissen (abegescheidenheit als Absolutheit).

50 Vgl. etwa MEISTER ECKHART: Expositio libri Sapientiae, n. 98, hg. v. Josef Koch u.
Heribert Fischer, in: Die Lateinischen Werke, Bd. II. Stuttgart: Kohlhammer 1954-1992, 432, L.
8-434, l. 2: ,Augustinus ubi supra: ,tolle hoc et hoc®. Hoc enim et hoc laqueus est, quo quis
iam non liber est, sed captus. Non enim agit bonum sui gratia - non enim gratis fit - sed
propter hoc aut hoc servit huic aut huic, mercennarius est, servus, non filius boni, quia non
amore boni. Filius enim philos est, ab amore. De quo laqueo servitutis liberari, quasi liber
fieri, orat Psalmus: ,educes me de laqueo hoc’. Hoc enim et hoc laqueus est, Psalmus: ,la-
queus contritus est, et nos liberati sumus‘. ,Sumus liberati’, id est liberi facti. Praemiserat
enim: ,benedictus dominus, qui non dedit nos in captionem’. ,Anima nostra erepta est de la-
queo venantium’, Ioh. 8: ,veritas liberabit vos‘. ,Veritas‘ deus, Ioh. 14: ,ego sum veritas‘. Bo-
num, in quantum bonum, non hoc aut illud, deus est, Luc. 18: ,nemo bonus nisi solus deus".
Caritas, amor boni absolute, deus est, Ioh.: ,deus caritas est'“. Vgl. etwa SCHELLING: System
der gesammten Philosophie und der Naturphilosophie insbesondere, ed. Karl Friedrich August
Schelling, 533, l. 21-23: ,[...], so folgt, daf}, da das einzelne wirkliche Ding - als dieses - nur
ist, inwiefern es durch ein anderes zum Daseyn bestimmt wurde [...]“. Jenseits des bestimm-
ten Seins — und das heifdt zugleich: jenseits der ,Form‘ - ist nach Schelling somit ,Relations-
losigkeit’ zu finden; vgl. etwa SCHELLING, F.W.].: Aphorismen zur Einleitung in die Naturphi-
losophie, in: Sdimmtliche Werke, hg. v. Karl Friedrich August Schelling, Bd. VII. Stuttgart:
Cotta 1860, 189, 1. 28f.: ,Gott als sich selbst bejahend, bejaht in allen Wesenheiten des All,
und in jeder derselben insbesondere, nur das Relationslose und Ewige“. Schellings Auffas-
sung der ,Relationslosigkeit® ist — zumindest der Sache nach mit Eckharts Begriff der Wa-
rumlosigkeit verwandt; vgl. QUERO-SANCHEZ: Die ,mystische’ Voraussetzung (!), Abschnitt
2.2: Die vier wesentlichen Momente der Identitdtsphilosophie Schellings, 2.2.1: Warumlosig-
keit. Zum Thema siehe auch: DERS.: Individuum, Modernitdt und Aufkldrung im Denken Meis-
ter Eckharts und Sigers von Brabant, in: LOSER, Freimut/MIETH, Dietmar (Hgg.): Religiése In-
dividualisierung in der Mystik: Eckhart, Tauler, Seuse. Stuttgart: Kohlhammer 2014, 27-34.



256 Andrés Quero-Sanchez

Das ,Bild‘ geht nun die erkannte - genauer: zur Kenntnis genommene -,
durch die Form als das Prinzip des bestimmten Seins konstituierte Realitdt
an. Es meint nicht blof die Vorstellung, welche - letztlich - immer ein be-
stimmtes Einzelnes angeht, sondern tiberhaupt den empirischen, aposte-
riorisch, abstraktiv - von der Realitat abziehend - gewonnenen Begriff, der
insofern - streng genommen - auch ein bestimmter ist, als er - letztlich -
von der Erfahrung und damit von der realen, vorgegebenen Realitdt ab-
hangt. Wer mit ,Bildern’ erkennt, nimmt davon Notiz, wie es sich in der
Realitat verhalt, und gebraucht dieses Wissen dann - vielleicht - zur Durch-
setzung bestimmter Ziele. Lebt man im ,Bild° - somit in der durch die
,Form' bestimmten Realitdt -, so gibt’s nichts ,umsonst‘.s:

Es gibt dartiber hinaus weitere Charakterisierungen der ,Heiden‘ im
Buch von der geistigen Armut, welche natiirlich alle von der gerade darge-
legten nicht ganz unabhdngig sind und von denen ich noch eine weitere
besprechen mdchte. Auch die ,Heiden‘ seien freilich in der Lage, tugend-
haft zu leben, jedoch nicht im wirklichen Sinne, da sie, wie es heifdt, ,nicht
im Licht des Glaubens leben®“. Sie konnen namlich ,nur teilweise und auf
duflerliche Art“ tugendhaft sein, aber ,die innere Nachfolge [Christi] fehlt
ihnen“. ,Denn®, so fligt der Autor als Begriindung hinzu, , Gott leuchtet im
Innern des Herzens, und wer das Licht empfangen will, muf} sich nach
innen wenden“.52 Auch diese These ist im Sinne einer fiir Meister Eckhart
kennzeichnenden Lehre zu verstehen, nach der nicht die dufdere Handlung
(actus exterior) oder iiberhaupt das duflere Werk (opus extra), sondern
allein das innere Werk (opus interior) zur Bestimmung des Tugendhaften
und {iberhaupt des guten Lebens entscheidend sei. Diese These Eckharts
wurde im Jahre 1329 vom Papst Johannes XXII. verurteilt.s3 Eckhart ist
ndamlich der Meinung - und dasselbe gilt fiir den Autor des Buchs von der
geistigen Armut -, dass das Entscheidende fiir die Bestimmung des Tu-
gendhaften und iiberhaupt des guten Lebens nicht dasjenige sei, was man
iiberhaupt tut, sondern warum man es tut, d.h. aus welchen Griinden man
es tiberhaupt tut. Wiirde man eine im objektiven Sinne gute Handlung
blofd aus sozialem Druck oder aus Karrierengriinden tun - weil man sich
namlich unter bestimmten Bedingungen dadurch ausrechnet, erfolgreich

51 Vgl. QUERO-SANCHEZ: Uber das Dasein, 120-125. Siehe unten, 258-262, 266.

52 Vgl. Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 72, . 26-32 (I, n. 144): ,Und daz ist des
schult daz sie nit reht in gant mit dem liehte des glouben. Unser gloube ist cristus, und dem
volgent sie ettewaz nach nach usserlicher wise; aber nach innerlicher nachvolgunge gebristet
in, und dar umb gebristet in des gotlichen liehtes. Und got luhtet innewendig in dem
hertzen, und wer daz lieht enpfahen sol, der mis sich in keren“; Ubersetzung von Largier, 91.

53 Ausfiithrlich zum Thema: QUERO-SANCHEZ: Sein als Freiheit, 230-240; DERS.: Uber das
Dasein, 293-308; DERS.: Der mittelalterliche Disput zwischen Realismus und Idealismus: Meis-
ter Eckhart, Gottfried von Fontaines und Marquerite Porete, in: VINZENT, Markus (Hg.) : Meis-
ter Eckhart in Paris and Strasbourg. Leuven : Peeters 2016, Abschnitt 3.1: Analogielehre, 3.1.1:
Gottfrieds von Fontaines Aufnahme eines Eckhart-Arguments in der dritten Qudstio des Quod-
libets XV.



Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut 257

zu werden oder zumindest einer Strafe zu entfliehen -, so fehlte dabei
doch das ,gottliche Licht* oder der Glaube an Christus und dessen Leiden,
so dass es dabei doch um die Handlung eines Ungldubigen - eines ,Heiden’
- ginge, somit eigentlich um keine wirklich gute Handlung. Der actus exte-
rior ware gut, nicht jedoch der actus interior, so dass die Handlung nicht
eigentlich oder wirklich gut ware:

,Dies finden wir bei den Heiden, die rein lebten und tugendhaft waren,
trotzdem aber das gottliche Licht nicht erfuhren, weil sie nicht glaubten. Sie
waren jedoch reicher an naturhaftem Licht als andere Menschen. So ergeht es
auch heute den Menschen, die lauter leben und keine Todsiinde begehen -
von ldfllichen Siinden kénnen sie sich kaum hiiten - und trotzdem das
gottliche Licht nicht erfahren. Dies liegt daran, dafd sie nicht im Licht des
Glaubens leben. Unser Glaube ist Christus, doch sie folgen ihm nur teilweise
und auf duflerliche Art“.54

Wird eine gute Handlung allein deshalb vollzogen, weil sie gut ist — also
aus ausschliefflich sachlichen - sprich: ,grundlosen‘ oder ,warumlosen‘ -
Griinden und somit im Glauben an Christi Leiden —, dann - und zwar nur
dann - ist sie eine wirklich gute Handlung.

2. Christliches Wissen als absolutes Wissen
a) Unmittelbares Wissen

Im Lichte des gerade Erlduterten ist nun die fiir das Buch von der geistigen
Armut kennzeichnende These zu verstehen, nach der die eigentliche Er-
kenntnis der Wahrheit von der natiirlichen Erkenntnis be- oder gar ver-
hindert werde. Gefordert wird dadurch namlich nichts als die Abkehr von
einer im erkldrten Sinne realistischen, empiristischen und letztlich euda-
monistischen Position - von der blofden ,Form‘ und dem blofRen ,Bild‘ -,
um dadurch erst die ,Wirklichkeit’ - welche somit von der bloflen ,Realitat
zu unterscheiden ware - zu erkennen:

,Will der Mensch namlich die Wahrheit wirklich erkennen, mufd er alle
Verschiedenheit aufgeben und sich selbst hineintragen in die Einheit. Darin
muf er verbleiben und dies anschauen in einfaltiger Anschauung. Dabei muf}
er alle naturhafte Erkenntnis ablegen, denn in dieser versteht er mittels
Bildern und Formen. In Bildern aber kann der Mensch Gott nicht erkennen:

54 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 72, 1. 19-29 (I, n. 144): ,Man vindet von den
heiden daz sie sich gar luterlichen hieltent und tugenthaft warent, und gebrast in doch des
gotlichen liehtes. Und daz waz des schult, wan sie nit gloubetent; aber sie hettent me nattr-
liches liehtes, danne ander late. Also ist es noch an etlichen menschen, die sich luterlichen
haltent und sunderlichen ane dotstinde - vor tegelichen stinden mugent sie sich kume ge-
hiten - und mangelent doch des gotlichen liehtes. Und daz ist des schult daz sie nit reht in
gant mit dem liehte des glouben. Unser gloube ist cristus, und dem volgent sie ettewaz nach
nach usserlicher wise“; Ubersetzung von Largier, 91. Zur weiteren Charakterisierung der
,Heiden" siehe noch ebd. 94, 1. 6-20 (II, 2).



258 Andrés Quero-Sanchez

Will er Gott erkennen, muf der Geist rein sein, entbildet von allen Bildern,
wie es ein Lehrer formuliert: ,Wer Gott erkennen will, der mufd sich ent-
blofden von allem naturhaften Kénnen (Vermégen)‘. Erkenntnis verlangt nach
dieser Entblofung, und es gentigt ihr kein naturhaftes Wissen um die Wahr-
heit, bis sie die wirkliche Entbl6f3ung erreicht, in der sie Gott schaut und
unmittelbar erkennt®.55

Diese Passage ist besonders interessant. Zundchst ist dabei von einem An-
schauen in einem einvaltigen aneblicke, oder - wie Largier hier philoso-
phisch treffend iibersetzt - ,in einer einfaltigen Anschauung’ die Rede (und
daz sol er ane schowen in einem einvaltigen aneblicke). Schelling wird
gerade in diesem Sinne die intellektuelle Anschauung Kants und Fichtes
deuten, die uns doch, so Schelling, sehr wohl einen Zugang zum Ding an
sich gestatte.5¢ Der mystische Blick ist - weil nicht ,mannigfaltig’ - eben,
wie die Ubersetzung von Largier lautet, ,einfaltig’. Nun bedeutet mhd. ein-
valtic vor allem ,einfdltig’ (simple). Der mystische Blick ist also nicht nur
deshalb einvaltic, weil er Eines ist und sich damit tiber die Verschiedenheit
als solche hinwegsetzt, sondern vor allem deswegen, weil er ,einfaltig‘ ist -
sprich: ,arglos’, ,gutmiitig’, ,ohne Argwohn’, ,nicht schlau oder raffiniert'.
Der mystische Blick ist somit — im Gegensatz zum Blick des ,Heiden‘ -
,nicht behende’, also ,nicht geschickt, schnell, schlau’, ja, ,nicht wendig’,
sondern ,fest’, ,entschlossen’, ,bestandig’, ,beharrlich’, ,zuverldssig’, ,treu’,
,dauerhaft’. Wer in einvaltiger Anschauung erkennt, ist ,entbildet’ (ent-
bildet von allen bilden) - so heifdt es namlich ausdriicklich in der gerade zi-
tierten Passage -, d.h. der Erkennende wird dabei nicht von der Erfahrung
bestimmt, er sieht bei seiner Erkenntnis davon ab, wie es gewdhnlich oder
in der Regel vor sich geht. Er lebt ndmlich jenseits des blof2 Realen, in der
grund-losen oder warum-losen Welt des ,Umsonst‘. Und es geht dabei wie-

55 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 25, 1. 32-26, 1. 3 (I, n. 54): ,so sol er allen
underscheit lassen und sich in tragen mit ein in ein, und in dem ein sol er verliben, und daz
sol er ane schowen in einem einvaltigen aneblicke, und da sol er abe gan alles naturliches
bekentnisses, wan naturlich bekentnisse ist in bilden und in formen,und mit bilden enmag
der mensche got nit bekennen, mer: sol er got bekennen, so mus der geist blos sin, entbildet
von allen bilden, wan es sprichet ein lerer: ,wer got bekennen sol, der mis entbldsset sin von
aller naturlicher kunst’. Und die bloRheit stuchet die bekentnisse, und ir gentiget niemer uf
keiner naturlicher warheit, es kome danne in die rehte blofheit, do es got anschowe und
bekenne sunder alles mittel“; Ubersetzung von Largier, 35f.

56 Vgl. etwa SCHELLING: System der gesammten Philosophie und der Naturphilosophie ins-
besondere, ed. Karl Friedrich August Schelling, 150, 1. 32f.; 151, l. 16-21; 153, 1. 23-28: ,Es ist
eine unmittelbare Erkenntnifd Gottes oder des Absoluten. [...]. // Gott oder das Absolute ist
der einzige unmittelbare Gegenstand der Erkenntnif, alle andere Erkenntnif}, nur mittel-
bare.- Der Gegensatz zwischen der Ansicht des Dogmatismus und der wahren Philosophie
ist schon hinlanglich dadurch bezeichnet, daf jener {iberall blof eine mittelbare Erkenntnif3
des Absoluten, diese aber eine durchaus unmittelbare behauptet. [...]. // Die Erkenntnifart
des Absoluten also, wenn sie eine absolute ist, ist auch eine contemplative.- Jede unmittel-
bare Erkenntnifd ist iiberhaupt = Anschauung, und insofern ist auch alle Contemplation An-
schauung. Da aber die Vernunft hier das Erkennende ist, so ist diese Anschauung eine Ver-
nunft-, oder, wie auch sonst genannt, eine intellektuelle Anschauung®.



Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut 259

derum um eine These, in der der Autor des Buchs von der geistigen Armut
mit Meister Eckhart iibereinstimmt. In der Lesepredigt Von dem edeln
menschen etwa hatte dieser Ahnliches geschrieben:

,Nun sagen die Meister: Wenn man die Kreatur in ihrem eigenen Wesen
erkennt, so heifdt das eine ,Abenderkenntnis’, und da sieht man die Kreaturen
in Bildern mannigfaltiger Unterschiedenheit; wenn man aber die Kreaturen
in Gott erkennt, so heifdt und ist das eine ,Morgenerkenntnis’, und auf diese
Weise schaut man die Kreaturen ohne alle Unterschiede und aller Bilder
entbildet und aller Gleichheit entkleidet in dem Einen, das Gott selbst ist“.57

Ja, Eckhart gebraucht in diesem Kontext auch den Begriff entblosset, und
zwar - ebenso wie wir in dem gerade zitierten Text aus dem Buch von der
geistigen Armut gesehen haben - im Zusammenhang mit der Forderung
nach einem Wissen sunder alles mittel:

,Gott kennt kein Vermittelndes; er kann auch kein Vermittelndes dulden.
Wire die Seele ganzlich entblof3t oder enthiillt von allem Vermittelnden, so
ware [auch] Gott fiir sie entblofft und enthiillt und gdbe Gott sich ihr
ganzlich. Solange die Seele noch nicht enthiillt und entblofRt ist von allem
Vermittelnden, so klein es auch sein mag, so lange sieht sie Gott nicht“.58

Im Buch von der geistigen Armut haben wir in der oben zitierten Passage in
diesem Sinne gelesen: es kome danne in die rehte blofSheit, do es got an-
schowe und bekenne sunder alles mittel. In fritheren Publikationen habe ich
die These vertreten, Schelling verstehe den Begriff der ,Unmittelbarkeit’,
den er besonders in den Philosophischen Briefen iiber Dogmatismus und
Kriticismus gebraucht, also schon um 1795/96, genauso wie Meister Eck-
hart, so dass man mit gutem Grund vermuten konnte, er habe schon da-
mals Eckharts Predigten gelesen.s9 Es ist jedoch wahrscheinlicher, dass er
Eckhart damals iiber die Vermittlung des Buchs von der geistigen Armut
kennt, denn der Begriff ,Unmittelbarkeit’ findet man an vereinzelten Stel-

57 MEISTER ECKHART: Von dem edeln menschen, ed. Quint, in: Die Deutschen Werke, Bd.
V. Stuttgart: Kohlhammer 1954-1963 (Nachdr. 1987), 16, 1. 12-17: ,Ni sprechent die meister,
daz, s6 man bekennet die créatf(ire in ir selber, daz heizet ein dbentbekantnisse, und da sihet
man die créatlire in bilden etlicher underscheide; s6 man aber die créat(ire in gote bekennet,
daz heizet und ist ein morgenbekantnisse, und alsé6 schouwet man die créatire dne alle
underscheide und aller bilde entbildet und aller glicheit entglichet in dem einem, daz got
selber ist“.

58 MEISTER ECKHART: Predigt 69, ed. Quint, in: Die Deutschen Werke, Bd. 1I1. Stuttgart:
Kohlhammer 1973-1976 (Nachdr. 1999), 165, 1. 5-8: ,got enhat kein mittel; er enmac ouch
kein mittel geliden. Ware diu séle alzemale entbloezet und entdecket von allem mittel, s6
waere ir got entbloezet und entdecket und gabe sich ir alzemadle. Alle die wile daz diu séle
niht entbloezet und entdecket enist von allem mittel, swie kleine daz si, s6 ensihet si got
niht“. Vgl. Predigt 70, ebd., 194, 1. uf.: ,Sol ich ouch got bekennen, daz muoz geschehen ane
bilde und &ne allez mittel. Die besten meister sprechent, daz man got bekenne dne mittel“.

59 Vgl. QUERO-SANCHEZ: Schellings neuzeitliche Repristination; DERS.: Edles Wissen.



260 Andrés Quero-Sanchez

len in den Predigten Eckharts, wohingegen er in dem uns beschaftigenden
Traktat iiberall prasent ist.6o

Was man unter ,Mittel° oder ,Vermittlung’ - und somit zugleich unter
bilde - zu verstehen habe, erlautert Eckahrt selbst in Predigt 69: Freude
und Pein, Furcht und Zuversicht (vréude und pine, vorhte und zuoversiht):

»Boethius sagt: ,Willst du die Wahrheit lauter erkennen, so lege ab Freude
und Pein, Furcht und Zuversicht oder Hoffnung'‘. Freude und Pein ist ein Ver-
mittelndes, Furcht und Zuversicht: das alles ist ein Vermittelndes. Solange du
es ansiehst und es hinwiederum dich ansieht, so lange siehst du Gott nicht®.6

Halt man etwas allein deshalb fiir wahr, fiir gut oder tiberhaupt fiir seiend,
weil man sich dadurch ausrechnet, etwas Niitzliches oder Vergniigen Be-
reitendes zu erreichen bzw. etwas Unzutrdgliches oder Unangenehmes zu
vermeiden oder auch, weil man dadurch Sicherheit (zuoversiht) gewinnt -
etwa der Leibeigene von seinem ihm Schutz gewdhrenden Lehensherren -
oder Furcht vermeidet, so ist man von der Wahrheit und somit von Gott,
der die Wahrheit selbst ist, abgefallen; womit man ja zugleich das wirkli-
che Sein der Dinge aus dem Auge verliert. Wer Gott durch Vermittlung er-
kennen will - wer sich fiirchtet und deswegen nach blofer Sicherheit
(zuoversiht) strebt; wer sein Leben ndamlich retten will -, der verliert die
Welt, wie sie in Gott ist: Das absolute oder wirkliche Sein der Dinge - de-
ren Sein an und fiir sich -, welche ihm ,jetzt’ nur als Wodurch (als Womit),
blof} als fiir ihn interessant im Hin-Blick auf etwas Anderes als die Sache
selbst erscheinen. Wer sich fiirchtet und nach Sicherheit des Eigenen
strebt — der Furchtsame -, der wird von den Gliicks- und Ungliicksfallen
des Lebens — vom zuoval - hin und her getrieben, also letztlich von demje-
nigen vorgefiihrt, der tiber das reale Vermogen verfiigt, das Umfeld der
(angeblichen) Entscheidung - die Situation - zu bestimmen. Nur derjeni-
ge, der, wie es heifdt, nicht durch die Furcht ,ent-setzt’, d.h., wie Josef
Quint tibersetzt, nicht ,aus der Bahn gebracht ist’, sondern in Gott ,gefes-
tigt und gestetigt’ ist (gevestiget und gestetiget ist), erkennt Gott und in
Gott das absolute Sein der Dinge: ,So auch muss die Seele, die Gott erken-
nen soll, so gefestigt und gestetigt sein in Gott, dass nichts sich in sie ein-
zudriicken vermag, weder Hoffnung noch Furcht, weder Freude noch Jam-
mer, weder Liebe noch Leid noch irgendetwas, das sie aus der Bahn zu
bringen vermochte®.62 Einer solchen ,Vermittlung' - somit der realen, durch

60 Vgl. QUERO-SANCHEZ: Edles Wissen.

61 MEISTER ECKHART: Predigt 69, ed. Quint, 166, l. 2-167, 1. 1: ,Boethius sprichet: ,wilt d&
die warheit laterliche bekennen, s6 lege abe vroude und pine, vorhte und zuoversiht oder
hoffenunge’. Vroude und pine ist ein mittel, vorhte und zuoversicht: ez ist allez ein mittel.
Die wile s6 dii ez anesihest und ez dich wider anesihet, s6 ensihest dt gotes niht".

62 MEISTER ECKHART: Predigt 68, ed. Quint, in: Die Deutschen Werke, Bd. III. Stuttgart:
Kohlhammer 1973-1976 (Nachdr. 1999), 146, 1. 6-8: ,Alsd sol diu séle gevestiget und gestae-
tiget sin, diu got bekennen sol, daz sich niht in sie gedriicken enmiige noch hoffenunge noch
vorhte noch vroude noch jamer noch liebe noch leit noch niht, daz sie entsetzen miige“. Vgl.



Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut 261

die ,Form‘ bestimmten, durch ,Bilder’ zur Kenntnis zu nehmenden - Welt
solle man sich also ,ent-bilden’. Denn eine solche durch Anderes vermittel-
te Welt ist nichts als dasjenige, wodurch man sich etwas fiir sich selbst
oder fiir sonst etwas Anderes als die Sache selbst zu erreichen ausrechnet:
blofes Wodurch oder Instrument, d.h. ein Fiir-Anderes, ein Sich-auf-An-
deres-Beziehendes: die Negation des ,Umsonst’ als der Substanz des Wirk-
lichen. ,Was aber vermittelt ist“, so lesen wir im Buch von der geistigen
Armut in diesem Sinne,

,macht die Seele nicht selig, sondern fiithrt diese zur Seligkeit und bereitet sie
vor. Es [sc. das gottliche Sprechen] lehrt sie, die Mittel abzulegen, um ins
reine Wesen zu gelangen, in dem sie Gott unmittelbar schaut. Wenn sie im
vernunftgemdfien Beurteilen alles Vermittelnde durchdrungen und abgelegt
hat, das heif3t frei ist von allem vergdnglichen Zufall, muf sie alle dufderen
Worte lassen, die in der Vermittlung durch die Kreaturen gesprochen wer-
den. Sie muf} einkehren ins Innerste ihres Wesens und nur dort das ewige
Wort vernehmen, das Gott der Vater spricht®.63

Die Passage fordert insbesondere zur Abkehr ,vom vergidnglichen Zufall“
(von allem gebrestlichem zuval) — von der realen Welt der bestimmten
,JForm’, des ,Bildes’, des Instrumentellen als des durch Anderes Vermittel -
ten - auf, um ins reine Wesen zu gelangen (wie sie [sc. die Seele] mittel sol
abe legen, daz sie kumme in daz blosse wesen, do sie got sunder mittel inne
schowet): in die wirkliche Welt des ,unvermittelten‘ — und damit allein ,un-
mittelbar’ zu erkennenden - Ansich. Eine solche Entgegensetzung von
,Wesen‘ und ,Zufall’ ist nicht nur fiir die ,Mystik‘ Meister Eckharts und des
Buchs von der geistigen Armut grundlegend, sondern ebenso fiir Schellings

ebd., 147, 1. 2-4: ,Da diu edel séle ist, da sol si eine gliche verre haben von allen irdischen
dingen, von hoffenunge, von vréude und jamer; swaz des ist, daz sol zemadle {iferhaben sin“.
63 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 69, 1. 26-35 (I, n. 140): ,Waz in mittel ist
daz machet die sele nit selig, mer: es bringet und bereitet sie zu selikeit, und es leret sie wie
sie mittel sol abe legen, daz sie kumme in daz blosse wesen, do sie got sunder mittel inne
schowet. Und wenne sie mit einem vernunftigen underscheit alle mittel durchtringet, und
abe geleit, daz sie blos stat alles gebrestlichen zuvalles, so sol sie alle usserliche wort lassen
die in mittel der creaturen gesprochen werdent, und sol sich in keren in daz innigeste ires
wesendes, und sol alleine do vernemen daz ewige wort daz got der vatter sprichet“; Uber-
setzung von Largier, 88. Siehe noch ebd., 45, 1. 11-16 (I, n. 98); ebd., 71, . 1-26 (n. 142); ebd.,
75, 1. 11 (n. 147); ebd., 136, 1. 36-137, 1. 6 (11, n. 57); ebd., 172, l. 15-29 (n. 101); ebd., 132, . 37-133,
I. 2 (n. 52). An einer bestimmten Stelle, ebd., 89, 1. 19-29 (I, n. 169), ldsst sich zudem eine
zweifache Bedeutung der zu beanstandenden ,Vermittlung® erkennen: ,Ich spriche, daz die
lere eines glten menschen ist von got, aber sie ist in mittel; und alle die wile der mensche in
mittel stat, daz er noch nit sunder mittel von got beruret ist, so mag er sich einem guten
menschen lassen und ouch got. Aber so er da za komet, daz in got ruret sunder mittel, so
bedarf er sich keiner creatur lassen, wan got hat ime geoffenbaret ein lieht, in dem er nit ge-
irren mag, und got git ime also gnug zu tunde mit ime selber, daz er aller creaturen vergis-
set. Und dar umb sprach der meister von natur: ,wer von der ersten sache beruret wurt, der
bedarf keines menschlichen rates volgen, mer: dem, daz tber allen menschlichen rat ist*“.



262 Andrés Quero-Sanchez

Identitatsphilosophie, wie unten noch zu zeigen sein wird.64 Nun - was ist
tiiberhaupt der ,vergangliche Zufall’? Und was ist das ,reine, blofle Wesen‘?

b) Sicheres Wissen: Die Aufhebung des Zufalls im Wesen

(i) Steete (firmitas)

In der wirklichen Erkenntnis wendet sich der Mensch, so heifdt es, von sich
selbst ab und Gott zu. Und als Ergebnis eines solchen Prozesses wird der
Mensch und dessen Erkenntnis bestdtiget. Es heifdt in diesem Sinne nam-
lich: ,Im Nu, in dem der Mensch sein Erkennen von sich selbst ab- und
Gott zuwendet, offenbart ihm Gott sein gottliches Wesen, das den Men-
schen aus sich selbst heraus- und in Gott hineinzieht, worin er bekraftigt
wird“.65 Largier iibersetzt bestdtiget hier mit ,bekraftigt’ und das ist zwei-
felsohne treffend, denn allein durch eine solche Erkenntnis gewinnt man
wirkliche, ja sogar reale Kraft. Der Ausdruck bestdtiget ist philosophisch
besonders relevant. Auch bei Meister Eckhart kommt er — oder zumindest
mit ihm unmittelbar verwandte Ausdriicke - in derselben Bedeutung vor:
,S50 auch muss die Seele, die Gott erkennen soll, so gefestigt und gestetigt
sein in Gott, dass nichts sich in sie einzudriicken vermag, weder Hoffnung
noch Furcht, weder Freude noch Jammer, weder Liebe noch Leid noch ir-
gendetwas, das sie aus der Bahn zu bringen vermdéchte®.66 Im lateinischen
Werk gebraucht Eckhart den Ausdruck firmitas in diesem Zusammenhang,
also ,Bestandigkeit’, ,Beharrlichkeit’, ,Zuverlassigkeit’, ,Treue’, ,Starke’, ,Aus-
dauer‘.67 Man bezieht sich damit allerdings sowohl auf den Erkennenden
als auch auf das Erkannte: Allein derjenige namlich, der wesentlich - und
damit zuverldssig - ist, kann das Wesentliche - das Zuverldssige - erken-
nen. Allein ein solcher Erkennender und eine solche Erkenntnis sind zu-
verldssig, kraftig, sicher, ja verldsslich. Der mhd. Ausdruck bestdtiget hangt
nun mit dem mhd. Adjektiv/Substantiv/Adverb stete zusammen, welche,
wie Burkhard Hasebrink bemerkt, das deutsche Mittelalter ,als konstituti-
ves Merkmal aller Tugend” versteht.68 Allein dasjenige, das in der Sicher-

64 Siehe unten, 262-268.

65 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 25, 1. 4-7 (I, n. 53): ,,In dem selben nu so der
mensche sin bekantnisse zi male keret uf got uz ime selber, so zéuget ime got sin gétlich
wesen, daz zuhet in zi male uz ime selber in got, und do inne wurt er bestetiget; Uber-
setzung von Largier, 35. Vgl. ebd., n7, 1. 18-36 (II, n. 37).

66 MEISTER ECKHART: Predigt 68, ed. Quint, 146, 1. 6-8: ,Also sol diu séle gevestiget und
gestaetiget sin, diu got bekennen sol, daz sich niht in sie gedriicken enmiige noch hoffe-
nunge noch vorhte noch vréude noch jamer noch liebe noch leit noch niht, daz sie entsetzen
miige“.

67 Zum Thema siehe QUERO-SANCHEZ: Uber das Dasein, 364-376; DERS.: Sein als Absolut-
heit (esse als abegescheidenheit), in: DERS./STEER, Georg (Hgg.): Meister Eckharts StrafSbur-
ger Jahrzehnt. Stuttgart: Kohlhammer 2008, 189-218, hier 206-212 (mit zahlreichen Belegen
aus Eckharts Werk).

68 HASEBRINK, Burkhard: ,sich erbilden‘. Uberlegungen zur Semantik der Habitualisierung
in den ,Reden der underscheidunge’ Meister Eckharts, in: SPEER, Andreas/WEGENER, Lydia



Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut 263

heit, in der Kraft, in der Bestandigkeit, Beharrlichkeit, Zuverlassigkeit oder
Treue Gottes erkannt wird, ist sicheres Wissen: das Ding erscheint hier
nicht mal so, mal so, je nachdem, wie es sich - aus welchen Griinden oder
Bedingungen auch immer - trifft (accidit), sondern es wird so erkannt, wie
es wirklich ist. Und es handelt sich dabei, so lesen wir, um eine goéttliche
Erkenntnis, die als solche fiir den ,géttlichen Menschen® kennzeichnend
sei: ,Und wie Gott alles in sich selbst erkennt in der einfaltigen Anschau-
ung seiner selbst ohne Hilfe von auf der Erfahrung der gegebenen Dinge ba-
sierenden Begriffen, erkennt auch der goéttliche Mensch im reinen Inne-
wohnen in Gott alles, denn wer Gott erkennt, erkennt alle Dinge®.69

(ii) Gebrestlicher zuval

An der oben zitierten Stelle (Buch von der geistigen Armut, 69, 1. 26-35 [I,
n. 140]) gebraucht der Autor einen entscheidenden Ausdruck, der auch in
dieser Bedeutung fiir Meister Eckhart aber auch Schelling zentral war bzw.
sein wird: Das ,reine Wesen' (daz blosse wesen) — und somit das Wirkliche
- erreicht die wirklich - sprich: in Gott oder im Glauben an Christus - er-
kennende Seele nur dann, wenn sie ,rein von allem vergdnglichen Zufall’
ist (sie blos stat alles gebrestlichen z uvalles).

Das mhd. Adjektiv gebrestlich bedeutet nun dasselbe wie mhd. (und
nhd.) gebrechlich, also ,mangelhaft’, im Sinne allerdings von ,krank’, ,hin-
fallig’, ,schwach’, ,zerbrechlich’. Was gebrestlich ist, ist deshalb - und in
diesem Sinne ist Largiers Ubersetzung mit: ,verginglicher Zufall sicherlich
treffend - ,verganglich’. Weil es schwach ist, d.h. weil ihm die gottliche
Kraft des Wesens fehlt — weil es nicht wesentlich ist -, wird es irgendwann
vorbei, vergangen sein. Es ist verganglich, weil ihm die Kraft fehlt, welche
man einzig im Wesen erhalt, durch welches allein man zum Sicheren, Ver-
lasslichen, Stetigen wird. In diesem Sinne ist Gott nach Eckhart reich, weil
ihm nichts fehlt, weil er keinen Mangel aufweist. Denn riche ist daz, was
allez hat, sunder deheinen gebresten.7o Was hingegen mangelhaft ist, ge-
bresten also hat und damit gebrestlich ist, ist gerade deshalb schwach: weil
es ndmlich nicht durch sich selbst oder von innen heraus ist - nicht an

(Hgg.): Meister Eckhart in Erfurt. Berlin: de Gruyter 2005, 122-136, hier 129. Eckhart ge-
braucht auch den Ausdruck steeticheit in diesem Zusammenhang; vgl. Predigt. 77, ed. Quint,
in: Die Deutschen Werke, Bd. III. Stuttgart: Kohlhammer 1973-1976 (Nachdr. 1999), 340, 1.
10-341, 1. 1 (siehe unten, 267f., Anm. 78, wo die Stelle angefithrt wird); Predigt 102, hg. v.
Georg Steer, in: Die Deutschen Werke, Bd. IV. 1. Stuttgart: Kohlhammer 1997-2003, 411, l. 18-20.

69 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 38, . 20-23 (I, n. 83): ,,Und als got alle ding
in ime verstat ane alle geschaffen bilde in eime einvaltigen anblicke sin selbes, also verstat
ein gotlich mensche in einem lutern innebliben in got alle ding, wan wer got verstat, der ver-
stat alle ding“; Ubersetzung von Largier, s1.

70 MEISTER ECKHART: Predigt 47, ed. Quint, in: Die Deutschen Werke, Bd. 11, 398, . 3. Vgl.
MIETH, Dietmar: Meister Eckhart on Wealth, in: Medieval Mystical Theology 21 (2012), 233-
254, hier 236; DERS.: Reichtum und Armut bei Meister Eckhart (ca. 1260-1328), in: Theologi-
sche Quartalsschrift 193 (2013) 209-219, hier 209.



264 Andrés Quero-Sanchez

und fiir sich -, sondern blof§ durch die jeweilige Situation bedingt und so-
mit blof in der Relation zu Anderem: Es ist ein blof§ (durch Anderes) Be-
dingtes, das als solches aufhéren wird zu sein, und zwar dann, wenn die es
,bedingende’ Situation vorbei oder vergangen ist. Und die Situation wird
als solche irgendwann vorbei sein. Was nicht wesentlich ist - was namlich
blofd auf gebrechlichem Zufall beruht und damit selbst (!) gebrechlicher
Zufall ist -, lasst sich brechen. Gelingt es uns, es - durch welche auf
Vermogen basierenden politischen Mittel auch immer - in eine es zu uns
einladende Situation zu bringen, so wird es zusammenbrechen, so werden
wir es brechen: wir werden der Sache ihren ,Willen‘ brechen, sie vom
Selbstsein abbringen. Es wird dann ein Gebrochenes sein, das als solches
nicht mehr selbst ist, sondern von Anderem hin- und hergetrieben wird.7
Es kommt freilich weiterhin vor - es ist weiterhin real -, ohne jedoch
wirklich - sprich: wesentlich - zu sein. Und gerade deshalb wird es irgend-
wann aufhoéren, real zu sein. Wenn man so will: Aller gebrestlicher Zufall
ist also dazu bestimmt: sich selbst aufzuheben.7> Eine solche Unterschei-
dung ,Zufall’ / ‘Wesen' ist fiir Schelling — und auch fiir Hegel - zentral; dies
gilt ebenso fiir Meister Eckhart, der in eben diesem Sinne die These der
Seinslosigkeit des Akzidens (lat. accidens, mhd. zuoval [bzw. zuval]) ver-
treten hat.73 Wir stoffen schon zu Beginn des Buchs von der geistigen Ar-
mut auf eine Definition des Begriffes zaval in dem eben erklarten Sinne:

71 Vgl. ahnlich HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Wissenschaft der Logik, hg. v. Fr. Hoge-
mann u. W. Jaeschke, in: Gesammelte Werke. Ed. der Rheinisch-Westfédlischen Akademie der
Wissenschaften, Bd. XI. Hamburg: Meiner 1978, 353, l. 27-29: ,es ist nur Erscheinung; seine
Existenz ist vielmehr nicht die seinige, sondern die seines andern. Es ist daher ein in sich
selbst [G]ebrochenes*.

72 Vgl. HEGEL, G.W.F.: Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse,
hg. v. W. Bonsiepen u. H.-Ch. Lucas, in: Gesammelte Werke. Ed. der Rheinisch-Westfali-
schen Akademie der Wissenschaften. Bd. XX. Hamburg: Meiner 1992, 119, 1. 22: , Alles End-
liche ist dif3, sich selbst aufzuheben®.

73 Vgl. etwa MEISTER ECKHART: Predigt 16b, ed. Quint, in: Die Deutschen Werke, Bd. I.
Stuttgart: Kohlhammer 1936-1958 (Nachdr. 1986), 263, 1. 9-264, 1. 3: ,Und diz mac man
wearliche sprechen von einer ieglichen guoten, heiligen séle, diu da hat gelazen alliu dinc
und nimet sie da, da sie éwic sint. Swer diu dinc leezet, als sie zuoval sint, der besitzet sie, da
sie ein later wesen sint und éwic sint“. Vgl. Predigt 39, ed. Quint, in: Die Deutschen Werke,
Bd. I, 266, 1. 2f.: ,Dar umbe kére dich von allen dingen und nim dich bléz in wesene; wan
swaz (zwendig wesene ist, daz ist zuoval, und alle zuovelle machent warumbe®. Auch im
lateinischen Werk auflert sich Eckhart in diesem Sinne; vgl. Quaestio Parisiensis I, n. 11, hg.
v. Bernard Geyer, in: Die Lateinischen Werke, Bd. V. Stuttgart: Kohlhammer 1936-2006, 46, 1.
10-47, l. 5; Expositio libri Exodi, n. 54, hg. v. Konrad Weif3, ebd., Bd. II. Stuttgart: Kohlham-
mer 1954-1952, 58, . 15-59, l. 2; Expositio sancti evangelii secundum lohannem, n. 534, hg. v.
K. Christ et al., ebd., Bd. III. Stuttgart: Kohlhammer 1936-1994, 466, 1. 1-4. Zum Thema siehe
QUERO-SANCHEZ: Uber das Dasein, 374-376; DERS.: Sein als Absolutheit, 210f. und 218. Diesel-
be These ist fiir die Metaphysik Dietrichs von Freiberg zentral; vgl. FLASCH, Kurt: Einleitung
zu DIETRICH VON FREIBERG: Opera omnia, Bd. 3. Hamburg: Meiner 1983, XXXVIII-LX; KAND-
LER, Karl-Hermann: Einleitung zu DIETRICH VON FREIBERG: Abhandlung tiber die Akzidentien.
Hamburg: Meiner 1994; QUERO-SANCHEZ: Sein als Freiheit, 129-132; DERS.: Uber das Dasein,
218-221. Dieses Akzidenz-Verstindnis ist zweifelsohne sowohl fiir Schelling als auch fiir He-



Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut 265

»Was heifdt zufillig?. Zufdllig ist das, was in einem Moment existiert, im
andern aber schon nicht mehr vorhanden ist. So auch wirkt dieser Mensch
das eine Mal tugendhaft, das andere Mal nicht, wie es iiber ihn kommt. Der
wahrhafte arme Mensch hingegen wirkt immer tugendhaft, denn wie sein
Wesen nicht zu vernichten ist, ist es auch seine Tugend nicht. Daher nennt
man sie wesentlich, denn sie ist dem Wesen gleich“.74

gel zentral. Stellen bei SCHELLING (Auswahl): System der gesammten Philosophie und der
Naturphilosophie insbesondere, ed. Karl Friedrich August Schelling, 529, 1. 24-27: ,alle Be-
griffe des Absoluten sind als solche auch reale. Zufdlligkeit setzt voraus, daf} die Wirklich-
keit nicht durch die Moglichkeit, das Seyn nicht durch das Denken bestimmt sey - im Abso-
luten wieder undenkbar; ebd. 192, 1. 19-29; 193, 1. 26-30: ,In der Idee, so wie in Gott, ist das
Wesen und das Seyn eins. Die Idee hat kein vom Wesen verschiedenes Seyn, sondern ihr
Wesen ist selbst das Seyn, das Seyn folgt nicht. Im Concreten aber folgt das Seyn nicht aus
dem Wesen (z.B. aus dem Wesen einer Substanz nie eine concrete Substanz). Das Seyn folgt
nicht aus dem Wesen, heifdt aber so viel: das Seyn ist kein Seyn an sich, es ist Negation des
Wesens, Negation des An-sich. Mit der Differenz von Wesen und Seyn ist aber der Gegen-
satz des Allgemeinen und des Besonderen gleichbedeutend. Demnach driickt auch dieser
Gegensatz nur eine Negation aus, ndmlich er sagt aus, dafd das Seyn nicht das Wesen selbst,
demnach Negation von ihm ist. [...]. // Zusatz. Auch die Differenz der Form und Substanz im
Concreten oder der Gegensatz von Substanz und Accidens, kraft dessen jene beharrt, indem
dieses wechselt, driickt eine bloffe Negation des wahren Seyns und nichts Positives an dem
Ding aus (die Form dem Seyn hier nicht wesentlich, blofd Accidens; ebd. 372, 1. 32-373, 1. 19;
372, 1. 32373, 1. 19: ,Im All schlechthin betrachtet ist nichts Zufilliges, sondern alles, auch
das Endliche, ist nothwendig.— Zufdllig nennen wir dasjenige, von dem es uns scheint, daf es
seyn und auch nicht seyn konne. Dieser Schein entsteht uns aber einzig dadurch, daf} wir
das Endliche von dem unendlichen Begriff abgesondert, als eine Realitat fiir sich betrachten.
Bezogen auf das All aber, d.h. im All betrachtet, ist nichts Zufélliges, sondern auch das End-
liche nothwendig. Denn nach Axiom XII. gehort alles, was in der Natur ist, sofern es ist, zum
Seyn und zur Idee der unendlichen Substanz. Es erscheint uns als ein Zufilliges, weil es
nicht von sich selbst ist, so wie uns nur das als ein wahrhaft Nothwendiges erscheinen kann,
aus dessen Begriff unmittelbar auch das Seyn folgt. Das Endliche in seiner Abstraktion be-
trachtet ist nun allerdings nicht von sich selbst — das Seyn folgt nicht aus seinem Begriff -,
aber eben defhalb kann es, wenn es ist, nur seyn, inwiefern sein Begriff zum Begriff desjeni-
gen gehort, aus dessen Idee das Seyn folgt, da es fiir sich selbst nicht seyn kénnte. Ist aber
sein Begriff enthalten im unendlichen Begriff, so gehort auch sein Seyn zum Seyn der unend-
lichen Substanz, und da dieses ein nothwendiges ist, so ist auch sein Seyn ein nothwendiges.
Es ist also zufdllig nur, inwiefern es als Realitat fiir sich, d.h. inwiefern es nicht wahrhaft be-
trachtet wird®“. Stellen bei HEGEL (Auswahl): Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaf-
ten im Grundrisse, ed. Bonsiepen u. Lucas, 88, |. 10-15: ,denn darin dafl die Welt zufallig ist,
liegt es selbst, daf sie nur ein Fallendes, Erscheinendes, an und fiir sich Nichtiges ist. Der
Sinn der Erhebung des Geistes ist, daf} der Welt zwar Seyn zukomme, das aber nur Schein
ist, nicht das wahrhafte Seyn, nicht absolute Wahrheit, daf} diese vielmehr jenseits jener Er-
scheinung nur in Gott ist, Gott nur das wahrhafte Seyn ist“; ebd. 45, 1. 13-16: ,Aber auch
schon einem gewoOhnlichen Gefiihl wird eine zufdllige Existenz nicht den emphatischen Na-
men eines Wirklichen verdienen; - das Zufdllige ist eine Existenz, die keinen gréfdern Werth
als den eines Méglichen hat, die so gut nicht seyn kann, als sie ist"“.

74 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 5, 1. 35-40 (I, n. 8): ,,Waz ist zuvall?. Daz
ist zval, daz nu ist und danne nit ist, und also wurcket er nu tugent, und danne nit, also es
ime uf kumet. Aber ein reht arm mensche wtrcket alle zit tugent, und als sin wesen unzer-
storlich ist, also ist sin tugent unzerstorlich. Und da von heisset sie wesenlich, wanne sie ist
wesen glich“; Ubersetzung von Largier, 1. Siehe noch ebd., 6, l. 28-33 (n. 12): ,,Wie sol aber



266 Andrés Quero-Sanchez

Was auf Zufall beruht - und somit selbst (!) Zufall ist -, ist von der jeweili-
gen Situation - wenn man so will: von der jeweiligen Opportunitat - ab-
hangig: Es ist mal so, mal so, je nachdem, wie es sich trifft (accidit). Der
Opportunist befindet sich als solcher aufRerhalb des Wesens - auferhalb
der Sache selbst, des Ansich -, selbst dann, wenn er im Sinne der aufieren
Handlung - die als solche blo8 Auflerliches, ,Aus-wendiges’, angeht - rich-
tig und tugendhaft handelt. Denn sogar, wenn er richtig handelt, handelt
nicht er selbst, sondern er handelt, wie es an der gerade zitierten Stelle
heifdt, ,so, wie es tiber ihn kommt“ (also es ime uf kumet).7s Bei Schelling
lesen wir nun in diesem Sinne dhnlich:

»Wer fiir sich selbst nichts ist, als das, was die Dinge und Umstande aus ihm
gemacht haben; wer, ohne Gewalt iiber seine eignen Vorstellungen, vom
Strom der Ursachen und Wirkungen ergriffen, mit fortgerissen wird, wie will
doch der wissen, woher er kommt, wohin er geht, und wie er das geworden
ist, was er ist? Weif es dann die Woge, die im Strome daher treibt?“.76

Ein solcher Mensch handelt und lebt nicht in einem einvaltigen aneblicke,
nicht also im Sinne des Wesens, das als solches freilich die jeweilige Situa-
tion in Betracht zieht, ohne sich jedoch von derselben aufheben zu lassen
und somit stets ein und dasselbe bleibt. Wer die Opportunitit vorbeizie-
hen ldsst - also der in philosophischem Sinne arme Mensch, der im ,Um-
sonst‘ lebt -, der ist nicht gebrestlich, sondern unzerstorlich.77

(iii) Unzerstorliches, ewiges wesen

Wer vom gebrestlichen Zufall abhdngig ist oder mit demselben iiberhaupt
zusammenhdngt - genauer: mit demselben zusammen hdngt - ist in dem
eben erkldrten Sinne unstete und bewegelich - mal so, mal so, je nachdem,
wie es sich trifft (accidit) -, wohingegen derjenige, der im Wesen ist, unbe-

der mensche tin, so ime za vil oder zu latzel vellet?. So ime zu vil zu vellet, so sol er nit uf
dem zuval bliben, mer: er sol es also nemen, daz er alle zit ein arm mensche blibe. Der ime
hundert marcke gebe, daz er doch nit deste richer were, wan sin richtim ist got und nit zit-
lich ding®; ebd. 21, 1. 4-7 (n. 44); ebd. 62, 1. 30-40; 63, l. 5-15; 63, . 35-64, 1. 2 (nn. 127-130);
ebd. 47, 1. 22-48, 1. 6 (n. 103); ebd. 63, 1. 35-64, |. 5 (n. 129); ebd. 38, 1. 34-39, 1. 2 (nn. 83f.);
ebd. 116, 1. 29-36 (11, n. 37); ebd. 126, 1. 1830 (n. 46); ebd. 157, |. 29-158, 1. 26 (n. 81); ebd. 131, .
10-13 (n. 50).

75 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, s, 1. 37 (I, n. 8).

76 SCHELLING, F.W.].: Ideen zu einer Philosophie der Natur, hg. von M. Durner, in: Werke.
Ed. der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Bd. V. Stuttgart: Frommann-Holzboog
1994, 75, 1. 25-30. Es handelt sich hierbei freilich um eine fiir Platon kennzeichnende These;
vgl. QUERO-SANCHEZ, Andrés: Der Siegeszug des Absoluten. Liebe und Metaphysik im Werk
Platons, in: Bochumer Philosophisches Jahrbuch fiir Antike und Mittelalter 15 (2012) 37-70,
hier 43.

77 Zum Begriff ,Umsonst’ siehe neuerdings QUERO-SANCHEZ, Andrés: AxoUseobe eixy
ﬁeydluevcx TotlC Emruxoadw 5vo"uataw. Platons Darlegung des Sokratischen ,Umsonst’ in den
Dialogen der ersten Tetralogie (,Euthyphron’, ,Apologie’, ,Kriton‘ und ,Phaidon‘), in: Bochumer
Philosophisches Jahrbuch fiir Antike und Mittelalter 18 (2015) 1-47.



Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut 267

wegenlich bleibt — auch diese Ausdriicke sind bei Meister Eckhart von Be-
lang78 -, denn, so stellt der anonyme Autor fest, bewegunge ist nu in der zit
und in den, die mit zuvalle beladen sint. Wer im Wesen ist, ist dadurch
auflerhalb der Zeit; wer hingehen das Wesentliche dem Zufall preisgibt,
der ist ein blof3 zeitliches, zerbrechliches, ein bloff zu brechendes Ding,
das als solches - frither oder spdter — vergangen sein wird:

,Dazu sage ich, daf} der Wille eine zweifache Intention (Absicht) haben kann:
die eine auf Kreatur und Zeit, die andere auf Gott. Ist der Wille der Kreatur,
der Zeit und dem Leib zugewandt, bleibt er veranderlich, und er kann kein
wesentliches Werk erzeugen oder wirken, denn kein Ding kann tiber seine
Kraft hinaus wirken. Da die Zeit und die Kreatur unzuverldssig sind und der
Wille mit der Zeit vereint ist, ist auch sein wirken unzuverldssig und ver-
anderlich. Es ist nicht wesentlich, denn das wesentliche Wirken ist unver-
anderlich. Daher mufd der Wille dessen, der wesentliches Werk wirken will,
absolut sein von allen Kreaturen und von der Zeit.- Auf der andern Seite
richtet sich der Wille auf Gott. Insofern er Gott zugewandt ist, ist er unver-
anderlich, denn Verdnderung ist nur in der Zeit und in dem, was durch Zufall
beladen ist. Erhebt sich der Wille iiber die Zeit in die Ewigkeit, hat er sich
befreit von allem Zufall, dringt er ein ins wesentliche Gut, das Gott ist. Seht,
alles, was Gott dann wirkt, wirkt der Wille mit Gott“.79

Die an dieser Stelle dargestellte Unterscheidung von Zeit und Ewigkeit ist
fir Eckharts Metaphysik ebenso grundlegend,8° wie fiir Schellings Identi-

78 Vgl. etwa MEISTER ECKHART: Predigt 77, ed. Quint, in: Die Deutschen Werke, Bd. IIJ,
340, 1. 10341, 1. 1: ,Ze dem dritten s6 meinet daz wort ,ich’ umbe etwaz volkomenheit des
namen ,ich‘, wan ez enist kein eigen name: ez ist umbe einen namen und umbe volkomen-
heit des namen und meinet eine unbewegelicheit und unberiierlicheit, und dar umbe meinet
ez, daz got unbewegelich und unbertierlich ist und éwigiu staeticheit ist“. Vgl. Von abege-
scheidenheit (unsichere Zuschreibung), ed. Quint, in: Die Deutschen Werke, Bd. V, 411, 1. 12-
412, 1. 6; Predigt 102, ed. Steer, 411, 1. 18-20.

79 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 8o, 1. 14-31 (I, n. 155): ,Hier zu sprich ich,
daz der wille het zwen kere, einen uf die creature und uf die zit, und den andern uf got. Und
nach dem also der wille gekert ist uf die creature, und uf die zit, und uf den lip, so ist er be-
wegelich und mag enkein wesenlich werck erziigen noch gewurcken, wan kein ding mag
uber sin kraft wircken. Und wan dan die creatur und die zit unstete ist, und der wille mit
der zit vereiniget ist: und davon ist sin wurcken unstete und bewegelich, und da von ist es
nit wesenlich, wan ein wesenlich werck ist unbewegenlich. Und dar umb wer ein wesenlich
werck sol wurcken, des wille mus zi male gescheiden sin von allen creaturen und von der
zit.— Der ander ker den der wille het, daz ist in got, und nach dem als der wille gekert ist in
got, so ist er unbewegenlich mit got, wan bewegunge ist nu in der zit und in den, die mit
zuvalle beladen sint. Und so der wille erhaben wurt uber zit in ewikeit, und sich gelediget
von allem zuval, und in getringet in daz wesenlich giit daz got ist, sehent, alles daz danne
got wurcket, daz wtircket der wille mit got“; Ubersetzung von Largier, 100f. Vgl. ebd. 48, 1.
30-49, 1. 7 (n. 107); ebd. 49, l. 34-50, 1. 1 (n. 109); ebd. 51, 1. 32-52, I. 30 (n. 1m1); ebd. 82, . 19-
48 (n. 157); ebd. 174, 1. 15-19 (I, n. 104).

80 Vgl. QUERO-SANCHEZ: Uber das Dasein, 343-345; siehe auch ebd. 231-241 (zur Unter-
scheidung von Zeit und Ewigkeit bei Heinrich von Gent und Dietrich von Freiberg).



268 Andrés Quero-Sanchez

tatsphilosophie.8: Was vom Zufall abhdngig ist - von der begegnenden
Opportunitat -, wird vergangen sein; was hingegen von innen heraus ist -
nicht also durch Anderes bedingt, sondern un-bedingt -, wird ewig dau-
ern. Die auf Zufall oder Opportunitdt beruhende Liebe oder Freundschaft
wird irgendwann vorbei sein - weil sie nicht wesentlich, nicht wirklich war;
wirkliche Liebe wird hingegen ewig bestehen, da sie ja nicht (blof3) ,dau-
ert’, sondern (wesentlich) Ist.

c) Absolutes Wissen (abegescheidenheit als Absolutheit)

Durch die Deinstrumentalisierung der Welt - durch den Verzicht auf das
Habenwollen und die Entscheidung fiir die seinlassende Armut - oder, wie
es heifdt: durch das Ablegen aller Mittel und iiberhaupt allen gebrech-
lichen Zufalls, kommt man, wie gerade erliutert wurde, in das blof3e oder
reine \Wesen'. Die ,Form‘ und das letztlich von derselben abhdngige ,Bild"
besagen blof3, wie es sich de facto - sprich: auferhalb Gottes, d.h. wenn es
(blof3) der Fall (casus bzw. factum) ist — verhalt, die besondere Welt nam-
lich, in der jeder das Seine will: die Welt, wie sie fiir Anderes ist, d.h. die
Welt, in der die Dinge fiir mich im Hin-Blick auf etwas Anderes als die
Sache selbst - und zwar zu haben - sind (!): die Welt als blofde Erschei-
nung. Wer die Welt in ,Bildern‘ erkennt, erkennt die Welt, wie sie ihm
passt und damit allein so, wie sie fiir ihn ist erscheint:

»2Allen Menschen sind diese naturhaften Bilder gemein, denn der Mensch ist
aufgrund seiner Natur mehr in Selbstliebe an sich selbst gebunden als an
einen andern. Was der Mensch aus der Natur heraus liebt, das liebt er um
seiner selbst und seiner natiirlichen Lust willen. Gereichte etwas seiner Natur
nicht zur Lust, er liebte es nie“.82

81 Vgl. SCHELLING: System der gesammten Philosophie und der Naturphilosophie insbeson-
dere, ed. Karl Friedrich August Schelling, 158, 1. 20-27: ,Ich nenne ewig, was iiberall kein
Verhdltniff zu der Zeit hat. Schlechthin ewig ist also ebensowenig, was keinen Anfang in der
Zeit hat und etwa nur von unendlicher Zeit her als existierend gedacht wird, als das was
einen Anfang hat. Die meisten driicken die Ewigkeit Gottes als ein Daseyn von Ewigkeit her
aus, worunter sie dann ein Daseyn von unendlicher Zeit denken. Allein Gott kann iiberhaupt
kein Verhaltnifd zu der Zeit, also in dieser weder einen Anfang noch keinen haben®. Zu wei-
teren relevanten Stellen siehe QUERO-SANCHEZ, Andrés: Uber die Dankbarkeit der Vernunft.
Gnade bei Augustinus und Meister Eckhart, in: SCHIEWER, Regina D./WEIGAND, Rudolph
Kilian (Hgg.): Meister Eckhart und Augustinus. Stuttgart: Kohlhammer 2011, 37-72, hier 38f.
(Anm. 3); DERS.: Schellings neuzeitliche Repristination, 188-190; DERS.: Die ,mystische‘ Vor-
aussetzung (!), Abschnitt 2.2.2: absolute Ewigkeit; DERS.: Uber das Dasein, 407-409 (Schel-
ling); 231-241 (Meister Eckhart, Dietrich von Freiberg und Heinrich von Gent); 343-345
(Meister Eckhart).

82 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 41, 1. 28-33 (I, n. 91): ,und die bilde hant bi
alle menschen, wan ein ieglich mensche ist von naturen me gekert mit minne uf sich selber,
danne uf einen andern; und waz der mensche von naturen minnet, daz tut er durch sich
selber und durch lust siner naturen; und were es siner natur nit lustlich, er geminnete es
niemer“; Ubersetzung von Largier, 55.



Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut 269

Die Mystik fasst, wie oben erklart wurde, epistemologische Thesen primar
als ethisch-existentielle Aussagen auf. Die geforderte ,Entbildung’ oder ,Ent-
bl6f8ung’ besteht somit gerade in der ,Vernichtung’ der Selbstliebe. Erst
durch eine solche ,Vernichtung' wird die bloffe Erscheinung ,durchbro-
chen’, sowie auch die Welt, wie sie an sich ist, zuganglich. Der Autor spricht
diesbezliglich von ,engelhaften Bildern, welche von den ,naturhaften’ zu
unterscheiden sowie fiir den armen Menschen kennzeichnend seien:

,Engelhafte Bilder aber fiihren den Menschen von sich selbst und von allen
Dingen weg zu Gott. Sie richten alle Dinge auf Gott aus. Diese Bilder nehmen
nur wirklich vollkommen arme Menschen wahr, denn die meisten Menschen
sind sich selbst mehr zugewandt als den andern. Jedermann ist ja aus auf das
Seine, sei’s in geistigen oder korperlichen Dingen®.83

Das allein durch ,engelhafte Bilder’ - und somit eigentlich bild-los (ent-
bildet) oder gar ,durch-los; durch (!) reine Begriffe - erkennbare Wesen
geht die Welt nicht als blof3e Erscheinung, sondern an sich an. Dieser Aus-
druck kommt im Traktat sogar mehrmals vor: Leiden fiithre in die abege-
scheidenheit ,und darin zeigt sich jedes Ding, wie es ist“ (und da inne
zouget sich ein ieglich ding als es ist).84 Und der Autor stellt noch in
diesem Sinne fest: ,Steht der Geist in seiner Reinheit, offenbart sich jedes
Ding, wie es ist: [...]. Jedes Ding erscheint dann den Augen, wie es wirklich
ist. [...]. Dann bleibt das Auge der Vernunft immerzu rein und unvermit-
telt“.85 Ahnliches finden wir wiederum bei Meister Eckhart86 und Schel-
ling®7. Dem Auge der absoluten Vernunft - dem unmittelbaren, einvaltigen

83 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 41, 1. 33-38 (I, n. 91): ,Aber engelsche bilde
wisent den menschen von ime selber und von allen dingen in got, und ordinierent alle ding
uf got. Und die bilde hant wenig menschen danne ein rehter volkomener armer mensche,
wan daz meiste teil der late ist me uf sich selber gekert danne uf einen andern, es sy in geist-
lichen dingen oder in liplichen dingen, wan jederman slichet daz sine“; Ubersetzung von
Largier, 55.

84 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 154, l. 12f. (11, n. 77); Ubersetzung von LAR-
GIER, 186.

85 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 165, 1. 14-16; 1. 21f.; 1. 30f. (II, n. 89): ,Und so
der geist also stat in siner luterkeit, so offenbaret sich danne ein ieglich ding also es ist: [...]
und wie daz ding ist, also zouget es sich den ougen. [...] und also blibet daz ouge der ver-
nunft allewegent luter und unvermittelt“; Ubersetzung von Largier, 199f.

86 Vgl. etwa MEISTER ECKHART: Daz buoch der gétlichen trastunge, ed. Quint, in: Die
Deutschen Werke, Bd. V, 60, l. 13-18: ,Mir geniieget, daz in mir und in gote war si, daz ich
spriche und schribe. Der einen stapschaft sihet gestézenen in ein wazzer, der dunket der
stap krump sin, aleine er gar reht si, und kumet daz da von, daz daz wazzer grober ist dan
der luft si; doch ist der stap beidiu in im reht und niht krump und ouch in des ougen, der in
sihet in lGterkeit des luftes aleine®.

87 Vgl. etwa SCHELLING, F.W.]: Allgemeine Uebersicht der neuesten philosophischen Lite-
ratur, hg. v. W.G. Jacobs u. W. Schieche, in: Werke. Ed. der Bayerischen Akademie der Wis-
senschaften, Bd. IV. Stuttgart: Frommann-Holzboog 1988, 59, 1. 4-22: ,Der Verfasser, dem
die Ausarbeitung dieses Artikels tibertragen ist, kann sich tiber den Zweck desselben sehr
kurz erkldren. Er schreibt nur fiir diejenigen, die vor allem Dingen Wahrheit wollen, denen
sie aus dem Munde des Gegners eben so werth ist, als aus ihrem eignen, die bei Untersu-



270 Andrés Quero-Sanchez

Blick, der unmittelbaren, intellektuellen Anschauung - zeigt sich also das
Ding an sich; und darin allein findet das sichere, zuverldssige, ja eben ab-
solute Wissen statt.

Der Autor des Buchs von der geistigen Armut gebraucht in diesem Zu-
sammenhang selbst den Ausdruck ,absolut’, und zwar schon zu Beginn des
Traktats: ,,Was ist Armut?’. Armut heif3t Gleichheit mit Gott. ,Was ist
Gott?‘. Gott ist das von allen Kreaturen absolute Wesen, das freie Vermo-
gen, das reine Wirken“.88 Der Begriff abegescheiden bzw. abegescheidenheit
ist bekanntlich auch fiir Meister Eckhart zentral, ebenso fiir Schelling, der
diesen Ausdruck - treffend - mit ,absolut’ bzw. ,Absolutheit’ tibersetzt.89

chungen jeder Art, - sie seyen grofd oder klein, mehr oder minder wichtig - nicht ihr Indivi-
duum in Anschlag bringen, und die immer die ersten sind, sich selbst zu verdammen, sobald
ihnen bewiesen ist, daf sie geirrt haben. Er bekiimmert sich nicht um kleine engherzige
Menschen, die ihre Untersuchungen als eine aufgegebene Lection, oder als ein Tagewerk be-
treiben, von dem sie nichts weiter als Lob oder Nahrung erwarten, die bei jeder Erweiterung
des menschlichen Wissens nicht sowohl die Irrthiimer, die sich so gerne an neugefundne
Wahrheiten anhédngen, als die Storung der behaglichen Ruhe fiirchten, in der sie sich bisher
- den Schranken ihrer Natur getreu — so trefflich befunden haben. Diese Menschen durch
siifle Worte bestechen, oder durch aufrichtige Wahrheit bessern zu wollen, ware gleich tho-
richt; jenes, weil es der Miihe nicht lohnt, dieses, weil fiir sie die Wahrheit selbst Liige ist,
weil das Licht selbst in ihnen sich verfinstert, und das Gerade verkehrt wird, wie ihre Seele®.

88 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 3, 1. 9-1 (I, n. 1): ,,Waz ist arm@t?* Armiit
ist ein glicheit gottes. ,Waz ist got?‘. Got ist ein abgescheiden wesen von allen creaturen, ein
fries verm gen, ein luters wiircken“; Ubersetzung von Largier, 8.

89 Vgl. QUERO-SANCHEZ: Sein als Absolutheit. Vgl. MEISTER ECKHART: Predigt 53, ed.
Quint, in: Die Deutschen Werke, Bd. II, 528, 1. 5f.: ,Swenne ich predige, s6 pflige ich ze
sprechenne von abegescheidenheit und daz der mensche ledic werde sin selbes und aller
dinge. Siehe noch Von abegescheidenheit (unsichere Zuschreibung), ed. Quint, 4u, l. 12-412,
1. 6: Hie solt d& wizzen, daz rehtiu abegescheidenheit niht anders enist, wan daz der geist
als6 unbewegelich stande gegen allen zuovellen liebes und leides, éren, schanden und lasters
als ein bligin berc unbewegelich ist gegen einem kleinen winde. Disiu unbewegelichiu abe-
gescheidenheit bringet den menschen in die groeste glicheit mit gote. Wan daz got ist got,
daz hat er von siner unbewegelichen abegescheidenheit, und von der abegescheidenheit hat
er sine laterkeit und sine einvalticheit und sine unwandelbaerkeit”. Vgl. SCHELLING, F.W.]:
Fernere Darstellungen aus dem System der Philosophie, ed. von Karl Friedrich August Schel-
ling, Bd. IV. Augsburg: Cotta 1859, 345, 1. 30-346, 1. 35 (Anmerkung von Schelling): ,Will nun
dagegen der Verstand, der allein herrschend in dieser Sphare, Denken und Seyn wirklich
verkniipfen, so ist, weil auf diesem Standpunkt beide nicht an sich eins sind, diefd nur durch
ein bedingtes, vermitteltes Wissen moglich. Hier ist zwar ein Schein von Realitat, weil
Denken und Seyn wirklich verkniipft werden, aber es fehlt nun ginzlich die Unbedingtheit.
DieR ist das synthetische Wissen, in welchem tiber die reine Identitdt des Denkens hinaus-
gegangen, durch welches demnach alle Absolutheit des Wissens aufgehoben wird. Wahrhaft
absolutes Wissen ist nur in Einem Punkte méglich, wo Denken und Seyn absolut zusammen -
fallen, wo es nicht mehr der Frage nach einem Band zwischen dem Begriff und dem Objekt
bedarf, wo der Begriff selbst zugleich das Objekt und das Objekt der Begriff ist. In dem-
selben Punkt wiirde auch analytisches und synthetisches Wissen zusammenfallen. Das Wis-
sen wiirde insofern analytisch seyn, als man nicht néthig hédtte, Giber die reine Identitdt des
Denkens, den Begriff, hinauszugehen, um zum Objekt zu gelangen, indem dieses in jenem
enthalten wire; es wiirde synthetisch seyn, insofern als das Denken nicht mehr an dem ein-
fachen Faden seiner formalen Einheit fortginge, sondern, ohne iiber sich selbst hinauszu-
gehen, in sich selbst zugleich das Reale oder das Objekt hitte“. System des transcendentalen



Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut 271

Er wird vom anonymen Autor zu Beginn des Traktats wie folgt definiert:
,Also ist auch die Armut das Wesen, das von allen Kreaturen absolut ist.
,Was bedeutet absolut‘? Absolut ist, was von nichts abhdngig ist (= was
nicht befangen ist)“.9c Bei der Fortsetzung der Passage nimmt er dann Be-
zug auf Eckharts Armutspredigt: ,Einige betonen, die hochste Armut und
die tiefste Absolutheit des Menschen bestehe darin, dafd er werde, was er
war, als er reeh nicht war. Da erkannte er reeh nicht, da wollte er nichts,
da war er Gott mit Gott“.9* Es scheint dann so als wiirde der Autor diese
These Eckharts korrigieren wollen, wenn er ndmlich hinzuftgt:

,Dies ware richtig, ware es moglich. Da aber der Mensch ein Leben als
Kreatur fiihrt, hat er auch ein Tun. Und seine Seligkeit liegt darin, Gott zu
erkennen und zu lieben. So sagt der Heilige Johannes: ,Dies ist das ewige
Leben, daf wir Dich Vater erkennen und den Du gesandt hast, unseren Herrn
Jesus Christus‘ (Jo 17.3)%.92

Es hort sich zundchst so an, als wiirde der Autor sagen wollen: ,Ja, das
ware schon! Nun kann dies jedoch nicht sein, denn die Welt ist so einge-
richtet, dass keiner in einer solchen Absolutheit oder in einer solchen ab-
soluten Armut leben kann, sondern jeder ist, auf welche Weise auch im-
mer, irgendwie befangen, so dass man im wirklichen Leben - ja, auch phi-
losophisch - diesem grundlegenden, unumganglichen Aspekt Rechnung
tragen muss‘. Es heifdt ndmlich: ,Nun kénnte man einwenden: ,Alle Dinge
sind an etwas gebunden, alle Dinge werden ja von etwas gestiitzt und er-

Idealismus, hg. v. H. Korten u. P. Ziche, in: Werke. Ed. der Bayerischen Akademie der Wis-
senschaften, Bd. IX, 1. Stuttgart: Frommann-Holzboog 2005, 230, 1. 21-23: ,Was unter absolu-
ter Abstraction verstanden werde, wird als bekannt vorausgesetzt. Es ist die Handlung, ver-
moge welcher die Intelligenz tiber das Objective absolut sich erhebt“. Vgl. QUERO-SANCHEZ:
Uber das Dasein, 389-411: Die Transzendental- bzw. Identitdtsphilosophie: Wirklichkeit als
existiertlose Absolutheit; DERS.: Schellings neuzeitliche Repristination, 183-185; DERS.: Die
,mystische‘ Voraussetzung (!), Abschnitt 2.2.1: Warumlosigkeit.

90 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 3, . u-13 (I, n. 1): ,Also ist armat ein abge-
scheiden wesen von allen creaturen. ,Waz ist abgescheiden?’. Daz an niht haftet*; Ubersetz-
ung von Largier, 8.

91 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 3, . 21-24 (I, n. 3): ,Etliche sprechent daz
daz sy die hoheste armut und die nehste abegescheidenheit, daz der mensche also sy, als er
waz, do er nit enwaz; do verstunt er niht, do enwolt er niht, do waz er got mit got“; Uber-
setzung von Largier, 8. Vgl. MEISTER ECKHART: Predigt 52, ed. Steer, 174, 1. 27-30 (vgl. Die
Deutschen Werke, Bd. I, 499, 1. 1-4): ,Ich han vor gesprochen, daz daz si ein arm mensche,
der niht enwil erviillen den willen gotes, mér: daz der mensche als6 lebe, daz er alsé ledic si
beidiu sines eigenen willen und des willen gotes, als er was, d6 er niht enwas. Von dirre
armuote sprechen wir, daz ez si diu hoehste armuot*.

92 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 3, 1. 25-30 (I, n. 3): ,Und daz were war,
moht es alsus gesin, wan die wile der mensche het ein creaturlich wesen so mus er ouch
haben ein wtrcken, wan dar an lit sin selikeit, daz er got bekennet und minnet, als sanctus
Johannes sprichet: ,hec est vita eterna et daz ist ewig leben, daz wir dich vatter bekennent

o,

und den du gesant hest unsern herren Jhesum cristum‘“; Ubersetzung von Largier, 8.



272 Andrés Quero-Sanchez

halten. Wo findet denn ein Armer seinen Halt?.93 Schaut man sich jedoch
die Fortsetzung der Passage an, so stellt man fest, dass der Autor keine
solche sozusagen ,realistische’ Korrektur an der Position seines Meisters
vorbringen will:

,Ein Armer im Geist hdlt sich an nichts, was unter ihm liegt. Er hdlt sich nur
an dem fest, was iiber alle Dinge erhaben ist. Augustin sagt: ,Gott ist das
hochste Gut'. Danach strebt die Armut, an Gott bindet sie sich und an nichts
anderes. Darin besteht auch die grofe Wiirde der Armut: Sie halt sich ans
Hochste und 1af3t das Niedere soweit als moglich®.94

Eckhart hatte in der Armutspredigt geschrieben, der arme Mensch wisse
nichts, er wolle nichts, er habe nichts.95 Das deutet der Autor des Buchs
von der geistigen Armut - und so lief3e sich es auch aus der Eckhartschen
Perspektive problemlos deuten - in dem Sinne, dass der arme Mensch
nichts wisse, nichts wolle, nichts habe, was ,unter ihm liegt; doch freilich
will er etwas, namlich das hochste Gut, das Gott ist - der nun eben kein
Etwas ist — und somit, wie Eckhart geschrieben hatte, Nichts (= nichts Be-
stimmtes).96

3. Natur, Gnade, Vernunft
a) Die absolute Vernunft als das Andere der Natur

Die christliche Wahrheit ist der Darlegung des Autors des Buchs von der
geistigen Armut zufolge, wie die bisherige Diskussion gezeigt hat, die al-
lein der absoluten Vernunft zugingliche Wahrheit. Der Autor prasentiert
jedoch zugleich die Gnade als den Grund der absoluten Vernunft. Und er
tut dies, indem er die meister von naturen kritisiert. Dieser Ausdruck be-
zeichnet allerdings nicht so sehr die Naturphilosophen, obwohl Largier ihn
so Ubersetzt, als vielmehr jene die Wirklichkeit mit der blofen Realitat

93 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 3, l. 13-15 (I, n. 2): ,Nu mohte man spre-
chen: ,alle ding haftent an iht, wan alle ding werdent enthalten von iht: waz ist danne eins
armen menschen enthalt? “; Ubersetzung von Largier, 8.

94 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 3, 1. 16-21 (I, n. 2): ,Ein arm mensche haftet
an niht, daz under ime ist, danne alleine an dem, daz uber alle ding erhaben ist. Es sprichet
sanctus Augustinus: ,daz beste uz allen dingen ist got’, und daz stuchet armat, und dem haf-
tet es an und keime andern. Und daz ist ouch der oberste adel der armfte, daz es alleine an
haftet dem aller obersten und daz niderste gentzliche lat als verre es mugeliche ist“; Uber-
setzung von Largier, 8.

95 Vgl. MEISTER ECKHART: Predigt 52, ed. Steer, 168, 1. 21-24 (vgl. Die Deutschen Werke,
Bd. II, 488, 1. 3-6): ,Bischof Albreht sprichet, daz daz si ein arm mensche, der kein geniie-
gede enhat von allen den dingen, diu got ie geschuof, - und diz ist wol gesprochen. Mér: wir
sprechen noch baz und nemen armuot in einer heehern wise: daz ist ein arm mensche, der
niht enwil und niht enweiz und niht enhat*.

96 Vgl. etwa MEISTER ECKHART: Predigt 70, ed. Quint, 189, l. 3-190, l. 1: ,Ich han etwenne
gesprochen, daz sant Augustinus sprichet: ,,d6é sant Paulus niht ensach, do sach er got®. N

¢«

kére ich daz wort umbe, und ist wol bezzer, und spriche: ,dé er sach niht, do sach er got’ “.



Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut 273

gleichsetzenden Philosophen, fiir welche die Moral in erster Linie oder gar
ausschliefllich als ein mit der Gliickseligkeit des Naturwesens zusammen-
hdangendes Mittel interessant sei: ,Die Meister des Nattirlichen [...] schrei-
ben iiber die Tugend, insofern diese freudvoll ist aufgrund der Natur, denn
die Tugend ist ja von Natur her lustvoller als das Laster. Deshalb suchen
sie ihre Freude in der Tugend und nichts anderes®.97

Die Meister des Natiirlichen - etwa Aristoteles, aber auch christliche
Aristoteliker wie Albertus Magnus - betonen in diesem Sinne, dass die
Tugend und tiberhaupt die Moral die Natur nicht korrigiere, sondern sie
stelle die Art und Weise dar, wie die Natur zu ihrer Vollkommenheit — und
mit dieser eben zur Glickseligkeit, zur Erfiillung des jeweiligen Ziels des
jeweiligen Naturdinges — kommt.98 Und das jeweilige Ziel des jeweiligen
Dinges wird durch die Natur desselben bestimmt; genauer: durch die dem
Ding selbst innewohnende - somit eigene - ,Form’‘. Eine solche Realisie-
rung der eigenen Natur kommt nun gerade insofern zustande, als man die
fiir die jeweilige Natur ,charakteristischen' Ziele erreicht: als man im Ziel
(8v téhar) ist (dvredéyewr: ,Aktuierung’, ,Realisierung’).

Nun - was wdre an einer solchen Position iiberhaupt zu beanstanden?
,Die Meister des Natiirlichen®, so lesen wir als Antwort auf diese Frage im
Buch von der geistigen Armut, ,haben tber die Tugend geschrieben, ohne
jedoch den wahren Ursprung der Tugend zu ergriinden®.99 Ja, und warum
haben sie dies nicht erreicht? Auch auf diese Frage bringt der anonyme
Autor Antwort: ,Dahin aber gelangen sie nicht, wo Tugend sich aufdert als
Absage an alle naturhafte Freude. Sie haben deshalb auch die Tugend
nicht recht verstanden, denn sie hatten sich selbst im Auge in diesem
Begriff“.1o0 [st die vom Menschen als Naturwesen durch das tugendhafte
Handeln zu erwartende Freude also der Grund fiir das tugendhafte Verhal-
ten, so ist das - freilich im Sinne der duferen Handlung tugendhafte -
Verhalten doch eben nicht tugendhaft, denn es fehlt dabei das Entschei-
dende: die reine Absicht namlich des Handelnden, der durch (!) das Gute
nichts Anderes will als das Gute selbst, sunder mittel.’o* Ware das Streben
nach Glickseligkeit der Grund des Lebens, so wiirde das Ansich dadurch
zerstort, es ware namlich nicht selbst intendiert — wie es heifdt: solche

97 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 29, 1. 4-8 (I, n. 60): ,Die meister von natu-
ren [..] schribent von tugent also vil sie der natur lustlich sint; wan tugent sint von natur
lustlicher danne untugent. Und da von stichtent sie iren lust in der tugent und nihtes nit an-
ders”; Ubersetzung von Largier, 39f.

98 Zum Thema siehe QUERO-SANCHEZ: Uber das Dasein, 668-679.

99 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, (I, n. 60) 29, . 4f.: ,Die meister von naturen
die hant von tugent geschriben, aber sie kament nie in den rehten grunt der tugent“; Uber-
setzung von Largier, 39.

100 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 29, 1. 8-11 (I, n. 60): ,Aber sie koment nie
reht dar in, do die tugent stet in verzihunge alles naturliches lustes. Und da von do hattent
sie die tugent nit reht, wan sie meinetent sich selber dar inne“; Ubersetzung von Largier, 4o0.

101 Sjehe die Diskussion oben, 256f.



274 Andrés Quero-Sanchez

Menschen ,meinetent sich selber dar inne“ -, somit nicht die Sache an
sich, sondern das Ding im Hin-Blick auf Anderes, d.h. die Erscheinung als
das Ding fiir Anderes: letzlich fiir den - oder die - Wollende/n. Da das
Naturwesen nun als solches nach nichts als nach der Realisierung des
Eigenen streben kann - so lautet jedenfalls die vom Autor des Buchs von
der geistigen Armut vorausgesetzte Pramisse —, kann die Wahrheit als das
Ansich nicht durch Natur erreicht werden, sondern sie muss dem Natur-
wesen ,gnadenhaft’ gegeben werden:

»~Wer aber Tugend erlangen will im Lassen seiner selbst, der ist auf die Gnade
angewiesen und nicht auf die Natur. Nur im Lassen seiner selbst findet sich
die Tugend wirklich. Wer hingegen sich selbst in seinem tugendhaften Tun
im Auge hat, dem kommt die Tugend nicht wirklich zu. Es handelt sich dann
vielmehr um die naturhafte Tugend als um die gnadenhafte®.102

Das Wesen oder das Ansich als der eigentiimliche (!) Gegenstand der abso-
luten Vernunft, das als solcher dasjenige besagt, was durch sich selbst und
nicht durch Anderes bedingt ist, ist somit — paradoxerweise — das durch
Anderes - genauer: durch einen Anderen - gnadenhaft Gegebene. Die ab-
solute Vernunft schlief3t freilich, wie wir oben sahen, als solche den Zufall
- und damit auch die Gnade als dasjenige, das nicht durch Wesen oder we-
sentlich gesetzt, sondern blof durch Anderes bedingt ,gegeben’ wird - aus.
Kommt ein Mensch aber tatsachlich dazu, im Sinne der absoluten Ver-
nunft zu erkennen, so muss ihm dies von aufden - gnadenhaft - gegeben
werden, denn seine ,eigene’ Natur - so die vorausgesetzte Pramisse - halt
ihn als solche von der Absolutheit ab. Allein die Gnade kann also zur Ab-
solutheit - als zum Anderen des Natiirlichen - fiihren:

»Zweierlei Werk wirkt Gott in der Seele: Das eine ist gnadenhaft, das andere
wesentlich und gottlich. Durch das gnadenhafte Wirken wird der Mensch
vorbereitet auf das wesentliche Wirken. Gott wirkt gnadenhaft im Menschen,
wenn er ihm beisteht und ihn von der Siinde weg zur Tugend treibt. Von
Gottes Gnaden wirkt der Mensch die Tugend, und dadurch unterlidfdt er die
Siinde“.103

In diesem Sinne wdre die ,absolute’ Vernunft als die ,gnadenhafte Ver-
nunft’ zu bezeichnen, da sie ja als das Andere des Natiirlichen auf die Gna-
de angewiesen ist. Die Realitdt, das Dasein, das Vorkommen der absoluten

102 Bych von der geistigen Armut, ed. Denifle, 29, 1. n-15 (I, n. 60): ,Aber der die tugent
sol haben in rehter verzihunge sin selbes, daz mus von gnaden sin und nit von natur, und da
ist die tugent reht inne, wan wer sich selber meinet in der tugent, daz ist nit rehte tugent;
sie ist wol von naturen und nit von gnaden“; Ubersetzung von Largier, 0.

103 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 102, 1. 15-21 (II, n. 19): ,Es ist zweier hande
werck, die got wurcket in der sele, ein werck ist gnedlich, daz ander wesenlich und goétlich;
und der mensche wurt bereit mit dem gnedelichen wercke zi dem wesenlichen wercke. Und
danne wurcket got nit siner gnaden in dem menschen, so er ime ratet und in tribet von
stunden zu der tugent; und daz er die stunde lasset und die tugent wtircket, daz ist von gottes
gnaden“; Ubersetzung von Largier, 125.



Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut 275

Vernunft hangt also von der Gnade eines Anderen ab, nicht jedoch die ab-
solute Vernunft selbst, welche als solche alles Zufdllige oder Zu-fallende
ausschlief3t, d.h. nichts als Wesentliches zuldsst. Das wesentliche Werk
Gottes — die absolute Vernunft - ist in diesem Sinne, so heif$t es ausdriick-
lich, ein ,gnadeloses’ Werk. Im Wesen ist der Mensch namlich vé6llig unab-
hangig vom Zufall, somit auch vom Werk der Gnade tiberhaupt. Er ist im
Wesen und allein auf dasjenige aus, was durch sich selbst - und somit
nicht von Anderem gegeben - ist:

,Das zweite Werk, das Gott in der Seele wirkt, ist wesentlich. Hat der Mensch
alle zufdllige Tugend liberwunden und das Wesen der Tugend erreicht, wirkt
Gott in ihm auf wesentliche Weise alle Tugend, wenn der himmlische Vater
seinen Sohn in der Seele gebiert. Diese Geburt hebt den Geist {iber alle
geschaffenen Dinge hinaus in Gott. Dann nennt man den Geist gnadelos,
denn die Gnade ist eine Kreatur, der Geist aber steht iber aller Kreatur®.104

Der Autor versucht freilich gleich darauf, diese seine radikale Position zu
schwdchen, indem er ndmlich Folgendes hinzufiigt: ,Dennoch verbleibt
die Gnade im Menschen: Sie richtet die Kridfte des Menschen aus und be-
stimmt sie, die Geburt zu erwarten, die Gott im Sein der Seele gebiert®.105
Das klingt jedoch alles andere als ganzlich iiberzeugend, insbesondere an-
gesichts dessen, was der Autor noch hinzufigt: ,Ein wesentliches Wirken
ist es, das Gott so bewirkt, ein Werk tiber aller Gnade und tber der Ver-
nunft im Licht der Glorie®.1o6 Dass dieses gottliche Werk nun ebenso , iiber
der Vernunft” stehe, bedeutet jedoch keineswegs, dass es dabei um etwas
Irrationales ginge, denn gemeint ist dabei sicherlich allein die aposteriori-
sche, durch Bilder (nach bildelicher wise) erkennende Vernunft - also eben
die naturliche Vernunft des Aristotelikers —, wie der Autor selbst in der
Fortsetzung der eben wiedergegebenen Passage schreibt:

»,Da wird die Gnade ins Licht der Herrlichkeit verwandelt, und da heifft der
Mensch ein vergotteter Mensch; da blickt das Wesen ins Wesen und das
Wesen spendet Wesen; da wirkt der Geist alle Dinge mit Gott in wesentlicher
Weise, denn sein Werk ist Gottes Werk und Gottes Werk ist sein Werk. Wo
zwei eins sind, haben sie ja auch ein Wirken. Dieses Wirken kann die

104 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 102, I. 26-34 (II, n. 19): ,Daz ander werck
daz got wurcket in der selen daz ist wesenlich, daz ist so der mensche dar zu komet, daz er
alle zuvelliche tugent erkrieget, daz er kumet in daz wesen der tugent, daz got in ime nach
wesenlicher wise alle tugent wircket, daz ist so der himelsche vatter gebirt sinen sun in der
selen. Und die geburt erhebet den geist tber alle geschaffene ding in got, und danne so
heisset der geist gnadelos, wan gnade ein creatur ist, und der geist dber alle creaturen
erhaben ist“; Ubersetzung von Largier, 125.

105 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 102, 1. 34-37 (I, n. 19): ,Und doch blibet die
gnade in dem menschen, und rihtet und ordenieret die krefte des menschen zu wartende der
geburt, die got gebirt in dem wesen der selen“; Ubersetzung von Largier, 125.

106 Bych von der geistigen Armut, ed. Denifle, 102, . 37-39 (II, n. 19): ,Und waz got danne
wurcket, das ist ein wesenlich werck, und daz werck ist tber alle gnade und tber vernunft in
dem lieht der glorien“; Ubersetzung von Largier, 125.



276 Andrés Quero-Sanchez

Vernunft nicht verstehen in bildhafter Weise, daher sagt man, es stehe {iber
der Vernunft“.107

Die gerade beschriebene Position beziiglich des Verhadltnisses zwischen
natirlicher, gnadenhafter und absoluter Vernunft entspricht nun der Leh-
re Meister Eckharts in der Armutspredigt aufs Genaueste. Die Rolle der
Gnade besteht namlich auch nach Eckhart darin, dass das Wesen real, da-
seiend wird. Was die Gnade Gottes zu bewirken hat, ist allein, so Eckhart,
dass ,die Zufalligkeit das Wesen iiberhaupt vollbrachte“.108 Ist der Mensch
durch die Gnade Gottes zum Wesen gebracht worden, so entbehrt er des
gnadenhaft gebenden Gottes: Her umbe sé bite ich got, daz er mich quit
mache gotes.9 Wenn ich im Wesen bin, dann bin ich in einen der Willkiir
Gottes als des Garanten des Faktischen vollig entzogenen Zustand (!) - in
einen absoluten Zustand (!) - geraten. Es heif3t dann: ,Dann bin ich Ur-sa-
che meiner selbst, gemaf} meinem Wesen, das ja ewig ist, nicht jedoch ge-
mafd meinem ,Gewordensein‘, das doch blof} zeitlich ist. Dann bin ich eben
ungeboren, und so bin ich ewig gewesen, ja bin es immer noch und werde
so ewig bleiben“.uo In einem solchen wesentlichen oder absoluten Zustand
(1), so schreibt Eckhart mehrmals, ,zwingt* der Mensch Gott dazu, sich ihm
- dem Menschen - zu geben. Und auch diese radikale Aussage begegnet
uns im Buch von der geistigen Armut:

,Denn wie die Gnade Gottes die Menschen zu tun zwingt, was Gott will,
zwingen die Menschen Gott, zu tun, was sie wollen. [...]. Nun hingegen ist
der Ausfluff gottlicher Gnaden vollkommen; er umstromt die reinen Herzen

107 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 102, 1. 39-103, 1. 6 (II, n. 19): ,Und da wurt
gnade verwandelt in daz lieht der glorien, und da heisset der mensche ein verg6tteter men-
sche, und da gaffet wesen in wesen, und wesen gibet wesen, und da wtrcket der geist alle
ding mit got nach wesenlicher art, wan sin werck ist gottes werck und gottes werck ist sin
werck; wan wa zwei eins sint, die hant ein wircken. Und daz werck kan die vernunft nit ver-
stan nach bildelicher wise, und da von heisset es uber vernunft“; Ubersetzung von Largier,
125. Vgl. ebd. 4, 1. 29-32 (I, n. 6).

108 MEISTER ECKHART: Predigt 52, ed. Steer, 176, 1. 23-25 (Vgl. Die Deutschen Werke, Bd.
II, 502, 1. 2-3): ,wan die gnade gotes diu worhte in im [sc. Paulus], daz diu zuovellicheit vol-
brahte daz wesen”.

109 MEISTER ECKHART: Predigt 52, ed. Steer, 178, 1. 1 (Vgl. Die Deutschen Werke, Bd. 1, 502,
1. 6f.).

10 Vgl. MEISTER ECKHART: Predigt 52, ed. Steer, 178, 1. 5-15 (Vgl. Die Deutschen Werke, Bd.
I1, 502, . 9-504,3): ,Her umbe sé bin ich min selbes sache ndch minem wesene, daz éwic ist,
und niht ndch minem gewerdenne, daz zitlich ist. Her umbe s6 bin ich geborn, und nach
miner gebornen wise s6 bin ich sterblich. Nach miner ungebornern wise s6 bin ich éwicliche
gewesen und bin n@ und sol éwicliche bliben. Daz ich bin nach gebornheit, daz sol sterben
und ze nihte werden, wan ez ist zitlich; her umbe s6 muoz ez mit der zit verderben. // In
miner geburt, dd wurden alliu dinc geborn, und ich was sache min selbes und aller dinge;
und hate ich gewolt, ich enware niht, noch alliu dinc enwaren niht; und enweere ich niht,
s6 enware ouch got niht. Daz got got ist, des bin ich ein sache; enware ich niht, so enwaere
got niht got. Diz ze wizzenne des enist niht not®.



Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut 277

und zwingt sie, in der wahren Liebe Gott anzuhaften: Dadurch wird auch
Gott von ihnen bezwungen®.1u

Als Fazit der bisherigen Diskussion hat sich also Folgendes herausgestellt:
Die von Gott gnadenhaft gegebene absolute Vernunft, die als solche para-
doxerweise ,gnadelos’ ist und sogar Gott ,bezwingt’, ist nach Eckhart wie
nach dem Autor des Buchs von der geistigen Armut das Andere der natiirli-
chen Vernunft und des Natiirlichen tiberhaupt. Die Vernunft konstituiert
somit freilich die Wirklichkeit, jedoch blof als das Andere der Natur, wel-
ches dieser gegeniiber - der Realitat gegeniiber - als blofles Sollen ent-
gegentritt. Nun - gerade eine solche These haben sowohl Schelling als
auch Hegel an der Wissenschaftslehre Fichtes kritisiert.12 Ja, insbesondere
Schellings Naturphilosophie stellt im Grunde eine Kritik an einer solchen
Position dar. Und doch: Auch eine solche Kritik an einer durch das blof3e
Sollen beherrschten Metaphysik - an einer namlich rein abstrakten Meta-
physik - ist Schelling bei seiner Lektiire des Buchs von der geistigen Armut
begegnet, wie gleich zu zeigen sein wird.

b) Die Gleichsetzung von Natur und absoluter Vernunft als Grundlage der
Naturphilosophie Schellings

Die absolute Vernunft als die gnadenhaft gegebene und doch zugleich
,gnadelose’ Vernunft, die zundchst als das Andere der natiirlichen, durch
Bilder die ,geformte‘ Realitit erkennenden Vernunft prasentiert wird, wird
im Buch von der geistigen Armut mehrmals als das die wirkliche Natur
Konstituierende ausgezeichnet:

~Wer die Vernunft schlecht macht, tut ihr Unrecht auf der einen Seite, denn
alle Kreaturen sehnen sich nach Leben. Erkennt die Vernunft, daf3 alle
zeitlichen Dinge todgeweiht sind und Gott allein ihr Leben ist, muf sie sich
Gott zuwenden, denn sie sehnt sich aufgrund ihrer Natur nach Leben. Es
entspricht der Natur der Vernunft weit mehr, daf sie sich Gott zuwendet als
den Kreaturen, denn nur Gott kann ihr geniigen, nicht aber die Kreaturen.

m Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 135, 1. 30-37 (II, n. 55): ,wan als die gnade
gottes die menschen betwinget, daz sie mussent tun waz got wil, also betwingent sie got, daz
er mus tun waz sie wellent. [...]. Aber nu ist der uzflufd gétlicher gnaden volkomen, und um-
bfltasset lutere hertzen, und betwinget sie mit rehter minnen daz sie got mussent an hangen:
und da von wurt ouch got von in betwungen*; Ubersetzung von Largier, 164. Siehe noch ebd.
185, 1. 22-25 (n. 18). Die in diesem Zusammenhang relevanten Stellen im Werk Eckharts
habe ich a.a.O. verzeichnet; vgl. QUERO-SANCHEZ: Sein als Freiheit, 48, Anm. 33; siehe auch
ebd., Anm. 32.

12 Vgl. etwa SCHELLING: Fernere Darstellung aus dem System der Philosophie, ed. Karl
Friedrich August Schelling, 360, 1. 9-20. Vgl. etwa HEGEL, G.W.F.: Glauben und Wissen oder
die Reflexionsphilosophie der Subjektivitdt in der Vollstdndigkeit ihrer Formen als Kantische,
Jacobische und Fichtesche Philosophie, hg. v. H. Buchner u. O. Pdggeler, in: Gesammelte Wer-
ke. Ed. der Rheinisch-Westfdlischen Akademie der Wissenschaften, Bd. IV. 388, 1. 16-27.



278 Andrés Quero-Sanchez

Daher ist es naturgemafier, wendet sie sich dem zu, der ihr gibt, als dem, der
von ihr zehrt“.13

Auch hier ldsst sich unschwer zeigen, dass Meister Eckhart nicht anders
als der Autor des Buchs von der geistigen Armut denkt.n4 Die absolute Ver-
nunft als eine - zundchst - die natiirliche Vernunft negierende wird also
als diejenige prasentiert, die doch vil natirlicher ist als die (angeblich) na-
tiirliche Vernunft. Allein im Absoluten erreicht der Mensch namlich sein -
von seinem angeblich eigenen verschiedenes - eigentliches Leben, nach
welchem er sich aufgrund seiner eigentlichen Natur sehnt. Denn allein im
Absoluten ist er ,selbst’ — genauer: ,selbst-loses Selbst’ —, das nicht blof3
durch Zufall hin und her getrieben wird. Die ware und rehte Natur - wie es
ausdriicklich heif3t: die nature nach wesen - ist in diesem Sinne allein die
wesentliche Natur, die vom gebrestlichen zival nicht beriihrt wird und
eben dadurch (selbst-loses) Selbst ist und in Ewigkeit bleibt:

»Die Natur aber ist gut; und gut ist das, was rein und ohne vergdnglichen
Zufall bleibt. Wenn daher der Mensch in seiner wahren natiirlichen Wiirde
lebt, ist er ganzlich frei von vergdnglichen Zufall. Rein ist aber auch, was frei
ist von vergdanglichen Zufall. Deshalb ist der naturhafte Mensch gleichzeitig
ein reiner Mensch. Vergdnglicher Zufall verunreinigt die Natur, nicht aber die
Natur in ihrem wahren Wesen. Wie die zufillige Tugend die Natur ordnet
und zuriickfiihrt in ihren wahren Ursprung, so zerstort auf der andern Seite
das Laster die Natur und fiihrt sie weg von ihrem Ursprung, bis sie nicht
mehr zuriickfindet in ihren Ursprung und in ihr wahres Wesen. Viel natiir-
licher ist das Wirken der Tugend als das des Lasters, denn die Tugend bejaht
die Natur, wahrend das Laster sie verneint®, 15

13 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 103, 1. 22-30 (II, n. 20): ,Und wer vernunft
schiltet, der tat ir gar unreht nach einer wise, wan alle creaturen begerent lebens; und so
danne die vernunft bekennet daz alle zitliche ding dotliche sint, und alleine got ir leben ist:
so mis sie sich von not zii got keren, wan sie von natur begert lebens, und es ist der ver-
nunft vil naturlicher, daz sie sich kert za got wan zu den creaturen, wan alle creaturen mu-
gent sie nit erfullen, mer: got allein. Und da von ist es naturlicher, daz sie sich keret zi dem
der ir gibet, wan zli dem der ir nimet“; Ubersetzung von Largier, 126. Vgl. noch ebd. 103, 1.
31-104, L. 25 (n. 21).

14 Vgl. QUERO-SANCHEZ: Sein als Freiheit, 144-163: Uber das Lebendigsein des Lebenden:

[

»Ez enlebet niht, waz von izen wirt beweget" “.

15 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 31, 1. 22-34 (I, n. 63): ,wan danne natur gut
ist, waz danne gut ist, daz ist luter und ist ane allen gebrestlichen zuval. So danne ein men-
sche stat in sinem rehten naturlichen adel, so ist er ane allen gebrestlichen zuval; waz danne
ane allen gebrestlichen zuval ist, daz ist luter, und da von ist ein reht nattrlich mensche ein
luter mensche. Waz die natur unluter machet, daz ist gebrestlich zuval der nature, und ist
nit die nature nach wesen. Und also die zuvellige tugent die nature ordent und furet z{ irem
rehten ursprunge und zu irem rehten wesen, also zerstéret die untugent die nature und ver-
ret sie von irem ursprunge, daz sie niemer komet zu irem rehten ursprunge und wesen. Es
ist vil naturlicher tugent wircken danne untugent, wan tugent setzet die natur und untu-
gent entsetzet sie“; Ubersetzung von Largier, 42f. Siehe noch ebd. 30, 1. 27-31, I. 10 (n. 62);
ebd. 32,1.1-14 (n. 64); ebd. 36, 1. 38-37, |. 24 (nn. 81-82); ebd. 71, 1. 30-40 (n. 143).



Schellings philosophische Lektiire des Buchs von der geistigen Armut 279

Schellings Naturbegriff bewegt sich in dieser Bahn, wobei er freilich nicht
nur von der Natur des Menschen spricht, sondern von der Natur iiberhaupt:
,Der Naturphilosoph®, schreibt er im Jahre 1799,

,behandelt die Natur wie der Transcendentalphilosoph das Ich behandelt.
Also die Natur selbst ist ihm ein Unbedingtes. Diefd aber ist nicht mdglich,
wenn wir von dem objektiven Seyn in der Natur ausgehen. Das objektive Seyn
ist in der Naturphilosophie so wenig etwas Urspriingliches, als in der
Transcendentalphilosophie“.u6

Die den Gesetzen des Mechanismus unterworfene Natur ist nicht die wah-
re, organisch - somit: selbst- oder von innen - bestimmte Natur, sondern
blof} die aufgeldste oder vernichtete, die dem Zufall preisgegebene Natur,
die sich somit auflerhalb des Wesens — auflerhalb namlich ihres eigentli-
chen oder wesentlichen Seins, auferhalb Gottes - ja, aulerhalb ihrer selbst
und somit als natur-lose Natur- befindet.n7

Auch Schellings Naturbegriff, wie gleichfalls die Grundbegriffe und -
prinzipien seiner Identitatsphilosophie sind ,mystisch‘. Und sie sind des-
wegen nicht ,irrational’, sondern eben rational; freilich im Sinne der abso-
luten, abgeschiedenen - abstrakten und zugleich doch realen - Vernunft.

16 SCHELLING, Friedrich Wilhelm Joseph: Erster Entwurf eines Systems der Naturphiloso-
phie, hg. v. W.G. Jacobs u. P. Ziche, in: Werke. Ed. der Bayerischen Akademie der Wissen-
schaften, Bd. VII. Stuttgart: Frommann-Holzboog 2001, 275, 1. 8-13 (Schellings Eintrag ins
Handexemplar, zu 78, 1. 18[12]).

17 Vgl. SCHELLING: Ideen zu einer Philosophie der Natur, ed. Durner, 93, 1. 23-33: ,Dies
gelingt ihm [sc. dem Dogmatiker], so lange er sich innerhalb des Zusammenhangs von Ur-
sache und Wirkung befindet, unerachtet er nie begreiflich machen kann, wie dieser Zusam-
menhang von Ursachen und Wirkungen selbst entstanden ist. Sobald er sich {iber die ein-
zelne Erscheinung erhebt, ist seine ganze Philosophie zu Ende, die Granzen des Mechanis-
mus sind auch die Granzen seines Systems. // Nun ist aber Mechanismus allein bey weitem
nicht das, was die Natur ausmacht. Denn sobald wir ins Gebiet der organischen Natur {iber-
treten, hort fiir uns alle mechanische Verkniipfung von Ursache und Wirkung auf. Jedes or-
ganische Produkt besteht fiir sich selbst, sein Daseyn ist von keinem andern Daseyn abhén-
gig"; Aphorismen zur Einleitung in die Naturphilosophie, ed. von Schelling, Karl Friedrich Au-
gust, in: Sdmmtliche Werke, Bd. VII. Stuttgart: Cotta 1860, 164, 1. 25-31: ,Dieses Leben,
welches die Dinge blof} in Relation haben, und inwiefern sie es nur durch diese haben, ist es,
welches einen Anfang hat durch Entstehen und Geburt und ein Ende durch Auflésung oder
Tod. Das Leben jedes Dinges in Gott ist eine ewige Wahrheit, das Zeitleben aber ist nur das
Leben des Dinges, soweit es durch die blofen Verhiltnisse der Positionen untereinander
mdoglich ist, d.h. es ist ein nichtiges Leben“. Zu Schellings Naturbegriff siehe QUERO-SAN-
CHEZ: Uber das Dasein, 399-405: Die Naturphilosophie: Uber die Nichtigkeit des Mechani-
schen; DERS.: Schellings neuzeitliche Repristination, 185-188.



280 Andrés Quero-Sanchez

Zusammenfassung

Es ist langst bekannt, dass Schelling das Pseudo-Taulerische Buch von der
geistigen Armut gelesen sowie hochgeschdtzt hat. Der Beitrag zeigt, inwie-
weit Schellings Philosophie zentrale Begriffe und Thesen dieses Buches tiber-
nimmt, was ja insbesondere fiir Schellings Transzendental- und Identitdts-
philosophie gilt, somit fiir philosophische Projekte, die vor seinem Umzug
nach Miinchen im Jahre 1806 entwickelt wurden.

Abstract

It is well-known that Schelling read and appreciated the Pseudo-Taulerian
Book of Spiritual Poverty. This article shows that it is possible to recognize
in Schellings Philosophy, especially in his Trancendental Philosophy as well
as in his Philosophy of Identity (that is, in philosophical positions he has al-
ready carried out as he went to Munich in 1806), many important concepts
and thesis contained in this book.



	Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut (auch Buch von der Nachfolgung des armen Lebens Christi genannt)

