
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 2

Artikel: Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut
(auch Buch von der Nachfolgung des armen Lebens Christi genannt)

Autor: Quero-Sánchez, Andrés

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761294

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andres Quero-Sânchez

Schellings philosophische Lektüre des

Buchs von der geistigen Armut
(auch Buch von der Nachfolgung des armen Lebens

Christi genannt)1

Einleitung

Obwohl Harald Holz im Jahre 1970 den Einfluss der ,Mystik' auf das

Schrifttum Schellings als eine „Legende" bezeichnete,2 kann man doch
schwer in Frage stellen - und so wird es in der Schelling-Forschung nach
wie vor allgemein anerkannt -, dass die Deutsche Mystik eine wichtige
Rolle im Leben und Werk Schellings spielt. Nicht nur Schellings
Briefwechsel, sondern ebenso seine Tagebücher und die erhalten gebliebenen
Verzeichnisse seines Buchnachlasses zeigen unmissverständlich, dass er
eine ganze Reihe von Werken .mystischer' Autoren gelesen hat: Johannes
Tauler, Jakob Böhme, Angelus Silesius, Emanuel Swedenborg, Johann
Albrecht Bengel, Friedrich Christoph Oetinger und Philipp Matthäus Hahn,
den Schelling sogar persönlich kannte, und natürlich auch Franz von
Baader.3 Was das mich nun im Rahmen des vorliegenden Beitrags
beschäftigende Buch von der geistigen Armut betrifft, so darf kein Zweifel
daran bestehen, dass Schelling es nicht nur kennt, sondern sogar hoch
schätzt. Am 25. April 1811 hat er nämlich sich selbst in diesem Sinne
geäußert, und zwar im Brief an Gotthilf Heinrich von Schubert:

„Ich schreibe Ihnen noch wegen eines andern Buchs [...]: ich meine Tauleri
Schriften, besonders Von der Nachahmung des armen Lebens Christi; es exis-

1 Dieser Beitrag ist im Rahmen des von der Deutschen Forschungsgemeinschaft
finanzierten Forschungsprojekts „Der ewige Begriff des Individuums": Eine historisch-philologisch-
systematische Untersuchung der ,mystischen Vernunft' und deren Rezeption im Werk Schellings

(QU 258/3-1) entstanden. Die Untersuchung wird an der von Dietmar Mieth
neugegründeten und geleiteten Meister-Eckhart-Forschungsstelle am Max-Weber-Kolleg der
Universität Erfurt durchgeführt, in Zusammenarbeit mit Dietmar Mieth, Markus Vinzent (King's
College, Universität London) sowie der von Jörg Rüpke am Max-Weber-Kolleg geleiteten
Kolleg-Forschergruppe Religiöse Individualisierung in historischer Perspektive (KFOR 1013).

2 HOLZ, Harald: Spekulation und Faktizität. Zum Freiheitsbegriff des mittleren und späten
Schelling. Bonn: Bouvier 1970, 7.

3 Siehe die ausführlichen einzelnen Nachweise in: QUERO-SÄNCHEZ, Andrés: Die ,mystische'

Voraussetzung der Identitätsphilosophie Schellings, in: BÜCHNER, Christine/DERS.
(Hgg.): Verschieden - im Einssein, eine interdisziplinäre Untersuchung zu Meister Eckharts
Verständnis von Wirklichkeit. Leuven: Peeters 2016 (in Vorbereitung), hier: .Anhang: Schelling

und die Mystik - Zeugnisse'.



Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut 241

tirt eine so viel ich weiß vollständige - aber im Ausdruck zu viel modernisirte
Ausgabe von Spener; ich suche besonders von letzter Schrift eine alte (je älter
desto lieber), die noch alle Eigenheiten des Verfassers treulich bewahrt hat".4

1. Das Buch von der geistigen Armut

Der von Schelling an der gerade angeführten Stelle erwähnte Titel Von
der Nachahmung des armen Lebens Christi) entspricht in etwa dem von
Daniel Sudermann bei der ersten Ausgabe des Traktats gebrauchten Titel:
Nachfolgung des armen Lebens Christi.5 Seinen Text hat Sudermann einer
inzwischen verlorengegangenen Handschrift von 1448 entnommen (Straßburg,

Stadtbibliothek, Cod. B 125, 4° [verbrannt]).6 Bis 1877 galt der Traktat
als ein Werk des deutschen Dominikaners Johannes Tauler (ca. 1300-1361),

4 SCHELLING, Friedrich Wilhelm Joseph: Brief an Schubert vom 25. April 1811, in: PLITT,
Gustav Leopold (Hg.): Aus Schellings Leben. In Briefen. Leipzig: Hirzel 1869-1870 (3 Bde.)
(Nachdr. Hildesheim: Olms 2003). Bd. 2, 252,1. 24-253,1. 4.

5 Diese erste Ausgabe erschien in Frankfurt a.M. im Jahre 1621, gedruckt bei Lucas Jennis.
Matthias Schlosser hat im Jahre 1833 in Frankfurt a.M. (Verlag der Andreäischen Buchhandlung)

einen Wiederabdruck besorgt, von dem DENIFLE, Heinrich: Das Buch von geistlicher
Armuth bisher bekannt als Johann Taulers Nachfolgung des armen Lebens Christi. Unter
Zugrundelegung der bis jetzt bekannten Handschriften zum ersten Male vollständig herausgegeben.

München: Huttier 1877, I-LXV, hier V, Folgendes zu berichten weiß: „Die Frankfurter
Ausgabe vom Jahre 1833 unterscheidet sich von der ersten Ausgabe ausser der neuern
Schreibweise nur durch eine hie und da verschiedene Paragrapheneintheilung. Während bei
Sudermann das erste Buch 174 §§, das zweite 143 zählt, findet sich in der letzten Frankfurter
Ausgabe im ersten Buche 170 §§, im zweiten 128. Nebenbei sind in der letztgenannten Ausgabe

einige offenkundige Druckfehler der alten Ausgabe corrigiert, sowie auch manchmal
eine bessere Interpunktion den Text lesbarer gemacht hat. An ein paar Stellen machte der
Herausgeber auch bemerkbar, wo er bei Sudermann Lakunen zu finden glaubte. Allerdings
ziert diese Ausgabe ein nicht zu unterschätzendes Glossar, in dem jedoch manchmal Worte
erklärt werden, denen der bessere Text allen Halt genommen, z.B. Bettler, Gebürde, Link,
Spazieren usw.". Es gibt zudem eine weitere Ausgabe des Sudermann-Textes, erschienen in
Konstanz im Jahre 1850 (Wilhelm Meck-Verlag), die aber, so DENIFLE: ebd., III, Anm. 1,

„nichts als die Frankfurter mit einem neu aufgeklebten Titel" ist. Zu nennen wäre noch der
Nachdruck Frankfurt a.M. 1670 (bei Hermann von Sand).

6 Im Untertitel der ersten Ausgabe (von Sudermann) hieß es: „Nun zuerst auß einem
alten, vor einhundert Jaren geschriebenen Exemplar von Wort zu Wort trewlich vnd gantz
vnverfälscht nachgedruckt". Bei Sudermanns Vorrede an den Christlichen Leser, 1, lesen wir
diesbezüglich: „Auch in diser Edition einem sehr alten vnd in Anno 1448 geschribenem
Exemplar (doch ohne die Marginalien vnd Abtheilung der Capiteln, so besserer bequem-
ligkeit halber hinzukommen) durchauß ohn allen falsch vnd partheiligkeit gefolget vnd mit
fleiß kein einiger Buchstab verendert worden". DENIFLE: Buch von geistlicher Armuth, V, war
der Meinung, „dass die 1448 geschriebene Vorlage Sudermanns [die Denifle allerdings nicht
mehr zur Verfügung stand] eine schlechte Handschrift mit vielen Lakunen war". Die von
Sudermann gebrauchte Handschrift beschreibt SCHMIDT, Carl: Johannes Tauler von Straßburg.

Beitrag zur Geschichte der Mystik und des religiösen Lebens im vierzehnten Jahrhundert.
Hamburg: Perthes 1841, 73, Anm. 1, wie folgt: ,,Pap[pier] Cod. B, 125, 40, mit dem Titel: Vom
geistlichen Leben zur Vollkommenheit. An die Vorrede schließt sich eine lange Predigt über
Matth. V, 3". Die genaue Überschrift wird ebenso bei Schmidt, der zur Handschrift natürlich
noch Zugang hatte, überliefert (siehe unten, Anm. 12). Zu dieser Straßburger-Handschrift
siehe auch die Anmerkung 10 unten.



242 Andres Quero-Sânchez

bis Heinrich S. Denifle diese Zuschreibung zurückwies und ihn als anonymes

Werk mit einem neuen Titel herausgab: Das Buch von geistlicher Ar-
muth, bisher bekannt als Johann Taulers Nachfolgung des armen Lebens
Christi.7 Sudermanns Text wurde vom Pietisten Philipp Jakob Spener
(1635-1705) in seinen Editionen der Werke Taulers - und darauf bezieht
sich Schelling an der oben zitierten Stelle - aufgenommen.8

Die Ausgabe Denifles, nach der ich im Folgenden den Text des Buchs

von der geistigen Armut zitieren werde, kann jedoch ebenso wenig wie die
früheren als .kritisch' bezeichnet werden.9 Denifle kannte lediglich neun
Handschriften,10 von denen er im Grunde nur drei für die Konstitution des

7 Siehe oben, Anm. 5.
8 Ohne Anspruch auf Vollständigkeit wären folgende Auflagen der von Spener herausgegebenen

Edition der Werke Taulers zu nennen (welche alle das Buch Von der Nachfolgung
des armen Lebens Christi enthalten): Frankfurt a.M. 1681 (bei Johann Haase), Frankfurt a.M.
1692 (bei Philipp Fievert), Frankfurt a.M./Leipzig 1703 (bei Johann Friedrich Gleditsch) und
Frankfurt a.M./Leipzig 1720 (Verlag: Hallisches Wäysenhaus). Im Unterschied zum Buch von
der geistigen Armut werden die Predigten Taulers von Spener in einer stark deutenden
Übersetzung präsentiert.

9 Im laufenden Text werde ich stets die sehr gute neuhochdeutsche Übersetzung des

Traktats (von Nikiaus Largier) anführen (Das Buch von der geistigen Armut. Eine
mittelalterliche Unterweisung zum vollkommenen Leben. Aus dem Mittelhochdeutschen übertragen
und mit einem Nachwort und Anmerkungen von Nikiaus Largier. Zürich: Artemis 1989), und
zwar mit kleinen Änderungen, die kursiv gekennzeichnet werden. Den mhd. Originaltext
führe ich dann in der Edition Denifles als Fußnote an. Largiers Übersetzung ist freilich
keineswegs die allererste gewesen. Man muss in diesem Zusammenhang allerdings vorsichtig
sein. Im Jahr 1548 wurde die lateinische Übersetzung (von Laurentius Surius) der Predigten
Taulers und weiterer (unechter) Schriften in Köln (bei Johann Quentel) gedruckt, die in
ganz Europa Verbreitung fand und in die verschiedenen europäischen National sprachen
übersetzt wurde. Obwohl Largier im Nachwort zu seiner Übersetzung, ebd., 237, und
McGinn, Bernard: Die Mystik im Abendland, Bd. IV: Fülle. Die Mystik im mittelalterlichen
Deutschland (1300-1500). Deutsche Übersetzung von Bernardin Schellenberger. Freiburg
i.Br.: Herder 2008 (erstmals engl.: The Presence of God. A History of Western Christian
Mysticism, Vol. IV: The Harvest of Mysticism in Medieval Germany [1300-1500], [New York:
Crossroad Publ. 2005]), 631, das Gegenteil behaupten, enthielt dieser Druck das Buch von der
geistigen Armut nicht, und zwar weder das mhd. Original noch eine lateinische Übersetzung
desselben. Bekannt ist jedoch die frühere deutsche Übersetzung von Nikolaus Casseder,
erschienen in Frankfurt a.M. im Jahre 1821 (Hermann-Verlag) (2. Auflage 1824) und Luzern
1823 (Anich-Verlag). Es gibt zudem auch eine moderne englische Übersetzung des Textes:
The Book of the Poor in Spirit by a Friend of God (Fourteenth Century). A Guide to Rhineland
Mysticism. Edited, translated and with an introduction by C.F. Kelley. London: Longmans,
Green and Co. 1954. Zu nennen wären auch (ohne Anspruch auf Vollständigkeit) folgende
Übersetzungen: (i) Englische Übersetzung von John Reynell Morell: The Following of Christ.
London: Burns & Oates 1886; (ii) eine im Jahre 1669 ('1693) in Paris gedruckte französische
Übersetzung von Jacques Talon: Les exercices sur la vie et sur la passion de Jésus-Christ, (iii)
die in Paris im Jahre 1914 erschienene französische Übersetzung von einem anonymen Priester

aus der Diözese Straßburg: Imitation de la vie pauvre de N.S. Jésus Christ, sowie (iv) die
niederländische Übersetzung von Gabriel van Antwerpen, gedruckt in Antwerpen (bei H.
Verdussen) im Jahre 1645 (Naer-Volghinghe des armen Leven Christi).

10 Vgl. DENIFLE: Buch von geistlicher Armuth, Illf.: (i) Leipzig, Universitätsbibliothek, Ms.
560, 40, auf Pergament, vom Jahre 1429 (Sigle A bei Denifle) (ii); Graz, Dominikanerkonvent,
Cod. 6156 (früher in Privatbesitz), aus dem Kloster Hasslach stammend, 4°, auf Papier, vom



Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut 243

Textes gebrauchte;11 inzwischen sind jedoch vierzehn weitere Handschriften

bekannt geworden.12 Eine neue, historisch-kritische Edition des Trak-

Jahre 1434 (Sigle B); (iii) Sankt Gallen, Stiftsbibliothek, Cod. 962, 4°, auf Papier, 15.
Jahrhundert (Sigle C); (iv) München, Bayerische Staatsbibliothek, Cgm. 263, i°, auf Papier, vom
Jahre 1443 (Sigle D[a]); (v) München, Bayerische Staatsbibliothek, Cgm. 781, 4°, auf Papier,
vom Jahre 1455 (Sigle D[b]); (vi) München, Bayerische Staatsbibliothek, Cgm. 782, 40, auf
Papier, 16. Jahrhundert (Sigle D[c]); (vii) München, Bayerische Staatsbibliothek, Cgm. 783,
40, auf Papier, vom Jahre 1477 (Sigle D[d]); (viii) München, Bayerische Staatsbibliothek,
Cgm. 4306, 40, auf Papier, 16. Jahrhundert (Sigle D[e]); (ix) München, Bayerische
Staatsbibliothek, Cgm. 4415, 40, auf Papier, 15. Jahrhundert (Sigle D[f]).

11 Vgl. DENIFLE: Buch von geistlicher Armuth, IVf.: „Ich habe der Ausgabe A zu Grunde
gelegt. Sie ist von allen die correcteste, und hat dies wol dem Umstände zu verdanken, dass
sie alsbald nach ihrer Anfertigung noch auscorrigiert wurde. Sie wurde höchst wahrscheinlich

wie B, mit der sie durchgehends (bis auf den häufiger wiederkehrenden Umlaut in B)

übereinstimmt, in Strassburg angefertigt, und befand sich im Besitze Sudermanns, ist aber
keineswegs die von ihm edierte Handschrift. Sie zeigt in allem die ursprünglichere Gestalt
als C, sowol was Anlage und Eintheilung, als auch was den Text betrifft. Die Ueberschriften
der Handschrift sind roth und blau, die Anfangsbuchstaben der Abschnitte abwechselnd
roth und blau, die ganze Schrift sehr sauber und schön, ermangelt aber in Bezug auf die
Rechtschreibung, wie alle übrigen Handschriften, der Consequenz. Die ehemals Strassburger
Handschrift B. 125 [siehe oben, Anm. 5] aus dem 15. Jahrhundert stimmte diesbezüglich mit
A überein, und dürfte wol mit ihr und B auf éine Quelle zurückzuführen sein. C hatte eine
andere Vorlage, ist auch mundartlich etwas verschieden, und es zeigt sich in ihr bereits das

Bestreben, manche schwerfallige Sätze durch Versetzung oder Auslassung von Partikeln
usw. fliessender zu machen. [...]. Die unter D aufgeführten Handschriften [seil. D[a] bis D[f]]
sind zur Herstellung des Textes von keinem Belange. Fürs Auge am besten geschrieben ist
[Cgm] 4415; allein sie gehört mit [Cgm] 4306, zum Theil auch mit [Cgm] 783, zu denjenigen
Handschriften, die durch Auslassungen am meisten entstellt sind und nach dieser Hinsicht
vielfach mit Sudermann, selbst in den grösseren Lakunen, übereinstimmen. Alle aber
entbehren der Kapitelüberschriften und des Registers, sind sehr nachlässig geschrieben und im
Texte sehr verderbt". Denifles Untersuchung der handschriftlichen Überlieferung ist, wie
man sieht, unzureichend.

12 Bereits im Jahre 1940 kennt Josef QUINT: Neue Handschriftenfunde zur Überlieferung
der deutschen Werke Meister Eckharts und seiner Schule. Ein Reisebericht. Stuttgart:
Kohlhammer 1940, vier weitere Handschriften: (x) Augsburg, Universitätsbibliothek (früher Mei-
hingen, Fürstlich Oettingen-Wallersteinische Bibliothek), Cod. III.1.40 35 (ebd., 109ft); (x9
Augsburg, Universitätsbibliothek (früher Meihingen, Fürstlich Oettingen-Wallersteinische
Bibliothek), Cod. 111.1.4° 37 (ebd., 112ft); (xii) Mainz, Stadtbibliothek, Hs. I 51, auf Pergament
und Papier, Mitte des 15. Jahrhunderts (Auszüge) (ebd., 133ft); (x"0 Trier, Stadtbibliothek,
Hs. 828/1351, 8°, auf Papier, 15. Jahrhundert (ebd., 228ft). AUER, Johannes: Das Buch von
geistlicher Armut, in: RUH, Kurt/KEIL, Gundolf/SCHRÖDER, Werner/WACHINGER, Burghart/
WORSTBROCK, Franz Josef (Hgg.): Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon. 2.,
völlig neu bearbeitete Auflage, Bd. 1. Berlin: De Gruyter 1978, 1082-1085, hier 1083, kennt
darüber hinaus noch sechs weitere Handschriften: (xiv) Basel, Universitätsbibliothek, Cod. B

XI 23, Pergament, 14. Jahrhundert (Auszüge); (xv) Berlin, Staatsbibliothek, mgo 565, auf
Papier; (xvi) Eichstätt, Stiftsbibliothek St. Walburg, Cod. germ. 2, auf Papier; (xvii)
Göttingen, Staats- und Universitätsbibliothek, Cod. ms. theol. 285, 4°, auf Papier, 15.

Jahrhundert; (xviii) Hamburg, Staats- und Universitätsbibliothek, Cod. theol. 1082; (xix) Karlsruhe,

Landesbibliothek, Cod. Lichtenthai 68, auf Papier, um 1477. Weitere Handschriften
lassen sich über den >Handschriftencensus. Eine Bestandsaufnahme der handschriftlichen
Überlieferung deutschsprachiger Texte des Mittelalters< ermitteln: (xx) Berlin, Staatsbibliothek,

mgq 835, auf Papier, 16. Jahrhundert; (xxi) Berlin, Staatsbibliothek, mgq 1522; (xxii)
Berlin, Staatsbibliothek, mgo 25 (Auszug); (xxii); München, Bayerische Staatsbibliothek,



244 Andrés Quero-Sânchez

tats ist zweifelsohne ein dringendes Forschungsdesiderat. Sie ist durch das

von Rudolf Kilian Weigand (Eichstätt) und Volker Leppin (Tübingen)
vorbereiteten Forschungsprojekt zur Edition des Gesamtwerkes des Johannes
Tauler zu erwarten.

Heute bezeichnet man den Traktat als Buch von der g eis tig en Armut,
da das von Denifle 1877 gebrauchte Adjektiv .geistlich' inzwischen eine
andere Bedeutung angenommen hat, die der Beschreibung des Inhalts
keineswegs dienlich ist. Der neue, von Denifle durchgesetzte Titel findet
allerdings, wie es scheint, nirgendwo in der handschriftlichen Überlieferung

seine Berechtigung. Im dritten Band seiner Geschichte der abendländischen

Mystik schrieb Kurt Ruh im Jahre 1996 dazu:

„Die Umbezeichnung [sc. von Sudermanns Von der Nachfolgung des armen
Lebens Christi zu Denifles Buch von geistlicher Armuth] wurde anstandslos
übernommen bis auf Ampes Kritische Beschouwingen (1966). Ich halte dessen Kritik

(16-29) für berechtigt. Weder scheint Sudermann den Titel schlechthin
erfunden zu haben, noch ist dieser unsachgerecht. Sicher ist hingegen, daß
Denifle seinen Titel erfunden hat! Wie meistens in solchen Fällen, und Ampe
weiß es (17), gibt es keine Rückkehr mehr zum alten, authentischen Titel. Der
neue ist durch die Forschung festgeschrieben".o

Auch ich möchte im Folgenden den von Denifle .erfundenen' Titel gebrauchen.

Sollte die im Rahmen der neuen kritischen Ausgabe durchzuführende

Untersuchung der handschriftlichen Überlieferung allerdings den

Cgm. 4482, auf Papier, 15. Jahrhundert; (xxiii) Straßburg, National- und Universitätsbibliothek,

ms. 2626 (früher L germ. 565.2°), auf Papier, 15. Jahrhundert (enthält nur den zweiten
Teil des Traktats).

>3 Ruh, Kurt: Geschichte der abendländischen Mystik. Bd. III: Die Mystik des deutschen
Predigerordens und ihre Grundlegung durch die Hochscholastik. München: Beck 1996, 518.

Ruh bezieht sich dabei auf die klassische Studie des niederländischen Jesuiten Albert AMPE:

Kritische beschouwingen bij ,Die Naervolghinghe des armen leven Christi', in: Koninklijke
Zuidnederlandse Maatschappij voor Taal- en Letterkunde en Geschiedenis. Handelingen 20
(1966) 15-37. CHIQUOT, A.: Buch von geistlicher Armuth (das), in : Dictionnaire de spiritualité
ascétique et mystique, Bd. I. Paris : Beauchesne 1937, 1976-1978, hier 1977, spricht hingegen
von Denifles Titel ganz unkritisch als „son vrai titre originel et définitif'. Die Titeländerung
.begründet' DENIFLE: Buch von geistlicher Armuth, Vlllfi, wie folgt: „Noch habe ich über den
Titel des Buches Einiges zu bemerken. Der bisherige: Nachfolgung des armen Lebens Christi
rührt vom ersten Herausgeber D. Sudermann her. Er ist jedoch nicht ganz passend. Wie man
aus der Hauptüberschrift in A B (3, 1-8) und aus dem ganzen Inhalte ersehen kann, ist nicht
blos von der Nachfolge Christi die Rede. Das ganze Buch concentriert sich um den éinen
Gedanken: äussere und innere Armuth, die der Verfasser als .geistliche Armuth' bezeichnet.
Dahin zielen auch die Überschriften in den übrigen Handschriften, wie aus der Beilage [sc.

zur Denifles Edition, 197-200] ersichtlich ist. Ich habe deshalb den alten Titel so viel wie
möglich restituiert". Die Überschrift der von Sudermann seiner Edition zugrunde gelegten
Handschrift überliefert SCHMIDT: Johannes Tauler, 74: „Dis buch leret wie man dem armen,
versuchten, pinlichen leben unsers herren ihesu cristi nach sulle volgen, und wie man
ynnerlich leben sol, und wie man zü rehter warer vollekomenheit komen muge, und leret
manigen mynneclichen underscheit gôttelicher warheit."



Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut 245

alten Titel als authentisch erweisen, so sollte man ihn doch wieder
verwenden.

Mit Denifle bin auch ich der Meinung, dass Tauler nicht der Verfasser
dieser Schrift gewesen ist. '4 Anhand der Besprechung des Traktats in
seiner bereits erwähnten Geschichte der abendländischen Mystik betont
Kurt Ruh mehrmals die gedankliche Nähe desselben zum Predigtwerk
Taulers, ohne es jedoch zu wagen, diesen selbst zum Autor zu erklären. l5

Das Werk sei vielmehr im Kreis der Schüler Taulers entstanden. Über die
Entstehungszeit des Traktats ist die Forschung sich einig: Er ist um die
Mitte des 14. Jahrhunderts, vielleicht etwas später, entstanden.16

„Wir haben es mit einem nicht nur interessanten, sondern bedeutenden
Text zu tun", so lautete das Fazit Kurt Ruhs bei seiner Besprechung des
Traktats.1? Und derselben Meinung war, wie in den oben zitierten Worten
deutlich erhellt, auch Schelling. Ich teile die Ansicht beider
uneingeschränkt. Nun - kann man im Werk Schellings Spuren seiner Lektüre des

Buchs von der geistigen Armut finden? Diese Frage ist ebenso unumwunden

zu bejahen, wie ich im Folgenden zu zeigen versuchen werde. Zunächst
aber die Frage: Wann hat Schelling das Buch von der geistigen Armut
gelesen? Kann man diese Frage überhaupt beantworten?

2. Schellings (angebliche) ,mystische Wende'

Die Präsenz des .Mystischen' im Werk Schellings ist - bekanntlich -
insbesondere seit 1809 auffallig; vor allem die Freiheitsschrift (1809) ist davon
entscheidend geprägt, in welcher nicht nur Baader dreimal namentlich
erwähnt wird, sondern auch Jakob Böhme und Friedrich Christoph Oetin-
ger stets präsent sind, obwohl deren Namen von Schelling - aus welchen
Gründen auch immer - unerwähnt bleiben.18

H Vgl. DENIFLE: Buch von geistlicher Armuth, IX: „Die Lehre und der Stil des Buches von
geistlicher Armuth sind in solchem Masse mit den anerkannt ächten Predigten Taulers im
Widerspruche - von andern Gründen vorläufig noch zu schweigen - dass das Buch jeden
andern eher zum Verfasser hat als den Verfasser der Tauler'schen Predigten". Zum Nachweis
Denifles siehe ebd., 1X-LIII. Auch hier wäre allerdings eine umfassende Untersuchung von-
nöten.

T5 Vgl. RUH: Geschichte der abendländischen Mystik, Bd. III, 520; 521; 523k (einschl. Anm.
89); 525. Vgl. ähnlich noch McGlNN: Die Mystik im Abendland, Bd. IV, 632. Denifle hatte vor
allem den franziskanischen Einfluss betont, ebenso wie es RiTSCHL, Albrecht: Untersuchung
des,Buches Von geistlicher Armut', in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 4 (1881) 337-359, vier
Jahre später tut.

16 Vgl. RUH: Geschichte der abendländischen Mystik, Bd. III, 518; DENIFLE: Buch von
geistlicher Armuth, LH; KELLEY: Book of the Poor in Spirit, 48; AMPE: Kritische beschouwingen, 20;
McGlNN: Die Mystik im Abendland, Bd. IV, 633; LARGIER: Buch von der geistigen Armut, 238.

17 RUH: Geschichte der abendländischen Mystik, Bd. III, 518.
18 Siehe die einzelnen Nachweise von Thomas BUCHHEIM in seiner Edition des Textes in

der Philosophischen Bibliothek: Schelling, Philosophische Untersuchungen über das Wesen
der menschlichen Freiheit und die damit zusammenhängenden Gegenstände. Hamburg: Meiner

1997; 22011.



246 Andrés Quero-Sänchez

Man kann ebenso die Präsenz der Predigten Eckharts in den zur mittleren

Periode der Denkentwicklung Schellings gehörenden Schriften
nachweisen. Es sind vor allem zwei Stellen, an denen man dies deutlich zeigen
kann, welche ich in früheren Publikationen bereits analysiert habe.^ Es

handelt sich dabei um - erstens - eine in den verschiedenen erhalten
gebliebenen Fassungen der Weltalter (1811-1828) enthaltene Passage,20 sowie

- zweitens - um eine Stelle in den so genannten Erlanger Vorlesungen aus
dem Jahre 1821.21 Schelling beruft sich dabei sogar auf einen „älteren
deutschen Schriftsteller", von dem, wie es heißt, „derjenige Wille arm
genannt" wird, „der, weil er alles in sich hat, nichts außer sich hat, das er
wollen kann".22 Da die Motive allerdings oft sowohl für Eckhart als auch
für Tauler und das Buch von der geistigen Armut kennzeichnend sind, kann
man schwer entscheiden, wen - oder was - Schelling dabei im Sinne hat.
Aber vielleicht ist eine solche klare Entscheidung ja auch nicht ganz wichtig,

da Meister Eckhart und Johannes Tauler - und dasselbe gilt im Übrigen

auch für Dionysius Areopagita - für Schelling und seinen Umkreis
wesentlich zusammengehören, wie einige Randbemerkungen von Ernst von
Lasaulx zu seiner Nachschrift von Schellings Vorlesung über das System
der Weltalter aus dem Wintersemester 1827/28 eindeutig belegen.23 Wenn
Schelling allerdings in den Erlanger Vorlesungen zwischen - einerseits -
,Gott' und - andererseits - ,dem, was Gott ist', unterscheidet, so setzt er
eindeutig Eckharts Predigt 52 voraus, die er also mit an der Sicherheit

'9 Vgl. QUERO-SÄNCHEZ, Andrés: Über die Nichtigkeit des Gegebenen. Schellings und Hegels
Verteidigung des ontologischen Arguments und der Deutsche Idealismus im Spätmittelalter,
in: Bochumer Philosophisches Jahrbuch für Antike und Mittelalter 14 (2009-2010-2011), 191-

232, hier 192-196; DERS.: Über das Dasein. Albertus Magnus und die Metaphysik des Idealismus.

Stuttgart: Kohlhammer 2013, 377-386; DERS.: Edles Wissen: Schellings Philosophie und
die Deutsche „Mystik" (Meister Eckhart, Johannes Tauler und das Pseudo-Taulerische ,Buch
von der geistigen Armut'), in: ROESNER, Martina (Hg.): Meister Eckhart: Subjekt und Wahrheit.

Leuven: Peeters 2016 (im Druck).
20 SCHELLING, F.W.J.: Die Weltalter. Erstes Buch: Die Vergangenheit. Druck I (1811), hg.

von Manfred Schröter: Die Weltalter. Fragmente. In den Urfassungen von 1811 und 1823.
München: Beck 1946 (Nachdr. 1979), 14, 1. 15-17; 14, 1. 24-16, 1. 20. Entsprechende Passagen
finden wir auch in den sonst bekannten Fassungen des Werkes; siehe den Nachweis bei
QUERO-SÄNCHEZ: Über das Dasein, 382h (Anm. 1268).

21 SCHELLING, F.W.J: Erlanger Vorträge: Ueber die Natur der Philosophie als Wissenschaft,
in: Sämmtliche Werke, ed. von Karl Friedrich August Schelling, Bd. IX. Stuttgart: Cotta 1861,

217, 1. 3-218, 1. 7; 218, 1. 23h Siehe noch die entsprechende Passage in der erhalten gebliebenen

Studentennachschrift der Vorlesung, die Horst FUHRMANS im Jahre 1969 herausgab
(Enderlein-Nachschrift): Schelling, Initia Philosophiae universae. Erlanger Vorlesung WS
1820/1821. Bonn: Bouvier 1969,16, 1.10-19, '• n-

22 SCHELLING: Die Weltalter. Erstes Buch: Die Vergangenheit. Druck I (1811), ed. Schröter,
15, 1. 2of.

23 Vgl. SCHELLING, F.W.J: System der Weltalter. Münchener Vorlesung 1827/28 in einer
Nachschrift von Ernst von Lasaulx, hg. von PEETZ, Siegbert. Frankfurt a.M.: Klostermann
2i998, 148, Anm. L2„: „indem nemlich Gott selbst als der über allem Etwas unendlich Erhabene

das Nichts genannt wird - Dionysius Areopagita Eckhart Tauler etc.".



Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut 247

grenzender Wahrscheinlichkeit kennt.24 Eckharts Predigten kennt Schel-

ling also um i8rr, wohl aus den Basler Tauler-Druck (1521; Nachdruck
4522).25

Aber wann hat Schelling die Predigten Eckharts und Taulers überhaupt
kennengelernt? Wann hat er das Buch von der geistigen Armut - wie wir
wissen: in dem von Spener aufgenommenen Text der ursprünglichen
Edition Sudermanns - überhaupt gelesen? Der oben zitierte Brief an Schubert
ist aus dem Jahre 1811, er ist also erst nach der so genannten ,mystischen
Wende' aus dem Jahre 1809 entstanden. Tatsächlich wird in der Schelling-
Forschung selten - wenn überhaupt - nach mystischen Einflüssen in den
Schriften vor 4809 gesucht, und das gilt nicht nur für die Predigten
Eckharts und Taulers, sondern für die Mystik überhaupt. Selbst die Forscher,
die einen sehr frühen Einfluss des ,Mystischen' auf Schellings Denken
vertreten - darunter insbesondere Robert Schneider, Ernst Benz und dessen
Schüler Friedemann Horn - konzentrieren sich bei ihren Nachweisen vor
allem oder gar ausschließlich auf die Naturphilosophie sowie darüber hinaus

selbstverständlich auch auf die nach 1809 entstandenen Schriften.26

Streng genommen soll der Anfang des Denkweges Schellings, wie es

scheint, rein philosophischer Natur gewesen sein: „Schelling jedenfalls", so
stellt Wilhelm G. Jacobs plakativ fest, „hat den Anfang mit Kant
gemacht".2? Schellings Denken entwickle sich daraufhin, so wird immer wieder

betont, im Zeichen seiner Rezeption der Wissenschaftslehre Fichtes,
vielleicht auch unter dem immer größer werdenden Einfluss Hegels.28

24 Vgl. SCHELLING: Initia Philosophiae universae, ed. Fuhrmans, 18, 1. 9-11: „Das absolute
Subjekt ist [gewiß] auch Gott zu nennen. Es ist wohl das, was Gott ist, aber nicht Gott". Vgl.
Meister ECKHART: Predigt 52, ed. von STEER, Georg, in: DERS./STURLESE, Loris (Hgg.): Lectura
Eckhardi. Predigten Meister Eckharts von Fachgelehrten gelesen und gedeutet, Bd. I. Stuttgart:
Kohlhammer 1998, 172, 1. 7 (Vgl. Die Deutschen Werke, Bd. II. Stuttgart: Kohlhammer 1968-
1971 [Nachdr. 1988], 492, 1. 8f.): „wan ê die crêatûren wären, dô enwas got niht got, mêr: er
was, daz er was".

25 Zur Begründung dieser Hypothese siehe QUERO-SÄNCHEZ: Die ,mystische' Voraussetzung

(!); DERS.: Edles Wissen. Der genannte Tauier-Druck enthält nämlich im ,Anhang' 60

Predigten Eckharts, darunter die berühmte Armutspredigt (Predigt 52). Dieser Druck ist
freilich nicht der einzige frühe Tauler-Druck mit Eckharts Predigten, doch der einzige, der
diesen namentlich anführt. Die Untersuchung dieser Drucke - insbesondere die des Basler
Drucks, der im Auftrag von Johann Rynman von Öhringen gedruckt wurde - ist zweifelsohne

ein Forschungsdesiderat.
26 Vgl. Benz, Ernst: Schellings theologische Geistesahnen. Wiesbaden: Verlag der Akademie

der Wissenschaften und der Literatur 1955; HORN, Friedemann: Schelling und Swedenborg.

Ein Beitrag zur Problemgeschichte des deutschen Idealismus und zur Geschichte Swedenborgs

in Deutschland. Lörrach: Swedenborg-Verlag 1954; SCHNEIDER, Robert: Schellings und
Hegels schwäbische Geistesahnen. Würzburg: Triltsch 1938.

27 JACOBS, Wilhelm G.: Schelling lesen. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog
2004,14.

28 Siehe die ausführliche Diskussion in: QUERO-SÄNCHEZ: Die ,mystische' Voraussetzung
Abschnitt 1.2: Hat es bei Schelling eine mystische ,Wende' um i8o6/i8og gegeben?



248 Andrés Quero-Sânchez

Schenkt man also den innerhalb der Forschung herrschenden
Deutungsversuchen Glauben, so habe das Denken Schellings sowohl einen -
abgesehen von der Elegie bei Hahn's Grabe gesungen - rein philosophischen

Anfang sowie eine - abgesehen von einzelnen .mystischen' Motiven
in der Naturphilosophie, im Dialog Bruno und in der Abhandlung
Philosophie und Religion - rein philosophische Entwicklung gehabt, bis etwa
1809, als das .Mystische' nämlich richtigen Einfluss auf sein Werk gewonnen

habe. Ich halte eine solche vorherrschende Annahme jedoch für irrig.
Man kann nämlich unschwer zeigen, dass die Grundgedanken der
Identitätsphilosophie Schellings (1801 bis ca. 1806/1809) eben dieselben sind,
welche den Kern der .Mystik' Meister Eckharts konstituieren.^ Es geht dabei

jedenfalls nicht bloß um einzelne, dem naturphilosophischen Teil des

Identitätssystems zugehörende Motive, sondern um das eigenste Prinzip
des Identitätssystems, welches zudem von Schelling nicht unter dem
immer stärker werdenden Einfluss Hegels entwickelt wurde, ja auch nicht
irgendeine Entwicklungsform oder gar ein Missverständnis der
Wissenschaftslehre Fichtes darstellt, sondern die eigene .mystische' Philosophie
Schellings repräsentiert, welche darüber hinaus noch die Grundlage
erstellt, in deren Lichte nicht nur die Wissenschaftslehre Fichtes, sondern
ebenso die Philosophie Kants und Piatons rezipiert wird. Ja, einiges spricht
sogar dafür, dass Schelling grundlegende Motive der .Mystik' Eckharts sehr
früh, nämlich um 1795, kennt, d.h. gegen Ende seiner Tübinger Studienzeit,

wie man anhand einer Analyse von Schellings Philosophischen Briefen
über Dogmatismus und Kriticismus vermuten kann.3° Dabei sind vor allem
die Begriffe .grundlos' und .unmittelbar' von entscheidender Bedeutung.
Und beide Begriffe kommen im Buch von der geistigen Armut vor, wobei
der erste (.grundlos') eine eher marginale Rolle spielt,31 der zweite (.un¬
mittelbar') ganz im Zentrum des Traktats steht,32 so dass es keineswegs
undenkbar wäre, dass gerade das Buch von der geistigen Armut - welches,
wie es ja längst bekannt ist und unten noch deutlich bestätigt sein wird,
Eckharts Predigten auch sonst reichlich rezipiert - als früher Vermittler
der Positionen Eckharts an Schelling fungiert hat.

Darüber hinaus sind auch andere für Schellings Identitätsphilosophie
zentrale Begriffe im Buch von der geistigen Armut grundlegend. Das gilt
insbesondere, wie gleich zu zeigen sein wird, für Schellings Auffassung der
absoluten Vernunft und überhaupt von Absolutheit, für seine Unterschei-

29 Siehe den Nachweis in: QüERO-SÄNCHEZ: Die ,mystische' Voraussetzung Abschnitt
2: Schellings Identitätsphilosophie.

3° Vgl. QUERO-SÂNCHEZ, Andrés: Schellings neuzeitliche Repristination der,mystischen'
Vernunft - als Kritik an der modernen Ansicht, in: Bochumer Philosophisches Jahrbuch für Antike

und Mittelalter 17 (2014) 194-219.
31 Vgl. etwa Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 63, 1. 34-64, 1. 6 (I, n. 130); ebd.,

117, 1. 35f. (II, n. 37).
32 Siehe unten 257-262. Siehe auch QUERO-SÂNCHEZ: Edles Wissen.



Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut 249

dung von ,Wesen' und ,Form', für sein Verständnis des Zufälligen und
sogar für den für seine Naturphilosophie zentralen Begriff der ,Natur'. Kurzum:

Die Präsenz des Buchs von der geistigen Armut ist in den vor der
(angeblichen) .mystischen Wende' von 1809 entstandenen Schriften Schellings
schwer zu übersehen. Und doch: Sowohl die Schelling- als auch die
mediävistische Mystik-Forschung haben es bis dato geschafft, von einer Untersuchung

des Einflusses des Traktats auf Schellings Denken völlig abzusehen.
Von der mediävistischen Forschung gilt dies uneingeschränkt. Aber nicht
anders verhält es sich mit der Schelling-Forschung, die von Schellings
Interesse für das Buch von der geistigen Armut zwar Notiz genommen hat,
den Traktat jedoch nie richtig untersucht oder überhaupt als Quelle ernst
genommen hat, was insbesondere für die historisch-kritische Ausgabe der
Werke Schellings gilt (die Akademie-Ausgabe der Schelling-Kommission
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften). Man hat den Einfluss des
Buchs von der geistigen Armut auf Schelling einfach übersehen. Aber
weshalb?

3. ,Mystische Vernunft' - ein Oxymoron?

Der Hauptgrund dafür, dass die philosophische Schelling-Forschung vom
Buch von der geistigen Armut völlig abgesehen hat, hängt sicherlich damit
zusammen, dass in dieser Schrift immer wieder Positionen vertreten werden,

die völlig unphilosophisch sind oder zumindest zu sein scheinen. Der
Traktat scheint in der Tat keine philosophische Untersuchung zu sein,
sondern - höchstens - eine theologische, in welcher die Vernunft - nochmals:

wie es scheint - des Öfteren gescholten wird, insbesondere soweit,
als man die Erkenntnis der Wahrheit auf den Glauben an die konkrete
Figur Jesu Christi und dessen Leiden zurückzuführen sucht:

„Viele Menschen bemühen sich innig um die Erkenntnis der Wahrheit. Wer
aber die Wahrheit wirklich erlangen will, der versenke sich ganz ins Leiden
Christi, denn darin entspringt der wahre Brunnen aller Wahrheit. Denn
Christus ist die Wahrheit, und wer die Wahrheit finden will, suche sie in
Christus und in seinem Leiden: Darin findet er sie sicherlich, jedoch nirgends
sonst".33

Das Buch scheint also ein Plädoyer für den Glauben an die von Christus
gegebene und vor allem gelebte Lehre, und somit zugleich gegen die
natürliche, von einem solchen Glauben unabhängige Vernunft zu beinhalten.
Und das Buch scheint darüber hinaus gerade gegen die idealistische Ver-

33 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 61, 1. 24-29 (I, n. 126): „Etliche menschen
arbeitent sich vast umb bekantnisse der warheit; aber der do reht warheit wil ervolgen, der
sencke sich mit gantzheit in daz liden Jhesu cristi, wan da inne entspringet der rehte brunne
aller warheit, wan cristus ist die warheit, und wer die warheit wil haben der suche sie in
cristo und in sinem liden, und do vindet er sie sicherlich und niergent anders"; Übersetzung
von Largier, 78f. Siehe noch ebd., 108,1. 7-18 (II, n. 27).



250 Andrés Quero-Sânchez

nunft, wie wir sie am deutlichsten bei Fichte finden, zu argumentieren'.
Denn: Stellt Fichtes Wissenschaftslehre - mit deren Rezeption Schellings
Philosophie ihren Ausgang genommen haben soll - das tätige Ich und
somit das Tätigsein des erkennenden Subjekts in den Mittelpunkt des

Interesses, das ja, wie es in der Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre
aus dem Jahre 1794 heißt, ,sich selbst setzt',34 so ist für den Autor des
Buchs von der geistigen Armut eben das Leiden zentral, und zwar das
Leiden Christi, in dem die Wahrheit sich offenbart. „Wer daher", so heißt
es ausdrücklich in der Fortsetzung der gerade zitierten Passage, „die wirkliche

Wahrheit trinken will, der halte seinen Mund an die Wunden Jesu
Christi, aus denen alle Wahrheit geflossen ist".35 Entweder Fichte oder
Mystik - so scheint die bisherige Schelling-Forschung gedacht zu haben.

Was Harald Holz jedenfalls an der von ihm so benannten Mystik-
Legende' so sehr irritierte, war sicherlich, dass die Annahme eines mystischen

Einflusses auf Schellings Philosophie diese, wie er meinte, in den
Bereich der Theologie oder gar des Irrationalen rücken lassen würde.36 Ernst
Benz etwa hatte ausdrücklich von den .theologischen Geistesahnen' Schellings

gesprochen.37 Robert Schneider war noch radikaler gewesen und hatte

diesbezüglich sogar von Schellings .schwäbischen Geistesahnen' gesprochen:

Die Philosophie des Deutschen Idealismus, und zwar in der Form,
die uns bei Schelling und Hegel begegne, verdanke ihre Existenz keineswegs

den rein rationalen Impulsen Kants und Fichtes, sondern in erster
Linie dem .volkstümlichen' Denken Schwabens.38 Schneiders Appell am
Nationalsozialismus kam noch dazu.39

Angesichts einer solchen Vorgeschichte erscheint es mir wichtig,
Folgendes zu betonen: Wenn ich den Zusammenhang zwischen Schellings
Identitätsphilosophie und dem Buch von der geistigen Armut zeige, will ich
dadurch Schellings Denken keineswegs als streng philosophisches Projekt
in Frage stellen. Vielmehr versuche ich die rationale Struktur der .Mystik'
aufzuzeigen. Wenn von einer Wiederaufnahme oder Repristination der
,mystischen Vernunft' seitens Schellings die Rede ist, so ist dieser Aus-

34 Vgl. FICHTE, Johann Gottlieb: Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, hg. von
Reinhard Lauth u. Hans Jacob, in: Gesamtausgabe. Ed. der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften, Bd. I/2. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 1965, 259,1. 3-5.

35 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 61, 1. 32-34 (I, n. 126): „Und dar umbe wer
die rehte warheit wil trincken der habe sinen munt an die wunden Jhesu cristi do alle war-
heit uz geflossen ist"; Übersetzung von Largier, 79.

36 Vgl. HOLZ: Spekulation und Faktizität, 17-35: Die irrationalistische Schelling-Deutung.
37 Vgl. BENZ: Schellings theologische Geistesahnen.
38 Vgl. SCHNEIDER: Schellings und Hegels schwäbische Geistesahnen, if.; ebd., 3.

39 Vgl. SCHNEIDER: Schellings und Hegels schwäbische Geistesahnen, 3: „Eingehende
Quellenstudien bestätigen diese Vermutung, so daß nunmehr die Philosophie Schellings und
Hegels als ein Lehrbeispiel gelten kann für die Verwurzelung genialer Leistungen im Volkstum

- eine Fragestellung, die durch den nationalsozialistischen Umbruch inzwischen
Allgemeingut geworden ist".



Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut 251

druck keineswegs als Oxymoron zu verstehen. Der Nachweis des Einflusses
der .Mystik' auf Schelling soll jedenfalls keineswegs den philosophischen
oder überhaupt rationalen Wert seines Denkens in Frage stellen. Plakativ
könnte man sogar sagen, dass schon Schelling versucht - und zwar bereits
zwei Jahrhunderte vor Kurt Flasch - die Mystik .aus dem irrationalistischen

Strom' für die philosophischen Debatten seiner Zeit zu .retten', 40

und er tut dies, indem er zeigt, dass die .Mystik' selbst eine rationale
Struktur darstellt, gar einen Vernunftbegriff konstituiert.

Bei der Schellingschen .Repristination der mystischen Vernunft' handelt

es sich nun um die für den Idealismus überhaupt kennzeichnende
.absolute Vernunft'. .Absolutheit' ist jedenfalls der grundlegende .mysti¬
sche' Begriff, der im Zentrum des Denkens Schellings - ja, des Idealismus
überhaupt - steht. Versteht man nun richtig, wie man eine solche Absolutheit

zu denken hat, so wird daraus deutlich, inwieweit Schneiders Versuch,
Schellings Philosophie auf ein bestimmtes, konkretes volkstümliches
Substrat oder eine bestimmte, konkrete Voraussetzung (suppositum)
zurückzuführen, unmöglich gelingen kann. Es handelt sich dabei nämlich um
etwas Verkehrtes (perversum). Denn das Mystische ist bei der Deutung der
Philosophie Schellings allein als die Voraussetzungslosigkeit selbst
vorauszusetzen: es ist nichts als .Voraussetzung (!)' oder .wennloses Wenn'.41
Indem Schneider Schellings - und Hegels - Denken - nämlich das absolute
Denken - von einer bestimmten Voraussetzung her zu deuten sucht,
verkennt er - ja, er verkehrt oder pervertiert - das Wesen des idealistischen
Denkens selbst: er verwechselt nämlich das esse hoc - die bloße .Form' -
mit dem esse absolute - mit dem ,Wesen'42 - und begeht damit einen kapitalen

Fehler: einen die Sache pervertierenden oder gar einen perversen
Fehler; und zwar denselben Fehler, der auch Alfred Rosenbergs Deutung
des Denkens Meister Eckharts sowie Ernst von Brackens Verständnis der
Philosophie Fichtes charakterisiert oder vereinseitigt.43

4° Siehe in diesem Zusammenhang den inzwischen klassisch gewordenen Aufsatz von
Flasch, Kurt: Meister Eckhart. Versuch, ihn aus dem mystischen Strom zu retten, in: KOS-

LOWSKI, Peter (Hg.): Gnosis und Mystik in der Geschichte der Philosophie. Zürich: Artemis-
Verlag 1988, 94-110.

41 Zum Ausdruck .wennloses Wenn' (bzw. .dannloses Dann') siehe QUERO-SÂNCHEZ,
Andres: ,Libertas enim filiorum non excludit accipere filios et Deum dare'. Eine philosophische
Darlegung des im Eckharts-Prozess beanstandeten Freiheitsverständnisses, in: MlETH, Diet-
mar/MÜLLER-SCHAUENBURG, Britta (Hgg.): Mystik, Recht und Freiheit. Religiöse Erfahrung und
kirchliche Institutionen im Spätmittelalter. Stuttgart: Kohlhammer 2012, 135-172, hier 153.

42 Zur Eckhartschen Unterscheidung von .esse hoc' und ,esse absolute', welche der Sache
nach der Schellingschen Unterscheidung von .Form' und .Wesen' entspricht, siehe QUERO-
SÄNCHEZ, Andrés: Sein als Freiheit. Die idealistische Metaphysik Meister Eckharts und Johann
Gottlieb Fichtes. Freiburg i.Br.: Alber 2004, 75-85: Die Unterscheidung ,Sein [absolut]' /
,Etwas-Bestimmtes-Sein' [esse absolute und esse hoc]-, DERS.: Über das Dasein, 406-409:
Schellings Unterscheidung von .Form' und,Wesen'. Siehe noch unten 257-262 und 266-268.

43 Vgl. ROSENBERG, Alfred: Der Mythus des zwanzigsten Jahrhunderts: eine Wertung der
seelisch-geistigen Gestaltenkämpfe unserer Zeit. München: Hoheneichen-Verlag 1930; VON



252 Andrés Quero-Sänchez

SCHELLINGS PHILOSOPHISCHE LEKTÜRE DES BUCHS VON DER GEISTIGEN ARMUT

1. Christliches vs. heidnisches Wissen

Dem Autor des Buchs von der geistigen Armut zufolge gibt es also, wie wir
gerade gesehen haben, kein Wissen außerhalb des Glaubens an die Person
Jesu Christi. Wahres Wissen sei allein christliches Wissen, von welchem
alle Nicht-Christen - wie es mehrmals ausdrücklich heißt: die .Heiden' -
ausgeschlossen blieben:

„Man sagt, die Heiden hätten großes naturhaftes Licht gefunden. Ich sage,
daß ihr Licht wie die Nacht war dem Tag gegenüber, im Verhältnis zu dem
Licht, das ein Christ erlangt, wenn er seine Vernunft Christus zuwendet.
Denn in ihm erstirbt alle Unähnlichkeit mit dem Licht, und er wird selbst zu
Licht. In den Heiden hingegen schwand nicht alle Unähnlichkeit, daher
wurden sie nicht zu Licht. Ebenso verhält es sich mit den Menschen, die
aufgrund der Natur klug sind und Vieles (Verschiedenes) wissen, deren Wissen
aber nicht dem Leiden Christi entspringt. Sie sind Blinde denjenigen
gegenüber, deren Vernunft im Leiden Christi geläutert wurde. [...]. Sicherlich
können naturhafte Menschen die Wahrheit sprechen in Bildern und Formen,
die sie in ihrer Vernunft schöpfen. Göttliche Menschen aber, die mit Christus
und seinem Leiden geeint sind, sprechen die Wahrheit nicht aus, denn alles,
was sie als wahr verstehen, steht über den Bildern und Formen im lautern
Erfahren göttlicher Güte, über die niemand zu sprechen vermag. Daher müssen

sie schweigen und verstummen. Man hält sie für vernunftlos; und dies ist
billig, denn sie geben es nicht zu verstehen, was sie wissen, und können es

nicht ausdrücken in Worten".44

BRACKEN, Ernst: Meister Eckhart und Fichte. Würzburg: Triltsch 1943. Vgl. QUERO-SÄNCHEZ:
Sein als Freiheit, 268-270 (mit konkreten Stellenangaben). Vgl. noch ähnlich FlNKE, Heinz:
Meister Eckehart und Johann Gottlieb Fichte verglichen in ihren religiösen Vorstellungen.
Greifswald (Diss.) 1934, 5: „In ihnen [sc. in der Deutschen Mystik und dem Deutschen
Idealismus] sind gewisse Eigentümlichkeiten des Geistes ausgeprägt, die einem eindeutig
deutschen Wesen des Denkens entsprechen".

44 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 125, 1. 15-35 (IL n- 46): „Man sprichet, daz
die heiden kament zu grossem natürlichen lieht. Ich sprich, daz alles ir lieht waz als die naht
gegen dem tage wider dem lieht da zu ein cristenmensch komet der sine Vernunft zü male
kert uf cristum, wan in dem erstirbet alle unglicheit des liehtes, und er wurt zü male lieht.
Aber in den heiden erstarb nit alle unglicheit, und da von warent sie nit lieht. Und also sint
noch die menschen die von naturen behende sint und vil underscheides habent, der nit
geborn ist usser dem liden cristi: die sint rehte also die blinden wider den der Vernunft
gelütert wurt in dem liden cristi [...]. Wan natürliche menschen mügent wol ettewenne
reden die warheit usser bilden und formen, die sie schüppfent in ir Vernunft; aber gütliche
menschen die mit cristo und mit sinem liden vereiniget sint, die geswigent der warheit, wan
alles daz sie verstant für war, daz ist über alle bilde und formen in einem lutern bevinden
gütliches gutes, da nieman von gereden kan, und da von mussent sie swigen und zü

stummen werden. Und man schetzet sie für unvernünftig, und daz ist gar billich; wan sie

gebent es nit zü verstände waz sie wissent, und sie künnent es mit Worten nit für bringen";
Übersetzung von Largier, 152.



Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut 253

Ob das Buch von der geistigen Armut überhaupt als philosophisches Werk
verstanden werden kann, hängt sicherlich insbesondere damit zusammen,
was der Autor im Sinne hat, wenn er von den ,Heiden' spricht. Wer sind
überhaupt diese ,Heiden', die „großes naturhaftes Licht gefunden haben"
und „aufgrund der Natur behende [d.h. ,schlau', .schnell', .wendig', .ge¬
schickt' oder, wie Largier übersetzt, ,klug'] sind" sowie „Vieles (oder
Verschiedenes) wissen"? Gemeint sind damit jedenfalls nicht bloß diejenigen,
die nicht christlich getauft sind oder überhaupt nicht an Christus glauben.
Denn, wie es ausdrücklich heißt, einige Menschen „sind Christen dem
Namen nach, in den Werken aber Heiden" (sie sint mit dem namen cristen,
und mit den wercken beiden).^ Die .Heiden' stehen im Buch von der geistigen

Armut für all diejenigen, die nach bestimmten Lebensprinzipien und
überhaupt nach bestimmten theologischen oder philosophischen Grundsätzen

leben. Nun - welche theologisch-philosophischen Positionen sind
dabei gemeint?

Die oben zitierte Passage (125, 1. 15-35 [II, 46]) zeigt deutlich, welches
das grundlegende .heidnische' Prinzip ist. Es ist darin nämlich von den
Heiden als denjenigen die Rede, die mit rein natürlichen Mitteln erkennen
wollen. Die für die Heiden als solche kennzeichnende natürliche Erkenntnis

operiert, wie es ausdrücklich heißt, „in Bildern und Formen", welche
die naturhaft erkennenden Menschen „in ihrer Vernunft schöpfen" (die
warheit usser bilden und formen, die sie sch oppfent in ir Vernunft). Damit ist
allerdings nicht die Erkenntnis gemeint, die man aus der Vernunft -
sozusagen durch die selbsttätige Vernunft a priori, somit nicht aus der Erfahrung

a posteriori - selbst .schöpft', obwohl Nikiaus Largier die Stelle so
verstanden hat, und sie deshalb mit „Bildern und Formen, die sie [sc. die
naturhaft erkennenden Menschen] aus ihrer Vernunft schöpfen" übersetzt.
Es geht dabei vielmehr um die Erkenntnis in Bildern und Formen, die die
Menschen in der Vernunft schöpfen, und zwar als Ergebnis eines abstrak-
tiven - sprich: abziehenden (abs-traho, ,ich ziehe ab') - Prozesses, der mit
der sinnlichen Erfahrung der daseienden, konkreten Dinge ansetzt. Auf
eine solche abstraktive, mit der sinnlichen Erfahrung ansetzende, die
Wahrheit von der konkreten, wie auch immer gegebenen oder vorgegebenen

Realität abziehende Erkenntnis solle der Mensch verzichten, um die
christliche Wahrheit - im Glauben - zu erkennen. Der wirklich Erkennende

- der wirkliche Christ - sollte, wie es ausdrücklich heißt, „arm bleiben
in seiner Erkenntnis": „.Worin besteht sein [sc. des Heiden] Erkennen?'.
Dieses vollzieht sich in Bildern und Formen, die er durch die Sinne in sich
zieht (Daz ist in bilden und in formen, die der mensche durch die sinne in
zühet). Mittels der Natur kann er auf andere Weise nicht erkennen. Von
dieser Art der Erkenntnis aber muß er sich lösen, will er selig werden und

45 Vgl. Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 180, 1. 22-35 und 181, 1. 1-6 (II, n. 112);

Übersetzung von Largier, 217.



254 Andrés Quero-Sânchez

in wahre Armut finden".46 Die .heidnische' Epistemologie ist nach dieser
Charakterisierung die aristotelische Erkenntnistheorie, die im 13./14.
Jahrhundert - bekanntlich - weit verbreitet ist, ja, nach anfänglichen
Schwierigkeiten im 12. Jahrhundert, im lateinischen Westen sogar herrschend
geworden ist. Sie ist insbesondere für den so genannten .lateinischen
Averroismus' kennzeichnend, etwa für Siger von Brabant und Boethius von Da-
cien, ja, selbst für Albertus Magnus und Thomas von Aquin. Die Mystik -
und das gilt insbesondere für Meister Eckhart, aber auch für den Autor des
Buchs von der geistigen Armut, der dem Thüringischen Meister hier
eindeutig folgt - interpretiert diese Lehre nicht im bloßen epistemologischen
Sinne, sondern in erster Linie als eine ethisch-existentielle Position.

Entscheidend für das Verständnis der genannten, aus der Perspektiven
des Autors .heidnischen' Epistemologie sind jedenfalls die Begriffe ,Bild'
und .Form', welche hier in der gleichen Bedeutung gebraucht werden, die
für Meister Eckhart charakteristisch ist. Ich frage zunächst: Was ist hier
unter .Form' zu verstehen? Man könnte dazu kurz und bündig wie folgt
antworten: das Realitätsprinzip. In seinem Prolog zum Opus propositionum
schreibt Eckhart diesbezüglich: „Denn die Form des Feuers gibt ihm nicht
das [absolute] Sein, sondern [bloß] das bestimmte Sein" (Forma enim ignis
non dat igni esse, sed esse hoc).47 Eckhart unterscheidet nämlich zwischen
dem Sein des Dinges im absoluten Sinne (esse absolute) und dem
bestimmten Sein des konkreten Dinges (esse hoc vel illud). Und auch Schel-
ling kennt diese Unterscheidung,48 wohl eben über das Buch von der
geistigen Armut, da das lateinische Werk Eckharts ihm mit an der Sicherheit

46 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 3, 1. 35-4, 1. 3 (I, n. 4): „,Waz ist sin bekennen?'.

Daz ist in bilden und in formen, die der mensche durch die sinne in zühet, und anders

mag er nit bekennen von naturen, und des mus er arm sin, wil er selig sin und stan in der
rehten armüt"; Übersetzung von Largier, 9.

47 MEISTER Eckhart: Prologus generalis in Opus tripartitum, n. 11, hg. v. Konrad Weiss,
in: Die Lateinischen Werke, Bd. I,i. Stuttgart: Kohlhammer 1937-1964 [Nachdr. 1988], 171, 1. 15

(Recensio CT); hg. von Loris Sturlese: ebd., Bd. 1,2. Stuttgart: Kohlhammer 1987-2011, 45, 1.

25h (Recensio L).
48 Vgl. etwa SCHELLING, F.W.J: System der gesammten Philosophie und der Naturphilosophie

insbesondere, in: Sämmtliche Werke, hg. v. Karl Friedrich August Schelling, Bd. VI.
Augsburg: Cotta i860, 161, 1. 26-162, 1. 6: „Ebensowenig ist hier [sc. bei Gott, bei dem es keine
Differenz des Wesens und der Fom gibt] an dasjenige Verhältniß von Seyn und von Form zu
denken, welches bei concreten Dingen stattfindet; denn hier ist die Form immer das
Beschränkende des Seyns, welches das Allgemeine, so wie jene dagegen das Besondere ist.
Allgemeines und Besonderes sind aber im Concreten in nothwendiger Differenz. Dieses (das
Concrete) ist eben concret, weil die Form Negation des Seyns, Negation des Allgemeinen.
Indem daher die Form vergeht, besteht doch die Substanz oder das Seyn. Die Differenz ist
aber in Ansehung des Absoluten undenkbar; denn die Form, welche die ist, Affirmirendes
von sich selbst zu seyn, ist hier selbst das Unbedingte, also nicht beschränkend für das
Wesen. Das concrete Ding hat eine Form, das Absolute aber ist sich selbst die Form, und ist
in dieser Beziehung wieder formlos, inwiefern nämlich das Formlose dem Unendlichen
gleich gesetzt wird". Auch der Begriff .Wesen' ist im Buch von der geistigen Armut, wie gleich
zu zeigen sein wird, zentral; siehe unten, 266-268.



Schillings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut 255

grenzender Wahrscheinlichkeit unbekannt blieb. Das natürliche Sein des
Menschen etwa, das für den Aristoteliker im Mittelpunkt steht, wird durch
die dem Menschen selbst innewohnende Form bestimmt, welche das eigene

Sein des Menschen als Naturwesen konstituiert. Das eigentliche Sein
des Menschen ist jedoch - so denkt jedenfalls die idealistische Tradition -
ein vom vorgegebenen, bestimmten, natürlichen Sein ,ab-geschiedenes'
oder ,ab-solutes' Sein: eben dasjenige, was Eckhart esse absolute oder abe-

gescheiden wesen nennt.49
Das durch die Form bestimmte Sein des Dinges (esse hoc) besagt nun

das natürliche Sein als das durch Kausalverhältnisse bestimmte Sein des

Dinges. Wer - oder überhaupt: Was - im Sinne der eigenen, ihm selbst
innewohnenden Form handelt - bzw. wirkt oder gar lebt -, hat immer ein .Wa¬
rum' für sein Wirken, einen .Grund', sei es eine Wirkursache - die es zu
eben diesem Wirken bewegt hat -, sei es eine Zielursache, etwas nämlich,
worauf man beim Wirken aus ist.5° Wer warum- oder grundlos im .mys¬
tischen' Sinne wirkt, tut es hingegen allein durch die Sache selbst bewegt,
also eigentlich ohne von Anderem oder von außen dazu bewegt zu werden:
sein Werk tut er sui gratia - d.h. ,um des Werkes selbst willen', also nicht
bloß darum, dass man sich durch das Werk etwas Anderes als das Werk
selbst zu erreichen ausrechnet -; er tut es gratis oder .umsonst'.

49 Siehe unten, Abschnitt B. 3: Absolutes Wissen (abegescheidenheit als Absolutheit).
5° Vgl. etwa MEISTER Eckhart: Expositio libri Sapientiae, n. 98, hg. v. Josef Koch u.

Heribert Fischer, in: Die Lateinischen Werke, Bd. II. Stuttgart: Kohlhammer 1954-1992, 432, 1.

8-434, 1. 2: „Augustinus ubi supra: „tolle hoc et hoc". Hoc enim et hoc laqueus est, quo quis
iam non liber est, sed captus. Non enim agit bonum sui gratia - non enim gratis fit - sed

propter hoc aut hoc servit huic aut huic, mercennarius est, servus, non filius boni, quia non
amore boni. Filius enim philos est, ab amore. De quo laqueo servitutis liberari, quasi liber
fieri, orat Psalmus: ,educes me de laqueo hoc'. Hoc enim et hoc laqueus est, Psalmus: .la¬

queus contritus est, et nos liberati sumus'. ,Sumus liberati', id est liberi facti. Praemiserat
enim: ,benedictus dominus, qui non dédit nos in captionem'. .Anima nostra erepta est de

laqueo venantium', Ioh. 8: .Veritas liberabit vos'. .Veritas' deus, Ioh. 14: ,ego sum Veritas'.
Bonum, in quantum bonum, non hoc aut illud, deus est, Luc. 18: ,nemo bonus nisi solus deus'.
Caritas, amor boni absolute, deus est, loh.: ,deus Caritas est'". Vgl. etwa SCHELLING: System
der gesammten Philosophie und der Naturphilosophie insbesondere, ed. Karl Friedrich August
Schelling, 533, 1. 21-23: „[...], so folgt, daß, da das einzelne wirkliche Ding - als dieses - nur
ist, inwiefern es durch ein anderes zum Daseyn bestimmt wurde [...]". Jenseits des bestimmten

Seins - und das heißt zugleich: jenseits der .Form' - ist nach Schelling somit .Relations-
losigkeit' zu finden; vgl. etwa SCHELLING, F.W.J.: Aphorismen zur Einleitung in die Naturphilosophie,

in: Sämmtliche Werke, hg. v. Karl Friedrich August Schelling, Bd. VII. Stuttgart:
Cotta i860, 189, 1. 28f.: „Gott als sich selbst bejahend, bejaht in allen Wesenheiten des All,
und in jeder derselben insbesondere, nur das Relationslose und Ewige". Schellings Auffassung

der .Relationslosigkeit' ist - zumindest der Sache nach mit Eckharts Begriff der Wa-
rumlosigkeit verwandt; vgl. QUERO-SÄNCHEZ: Die ,mystische' Voraussetzung Abschnitt
2.2: Die vier wesentlichen Momente der Identitätsphilosophie Schellings, 2.2.1: Warumlosig-
keit. Zum Thema siehe auch: DERS.: Individuum, Modernität und Aufklärung im Denken Meister

Eckharts und Sigers von Brabant, in: LÖSER, Freimut/MlETH, Dietmar (Hgg.): Religiöse
Individualisierung in der Mystik: Eckhart, Tauler, Seuse. Stuttgart: Kohlhammer 2014, 27-34.



256 Andrés Quero-Sânchez

Das ,Bild' geht nun die erkannte - genauer: zur Kenntnis genommene -,
durch die Form als das Prinzip des bestimmten Seins konstituierte Realität
an. Es meint nicht bloß die Vorstellung, welche - letztlich - immer ein
bestimmtes Einzelnes angeht, sondern überhaupt den empirischen,
aposteriorisch, abstraktiv - von der Realität abziehend - gewonnenen Begriff, der
insofern - streng genommen - auch ein bestimmter ist, als er - letztlich -
von der Erfahrung und damit von der realen, vorgegebenen Realität
abhängt. Wer mit ,Bildern' erkennt, nimmt davon Notiz, wie es sich in der
Realität verhält, und gebraucht dieses Wissen dann - vielleicht - zur
Durchsetzung bestimmter Ziele. Lebt man im ,Bild' - somit in der durch die
,Form' bestimmten Realität -, so gibt's nichts ,umsonst'.51

Es gibt darüber hinaus weitere Charakterisierungen der ,Heiden' im
Buch von der geistigen Armut, welche natürlich alle von der gerade dargelegten

nicht ganz unabhängig sind und von denen ich noch eine weitere
besprechen möchte. Auch die ,Heiden' seien freilich in der Lage, tugendhaft

zu leben, jedoch nicht im wirklichen Sinne, da sie, wie es heißt, „nicht
im Licht des Glaubens leben". Sie können nämlich „nur teilweise und auf
äußerliche Art" tugendhaft sein, aber „die innere Nachfolge [Christi] fehlt
ihnen". „Denn", so fügt der Autor als Begründung hinzu, „Gott leuchtet im
Innern des Herzens, und wer das Licht empfangen will, muß sich nach
innen wenden".52 Auch diese These ist im Sinne einer für Meister Eckhart
kennzeichnenden Lehre zu verstehen, nach der nicht die äußere Handlung
(actus exterior) oder überhaupt das äußere Werk (opus extra), sondern
allein das innere Werk (opus interior) zur Bestimmung des Tugendhaften
und überhaupt des guten Lebens entscheidend sei. Diese These Eckharts
wurde im Jahre 1329 vom Papst Johannes XXII. verurteilt.53 Eckhart ist
nämlich der Meinung - und dasselbe gilt für den Autor des Buchs von der

geistigen Armut -, dass das Entscheidende für die Bestimmung des

Tugendhaften und überhaupt des guten Lebens nicht dasjenige sei, was man
überhaupt tut, sondern warum man es tut, d.h. aus welchen Gründen man
es überhaupt tut. Würde man eine im objektiven Sinne gute Handlung
bloß aus sozialem Druck oder aus Karrierengründen tun - weil man sich
nämlich unter bestimmten Bedingungen dadurch ausrechnet, erfolgreich

51 Vgl. QUERO-SÄNCHEZ: Über das Dasein, 120-125. Siehe unten, 258-262, 266.
52 Vgl. Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 72, 1. 26-32 (I, n. 144): „Und daz ist des

schult daz sie nit reht in gant mit dem liehte des glouben. Unser gloube ist cristus, und dem
volgent sie ettewaz nach nach usserlicher wise; aber nach innerlicher nachvolgunge gebristet
in, und dar umb gebristet in des gütlichen liehtes. Und got lühtet innewendig in dem
hertzen, und wer daz lieht enpfahen sol, der müs sich in keren"; Übersetzung von Largier, 91.

53 Ausführlich zum Thema: QUERO-SÄNCHEZ: Sein als Freiheit, 230-240; DERS.: Über das

Dasein, 293-308; DERS.: Der mittelalterliche Disput zwischen Realismus und Idealismus: Meister

Eckhart, Gottfried von Fontaines und Marguerite Porete, in: VlNZENT, Markus (Hg.) : Meister

Eckhart in Paris and Strasbourg. Leuven : Peeters 2016, Abschnitt 3.1: Analogielehre, 3.1.1:

Gottfrieds von Fontaines Aufnahme eines Eckhart-Arguments in der dritten Quästio des Quodlibets

XV.



Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut i.'ji

zu werden oder zumindest einer Strafe zu entfliehen -, so fehlte dabei
doch das .göttliche Licht' oder der Glaube an Christus und dessen Leiden,
so dass es dabei doch um die Handlung eines Ungläubigen - eines .Heiden'
- ginge, somit eigentlich um keine wirklich gute Handlung. Der actus exterior

wäre gut, nicht jedoch der actus interior, so dass die Handlung nicht
eigentlich oder wirklich gut wäre:

„Dies finden wir bei den Heiden, die rein lebten und tugendhaft waren,
trotzdem aber das göttliche Licht nicht erfuhren, weil sie nicht glaubten. Sie

waren jedoch reicher an naturhaftem Licht als andere Menschen. So ergeht es

auch heute den Menschen, die lauter leben und keine Todsünde begehen -
von läßlichen Sünden können sie sich kaum hüten - und trotzdem das

göttliche Licht nicht erfahren. Dies liegt daran, daß sie nicht im Licht des
Glaubens leben. Unser Glaube ist Christus, doch sie folgen ihm nur teilweise
und auf äußerliche Art".54

Wird eine gute Handlung allein deshalb vollzogen, weil sie gut ist - also

aus ausschließlich sachlichen - sprich: .grundlosen' oder .warumlosen' -
Gründen und somit im Glauben an Christi Leiden -, dann - und zwar nur
dann - ist sie eine wirklich gute Handlung.

2. Christliches Wissen als absolutes Wissen

a) Unmittelbares Wissen

Im Lichte des gerade Erläuterten ist nun die für das Buch von der geistigen
Armut kennzeichnende These zu verstehen, nach der die eigentliche
Erkenntnis der Wahrheit von der natürlichen Erkenntnis be- oder gar
verhindert werde. Gefordert wird dadurch nämlich nichts als die Abkehr von
einer im erklärten Sinne realistischen, empiristischen und letztlich eudä-
monistischen Position - von der bloßen .Form' und dem bloßen ,Bild' -,
um dadurch erst die .Wirklichkeit' - welche somit von der bloßen ,Realität'
zu unterscheiden wäre - zu erkennen:

„Will der Mensch nämlich die Wahrheit wirklich erkennen, muß er alle
Verschiedenheit aufgeben und sich selbst hineintragen in die Einheit. Darin
muß er verbleiben und dies anschauen in einfaltiger Anschauung. Dabei muß
er alle naturhafte Erkenntnis ablegen, denn in dieser versteht er mittels
Bildern und Formen. In Bildern aber kann der Mensch Gott nicht erkennen:

54 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 72, 1. 19-29 (I, n. 144): „Man vindet von den
heiden daz sie sich gar luterlichen hieltent und tugenthaft warent, und gebrast in doch des

gütlichen liehtes. Und daz waz des schult, wan sie nit gloubetent; aber sie hettent me natürliches

liehtes, danne ander lüte. Also ist es noch an etlichen menschen, die sich luterlichen
haltent und sunderlichen ane dotsünde - vor tegelichen sünden mügent sie sich kume ge-
hûten - und mangelent doch des gütlichen liehtes. Und daz ist des schult daz sie nit reht in
gant mit dem liehte des glouben. Unser gloube ist cristus, und dem volgent sie ettewaz nach
nach usserlicher wise"; Übersetzung von Largier, 91. Zur weiteren Charakterisierung der
.Heiden' siehe noch ebd. 94, 1. 6-20 (II, 2).



258 Andrés Quero-Sänchez

Will er Gott erkennen, muß der Geist rein sein, entbildet von allen Bildern,
wie es ein Lehrer formuliert: ,Wer Gott erkennen will, der muß sich
entblößen von allem naturhaften Können (Vermögen)'. Erkenntnis verlangt nach
dieser Entblößung, und es genügt ihr kein naturhaftes Wissen um die Wahrheit,

bis sie die wirkliche Entblößung erreicht, in der sie Gott schaut und
unmittelbar erkennt".55

Diese Passage ist besonders interessant. Zunächst ist dabei von einem
Anschauen in einem einvaltigen aneblicke, oder - wie Largier hier philosophisch

treffend übersetzt - ,in einer einfaltigen Anschauung' die Rede (und
daz sol er ane schöwen in einem einvaltigen aneblicke). Schelling wird
gerade in diesem Sinne die intellektuelle Anschauung Kants und Fichtes
deuten, die uns doch, so Schelling, sehr wohl einen Zugang zum Ding an
sich gestatte.56 Der mystische Blick ist - weil nicht ,mannigfaltig' - eben,
wie die Übersetzung von Largier lautet, ,einfaltig'. Nun bedeutet mhd. ein-
valtic vor allem .einfältig' (simple). Der mystische Blick ist also nicht nur
deshalb einvaltic, weil er Eines ist und sich damit über die Verschiedenheit
als solche hinwegsetzt, sondern vor allem deswegen, weil er .einfältig' ist -
sprich: .arglos', .gutmütig', ,ohne Argwohn', .nicht schlau oder raffiniert'.
Der mystische Blick ist somit - im Gegensatz zum Blick des .Heiden' -
.nicht behende', also .nicht geschickt, schnell, schlau', ja, .nicht wendig',
sondern ,fest', .entschlossen', .beständig', .beharrlich', .zuverlässig', ,treu',
.dauerhaft'. Wer in einvaltiger Anschauung erkennt, ist .entbildet'
(entbildet von allen bilden) - so heißt es nämlich ausdrücklich in der gerade
zitierten Passage -, d.h. der Erkennende wird dabei nicht von der Erfahrung
bestimmt, er sieht bei seiner Erkenntnis davon ab, wie es gewöhnlich oder
in der Regel vor sich geht. Er lebt nämlich jenseits des bloß Realen, in der
grund-losen oder warum-losen Welt des .Umsonst'. Und es geht dabei wie-

55 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 25, 1. 32-26, 1. 3 (I, n. 54): „so sol er allen
underscheit lassen und sich in tragen mit ein in ein, und in dem ein sol er verüben, und daz
sol er ane schöwen in einem einvaltigen aneblicke, und da sol er abe gan alles natürliches
bekentnisses, wan natürlich bekentnisse ist in bilden und in formen,und mit bilden enmag
der mensche got nit bekennen, mer: sol er got bekennen, so mus der geist blos sin, entbildet
von allen bilden, wan es sprichet ein lerer: ,wer got bekennen sol, der mus entblôsset sin von
aller natürlicher kunst'. Und die bloßheit suchet die bekentnisse, und ir genüget niemer uf
keiner natürlicher warheit, es kome danne in die rehte bloßheit, do es got anschöwe und
bekenne sunder alles mittel"; Übersetzung von Largier, 35L

56 Vgl. etwa SCHELLING: System der gesammten Philosophie und der Naturphilosophie
insbesondere, ed. Karl Friedrich August Schelling, 150, 1. 32L; 151, 1. 16-21; 153, 1. 23-28: „Es ist
eine unmittelbare Erkenntniß Gottes oder des Absoluten. [...]. // Gott oder das Absolute ist
der einzige unmittelbare Gegenstand der Erkenntniß, alle andere Erkenntniß, nur mittelbare.-

Der Gegensatz zwischen der Ansicht des Dogmatismus und der wahren Philosophie
ist schon hinlänglich dadurch bezeichnet, daß jener überall bloß eine mittelbare Erkenntniß
des Absoluten, diese aber eine durchaus unmittelbare behauptet. [...]. // Die Erkenntnißart
des Absoluten also, wenn sie eine absolute ist, ist auch eine contemplative.- Jede unmittelbare

Erkenntniß ist überhaupt Anschauung, und insofern ist auch alle Contemplation
Anschauung. Da aber die Vernunft hier das Erkennende ist, so ist diese Anschauung eine
Vernunft-, oder, wie auch sonst genannt, eine intellektuelle Anschauung".



Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut 259

derum um eine These, in der der Autor des Buchs von der geistigen Armut
mit Meister Eckhart übereinstimmt. In der Lesepredigt Von dem edeln
menschen etwa hatte dieser Ähnliches geschrieben:

„Nun sagen die Meister: Wenn man die Kreatur in ihrem eigenen Wesen
erkennt, so heißt das eine ,Abenderkenntnis', und da sieht man die Kreaturen
in Bildern mannigfaltiger Unterschiedenheit; wenn man aber die Kreaturen
in Gott erkennt, so heißt und ist das eine ,Morgenerkenntnis', und auf diese
Weise schaut man die Kreaturen ohne alle Unterschiede und aller Bilder
entbildet und aller Gleichheit entkleidet in dem Einen, das Gott selbst ist". 57

Ja, Eckhart gebraucht in diesem Kontext auch den Begriff entblässet, und
zwar - ebenso wie wir in dem gerade zitierten Text aus dem Buch von der

geistigen Armut gesehen haben - im Zusammenhang mit der Forderung
nach einem Wissen sunder alles mittel:

„Gott kennt kein Vermittelndes; er kann auch kein Vermittelndes dulden.
Wäre die Seele gänzlich entblößt oder enthüllt von allem Vermittelnden, so
wäre [auch] Gott für sie entblößt und enthüllt und gäbe Gott sich ihr
gänzlich. Solange die Seele noch nicht enthüllt und entblößt ist von allem
Vermittelnden, so klein es auch sein mag, so lange sieht sie Gott nicht".58

Im Buch von der geistigen Armut haben wir in der oben zitierten Passage in
diesem Sinne gelesen: es kome danne in die rehte bloßheit, do es got an-
schowe und bekenne sunder alles mittel. In früheren Publikationen habe ich
die These vertreten, Schelling verstehe den Begriff der Unmittelbarkeit',
den er besonders in den Philosophischen Briefen über Dogmatismus und
Kriticismus gebraucht, also schon um 1795/96, genauso wie Meister
Eckhart, so dass man mit gutem Grund vermuten könnte, er habe schon
damals Eckharts Predigten gelesen.59 Es ist jedoch wahrscheinlicher, dass er
Eckhart damals über die Vermittlung des Buchs von der geistigen Armut
kennt, denn der Begriff .Unmittelbarkeit' findet man an vereinzelten Stel-

57 MEISTER Eckhart: Von dem edeln menschen, ed. Quint, in: Die Deutschen Werke, Bd.
V. Stuttgart: Kohlhammer 1954-1963 (Nachdr. 1987), 116, 1. 12-17: „Nü sprechent die meister,
daz, sô man bekennet die crêatûre in ir selber, daz heizet ein âbentbekantnisse, und dâ sihet
man die crêatûre in bilden etlicher underscheide; sô man aber die crêatûre in gote bekennet,
daz heizet und ist ein morgenbekantnisse, und also schouwet man die crêatûre âne alle
underscheide und aller bilde entbildet und aller glicheit entglichet in dem einem, daz got
selber ist".

58 MEISTER Eckhart: Predigt 6g, ed. Quint, in: Die Deutschen Werke, Bd. III. Stuttgart:
Kohlhammer 1973-1976 (Nachdr. 1999), 165, 1. 5-8: „got enhât kein mittel; er enmac ouch
kein mittel geliden. Ware diu sêle alzemâle entbloezet und entdecket von allem mittel, sô

waere ir got entbloezet und entdecket und gaebe sich ir alzemâle. Alle die wile daz diu sêle

niht entbloezet und entdecket enist von allem mittel, swie kleine daz si, sô ensihet si got
niht". Vgl. Predigt 70, ebd., 194, 1. iif.: „Sol ich ouch got bekennen, daz muoz geschehen âne
bilde und âne allez mittel. Die besten meister sprechent, daz man got bekenne âne mittel".

59 Vgl. QUERO-SÄNCHEZ: Schellings neuzeitliche Repristination; DERS.: Edles Wissen.



2Ô0 Andrés Quero-Sânchez

len in den Predigten Eckharts, wohingegen er in dem uns beschäftigenden
Traktat überall präsent ist.60

Was man unter .Mittel' oder .Vermittlung' - und somit zugleich unter
bilde - zu verstehen habe, erläutert Eckahrt selbst in Predigt 69: Freude
und Pein, Furcht und Zuversicht (vröude und pine, vorhte und zuoversiht):

„Boethius sagt: .Willst du die Wahrheit lauter erkennen, so lege ab Freude
und Pein, Furcht und Zuversicht oder Floffnung'. Freude und Pein ist ein
Vermittelndes, Furcht und Zuversicht: das alles ist ein Vermittelndes. Solange du
es ansiehst und es hinwiederum dich ansieht, so lange siehst du Gott nicht".61

Hält man etwas allein deshalb für wahr, für gut oder überhaupt für seiend,
weil man sich dadurch ausrechnet, etwas Nützliches oder Vergnügen
Bereitendes zu erreichen bzw. etwas Unzuträgliches oder Unangenehmes zu
vermeiden oder auch, weil man dadurch Sicherheit (zuoversiht) gewinnt -
etwa der Leibeigene von seinem ihm Schutz gewährenden Lehensherren -
oder Furcht vermeidet, so ist man von der Wahrheit und somit von Gott,
der die Wahrheit selbst ist, abgefallen; womit man ja zugleich das wirkliche

Sein der Dinge aus dem Auge verliert. Wer Gott durch Vermittlung
erkennen will - wer sich fürchtet und deswegen nach bloßer Sicherheit
(zuoversiht) strebt; wer sein Leben nämlich retten will -, der verliert die
Welt, wie sie in Gott ist: Das absolute oder wirkliche Sein der Dinge -
deren Sein an und für sich -, welche ihm .jetzt' nur als Wodurch (als Womit),
bloß als für ihn interessant im Hin-Blick auf etwas Anderes als die Sache
selbst erscheinen. Wer sich fürchtet und nach Sicherheit des Eigenen
strebt - der Furchtsame -, der wird von den Glücks- und Unglücksfällen
des Lebens - vom zuoval - hin und her getrieben, also letztlich von demjenigen

vorgeführt, der über das reale Vermögen verfügt, das Umfeld der
(angeblichen) Entscheidung - die Situation - zu bestimmen. Nur derjenige,

der, wie es heißt, nicht durch die Furcht ,ent-setzt', d.h., wie Josef
Quint übersetzt, nicht ,aus der Bahn gebracht ist', sondern in Gott gefestigt

und gestetigt' ist (gevestiget und gestcetiget ist), erkennt Gott und in
Gott das absolute Sein der Dinge: „So auch muss die Seele, die Gott erkennen

soll, so gefestigt und gestetigt sein in Gott, dass nichts sich in sie
einzudrücken vermag, weder Hoffnung noch Furcht, weder Freude noch Jammer,

weder Liebe noch Leid noch irgendetwas, das sie aus der Bahn zu
bringen vermöchte".62 Einer solchen .Vermittlung' - somit der realen, durch

60 Vgl. Quero-Sânchez: Edles Wissen.
61 MEISTER Eckhart: Predigt 6g, ed. Quint, 166, 1. 2-167, f 1: „Boethius sprichet: ,wilt dû

die wârheit lûterlîche bekennen, sô lege abe vröude und pîne, vorhte und zuoversiht oder
hoffenunge'. Vröude und pîne ist ein mittel, vorhte und zuoversicht: ez ist allez ein mittel.
Die wîle sô dû ez anesihest und ez dich wider anesihet, sô ensihest dû gotes niht".

62 MEISTER Eckhart: Predigt 68, ed. Quint, in: Die Deutschen Werke, Bd. III. Stuttgart:
Kohlhammer 1973-1976 (Nachdr. 1999), 146, 1. 6-8: „Also sol diu sêle gevestiget und gestae-
tiget sîn, diu got bekennen sol, daz sich niht in sie gedrücken enmüge noch hoffenunge noch
vorhte noch vröude noch jâmer noch liebe noch leit noch niht, daz sie entsetzen müge". Vgl.



Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut 261

die ,Form' bestimmten, durch ,Bilder' zur Kenntnis zu nehmenden - Welt
solle man sich also ,ent-bilden'. Denn eine solche durch Anderes vermittelte

Welt ist nichts als dasjenige, wodurch man sich etwas für sich selbst
oder für sonst etwas Anderes als die Sache selbst zu erreichen ausrechnet:
bloßes Wodurch oder Instrument, d.h. ein Für-Anderes, ein Sich-auf-An-
deres-Beziehendes: die Negation des .Umsonst' als der Substanz des
Wirklichen. „Was aber vermittelt ist", so lesen wir im Buch von der geistigen
Armut in diesem Sinne,

„macht die Seele nicht selig, sondern führt diese zur Seligkeit und bereitet sie

vor. Es [sc. das göttliche Sprechen] lehrt sie, die Mittel abzulegen, um ins
reine Wesen zu gelangen, in dem sie Gott unmittelbar schaut. Wenn sie im
vernunftgemäßen Beurteilen alles Vermittelnde durchdrungen und abgelegt
hat, das heißt frei ist von allem vergänglichen Zufall, muß sie alle äußeren
Worte lassen, die in der Vermittlung durch die Kreaturen gesprochen werden.

Sie muß einkehren ins Innerste ihres Wesens und nur dort das ewige
Wort vernehmen, das Gott der Vater spricht".63

Die Passage fordert insbesondere zur Abkehr „vom vergänglichen Zufall"
(von allem gebrestlichem zuval) - von der realen Welt der bestimmten
,Form', des ,Bildes', des Instrumentellen als des durch Anderes Vermittelten

- auf, um ins reine Wesen zu gelangen (wie sie [sc. die Seele] mittel sol
abe legen, daz sie kumme in daz blosse wesen, do sie got sunder mittel inne
schöwet): in die wirkliche Welt des .unvermittelten' - und damit allein .un¬
mittelbar' zu erkennenden - Ansich. Eine solche Entgegensetzung von
,Wesen' und .Zufall' ist nicht nur für die .Mystik' Meister Eckharts und des
Buchs von der geistigen Armut grundlegend, sondern ebenso für Schellings

ebd., 147, 1. 2-4: „Dä diu edel sêle ist, dâ sol si eine gliche verre haben von allen irdischen
dingen, von hoffenunge, von vröude und jâmer; swaz des ist, daz sol zemâle ûferhaben sin".

63 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 69, I. 26-35 0> n- H°): „Waz in mittel ist
daz machet die sele nit selig, mer: es bringet und bereitet sie zu selikeit, und es leret sie wie
sie mittel sol abe legen, daz sie kumme in daz blosse wesen, do sie got sunder mittel inne
schöwet. Und wenne sie mit einem vernünftigen underscheit alle mittel durchtringet, und
abe geleit, daz sie blos stat alles gebrestlichen züvalles, so sol sie alle usserliche wort lassen
die in mittel der creaturen gesprochen werdent, und sol sich in keren in daz innigeste ires
wesendes, und sol alleine do vernemen daz ewige wort daz got der vatter sprichet";
Übersetzung von Largier, 88. Siehe noch ebd., 45, 1. 11-16 (I, n. 98); ebd., 71, 1. 1-26 (n. 142); ebd.,

75, 1. 11 (n. 147); ebd., 136,1. 36-137, 1. 6 (II, n. 57); ebd., 172, 1.15-29 (n. 101); ebd., 132, 1. 37-133,
1. 2 (n. 52). An einer bestimmten Stelle, ebd., 89, 1. 19-29 (I, n. 169), lässt sich zudem eine
zweifache Bedeutung der zu beanstandenden .Vermittlung' erkennen: „Ich spriche, daz die
lere eines guten menschen ist von got, aber sie ist in mittel; und alle die wile der mensche in
mittel stat, daz er noch nit sunder mittel von got berüret ist, so mag er sich einem guten
menschen lassen und ouch got. Aber so er da zu komet, daz in got rüret sunder mittel, so
bedarf er sich keiner creatur lassen, wan got hat ime geoffenbaret ein lieht, in dem er nit
geirren mag, und got git ime also gnüg zu tünde mit ime selber, daz er aller creaturen vergisset.

Und dar umb sprach der meister von natur: ,wer von der ersten sache berüret wurt, der
bedarf keines menschlichen rates volgen, mer: dem, daz über allen menschlichen rat ist' ".



2Ô2 Andrés Quero-Sânchez

Identitätsphilosophie, wie unten noch zu zeigen sein wird.64 Nun - was ist
überhaupt der vergängliche Zufall'? Und was ist das ,reine, bloße Wesen'?

b) Sicheres Wissen: Die Aufhebung des Zufalls im Wesen

(i) Stcete (firmitas)
In der wirklichen Erkenntnis wendet sich der Mensch, so heißt es, von sich
selbst ab und Gott zu. Und als Ergebnis eines solchen Prozesses wird der
Mensch und dessen Erkenntnis bestätiget. Es heißt in diesem Sinne nämlich:

„Im Nu, in dem der Mensch sein Erkennen von sich selbst ab- und
Gott zuwendet, offenbart ihm Gott sein göttliches Wesen, das den
Menschen aus sich selbst heraus- und in Gott hineinzieht, worin er bekräftigt
wird".65 Largier übersetzt bestätiget hier mit ,bekräftigt' und das ist
zweifelsohne treffend, denn allein durch eine solche Erkenntnis gewinnt man
wirkliche, ja sogar reale Kraft. Der Ausdruck bestätiget ist philosophisch
besonders relevant. Auch bei Meister Eckhart kommt er - oder zumindest
mit ihm unmittelbar verwandte Ausdrücke - in derselben Bedeutung vor:
„So auch muss die Seele, die Gott erkennen soll, so gefestigt und gestetigt
sein in Gott, dass nichts sich in sie einzudrücken vermag, weder Hoffnung
noch Furcht, weder Freude noch Jammer, weder Liebe noch Leid noch
irgendetwas, das sie aus der Bahn zu bringen vermöchte".66 Im lateinischen
Werk gebraucht Eckhart den Ausdruck firmitas in diesem Zusammenhang,
also .Beständigkeit', .Beharrlichkeit', .Zuverlässigkeit', .Treue', .Stärke', .Aus¬
dauer'.6? Man bezieht sich damit allerdings sowohl auf den Erkennenden
als auch auf das Erkannte: Allein derjenige nämlich, der wesentlich - und
damit zuverlässig - ist, kann das Wesentliche - das Zuverlässige - erkennen.

Allein ein solcher Erkennender und eine solche Erkenntnis sind
zuverlässig, kräftig, sicher, ja verlässlich. Der mhd. Ausdruck bestätiget hängt
nun mit dem mhd. Adjektiv/Substantiv/Adverb stcete zusammen, welche,
wie Burkhard Hasebrink bemerkt, das deutsche Mittelalter „als konstitutives

Merkmal aller Tugend" versteht.68 Allein dasjenige, das in der Sicher-

64 Siehe unten, 262-268.
65 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 25,1. 4-7 (I, n. 53): „In dem selben nu so der

mensche sin bekantnisse zu male keret uf got uz ime selber, so zôuget ime got sin gôtlich
wesen, daz zühet in zü male uz ime selber in got, und do inne wurt er bestetiget";
Übersetzung von Largier, 35. Vgl. ebd., 117,1.18-36 (II, n. 37).

66 MEISTER Eckhart: Predigt 68, ed. Quint, 146, 1. 6-8: „Also sol diu sêle gevestiget und
gestaetiget sin, diu got bekennen sol, daz sich niht in sie gedrücken enmüge noch hoffe -

nunge noch vorhte noch vröude noch jâmer noch liebe noch leit noch niht, daz sie entsetzen
müge".

67 Zum Thema siehe QUERO-SÄNCHEZ: Über das Dasein, 364-376; DERS.: Sein als Absolutheit

(esse als abegescheidenheit), in: Ders./Steer, Georg (Hgg.): Meister Eckharts Straßburger

Jahrzehnt. Stuttgart: Kohlhammer 2008, 189-218, hier 206-212 (mit zahlreichen Belegen
aus Eckharts Werk).

68 Hasebrink, Burkhard: ,sich erbilden'. Überlegungen zur Semantik der Habitualisierung
in den ,Reden der underscheidunge' Meister Eckharts, in: SPEER, Andreas/WEGENER, Lydia



Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut 263

heit, in der Kraft, in der Beständigkeit, Beharrlichkeit, Zuverlässigkeit oder
Treue Gottes erkannt wird, ist sicheres Wissen: das Ding erscheint hier
nicht mal so, mal so, je nachdem, wie es sich - aus welchen Gründen oder
Bedingungen auch immer - trifft (accidit), sondern es wird so erkannt, wie
es wirklich ist. Und es handelt sich dabei, so lesen wir, um eine göttliche
Erkenntnis, die als solche für den .göttlichen Menschen' kennzeichnend
sei: „Und wie Gott alles in sich selbst erkennt in der einfaltigen Anschauung

seiner selbst ohne Hilfe von aufder Erfahrung der gegebenen Dinge
basierenden Begriffen, erkennt auch der göttliche Mensch im reinen
Innewohnen in Gott alles, denn wer Gott erkennt, erkennt alle Dinge".69

(ii) Gebrestlicher zuval
An der oben zitierten Stelle (Buch von der geistigen Armut, 69, 1. 26-35 IX

n. 140]) gebraucht der Autor einen entscheidenden Ausdruck, der auch in
dieser Bedeutung für Meister Eckhart aber auch Schelling zentral war bzw.
sein wird: Das ,reine Wesen' (daz blosse wesen) - und somit das Wirkliche
- erreicht die wirklich - sprich: in Gott oder im Glauben an Christus -
erkennende Seele nur dann, wenn sie ,rein von allem vergänglichen Zufall'
ist (sie blos stat alles gebrestlichen züvalles).

Das mhd. Adjektiv gebrestlich bedeutet nun dasselbe wie mhd. (und
nhd.) gebrechlich, also .mangelhaft', im Sinne allerdings von .krank', .hin¬
fällig', .schwach', .zerbrechlich'. Was gebrestlich ist, ist deshalb - und in
diesem Sinne ist Largiers Übersetzung mit: .vergänglicher Zufall' sicherlich
treffend - .vergänglich'. Weil es schwach ist, d.h. weil ihm die göttliche
Kraft des Wesens fehlt - weil es nicht wesentlich ist -, wird es irgendwann
vorbei, vergangen sein. Es ist vergänglich, weil ihm die Kraft fehlt, welche
man einzig im Wesen erhält, durch welches allein man zum Sicheren,
Verlässlichen, Stcetigen wird. In diesem Sinne ist Gott nach Eckhart reich, weil
ihm nichts fehlt, weil er keinen Mangel aufweist. Denn rîche ist daz, was
allez hat, sunder deheinen gebrestenj° Was hingegen mangelhaft ist, ge-
bresten also hat und damit gebrestlich ist, ist gerade deshalb schwach: weil
es nämlich nicht durch sich selbst oder von innen heraus ist - nicht an

(Hgg.): Meister Eckhart in Erfurt. Berlin: de Gruyter 2005, 122-136, hier 129. Eckhart
gebraucht auch den Ausdruck stœticheit in diesem Zusammenhang; vgl. Predigt. 77, ed. Quint,
in: Die Deutschen Werke, Bd. III. Stuttgart: Kohlhammer 1973-1976 (Nachdr. 1999), 340, 1.

10-341, 1. 1 (siehe unten, 267E, Anm. 78, wo die Stelle angeführt wird); Predigt 102, hg. v.
Georg Steer, in: Die Deutschen Werke, Bd. IV. 1. Stuttgart: Kohlhammer 1997-2003, 411,1.18-20.

69 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 38, 1. 20-23 (L n- 83): „Und als got alle ding
in ime verstat ane alle geschaffen bilde in eime einvaltigen anblicke sin selbes, also verstat
ein gütlich mensche in einem lutern innebliben in got alle ding, wan wer got verstat, der verstat

alle ding"; Übersetzung von Largier, 51.

7° MEISTER Eckhart: Predigt 47, ed. Quint, in: Die Deutschen Werke, Bd. II, 398, 1. 3. Vgl.
MlETH, Dietmar: Meister Eckhart on Wealth, in: Medieval Mystical Theology 21 (2012), 233-
254, hier 236; DERS.: Reichtum und Armut bei Meister Eckhart (ca. 1260-1328), in: Theologische

Quartalsschrift 193 (2013) 209-219, hier 209.



264 Andrés Quero-Sânchez

und für sich -, sondern bloß durch die jeweilige Situation bedingt und
somit bloß in der Relation zu Anderem: Es ist ein bloß (durch Anderes)
Bedingtes, das als solches aufhören wird zu sein, und zwar dann, wenn die es

.bedingende' Situation vorbei oder vergangen ist. Und die Situation wird
als solche irgendwann vorbei sein. Was nicht wesentlich ist - was nämlich
bloß auf gebrechlichem Zufall beruht und damit selbst gebrechlicher
Zufall ist -, lässt sich brechen. Gelingt es uns, es - durch welche auf
Vermögen basierenden politischen Mittel auch immer - in eine es zu uns
einladende Situation zu bringen, so wird es zusammenbrechen, so werden
wir es brechen: wir werden der Sache ihren .Willen' brechen, sie vom
Selbstsein abbringen. Es wird dann ein Gebrochenes sein, das als solches
nicht mehr selbst ist, sondern von Anderem hin- und hergetrieben wird.71
Es kommt freilich weiterhin vor - es ist weiterhin real -, ohne jedoch
wirklich - sprich: wesentlich - zu sein. Und gerade deshalb wird es irgendwann

aufhören, real zu sein. Wenn man so will: Aller gebrestlicher Zufall
ist also dazu bestimmt: sich selbst aufzuheben.72 Eine solche Unterscheidung

.Zufall' / 'Wesen' ist für Schelling - und auch für Hegel - zentral; dies

gilt ebenso für Meister Eckhart, der in eben diesem Sinne die These der
Seinslosiglceit des Akzidens (lat. accidens, mhd. zuoval [bzw. zuval])
vertreten hat.73 Wir stoßen schon zu Beginn des Buchs von der geistigen
Armut auf eine Definition des Begriffes zuval in dem eben erklärten Sinne:

71 Vgl. ähnlich HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Wissenschaft der Logik, hg. v. Fr. Hoge-
mann u. W. Jaeschke, in: Gesammelte Werke. Ed. der Rheinisch-Westfälischen Akademie der
Wissenschaften, Bd. XI. Hamburg: Meiner 1978, 353, 1. 27-29: „es ist nur Erscheinung; seine
Existenz ist vielmehr nicht die seinige, sondern die seines andern. Es ist daher ein in sich
selbst [G]ebrochenes".

72 Vgl. HEGEL, G.W.F.: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse,
hg. v. W. Bonsiepen u. H.-Ch. Lucas, in: Gesammelte Werke. Ed. der Rheinisch-Westfälischen

Akademie der Wissenschaften. Bd. XX. Hamburg: Meiner 1992, 119, 1. 22: „Alles Endliche

ist diß, sich selbst aufzuheben".
73 Vgl. etwa MEISTER ECKHART: Predigt 16b, ed. Quint, in: Die Deutschen Werke, Bd. I.

Stuttgart: Kohlhammer 1936-1958 (Nachdr. 1986), 263, 1. 9-264, 1. 3: „Und diz mac man
waerliche sprechen von einer ieglîchen guoten, heiligen sêle, diu dâ hât gelâzen alliu dine
und nimet sie dâ, dâ sie êwic sint. Swer diu dinc laezet, als sie zuoval sint, der besitzet sie, dâ

sie ein lûter wesen sint und êwic sint". Vgl. Predigt 39, ed. Quint, in: Die Deutschen Werke,
Bd. II, 266, 1. 2f.: „Dar umbe kêre dich von allen dingen und nim dich blôz in wesene; wan
swaz ûzwendig wesene ist, daz ist zuoval, und alle zuovelle mâchent warumbe". Auch im
lateinischen Werk äußert sich Eckhart in diesem Sinne; vgl. Quaestio Parisiensis I, n. 11, hg.
v. Bernard Geyer, in: Die Lateinischen Werke, Bd. V. Stuttgart: Kohlhammer 1936-2006, 46, 1.

10-47, 1. 5; Expositio libri Exodi, n. 54, hg. v. Konrad Weiß, ebd., Bd. II. Stuttgart: Kohlhammer

1954-1952, 58, 1. 15-59, 1- 2; Expositio saneti evangelii secundum Iohannem, n. 534, hg. v.
K. Christ et al., ebd., Bd. III. Stuttgart: Kohlhammer 1936-1994, 466, 1. 1-4. Zum Thema siehe
QUERO-SÄNCHEZ: Über das Dasein, 374-376; DerS.: Sein als Absolutheit, 2iof. und 218. Dieselbe

These ist für die Metaphysik Dietrichs von Freiberg zentral; vgl. FLASCH, Kurt: Einleitung
zu DIETRICH VON Freiberg: Opera omnia, Bd. 3. Hamburg: Meiner 1983, XXXVIII-LX; KaND-

LER, Karl-Hermann: Einleitung zu DIETRICH VON FREIBERG: Abhandlung über die Akzidentien.
Hamburg: Meiner 1994; QUERO-SÄNCHEZ: Sein als Freiheit, 129-132; DERS.: Über das Dasein,
218-221. Dieses Akzidenz-Verständnis ist zweifelsohne sowohl für Schelling als auch für He-



Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut 265

„,Was heißt zufällig?'. Zufällig ist das, was in einem Moment existiert, im
andern aber schon nicht mehr vorhanden ist. So auch wirkt dieser Mensch
das eine Mal tugendhaft, das andere Mal nicht, wie es über ihn kommt. Der
wahrhafte arme Mensch hingegen wirkt immer tugendhaft, denn wie sein
Wesen nicht zu vernichten ist, ist es auch seine Tugend nicht. Daher nennt
man sie wesentlich, denn sie ist dem Wesen gleich".74

gel zentral. Stellen bei SCHELLING (Auswahl): System der gesammten Philosophie und der
Naturphilosophie insbesondere, ed. Karl Friedrich August Schelling, 529, 1. 24-27: „alle
Begriffe des Absoluten sind als solche auch reale. Zufälligkeit setzt voraus, daß die Wirklichkeit

nicht durch die Möglichkeit, das Seyn nicht durch das Denken bestimmt sey - im Absoluten

wieder undenkbar"; ebd. 192, 1. 19-29; 193, 1. 26-30: „In der Idee, so wie in Gott, ist das
Wesen und das Seyn eins. Die Idee hat kein vom Wesen verschiedenes Seyn, sondern ihr
Wesen ist selbst das Seyn, das Seyn folgt nicht. Im Concreten aber folgt das Seyn nicht aus
dem Wesen (z.B. aus dem Wesen einer Substanz nie eine concrete Substanz). Das Seyn folgt
nicht aus dem Wesen, heißt aber so viel: das Seyn ist kein Seyn an sich, es ist Negation des

Wesens, Negation des An-sich. Mit der Differenz von Wesen und Seyn ist aber der Gegensatz

des Allgemeinen und des Besonderen gleichbedeutend. Demnach drückt auch dieser
Gegensatz nur eine Negation aus, nämlich er sagt aus, daß das Seyn nicht das Wesen selbst,
demnach Negation von ihm ist. [...]. // Zusatz. Auch die Differenz der Form und Substanz im
Concreten oder der Gegensatz von Substanz und Accidens, kraft dessen jene beharrt, indem
dieses wechselt, drückt eine bloße Negation des wahren Seyns und nichts Positives an dem
Ding aus (die Form dem Seyn hier nicht wesentlich, bloß Accidens"; ebd. 372, I. 32-373, 1. 19;

372, 1. 32-373, 1. 19: „Im All schlechthin betrachtet ist nichts Zufalliges, sondern alles, auch
das Endliche, ist nothwendig.- Zufallig nennen wir dasjenige, von dem es uns scheint, daß es

seyn und auch nicht seyn könne. Dieser Schein entsteht uns aber einzig dadurch, daß wir
das Endliche von dem unendlichen Begriff abgesondert, als eine Realität für sich betrachten.
Bezogen auf das All aber, d.h. im All betrachtet, ist nichts Zufalliges, sondern auch das
Endliche nothwendig. Denn nach Axiom XII. gehört alles, was in der Natur ist, sofern es ist, zum
Seyn und zur Idee der unendlichen Substanz. Es erscheint uns als ein Zufälliges, weil es

nicht von sich selbst ist, so wie uns nur das als ein wahrhaft Nothwendiges erscheinen kann,
aus dessen Begriff unmittelbar auch das Seyn folgt. Das Endliche in seiner Abstraktion
betrachtet ist nun allerdings nicht von sich selbst - das Seyn folgt nicht aus seinem Begriff -,
aber eben deßhalb kann es, wenn es ist, nur seyn, inwiefern sein Begriff zum Begriff desjenigen

gehört, aus dessen Idee das Seyn folgt, da es für sich selbst nicht seyn könnte. Ist aber
sein Begriff enthalten im unendlichen Begriff, so gehört auch sein Seyn zum Seyn der unendlichen

Substanz, und da dieses ein nothwendiges ist, so ist auch sein Seyn ein nothwendiges.
Es ist also zufallig nur, inwiefern es als Realität für sich, d.h. inwiefern es nicht wahrhaft
betrachtet wird". Stellen bei HEGEL (Auswahl): Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften

im Grundrisse, ed. Bonsiepen u. Lucas, 88, 1. 10-13: „denn darin daß die Welt zufallig ist,
liegt es selbst, daß sie nur ein Fallendes, Erscheinendes, an und für sich Nichtiges ist. Der
Sinn der Erhebung des Geistes ist, daß der Welt zwar Seyn zukomme, das aber nur Schein
ist, nicht das wahrhafte Seyn, nicht absolute Wahrheit, daß diese vielmehr jenseits jener
Erscheinung nur in Gott ist, Gott nur das wahrhafte Seyn ist"; ebd. 45, 1. 13-16: „Aber auch
schon einem gewöhnlichen Gefühl wird eine zufallige Existenz nicht den emphatischen
Namen eines Wirklichen verdienen; - das Zufallige ist eine Existenz, die keinen größern Werth
als den eines Möglichen hat, die so gut nicht seyn kann, als sie ist".

74 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 5, 1. 35-40 (I, n. 8): ,„Waz ist züvall?'. Daz
ist zuval, daz nu ist und danne nit ist, und also würcket er nu tugent, und danne nit, also es

ime uf kumet. Aber ein reht arm mensche würcket alle zit tugent, und als sin wesen unzer-
stôrlich ist, also ist sin tugent unzerstôrlich. Und da von heisset sie wesenlich, wanne sie ist
wesen glich"; Übersetzung von Largier, 11. Siehe noch ebd., 6, 1. 28-33 (n- 12): ...Wie sol aber



266 Andrés Quero-Sânchez

Was auf Zufall beruht - und somit selbst Zufall ist -, ist von der jeweiligen

Situation - wenn man so will: von der jeweiligen Opportunität -
abhängig: Es ist mal so, mal so, je nachdem, wie es sich trifft (accidit). Der
Opportunist befindet sich als solcher außerhalb des Wesens - außerhalb
der Sache selbst, des Ansich -, selbst dann, wenn er im Sinne der äußeren
Handlung - die als solche bloß Äußerliches, ,Aus-wendiges', angeht - richtig

und tugendhaft handelt. Denn sogar, wenn er richtig handelt, handelt
nicht er selbst, sondern er handelt, wie es an der gerade zitierten Stelle
heißt, „so, wie es über ihn kommt" (also es ime ufkumet).75 Bei Schelling
lesen wir nun in diesem Sinne ähnlich:

„Wer für sich selbst nichts ist, als das, was die Dinge und Umstände aus ihm
gemacht haben; wer, ohne Gewalt über seine eignen Vorstellungen, vom
Strom der Ursachen und Wirkungen ergriffen, mit fortgerissen wird, wie will
doch der wissen, woher er kommt, wohin er geht, und wie er das geworden
ist, was er ist? Weiß es dann die Woge, die im Strome daher treibt?".76

Ein solcher Mensch handelt und lebt nicht in einem einvaltigen aneblicke,
nicht also im Sinne des Wesens, das als solches freilich die jeweilige Situation

in Betracht zieht, ohne sich jedoch von derselben aufheben zu lassen
und somit stets ein und dasselbe bleibt. Wer die Opportunität vorbeiziehen

lässt - also der in philosophischem Sinne arme Mensch, der im .Um¬
sonst' lebt -, der ist nicht gebrestlich, sondern unzerstorlich. 11

(iii) Unzerstorliches, ewiges wesen
Wer vom gebrestlichen Zufall abhängig ist oder mit demselben überhaupt
zusammenhängt - genauer: mit demselben zusammen hängt - ist in dem
eben erklärten Sinne unstete und bewegelich - mal so, mal so, je nachdem,
wie es sich trifft (accidit) -, wohingegen derjenige, der im Wesen ist, unbe-

der mensche tun, so ime zu vil oder zu lützel vellet?'. So ime zu vil zu vellet, so sol er nit uf
dem zuval bliben, mer: er sol es also nemen, daz er alle zit ein arm mensche blibe. Der ime
hundert marcke gebe, daz er doch nit deste richer were, wan sin richtum ist got und nit zit-
lich ding"; ebd. 21, 1. 4-7 (n. 44); ebd. 62, 1. 30-40; 63, 1. 5-15; 63, 1. 35-64, 1. 2 (nn. 127-130);
ebd. 47, 1. 22-48, 1. 6 (n. 103); ebd. 63, 1. 35-64, 1. 5 (n. 129); ebd. 38, 1. 34-39, 1. 2 (nn. 83b);
ebd. 116, 1. 29-36 (II, n. 37); ebd. 126, 1.18-30 (n. 46); ebd. 157,1. 29-158, 1. 26 (n. 81); ebd. 131, 1.

10-13 (n- 5°)-
75 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 5, 1. 37 (I, n. 8).
76 SCHELLING, F.W.J.: Ideen zu einer Philosophie der Natur, hg. von M. Durner, in: Werke.

Ed. der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Bd. V. Stuttgart: Frommann-Holzboog
1994, 75, 1. 25-30. Es handelt sich hierbei freilich um eine für Piaton kennzeichnende These;
vgl. QUERO-SÂNCHEZ, Andrés: Der Siegeszug des Absoluten. Liebe und Metaphysik im Werk
Piatons, in: Bochumer Philosophisches Jahrbuch für Antike und Mittelalter 15 (2012) 37-70,
hier 43.

77 Zum Begriff .Umsonst' siehe neuerdings QUERO-SÂNCHEZ, Andrés: Axouaeabe eixfj
keyôgevtx toïç ènixv^oîjmv ovôgaaiv. Piatons Darlegung des Sokratischen ,Umsonst' in den

Dialogen der ersten Tetralogie (,Euthyphron, Apologie', ,Kriton und ,Phaidon'), in: Bochumer
Philosophisches Jahrbuch für Antike und Mittelalter 18 (2015) 1-47.



Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut 267

wegenlich bleibt - auch diese Ausdrücke sind bei Meister Eckhart von
Belang?8 -, denn, so stellt der anonyme Autor fest, bewegunge ist nu in der zit
und in den, die mit z uvalle beladen sint. Wer im Wesen ist, ist dadurch
außerhalb der Zeit; wer hingehen das Wesentliche dem Zufall preisgibt,
der ist ein bloß zeitliches, zerbrechliches, ein bloß zu brechendes Ding,
das als solches - früher oder später - vergangen sein wird:

„Dazu sage ich, daß der Wille eine zweifache Intention (Absicht) haben kann-,

die eine auf Kreatur und Zeit, die andere auf Gott. Ist der Wille der Kreatur,
der Zeit und dem Leib zugewandt, bleibt er veränderlich, und er kann kein
wesentliches Werk erzeugen oder wirken, denn kein Ding kann über seine
Kraft hinaus wirken. Da die Zeit und die Kreatur unzuverlässig sind und der
Wille mit der Zeit vereint ist, ist auch sein wirken unzuverlässig und
veränderlich. Es ist nicht wesentlich, denn das wesentliche Wirken ist
unveränderlich. Daher muß der Wille dessen, der wesentliches Werk wirken will,
absolut sein von allen Kreaturen und von der Zeit.- Auf der andern Seite
richtet sich der Wille auf Gott. Insofern er Gott zugewandt ist, ist er
unveränderlich, denn Veränderung ist nur in der Zeit und in dem, was durch Zufall
beladen ist. Erhebt sich der Wille über die Zeit in die Ewigkeit, hat er sich
befreit von allem Zufall, dringt er ein ins wesentliche Gut, das Gott ist. Seht,
alles, was Gott dann wirkt, wirkt der Wille mit Gott".79

Die an dieser Stelle dargestellte Unterscheidung von Zeit und Ewigkeit ist
für Eckharts Metaphysik ebenso grundlegend,80 wie für Schellings Identi-

78 Vgl. etwa MEISTER Eckhart: Predigt 77, ed. Quint, in: Die Deutschen Werke, Bd. III,
340, 1. 10-341, 1. 1: „Ze dem dritten sô meinet daz wort ,ich' umbe etwaz volkomenheit des

namen ,ich', wan ez enist kein eigen name: ez ist umbe einen namen und umbe volkomenheit

des namen und meinet eine unbewegelicheit und unberüerlicheit, und dar umbe meinet
ez, daz got unbewegelich und unberüerlich ist und êwigiu staäticheit ist". Vgl. Von abege-
scheidenheit (unsichere Zuschreibung), ed. Quint, in: Die Deutschen Werke, Bd. V, 411, 1. 12-
412, 1. 6; Predigt 102, ed. Steer, 411, 1.18-20.

79 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 80, 1. 14-31 (I, n. 155): „Hier zu sprich ich,
daz der wille het zwen kere, einen uf die creature und uf die zit, und den andern uf got. Und
nach dem also der wille gekert ist uf die creature, und uf die zit, und uf den lip, so ist er be-
wegelich und mag enkein wesenlich werck erzügen noch gewürcken, wan kein ding mag
über sin kraft würcken. Und wan dan die creatur und die zit unstete ist, und der wille mit
der zit vereiniget ist: und davon ist sin würcken unstete und bewegelich, und da von ist es
nit wesenlich, wan ein wesenlich werck ist unbewegenlich. Und dar umb wer ein wesenlich
werck sol würcken, des wille mus zu male gescheiden sin von allen creaturen und von der
zit.- Der ander ker den der wille het, daz ist in got, und nach dem als der wille gekert ist in
got, so ist er unbewegenlich mit got, wan bewegunge ist nu in der zit und in den, die mit
züvalle beladen sint. Und so der wille erhaben wurt über zit in ewikeit, und sich gelediget
von allem zuval, und in getringet in daz wesenlich gût daz got ist, sehent, alles daz danne
got würcket, daz würcket der wille mit got"; Übersetzung von Largier, toof. Vgl. ebd. 48, I.

30-49, 1. 7 (n. 107); ebd. 49, 1. 34-50, 1. 1 (n. 109); ebd. 51, 1. 32-52, 1. 30 (n. 111); ebd. 82, 1. 19-
48 (n. 157); ebd. 174, 1.15-19 (II, n. 104).

80 Vgl. QUEROSÂNCHEZ: Über das Dasein, 343-345; siehe auch ebd. 231-241 (zur
Unterscheidung von Zeit und Ewigkeit bei Heinrich von Gent und Dietrich von Freiberg).



268 Andrés Quero-Sânchez

tätsphilosophie.81 Was vom Zufall abhängig ist - von der begegnenden
Opportunität -, wird vergangen sein; was hingegen von innen heraus ist -
nicht also durch Anderes bedingt, sondern un-bedingt -, wird ewig dauern.

Die auf Zufall oder Opportunität beruhende Liebe oder Freundschaft
wird irgendwann vorbei sein - weil sie nicht wesentlich, nicht wirklich war;
wirkliche Liebe wird hingegen ewig bestehen, da sie ja nicht (bloß) .dau¬

ert', sondern (wesentlich) Ist.

c) Absolutes Wissen (abegescheidenheit als Absolutheit)

Durch die Deinstrumentalisierung der Welt - durch den Verzicht auf das

Habenwollen und die Entscheidung für die seinlassende Armut - oder, wie
es heißt: durch das Ablegen aller Mittel und überhaupt allen gebrechlichen

Zufalls, kommt man, wie gerade erläutert wurde, in das bloße oder
reine ,Wesen'. Die ,Form' und das letztlich von derselben abhängige ,Bild'
besagen bloß, wie es sich de facto - sprich: außerhalb Gottes, d.h. wenn es

(bloß) der Fall (casus bzw. factum) ist - verhält, die besondere Welt nämlich,

in der jeder das Seine will: die Welt, wie sie für Anderes ist, d.h. die
Welt, in der die Dinge für mich im Hin-Blick auf etwas Anderes als die
Sache selbst - und zwar zu haben - sind (!): die Welt als bloße Erscheinung.

Wer die Welt in .Bildern' erkennt, erkennt die Welt, wie sie ihm
passt und damit allein so, wie sie für ihn ist erscheint:

„Allen Menschen sind diese naturhaften Bilder gemein, denn der Mensch ist
aufgrund seiner Natur mehr in Selbstliebe an sich selbst gebunden als an
einen andern. Was der Mensch aus der Natur heraus liebt, das liebt er um
seiner selbst und seiner natürlichen Lust willen. Gereichte etwas seiner Natur
nicht zur Lust, er liebte es nie".82

81 Vgl. SCHELLING: System der gesammten Philosophie und der Naturphilosophie insbesondere,

ed. Karl Friedrich August Schelling, 158, 1. 20-27: „Ich nenne ewig, was überall kein
Verhältniß zu der Zeit hat. Schlechthin ewig ist also ebensowenig, was keinen Anfang in der
Zeit hat und etwa nur von unendlicher Zeit her als existierend gedacht wird, als das was
einen Anfang hat. Die meisten drücken die Ewigkeit Gottes als ein Daseyn von Ewigkeit her

aus, worunter sie dann ein Daseyn von unendlicher Zeit denken. Allein Gott kann überhaupt
kein Verhältniß zu der Zeit, also in dieser weder einen Anfang noch keinen haben". Zu
weiteren relevanten Stellen siehe QUERO-SÂNCHEZ, Andrés: Über die Dankbarkeit der Vernunft.
Gnade bei Augustinus und Meister Eckhart, in: SCHIEWER, Regina D./WEIGAND, Rudolph
Kilian (Hgg.): Meister Eckhart und Augustinus. Stuttgart: Kohlhammer 2011, 37-72, hier 386
(Anm. 3); DeRS.: Schellings neuzeitliche Repristination, 188-190; DERS.: Die ,mystische'
Voraussetzung Abschnitt 2.2.2: absolute Ewigkeit; DERS.: Über das Dasein, 407-409 (Schelling);

231-241 (Meister Eckhart, Dietrich von Freiberg und Heinrich von Gent); 343-345
(Meister Eckhart).

82 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 41, I. 28-33 (L n- 91): ..und die bilde hant bi
alle menschen, wan ein ieglich mensche ist von naturen me gekert mit minne uf sich selber,
danne uf einen andern; und waz der mensche von naturen minnet, daz tut er durch sich
selber und durch lust siner naturen; und were es siner natur nit lustlich, er geminnete es

niemer"; Übersetzung von Largier, 55.



Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut 269

Die Mystik fasst, wie oben erklärt wurde, epistemologische Thesen primär
als ethisch-existentielle Aussagen auf. Die geforderte .Entbildung' oder
Entblößung' besteht somit gerade in der .Vernichtung' der Selbstliebe. Erst
durch eine solche .Vernichtung' wird die bloße Erscheinung .durchbro¬
chen', sowie auch die Welt, wie sie an sich ist, zugänglich. Der Autor spricht
diesbezüglich von .engelhaften Bildern', welche von den .naturhaften' zu
unterscheiden sowie für den armen Menschen kennzeichnend seien:

„Engelhafte Bilder aber führen den Menschen von sich selbst und von allen
Dingen weg zu Gott. Sie richten alle Dinge auf Gott aus. Diese Bilder nehmen
nur wirklich vollkommen arme Menschen wahr, denn die meisten Menschen
sind sich selbst mehr zugewandt als den andern. Jedermann ist ja aus auf das

Seine, sei's in geistigen oder körperlichen Dingen".83

Das allein durch .engelhafte Bilder' - und somit eigentlich bild-los
(entbildet) oder gar ,durch-los'; durch reine Begriffe - erkennbare Wesen
geht die Welt nicht als bloße Erscheinung, sondern an sich an. Dieser
Ausdruck kommt im Traktat sogar mehrmals vor: Leiden führe in die abege-
scheidenheit „und darin zeigt sich jedes Ding, wie es ist" (und da inne

zouget sich ein ieglich ding als es ist)M Und der Autor stellt noch in
diesem Sinne fest: „Steht der Geist in seiner Reinheit, offenbart sich jedes
Ding, wie es ist: [...]. Jedes Ding erscheint dann den Augen, wie es wirklich
ist. [...]. Dann bleibt das Auge der Vernunft immerzu rein und unvermittelt".^

Ähnliches finden wir wiederum bei Meister Eckhart86 und Schel-
ling87. Dem Auge der absoluten Vernunft - dem unmittelbaren, einvaltigen

83 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 41, 1. 33-38 (I, n. 91): „Aber engelsche bilde
wisent den menschen von ime selber und von allen dingen in got, und ordinierent alle ding
uf got. Und die bilde hant wenig menschen danne ein rehter volkomener armer mensche,
wan daz meiste teil der lüte ist me uf sich selber gekert danne uf einen andern, es sy in
geistlichen dingen oder in liplichen dingen, wan jederman suchet daz sine"; Übersetzung von
Largier, 55.

84 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 154, 1. i2f. (II, n. 77); Übersetzung von LAR-

GIER, 186.
85 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 165, 1.14-16; 1. 2if.; 1. 3of. (II, n. 89): „Und so

der geist also stat in siner luterkeit, so offenbaret sich danne ein ieglich ding also es ist; [...]
und wie daz ding ist, also zouget es sich den ougen. [...] und also blibet daz ouge der
Vernunft allewegent luter und unvermittelt"; Übersetzung von Largier, 199f.

86 Vgl. etwa MEISTER Eckhart: Daz buoch der gütlichen trœstunge, ed. Quint, in: Die
Deutschen Werke, Bd. V, 60, 1. 13-18: „Mir genüeget, daz in mir und in gote wâr sî, daz ich
spriche und schrîbe. Der einen stapschaft sihet gestôzenen in ein wazzer, der dunk et der
stap krump sîn, aleine er gar reht sî, und kumet daz dâ von, daz daz wazzer gröber ist dan
der luft sî; doch ist der stap beidiu in im reht und niht krump und ouch in des ougen, der in
sihet in lûterkeit des luftes aleine".

87 Vgl. etwa SCHELLING, F.W.J: Allgemeine Uebersicht der neuesten philosophischen
Literatur, hg. v. W.G. Jacobs u. W. Schieche, in: Werke. Ed. der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften, Bd. IV. Stuttgart: Frommann-Holzboog 1988, 59, 1. 4-22: „Der Verfasser, dem
die Ausarbeitung dieses Artikels übertragen ist, kann sich über den Zweck desselben sehr
kurz erklären. Er schreibt nur für diejenigen, die vor allem Dingen Wahrheit wollen, denen
sie aus dem Munde des Gegners eben so werth ist, als aus ihrem eignen, die bei Untersu-



270 Andrés Quero-Sânchez

Blick, der unmittelbaren, intellektuellen Anschauung - zeigt sich also das

Ding an sich; und darin allein findet das sichere, zuverlässige, ja eben
absolute Wissen statt.

Der Autor des Buchs von der geistigen Armut gebraucht in diesem
Zusammenhang selbst den Ausdruck .absolut', und zwar schon zu Beginn des

Traktats: ,„Was ist Armut?'. Armut heißt Gleichheit mit Gott. ,Was ist
Gott?'. Gott ist das von allen Kreaturen absolute Wesen, das freie Vermögen,

das reine Wirken".88 Der Begriff abegescheiden bzw. abegescheidenheit
ist bekanntlich auch für Meister Eckhart zentral, ebenso für Schelling, der
diesen Ausdruck - treffend - mit .absolut' bzw. .Absolutheit' übersetzt.^

chungen jeder Art, - sie seyen groß oder klein, mehr oder minder wichtig - nicht ihr Individuum

in Anschlag bringen, und die immer die ersten sind, sich selbst zu verdammen, sobald
ihnen bewiesen ist, daß sie geirrt haben. Er bekümmert sich nicht um kleine engherzige
Menschen, die ihre Untersuchungen als eine aufgegebene Lection, oder als ein Tagewerk
betreiben, von dem sie nichts weiter als Lob oder Nahrung erwarten, die bei jeder Erweiterung
des menschlichen Wissens nicht sowohl die Irrthümer, die sich so gerne an neugefundne
Wahrheiten anhängen, als die Störung der behaglichen Ruhe fürchten, in der sie sich bisher

- den Schranken ihrer Natur getreu - so trefflich befunden haben. Diese Menschen durch
süße Worte bestechen, oder durch aufrichtige Wahrheit bessern zu wollen, wäre gleich thö-
richt; jenes, weil es der Mühe nicht lohnt, dieses, weil für sie die Wahrheit selbst Lüge ist,
weil das Licht selbst in ihnen sich verfinstert, und das Gerade verkehrt wird, wie ihre Seele".

88 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 3, 1. 9-ir (I, n. 1): ,„Waz ist armüt?' Armüt
ist ein glicheit gottes. ,Waz ist got?'. Got ist ein abgescheiden wesen von allen creaturen, ein
fries verm gen, ein luters würcken"; Übersetzung von Largier, 8.

89 Vgl. Quero-Sânchez: Sein als Absolutheit. Vgl. MEISTER ECKHART: Predigt 53, ed.

Quint, in: Die Deutschen Werke, Bd. II, 528, I. 5L: „Swenne ich predige, sô pflige ich ze

sprechenne von abegescheidenheit und daz der mensche ledic werde sin selbes und aller
dinge. Siehe noch Von abegescheidenheit (unsichere Zuschreibung), ed. Quint, 411, 1. 12-412,
1. 6: Hie soit dû wizzen, daz rehtiu abegescheidenheit niht anders enist, wan daz der geist
also unbewegelich stände gegen allen zuovellen liebes und leides, êren, schänden und lasters
als ein blîgîn berc unbewegelich ist gegen einem kleinen winde. Disiu unbewegelichiu
abegescheidenheit bringet den menschen in die groeste glicheit mit gote. Wan daz got ist got,
daz hât er von siner unbewegelichen abegescheidenheit, und von der abegescheidenheit hat
er sine lûterkeit und sine einvalticheit und sine unwandelbaerkeit". Vgl. SCHELLING, F.W.J:
Fernere Darstellungen aus dem System der Philosophie, ed. von Karl Friedrich August Schelling,

Bd. IV. Augsburg: Cotta 1859, 345, 1. 30-346, 1. 35 (Anmerkung von Schelling): „Will nun
dagegen der Verstand, der allein herrschend in dieser Sphäre, Denken und Seyn wirklich
verknüpfen, so ist, weil auf diesem Standpunkt beide nicht an sich eins sind, dieß nur durch
ein bedingtes, vermitteltes Wissen möglich. Hier ist zwar ein Schein von Realität, weil
Denken und Seyn wirklich verknüpft werden, aber es fehlt nun gänzlich die Unbedingtheit.
Dieß ist das synthetische Wissen, in welchem über die reine Identität des Denkens
hinausgegangen, durch welches demnach alle Absolutheit des Wissens aufgehoben wird. Wahrhaft
absolutes Wissen ist nur in Einem Punkte möglich, wo Denken und Seyn absolut zusammenfallen,

wo es nicht mehr der Frage nach einem Band zwischen dem Begriff und dem Objekt
bedarf, wo der Begriff selbst zugleich das Objekt und das Objekt der Begriff ist. In
demselben Punkt würde auch analytisches und synthetisches Wissen zusammenfallen. Das Wissen

würde insofern analytisch seyn, als man nicht nöthig hätte, über die reine Identität des

Denkens, den Begriff, hinauszugehen, um zum Objekt zu gelangen, indem dieses in jenem
enthalten wäre; es würde synthetisch seyn, insofern als das Denken nicht mehr an dem
einfachen Faden seiner formalen Einheit fortginge, sondern, ohne über sich selbst hinauszugehen,

in sich selbst zugleich das Reale oder das Objekt hätte". System des transcendentalen



Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut 271

Er wird vom anonymen Autor zu Beginn des Traktats wie folgt definiert:
„Also ist auch die Armut das Wesen, das von allen Kreaturen absolut ist.
,Was bedeutet absolut'? Absolut ist, was von nichts abhängig ist was
nicht befangen ist)".90 Bei der Fortsetzung der Passage nimmt er dann
Bezug auf Eckharts Armutspredigt: „Einige betonen, die höchste Armut und
die tiefste Absolutheit des Menschen bestehe darin, daß er werde, was er

war, als er noch nicht war. Da erkannte er noch nicht, da wollte er nichts,
da war er Gott mit Gott".91 Es scheint dann so als würde der Autor diese
These Eckharts korrigieren wollen, wenn er nämlich hinzufügt:

„Dies wäre richtig, wäre es möglich. Da aber der Mensch ein Leben als
Kreatur führt, hat er auch ein Tun. Und seine Seligkeit liegt darin, Gott zu
erkennen und zu lieben. So sagt der Heilige Johannes: ,Dies ist das ewige
Leben, daß wir Dich Vater erkennen und den Du gesandt hast, unseren Herrn
Jesus Christus' (Jo 17.3)".92

Es hört sich zunächst so an, als würde der Autor sagen wollen: Ja, das

wäre schön! Nun kann dies jedoch nicht sein, denn die Welt ist so
eingerichtet, dass keiner in einer solchen Absolutheit oder in einer solchen
absoluten Armut leben kann, sondern jeder ist, auf welche Weise auch
immer, irgendwie befangen, so dass man im wirklichen Leben - ja, auch
philosophisch - diesem grundlegenden, unumgänglichen Aspekt Rechnung
tragen muss'. Es heißt nämlich: „Nun könnte man einwenden: ,Alle Dinge
sind an etwas gebunden, alle Dinge werden ja von etwas gestützt und er-

Idealismus, hg. v. H. Korten u. P. Ziehe, in: Werke. Ed. der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften, Bd. IX, 1. Stuttgart: Frommann-Holzboog 2005, 230, 1. 21-23: „Was unter absoluter

Abstraction verstanden werde, wird als bekannt vorausgesetzt. Es ist die Handlung,
vermöge welcher die Intelligenz über das Objective absolut sich erhebt". Vgl. QUERO-SÄNCHEZ:
Über das Dasein, 389-411: Die Transzendental- bzw. Identitätsphilosophie: Wirklichkeit als
existiertlose Absolutheit; DERS.: Schellings neuzeitliche Repristination, 183-185; Ders.: Die
,mystische' Voraussetzung Abschnitt 2.2.1: Warumlosigkeit.

9° Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 3, 1. 11-13 (L n- t); »Also ist armüt ein abge-
scheiden wesen von allen creaturen. ,Waz ist abgescheiden?'. Daz an niht haftet"; Übersetzung

von Largier, 8.

91 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 3, 1. 21-24 (I, n. 3): „Etliche sprechent daz
daz sy die hôheste armüt und die nehste abegescheidenheit, daz der mensche also sy, als er
waz, do er nit enwaz; do verstunt er niht, do enwolt er niht, do waz er got mit got";
Übersetzung von Largier, 8. Vgl. MEISTER ECKHART: Predigt 52, ed. Steer, 174, 1. 27-30 (vgl. Die
Deutschen Werke, Bd. II, 499, 1. 1-4): „Ich hân vor gesprochen, daz daz sî ein arm mensche,
der niht enwil ervüllen den willen gotes, mêr: daz der mensche also lebe, daz er alsô ledic sî

beidiu sînes eigenen willen und des willen gotes, als er was, dô er niht enwas. Von dirre
armuote sprechen wir, daz ez sî diu heehste armuot".

92 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 3, 1. 25-30 (I, n. 3): „Und daz were war,
môht es alsus gesin, wan die wile der mensche het ein creatürlich wesen so müs er ouch
haben ein würcken, wan dar an lit sin selikeit, daz er got bekennet und minnet, als sanetus
Johannes sprichet: ,hec est vita eterna et daz ist ewig leben, daz wir dich vatter bekennent
und den du gesant hest unsern herren Jhesum cristum' "; Übersetzung von Largier, 8.



272 Andrés Quero-Sänchez

halten. Wo findet denn ein Armer seinen Halt'?".93 Schaut man sich jedoch
die Fortsetzung der Passage an, so stellt man fest, dass der Autor keine
solche sozusagen .realistische' Korrektur an der Position seines Meisters
vorbringen will:

„Ein Armer im Geist hält sich an nichts, was unter ihm liegt. Er hält sich nur
an dem fest, was über alle Dinge erhaben ist. Augustin sagt: ,Gott ist das
höchste Gut'. Danach strebt die Armut, an Gott bindet sie sich und an nichts
anderes. Darin besteht auch die große Würde der Armut: Sie hält sich ans
Höchste und läßt das Niedere soweit als möglich".94

Eckhart hatte in der Armutspredigt geschrieben, der arme Mensch wisse
nichts, er wolle nichts, er habe nichts.95 Das deutet der Autor des Buchs

von der geistigen Armut - und so ließe sich es auch aus der Eckhartschen
Perspektive problemlos deuten - in dem Sinne, dass der arme Mensch
nichts wisse, nichts wolle, nichts habe, was „unter ihm liegt"; doch freilich
will er etwas, nämlich das höchste Gut, das Gott ist - der nun eben kein
Etwas ist - und somit, wie Eckhart geschrieben hatte, Nichts nichts
Bestimmtes).96

3. Natur, Gnade, Vernunft

a) Die absolute Vernunft als das Andere der Natur

Die christliche Wahrheit ist der Darlegung des Autors des Buchs von der
geistigen Armut zufolge, wie die bisherige Diskussion gezeigt hat, die
allein der absoluten Vernunft zugängliche Wahrheit. Der Autor präsentiert
jedoch zugleich die Gnade als den Grund der absoluten Vernunft. Und er
tut dies, indem er die meister von naturen kritisiert. Dieser Ausdruck
bezeichnet allerdings nicht so sehr die Naturphilosophen, obwohl Largier ihn
so übersetzt, als vielmehr jene die Wirklichkeit mit der bloßen Realität

93 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 3, 1. 13-15 (I, n. 2): „Nu môhte man
sprechen: ,alle ding haftent an iht, wan alle ding werdent enthalten von iht: waz ist danne eins
armen menschen enthalt?'"; Übersetzung von Largier, 8.

94 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 3, 1. 16-21 (I, n. 2): „Ein arm mensche haftet
an niht, daz under ime ist, danne alleine an dem, daz über alle ding erhaben ist. Es sprichet
sanctus Augustinus: ,daz beste uz allen dingen ist got', und daz suchet armut, und dem haftet

es an und keime andern. Und daz ist ouch der oberste adel der armüte, daz es alleine an
haftet dem aller obersten und daz niderste gentzliche lat als verre es mügeliche ist";
Übersetzung von Largier, 8.

95 Vgl. Meister ECKHART: Predigt 52, ed. Steer, 168, 1. 21-24 (vgl- Die Deutschen Werke,
Bd. II, 488, I. 3-6): „Bischof Albreht sprichet, daz daz sî ein arm mensche, der kein genüe-
gede enhât von allen den dingen, diu got ie geschuof, - und diz ist wol gesprochen. Mêr: wir
sprechen noch baz und nemen armuot in einer hoehern wise: daz ist ein arm mensche, der
niht enwil und niht enweiz und niht enhât".

96 Vgl. etwa MEISTER Eckhart: Predigt 70, ed. Quint, 189, 1. 3-190, 1. 1: „Ich hân etwenne
gesprochen, daz sant Augustinus sprichet: „dö sant Paulus niht ensach, dô sach er got". Nû
kêre ich daz wort umbe, und ist wol bezzer, und spriche: ,dô er sach niht, dô sach er got' ".



Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut 273

gleichsetzenden Philosophen, für welche die Moral in erster Linie oder gar
ausschließlich als ein mit der Glückseligkeit des Naturwesens zusammenhängendes

Mittel interessant sei: „Die Meister des Natürlichen [...] schreiben

über die Tugend, insofern diese freudvoll ist aufgrund der Natur, denn
die Tugend ist ja von Natur her lustvoller als das Laster. Deshalb suchen
sie ihre Freude in der Tugend und nichts anderes".97

Die Meister des Natürlichen - etwa Aristoteles, aber auch christliche
Aristoteliker wie Albertus Magnus - betonen in diesem Sinne, dass die
Tugend und überhaupt die Moral die Natur nicht korrigiere, sondern sie
stelle die Art und Weise dar, wie die Natur zu ihrer Vollkommenheit - und
mit dieser eben zur Glückseligkeit, zur Erfüllung des jeweiligen Ziels des

jeweiligen Naturdinges - kommt.98 Und das jeweilige Ziel des jeweiligen
Dinges wird durch die Natur desselben bestimmt; genauer: durch die dem
Ding selbst innewohnende - somit eigene - ,Form'. Eine solche Realisierung

der eigenen Natur kommt nun gerade insofern zustande, als man die
für die jeweilige Natur .charakteristischen' Ziele erreicht: als man im Ziel
(Iv tAoi) ist (lvTêÀÉ^Eta: ,Aktuierung', .Realisierung').

Nun - was wäre an einer solchen Position überhaupt zu beanstanden?
„Die Meister des Natürlichen", so lesen wir als Antwort auf diese Frage im
Buch von der geistigen Armut, „haben über die Tugend geschrieben, ohne
jedoch den wahren Ursprung der Tugend zu ergründen".99 Ja, und warum
haben sie dies nicht erreicht? Auch auf diese Frage bringt der anonyme
Autor Antwort: „Dahin aber gelangen sie nicht, wo Tugend sich äußert als

Absage an alle naturhafte Freude. Sie haben deshalb auch die Tugend
nicht recht verstanden, denn sie hatten sich selbst im Auge in diesem
Begriff'.100 Ist die vom Menschen als Naturwesen durch das tugendhafte
Handeln zu erwartende Freude also der Grund für das tugendhafte Verhalten,

so ist das - freilich im Sinne der äußeren Handlung tugendhafte -
Verhalten doch eben nicht tugendhaft, denn es fehlt dabei das Entscheidende:

die reine Absicht nämlich des Handelnden, der durch das Gute
nichts Anderes will als das Gute selbst, sunder mittel.101 Wäre das Streben
nach Glückseligkeit der Grund des Lebens, so würde das Ansich dadurch
zerstört, es wäre nämlich nicht selbst intendiert - wie es heißt: solche

97 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 29, 1. 4-8 (I, n. 60): „Die meister von natu-
ren [...] schribent von tugent also vil sie der natur lustlich sint; wan tugent sint von natur
lustlicher danne untugent. Und da von süchtent sie iren lust in der tugent und nihtes nit
anders"; Ubersetzung von Largier, 39f.

98 Zum Thema siehe QüERO-SÄNCHEZ: Über das Dasein, 668-679.
99 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, (I, n. 60) 29, 1. 4L: „Die meister von naturen

die hant von tugent geschriben, aber sie kament nie in den rehten grünt der tugent";
Übersetzung von Largier, 39.

100 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 29, 1. 8-11 (I, n. 60); „Aber sie koment nie
reht dar in, do die tugent stet in verzihunge alles natürliches lustes. Und da von do hattent
sie die tugent nit reht, wan sie meinetent sich selber dar inne"; Übersetzung von Largier, 40.

101 Siehe die Diskussion oben, 256L



274 Andrés Quero-Sänchez

Menschen „meinetent sich selber dar inne" -, somit nicht die Sache an
sich, sondern das Ding im Hin-Blick auf Anderes, d.h. die Erscheinung als
das Ding für Anderes: letzlich für den - oder die - Wollende/n. Da das
Naturwesen nun als solches nach nichts als nach der Realisierung des

Eigenen streben kann - so lautet jedenfalls die vom Autor des Buchs von
der geistigen Armut vorausgesetzte Prämisse -, kann die Wahrheit als das
Ansich nicht durch Natur erreicht werden, sondern sie muss dem Naturwesen

.gnadenhaft' gegeben werden:

„Wer aber Tugend erlangen will im Lassen seiner selbst, der ist auf die Gnade

angewiesen und nicht auf die Natur. Nur im Lassen seiner selbst findet sich
die Tugend wirklich. Wer hingegen sich selbst in seinem tugendhaften Tun
im Auge hat, dem kommt die Tugend nicht wirklich zu. Es handelt sich dann
vielmehr um die naturhafte Tugend als um die gnadenhafte".102

Das Wesen oder das Ansich als der eigentümliche Gegenstand der absoluten

Vernunft, das als solcher dasjenige besagt, was durch sich selbst und
nicht durch Anderes bedingt ist, ist somit - paradoxerweise - das durch
Anderes - genauer: durch einen Anderen - gnadenhaft Gegebene. Die
absolute Vernunft schließt freilich, wie wir oben sahen, als solche den Zufall
- und damit auch die Gnade als dasjenige, das nicht durch Wesen oder
wesentlich gesetzt, sondern bloß durch Anderes bedingt,gegeben' wird - aus.
Kommt ein Mensch aber tatsächlich dazu, im Sinne der absoluten
Vernunft zu erkennen, so muss ihm dies von außen - gnadenhaft - gegeben
werden, denn seine ,eigene' Natur - so die vorausgesetzte Prämisse - hält
ihn als solche von der Absolutheit ab. Allein die Gnade kann also zur
Absolutheit - als zum Anderen des Natürlichen - führen:

„Zweierlei Werk wirkt Gott in der Seele: Das eine ist gnadenhaft, das andere
wesentlich und göttlich. Durch das gnadenhafte Wirken wird der Mensch
vorbereitet auf das wesentliche Wirken. Gott wirkt gnadenhaft im Menschen,
wenn er ihm beisteht und ihn von der Sünde weg zur Tugend treibt. Von
Gottes Gnaden wirkt der Mensch die Tugend, und dadurch unterläßt er die
Sünde".103

In diesem Sinne wäre die .absolute' Vernunft als die .gnadenhafte
Vernunft' zu bezeichnen, da sie ja als das Andere des Natürlichen auf die Gnade

angewiesen ist. Die Realität, das Dasein, das Vorkommen der absoluten

102 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 29, 1. 11-15 (L n- 60): „Aber der die tugent
sol haben in rehter verzihunge sin selbes, daz müs von gnaden sin und nit von natur, und da
ist die tugent reht inne, wan wer sich selber meinet in der tugent, daz ist nit rehte tugent;
sie ist wol von naturen und nit von gnaden"; Übersetzung von Largier, 40.

103 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 102, 1. 15-21 (II, n. 19): „Es ist zweier hande
werck, die got würcket in der sele, ein werck ist gnedlich, daz ander wesenlich und gôtlich;
und der mensche wurt bereit mit dem gnedelichen wercke zu dem wesenlichen wercke. Und
danne würcket got nit siner gnaden in dem menschen, so er ime ratet und in tribet von
sünden zu der tugent; und daz er die sünde lasset und die tugent würcket, daz ist von gottes
gnaden"; Übersetzung von Largier, 125.



Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut 275

Vernunft hängt also von der Gnade eines Anderen ab, nicht jedoch die
absolute Vernunft selbst, welche als solche alles Zufällige oder Zu-fallende
ausschließt, d.h. nichts als Wesentliches zulässt. Das wesentliche Werk
Gottes - die absolute Vernunft - ist in diesem Sinne, so heißt es ausdrücklich,

ein ,gnadeloses' Werk. Im Wesen ist der Mensch nämlich völlig
unabhängig vom Zufall, somit auch vom Werk der Gnade überhaupt. Er ist im
Wesen und allein auf dasjenige aus, was durch sich selbst - und somit
nicht von Anderem gegeben - ist:

„Das zweite Werk, das Gott in der Seele wirkt, ist wesentlich. Hat der Mensch
alle zufällige Tugend überwunden und das Wesen der Tugend erreicht, wirkt
Gott in ihm auf wesentliche Weise alle Tugend, wenn der himmlische Vater
seinen Sohn in der Seele gebiert. Diese Geburt hebt den Geist über alle
geschaffenen Dinge hinaus in Gott. Dann nennt man den Geist gnadelos,
denn die Gnade ist eine Kreatur, der Geist aber steht über aller Kreatur".io4

Der Autor versucht freilich gleich darauf, diese seine radikale Position zu
schwächen, indem er nämlich Folgendes hinzufügt: „Dennoch verbleibt
die Gnade im Menschen: Sie richtet die Kräfte des Menschen aus und
bestimmt sie, die Geburt zu erwarten, die Gott im Sein der Seele gebiert". 105

Das klingt jedoch alles andere als gänzlich überzeugend, insbesondere
angesichts dessen, was der Autor noch hinzufügt: „Ein wesentliches Wirken
ist es, das Gott so bewirkt, ein Werk über aller Gnade und über der
Vernunft im Licht der Glorie".106 Dass dieses göttliche Werk nun ebenso „über
der Vernunft" stehe, bedeutet jedoch keineswegs, dass es dabei um etwas
Irrationales ginge, denn gemeint ist dabei sicherlich allein die aposteriorische,

durch Bilder (nach bildelicher wise) erkennende Vernunft - also eben
die natürliche Vernunft des Aristotelikers -, wie der Autor selbst in der
Fortsetzung der eben wiedergegebenen Passage schreibt:

„Da wird die Gnade ins Licht der Herrlichkeit verwandelt, und da heißt der
Mensch ein vergotteter Mensch; da blickt das Wesen ins Wesen und das
Wesen spendet Wesen; da wirkt der Geist alle Dinge mit Gott in wesentlicher
Weise, denn sein Werk ist Gottes Werk und Gottes Werk ist sein Werk. Wo
zwei eins sind, haben sie ja auch ein Wirken. Dieses Wirken kann die

104 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 102, 1. 26-34 (II, n. 19): „Daz ander werck
daz got würcket in der seien daz ist wesenlich, daz ist so der mensche dar zu komet, daz er
alle zûvelliche tugent erkrieget, daz er kumet in daz wesen der tugent, daz got in ime nach
wesenlicher wise alle tugent würcket, daz ist so der himelsche vatter gebirt sinen sun in der
seien. Und die geburt erhebet den geist über alle geschaffene ding in got, und danne so
heisset der geist gnadelos, wan gnade ein creatur ist, und der geist über alle creaturen
erhaben ist"; Übersetzung von Largier, 125.

105 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 102, 1. 34-37 (II, n. 19): „Und doch blibet die
gnade in dem menschen, und rihtet und ordenieret die krefte des menschen zu wartende der
geburt, die got gebirt in dem wesen der seien"; Übersetzung von Largier, 125.

106 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 102, 1. 37-39 (II, n. 19): „Und waz got danne
würcket, das ist ein wesenlich werck, und daz werck ist über alle gnade und über Vernunft in
dem lieht der glorien"; Übersetzung von Largier, 125.



276 Andrés Quero-Sänchez

Vernunft nicht verstehen in bildhafter Weise, daher sagt man, es stehe über
der Vernunft".107

Die gerade beschriebene Position bezüglich des Verhältnisses zwischen
natürlicher, gnadenhafter und absoluter Vernunft entspricht nun der Lehre

Meister Eckharts in der Armutspredigt aufs Genaueste. Die Rolle der
Gnade besteht nämlich auch nach Eckhart darin, dass das Wesen real,
daseiend wird. Was die Gnade Gottes zu bewirken hat, ist allein, so Eckhart,
dass „die Zufälligkeit das Wesen überhaupt vollbrachte".108 Ist der Mensch
durch die Gnade Gottes zum Wesen gebracht worden, so entbehrt er des

gnadenhaft gebenden Gottes: Her umbe sô bite ich got, daz er mich quit
mache gotes.109 Wenn ich im Wesen bin, dann bin ich in einen der Willkür
Gottes als des Garanten des Faktischen völlig entzogenen Zustand - in
einen absoluten Zustand - geraten. Es heißt dann: „Dann bin ich Ur-sa-
che meiner selbst, gemäß meinem Wesen, das ja ewig ist, nicht jedoch
gemäß meinem ,Gewordensein', das doch bloß zeitlich ist. Dann bin ich eben
ungeboren, und so bin ich ewig gewesen, ja bin es immer noch und werde
so ewig bleiben".110 In einem solchen wesentlichen oder absoluten Zustand

so schreibt Eckhart mehrmals, ,zwingt' der Mensch Gott dazu, sich ihm
- dem Menschen - zu geben. Und auch diese radikale Aussage begegnet
uns im Buch von der geistigen Armut:

„Denn wie die Gnade Gottes die Menschen zu tun zwingt, was Gott will,
zwingen die Menschen Gott, zu tun, was sie wollen. [...]. Nun hingegen ist
der Ausfluß göttlicher Gnaden vollkommen; er umströmt die reinen Herzen

107 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 102, 1. 39-103, 1. 6 (II, n. 19): „Und da wurt
gnade verwandelt in daz lieht der glorien, und da heisset der mensche ein vergotteter mensche,

und da gaffet wesen in wesen, und wesen gibet wesen, und da würcket der geist alle
ding mit got nach wesenlicher art, wan sin werck ist gottes werck und gottes werck ist sin
werck; wan wa zwei eins sint, die hant ein würcken. Und daz werck kan die Vernunft nit ver-
stan nach bildelicher wise, und da von heisset es über Vernunft"; Übersetzung von Largier,
125. Vgl. ebd. 4, 1. 29-32 (I, n. 6).

108 MEISTER Eckhart: Predigt 52, ed. Steer, 176, 1. 23-25 (Vgl. Die Deutschen Werke, Bd.

II, 502, 1. 2-3): „wan die gnâde gotes diu worhte in im [sc. Paulus], daz diu zuovellicheit vol-
brâhte daz wesen".

109 MEISTER Eckhart: Predigt 52, ed. Steer, 178,1.1 (Vgl. Die Deutschen Werke, Bd. II, 502,
I. 6f.).

110 Vgl. MEISTER Eckhart: Predigt 52, ed. Steer, 178, 1. 5-15 (Vgl. Die Deutschen Werke, Bd.

II, 502, 1. 9-504,3): „Her umbe sô bin ich min selbes sache nâch mînem wesene, daz êwic ist,
und niht nâch mînem gewerdenne, daz zîtlich ist. Her umbe sô bin ich geborn, und nâch
mîner gebornen wîse sô bin ich sterblich. Nâch mîner ungebornern wîse sô bin ich êwîcliche

gewesen und bin nû und sol êwiclîche blîben. Daz ich bin nâch gebornheit, daz sol sterben
und ze nihte werden, wan ez ist zîtlich; her umbe sô muoz ez mit der zît verderben. //In
mîner geburt, dâ wurden alliu dinc geborn, und ich was sache mîn selbes und aller dinge;
und haete ich gewolt, ich enwaere niht, noch alliu dinc enwaeren niht; und enwaere ich niht,
sô enwaere ouch got niht. Daz got got ist, des bin ich ein sache; enwaere ich niht, so enwaere

got niht got. Diz ze wizzenne des enist niht nôt".



Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut -rjl

und zwingt sie, in der wahren Liebe Gott anzuhaften: Dadurch wird auch
Gott von ihnen bezwungen".111

Als Fazit der bisherigen Diskussion hat sich also Folgendes herausgestellt:
Die von Gott gnadenhaft gegebene absolute Vernunft, die als solche
paradoxerweise ,gnadelos' ist und sogar Gott .bezwingt', ist nach Eckhart wie
nach dem Autor des Buchs von der geistigen Armut das Andere der natürlichen

Vernunft und des Natürlichen überhaupt. Die Vernunft konstituiert
somit freilich die Wirklichkeit, jedoch bloß als das Andere der Natur,
welches dieser gegenüber - der Realität gegenüber - als bloßes Sollen
entgegentritt. Nun - gerade eine solche These haben sowohl Schelling als
auch Hegel an der Wissenschaftslehre Fichtes kritisiert.112 Ja, insbesondere
Schellings Naturphilosophie stellt im Grunde eine Kritik an einer solchen
Position dar. Und doch: Auch eine solche Kritik an einer durch das bloße
Sollen beherrschten Metaphysik - an einer nämlich rein abstrakten
Metaphysik - ist Schelling bei seiner Lektüre des Buchs von der geistigen Armut
begegnet, wie gleich zu zeigen sein wird.

b) Die Gleichsetzung von Natur und absoluter Vernunft als Grundlage der
Naturphilosophie Schellings

Die absolute Vernunft als die gnadenhaft gegebene und doch zugleich
,gnadelose' Vernunft, die zunächst als das Andere der natürlichen, durch
Bilder die .geformte' Realität erkennenden Vernunft präsentiert wird, wird
im Buch von der geistigen Armut mehrmals als das die wirkliche Natur
Konstituierende ausgezeichnet:

„Wer die Vernunft schlecht macht, tut ihr Unrecht auf der einen Seite, denn
alle Kreaturen sehnen sich nach Leben. Erkennt die Vernunft, daß alle
zeitlichen Dinge todgeweiht sind und Gott allein ihr Leben ist, muß sie sich
Gott zuwenden, denn sie sehnt sich aufgrund ihrer Natur nach Leben. Es

entspricht der Natur der Vernunft weit mehr, daß sie sich Gott zuwendet als
den Kreaturen, denn nur Gott kann ihr genügen, nicht aber die Kreaturen.

111 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 135, 1. 30-37 (II, n. 55): „wan als die gnade
gottes die menschen betwinget, daz sie mussent tun waz got wil, also betwingent sie got, daz

er müs tun waz sie wellent. [...]. Aber nu ist der uzfluß gütlicher gnaden volkomen, und um-
bflüsset lutere hertzen, und betwinget sie mit rehter minnen daz sie got mussent an hangen:
und da von wurt ouch got von in betwungenÜbersetzung von Largier, 164. Siehe noch ebd.
185, 1. 22-25 (n- n8). Die in diesem Zusammenhang relevanten Stellen im Werk Eckharts
habe ich a.a.O. verzeichnet; vgl. QUERO-SÄNCHEZ: Sein als Freiheit, 48, Anm. 33; siehe auch
ebd., Anm. 32.

112 Vgl. etwa SCHELLING: Fernere Darstellung aus dem System der Philosophie, ed. Karl
Friedrich August Schelling, 360, 1. 9-20. Vgl. etwa HEGEL, G.W.F.: Glauben und Wissen oder
die Reflexionsphilosophie der Subjektivität in der Vollständigkeit ihrer Formen als Kantische,
Jacobische und Fichtesche Philosophie, hg. v. H. Buchner u. O. Pöggeler, in: Gesammelte Werke.

Ed. der Rheinisch-Westfälischen Akademie der Wissenschaften, Bd. IV. 388, 1. 16-27.



278 Andrés Quero-Sânchez

Daher ist es naturgemäßer, wendet sie sich dem zu, der ihr gibt, als dem, der
von ihr zehrt".u3

Auch hier lässt sich unschwer zeigen, dass Meister Eckhart nicht anders
als der Autor des Buchs von der geistigen Armut denkt."4 Die absolute
Vernunft als eine - zunächst - die natürliche Vernunft negierende wird also
als diejenige präsentiert, die doch vil natürlicher ist als die (angeblich)
natürliche Vernunft. Allein im Absoluten erreicht der Mensch nämlich sein -
von seinem angeblich eigenen verschiedenes - eigentliches Leben, nach
welchem er sich aufgrund seiner eigentlichen Natur sehnt. Denn allein im
Absoluten ist er .selbst' - genauer: ,selbst-loses Selbst' -, das nicht bloß
durch Zufall hin und her getrieben wird. Die ware und rehte Natur - wie es
ausdrücklich heißt: die nature nach wesen - ist in diesem Sinne allein die
wesentliche Natur, die vom gebrestlichen züval nicht berührt wird und
eben dadurch (selbst-loses) Selbst ist und in Ewigkeit bleibt:

„Die Natur aber ist gut; und gut ist das, was rein und ohne vergänglichen
Zufall bleibt. Wenn daher der Mensch in seiner wahren natürlichen Würde
lebt, ist er gänzlich frei von vergänglichen Zufall. Rein ist aber auch, was frei
ist von vergänglichen Zufall. Deshalb ist der naturhafte Mensch gleichzeitig
ein reiner Mensch. Vergänglicher Zufall verunreinigt die Natur, nicht aber die
Natur in ihrem wahren Wesen. Wie die zufällige Tugend die Natur ordnet
und zurückführt in ihren wahren Ursprung, so zerstört auf der andern Seite
das Laster die Natur und führt sie weg von ihrem Ursprung, bis sie nicht
mehr zurückfindet in ihren Ursprung und in ihr wahres Wesen. Viel natürlicher

ist das Wirken der Tugend als das des Lasters, denn die Tugend bejaht
die Natur, während das Laster sie verneint".u5

u3 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 103, 1. 22-30 (II, n. 20): „Und wer Vernunft
schiltet, der tut ir gar unreht nach einer wise, wan alle creaturen begerent lebens; und so
danne die Vernunft bekennet daz alle zitliche ding dötliche sint, und alleine got ir leben ist:
so müs sie sich von not zu got keren, wan sie von natur begert lebens, und es ist der
Vernunft vil natürlicher, daz sie sich kert zu got wan zu den creaturen, wan alle creaturen mii-
gent sie nit erfüllen, mer: got allein. Und da von ist es natürlicher, daz sie sich keret zu dem
der ir gibet, wan zü dem der ir nimet"; Übersetzung von Largier, 126. Vgl. noch ebd. 103, 1.

31-104, 1. 25 (n. 21).

"4 Vgl. QUERO-SÄNCHEZ: Sein als Freiheit, 144-163: Über das Lebendigsein des Lebenden:
,„Ez enlebet niht, waz von uzen wirt beweget' ".

u5 Buch von der geistigen Armut, ed. Denifle, 31, 1. 22-34 (L n. 63): „wan danne natur gut
ist, waz danne gut ist, daz ist luter und ist ane allen gebrestlichen züval. So danne ein mensche

stat in sinem rehten natürlichen adel, so ist er ane allen gebrestlichen zuval; waz danne
ane allen gebrestlichen züval ist, daz ist luter, und da von ist ein reht natürlich mensche ein
luter mensche. Waz die natur unluter machet, daz ist gebrestlich züval der nature, und ist
nit die nature nach wesen. Und also die züvellige tugent die nature ordent und füret zü irem
rehten Ursprünge und zü irem rehten wesen, also zerstöret die untugent die nature und ver-
ret sie von irem Ursprünge, daz sie niemer komet zü irem rehten Ursprünge und wesen. Es

ist vil natürlicher tugent würcken danne untugent, wan tugent setzet die natur und untugent

entsetzet sie"; Übersetzung von Largier, 42L Siehe noch ebd. 30, 1. 27-31, 1. 10 (n. 62);
ebd. 32, 1.1-14 (n. 64); ebd. 36, 1. 38-37, I. 24 (nn. 81-82); ebd. 71, 1. 30-40 (n. 143).



Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut 279

Schellings Naturbegriff bewegt sich in dieser Bahn, wobei er freilich nicht
nur von der Natur des Menschen spricht, sondern von der Natur überhaupt:
„Der Naturphilosoph", schreibt er im Jahre 1799,

„behandelt die Natur wie der Transcendentalphilosoph das Ich behandelt.
Also die Natur selbst ist ihm ein Unbedingtes. Dieß aber ist nicht möglich,
wenn wir von dem objektiven Seyn in der Natur ausgehen. Das objektive Seyn
ist in der Naturphilosophie so wenig etwas Ursprüngliches, als in der
Transcendentalphilosophie".116

Die den Gesetzen des Mechanismus unterworfene Natur ist nicht die wahre,

organisch - somit: selbst- oder von innen - bestimmte Natur, sondern
bloß die aufgelöste oder vernichtete, die dem Zufall preisgegebene Natur,
die sich somit außerhalb des Wesens - außerhalb nämlich ihres eigentlichen

oder wesentlichen Seins, außerhalb Gottes - ja, außerhalb ihrer selbst
und somit als natur-lose Natur- befindet.u7

Auch Schellings Naturbegriff, wie gleichfalls die Grundbegriffe und -
prinzipien seiner Identitätsphilosophie sind ,mystisch'. Und sie sind
deswegen nicht .irrational', sondern eben rational; freilich im Sinne der
absoluten, abgeschiedenen - abstrakten und zugleich doch realen - Vernunft.

116 SCHELLING, Friedrich Wilhelm Joseph: Erster Entwurf eines Systems der Naturphilosophie,

hg. v. W.G. Jacobs u. P. Ziehe, in: Werke. Ed. der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften, Bd. VII. Stuttgart: Frommann-Holzboog 2001, 275, 1. 8-13 (Schellings Eintrag ins
Handexemplar, zu 78, 1. i8[i2j).

u7 Vgl. SCHELLING: Ideen zu einer Philosophie der Natur, ed. Durner, 93, 1. 23-33: „Dies
gelingt ihm [sc. dem Dogmatiker], so lange er sich innerhalb des Zusammenhangs von
Ursache und Wirkung befindet, unerachtet er nie begreiflich machen kann, wie dieser
Zusammenhang von Ursachen und Wirkungen selbst entstanden ist. Sobald er sich über die
einzelne Erscheinung erhebt, ist seine ganze Philosophie zu Ende, die Gränzen des Mechanismus

sind auch die Gränzen seines Systems. // Nun ist aber Mechanismus allein bey weitem
nicht das, was die Natur ausmacht. Denn sobald wir ins Gebiet der organischen Natur
übertreten, hört für uns alle mechanische Verknüpfung von Ursache und Wirkung auf. Jedes
organische Produkt besteht für sich selbst, sein Daseyn ist von keinem andern Daseyn abhängig";

Aphorismen zur Einleitung in die Naturphilosophie, ed. von Schelling, Karl Friedrich
August, in: Sämmtliche Werke, Bd. VII. Stuttgart: Cotta i860, 164, 1. 25-31: „Dieses Leben,
welches die Dinge bloß in Relation haben, und inwiefern sie es nur durch diese haben, ist es,
welches einen Anfang hat durch Entstehen und Geburt und ein Ende durch Auflösung oder
Tod. Das Leben jedes Dinges in Gott ist eine ewige Wahrheit, das Zeitleben aber ist nur das
Leben des Dinges, soweit es durch die bloßen Verhältnisse der Positionen untereinander
möglich ist, d.h. es ist ein nichtiges Leben". Zu Schellings Naturbegriff siehe QUERO-SÂN-
CHEZ: Über das Dasein, 399-405: Die Naturphilosophie: Über die Nichtigkeit des Mechanischen;;

DERS.: Schellings neuzeitliche Repristination, 185-188.



28o Andrés Quero-Sânchez

Zusammenfassung
Es ist längst bekannt, dass Schelling das Pseudo-Taulerische Buch von der

geistigen Armut gelesen sowie hochgeschätzt hat. Der Beitrag zeigt, inwieweit

Schellings Philosophie zentrale Begriffe und Thesen dieses Buches
übernimmt, was ja insbesondere für Schellings Transzendental- und
Identitätsphilosophie gilt, somit für philosophische Projekte, die vor seinem Umzug
nach München im Jahre 1806 entwickelt wurden.

Abstract
It is well-known that Schelling read and appreciated the Pseudo-Taulerian
Book of Spiritual Poverty. This article shows that it is possible to recognize
in Schellings Philosophy, especially in his Trancendental Philosophy as well
as in his Philosophy of Identity (that is, in philosophical positions he has
already carried out as he went to Munich in 1806), many important concepts
and thesis contained in this book.


	Schellings philosophische Lektüre des Buchs von der geistigen Armut (auch Buch von der Nachfolgung des armen Lebens Christi genannt)

