
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 2

Artikel: Les justifications de la foi d'après Guillaume d'Ockham

Autor: Roques, Magali / Faucher, Nicolas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761293

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Magali Roques / Nicolas Faucher

Les justifications de la foi d'après Guillaume
d'Ockham

La foi, ou croyance religieuse, est l'objet d'un intérêt établi en philosophie
de la religion. L'enjeu principal est de savoir si, dans l'analyse de la
psychologie de ce type de croyance, il faut insister sur ses aspects cognitifs,
émotionnels ou pratiques afin de rendre raison de son caractère bien
particulier. Il s'agit en effet d'un type de croyance qui n'est pas une
connaissance et qui, pourtant, emporte l'adhésion ferme du sujet épistémique,
à la différence de l'opinion ou d'autres formes de croyance. A ce sujet, on
renverra par exemple au débat entre A. Plantinga, qui défend une épisté-
mologie de la foi réformée (inspirée de Jean Calvin) et R. Swinburne, qui
défend une épistémologie de la foi catholique (inspirée de Thomas
d'Aquin). Ce débat est particulièrement représentatif des enjeux philosophiques

soulevés par la psychologie philosophique de la foi1.
La psychologie philosophique de la foi a fait l'objet de réflexions poussées

de la part des théologiens médiévaux, d'Alexandre de Halès à Robert
Holcot en passant par Duns Scot ou Thomas d'Aquin. Pourtant les théories
médiévales de la foi demeurent encore méconnues, en dépit de leur intérêt
philosophique intrinsèque indéniable2.

En effet, pour un théologien catholique médiéval, la foi est une vertu et,
à ce titre, elle vise au premier chef un bien3. Mais sa fonction propre, par
opposition aux autres vertus, est de faire adhérer un homme au vrai. Par

conséquent, la disposition (habitus) à croire et l'acte de foi sont liés tant à

l'intellect qu'à la volonté, tant au vrai qu'au bien, selon des rapports qui
diffèrent et évoluent suivant l'auteur que l'on considère. Certains insisteront

sur les aspects cognitifs de la foi, et tendront vers des positions qui
peuvent être appelées intellectualistes. D'autres, en revanche, insisteront
sur la dimension affective, morale ou normative de la foi. Ils auront alors
tendance à défendre des positions susceptibles d'être rassemblées sous

1

PLANTINGA, Alvin: Warranted Christian Belief. New York: Oxford University Press 2000 ;

SWINBURNE, Richard: Revelation. Oxford: Oxford University Press 2007.
2 Cf. cependant le colloque Pistis, Fides. Croyance et conviction de l'antiquité au moyen

âge : 2e partie, de l'antiquité tardive au Moyen Âge. Paris : EPHE, IUF (org. Ch. Grellard, L.

Lavaud, Ph. Hoffmann), actes à paraître chez Brepols Publishers ; JAFFRO, Laurent (éd.) :

Croit-on comme on veut Histoire d'une controverse. Paris : Vrin 2014.
3 Cf. entre autres ALEXANDRE de HALÈS (attribué) : Summa theologica, B. Klumper et alii

(éd.). Quaracchi : ex typ. Collegii S. Bonaventurae 1924-1948 (4 vol.), 1034 et 1067-1072 ;

THOMAS d'Aquin : De veritate, q. 14, a. 3 et Ila-IIae q. 4 a. 5 ; BONAVENTURE : Opera
theologica selecta, L. Bello (éd.). Quaracchi-Florence : ex typ. Collegii S. Bonaventurae 1941,
t. III., 460-463 et 477-479.



220 Magali Roques / Nicolas Faucher

l'étiquette du volontarisme doxastique, c'est-à-dire caractérisées par le fait
que la volonté est capable de causer un assentiment intellectuel à un objet
d'une façon relativement indépendante des conditions épistémiques
d'appréhension de cet objet4. Les textes théologiques médiévaux sur la foi
constituent ainsi un terrain d'observation unique, sur le plan de la psychologie
cognitive, de 1 'épistémologie, de la philosophie morale, voire de l'anthropologie.

Notre objectif, dans cet article, est de déterminer en quel sens Ockham
entend que l'on puisse avoir des raisons de croire. D'après Ockham, dans
les cas ordinaires d'assentiment intellectuel, les raisons d'assentir sont
contraignantes : une fois qu'elles sont saisies par l'intellect, celui-ci est causa-
lement nécessité à produire l'assentiment correspondant. En effet, Ockham

défend une épistémologie naturaliste, dans laquelle tout phénomène
cognitif s'explique par des causes naturelles et nécessaires, et telles que
l'agent épistémique, essentiellement passif, ne peut s'y opposer si ce n'est
dans le sens faible que la volonté peut détourner l'attention de l'agent de

l'utilisation de ces concepts ou de la formation d'une proposition mentales.
Cependant, le cas de la foi semble particulier. Ch. Grellard, qui s'est livré

récemment à une étude remarquable et pionnière de la théorie ockha-
miste de la foi6, estime que le traitement ockhamiste de la foi représente
une « exception volontariste » dans une épistémologie naturaliste : c'est la
volonté qui pousserait l'intellect à croire et l'assentiment aux propositions
de foi ne serait pas directement lié aux justifications épistémiques que l'on
pourrait fournir pour cette croyance. Au terme de l'analyse très serrée de
Ch. Grellard, il serait manifeste que le recours à une forme de volontarisme
doxastique pour expliquer l'adhésion à des croyances religieuses, comme
« Dieu est un et trois » ou « Dieu s'est incarné », représenterait un « point
aveugle » de l'épistémologie ockhamiste, inexplicable et injustifié?.

4 Pour une définition du volontarisme doxastique, cf. par exemple AUDI, Robert: Doxas-
tic Voluntarism and the Ethics of Belief, in: STEUP, Matthias (éd.): Knowledge, Truth and

Duty. Oxford: Oxford University Press 2001, 93-111. FREDERICK, Danny: Doxastic Voluntarism:
a Sceptical Defence, in: International Journal for the Study of Skepticism 3 (2013) 24-44. Sur
le statut de la foi au Moyen Âge, cf. WlRTH, Jean : La naissance du concept de croyance (Xlle-
XVIIe siècles), in Sainte Anne est une sorcière. Genève : Droz 2003, 113-176.

5 Cf. GRELLARD, Ch. : De la certitude volontaire, 74 et 85-86. Sur la naturalisation de

l'épistémologie d'Ockham et sa défense d'une forme d'externalisme, voir en particulier PA-

NACCIO, Claude: Ockham's Exterrnalism, in: KLIMA, Gyula (éd.): Intentionality. Cognition and
Mental Representation in Medieval Philosophy. New York: Fordham University Press, à

paraître. L'épistémologie d'Ockham a été qualifiée de fiabiliste pour la première fois dans
McCORD ADAMS, Marilyn: William Ockham. Notre Dame: Notre Dame University Press 1987,

544-
6 Cf. GRELLARD, Ch. : De la certitude volontaire, 63-86 ; GRELLARD, Ch. : La fides chez

Guillaume d'Ockham : de la psychologie à l'ecclésiologie, in: FORLIVESI, Marco/QUINTO, Ric-
cardo/VECCHIO, Silvana (éd.): "Fides virtus". The Virtue ofFaith from the Twelfth to the Early
Sixteenth Century. Münster: Aschendorff Verlag 2014, 335-368.

7 Cf. GRELLARD, Ch. : De la certitude volontaire, 78.



Les justifications de la foi d'après Guillaume d'Ockham 221

D'après nous, il n'est pas tout à fait approprié de parler d'un « point
aveugle » qui aurait un statut d'exception dans la théorie de l'assentiment
d'Ockham. La formation de croyances religieuses est explicable et a sa

place dans la psychologie cognitive d'Ockham, dans la mesure où, à notre
avis, elle se prétend être, par sa méthode, une psychologie d'un point de

vue empirique. En outre, nous verrons qu'il est possible de rendre compte
du fait que la croyance religieuse est une croyance nécessairement justifiée,

même si cette justification n'est pas d'ordre spéculatif. C'est en effet le
caractère vertueux de la foi qui permet à Ockham d'envisager une telle
justification. La principale justification de la croyance religieuse serait d'ordre
pratique et normatif. Reste à déterminer le statut exact de la volonté dans
l'assentiment à une proposition de foi et, par conséquent, à examiner en
quel sens la psychologie ockhamiste de la foi peut être caractérisée comme
étant une forme de volontarisme doxastique.

Nous commencerons par détailler la typologie des assentiments qu'Ock-
ham propose, afin de mettre en évidence ce qui distingue la psychologie de
la foi de celle de la connaissance. Ensuite, nous analyserons la psychologie
ockhamiste de la foi. Enfin, nous examinerons quelles peuvent être les
raisons de croire sur le plan spéculatif et sur le plan moral. Pour ce faire, nous
étudierons le débat qui a opposé Ockham et Chatton sur l'évidence
conférée aux propositions de foi par la vision de miracles, ce qui permettra de
déterminer le statut de la droite raison qui cause et justifie l'acte de foi en
général.

I. Une psychologie de la foi d'un point de vue empirique

La position du problème

Ockham aborde, de façon très classique, le problème de la nature de la foi
dans la question 7 du Prologue de l'Ordinatio, lorsqu'il se demande si la

théologie telle que la pratique le théologien est une science. Dans cette
question, Ockham est conduit à développer et justifier ce qu'il a affirmé
dans la question 1 du Prologue de l'Ordinatio : pour la plupart d'entre elles,
les vérités théologiques ne sont, au mieux, l'objet d'une connaissance que
de façon surnaturelle, par révélation spéciale de Dieu8.

Cependant, dans la question 7, Ockham propose un premier traitement
de la nature et du statut de la foi qui demeure incomplet. Son but est
d'abord de critiquer deux positions sur le rapport entre foi et science. Les

uns, comme Thomas d'Aquin ou Richard de Médiavilla, soutiendraient que
la foi peut être au moins en un certain sens une science ou une connaissance,

et que cela est requis pour que la théologie puisse être une sciences

8 OCKHAM : Ord., ProL, q. 1, OTh I, 15 I. 6-9.
9 OCKHAM : Ord., Prof, q. 7, OTh I, 184-187. Effectivement, avant Scot, certains théologiens

(dont Thomas d'Aquin, du moins dans certains textes) estiment que les propositions
de foi peuvent être connues par soi par le fidèle, et que cela est requis pour que la théologie



222 Magali Roques / Nicolas Faucher

Les autres, comme Averroès ou Aristote, estimeraient de façon moins forte
que tout ce qui est crédible est de droit connaissable ici-bas10.

En réponse aux partisans du recoupement possible entre science et foi,
Ockham rappelle les conditions sous lesquelles quelque chose peut être
connu avec évidence, en l'occurrence parce qu'il s'agit d'une proposition
connue par soi, ou bien parce qu'il s'agit d'une proposition qui est connue
par l'intermédiaire d'une proposition connue par soi, ou bien par l'expérience

au moyen d'une connaissance intuitive, et ce de façon immédiate ou
médiate11. Or, pour Ockham, si les objets de foi étaient connus par soi ou
connus par l'intermédiaire de propositions connues par soi, tous les
infidèles les connaîtraient, ce qui est faux ; par ailleurs, les fidèles ont les

mêmes connaissances intuitives que les infidèles, et ces derniers n'en ont
pas au sujet des objets de foi12. On peut parler ici de naturalisme : c'est la
considération de l'état naturel de tout homme qui est au principe de la
réflexion épistémologique d'Ockham sur la croyance.

Cette réponse n'est bien sûr pas suffisante pour écarter la thèse moins
forte, prêtée à Averroès et à Aristote, selon laquelle tout ce qui est crédible
est de droit connaissable. En guise de réponse, Ockham reprend Scot et
affirme qu'il n'est pas possible de réfuter par la raison naturelle leur
positions. Cependant, Ockham souligne que les objets de la foi catholique ne
sont pas connaissables de manière évidente ici-bas selon la loi commune^.

Une opposition centrale entre connaissance évidente et foi se trouve
ainsi esquissée. Elle semble correspondre à une opposition entre deux
types d'assentiment, l'assentiment évident, et par là certain, et l'assentiment

seulement certaine. Rappelons qu'Ockham a défini, dans la question
î du Prologue, l'assentiment comme un acte judicatif par lequel l'intellect
juge qu'une proposition est vraie, et le dissentiment comme un acte judicatif

par lequel l'intellect juge qu'une proposition est fausse. L'acte judicatif

se distingue de l'acte d'appréhender une proposition16. Il semble donc

que l'acte judicatif puisse être qualifié et distingué en différents types,
dont l'assentiment évident et l'assentiment seulement certain.

Ockham est amené à examiner en détail le sujet dans la Question Variée
V, qui traite de la question de savoir si la thèse de la passivité de l'intellect,

puisse être une science. Cf. par exemple DOUGHERTY, Michael V.: Aquinas on the Self-
Evidence of the Articles ofFaith, in: The Heythrop Journal 46 (2005) 167-180.

10 OCKHAM : Ord., Prof, q. 7, OTh I, 192-193.
11 OCKHAM : Ord., Prof, q. 7, OTh I, 187 1.17-188 1.1.
12 OCKHAM : Ord., Prof, q. 7, OTh I, 188 1. 1-9. Sur le statut de l'infidélité dans le rejet

ockhamiste de la scientificité de la théologie, voir BlARD, Joël : Guillaume d'Ockham. Logique
et philosophie. Paris : PUF 1997, 94-95.

13 OCKHAM : Ord., Prof, q. 7, OTh I, 192 1. 22-193 1- 4- Cf. JEAN DUNS SCOT : Ord. I, Prof, 1,

ed. Vaticana I, 9.
14 OCKHAM : Ord., Prof, q. 7, OTh I, 193 1. 5-11.
15 OCKHAM : Ord., Prof, q. 7, OTh I, 2011. 2-3.
16

OCKHAM : Ord., Prof, q. 1, OTh 1,16 1.12-18.



Les justifications de la foi d'après Guillaume d'Ockham 223

centrale dans son externalisme épistémologique et dans son réalisme
direct, peut être maintenue jusqu'au bout1?.

La construction de l'enjeu

La Question Variée V montre d'abord que l'explication psychologique de la
foi trouve sa place dans une réflexion plus générale sur la structure de

l'assentiment à un contenu propositionneb8, à partir de deux sources :

d'une part, un donné d'expérience, d'autre part les autorités religieuses^.
Ockham développe donc une psychologie empirique de la foi, qui prend
pour point de départ ce à quoi le fidèle a un accès épistémique et la façon
dont il s'y rapporte.

L'examen des garanties de la foi se construit à partir de la thèse, bien
connue, que l'assentiment évident à une proposition peut être causé par la
simple appréhension de ses termes, qu'il s'agisse d'une proposition dont
les termes sont connus de façon intuitive, comme « Socrate est blanc » si je
vois Socrate qui est blanc, ou de façon intuitive ou abstractive, comme la

proposition connue par soi « Le tout est plus grand que la partie »2°. La

cause de l'assentiment est également dans ce cas ce qui explique qu'il soit
justifié et non pas sans raison. Or il en va tout autrement dans le domaine
de la foi. L'enjeu, qui surgit sur la base d'un texte de Scot sur les causes de
l'assentiment21, est de parvenir à expliquer comment l'assentiment peut
être causé dans les cas où l'appréhension intuitive ou abstractive des termes
ne suffit pas à produire l'assentiment à la proposition.

Deux cas de figures se présentent chez Scot, l'assentiment à une proposition

fausse et l'assentiment à une proposition neutre pour quelqu'un puis

17 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 155 1. 4-7. Les éditeurs de la question estiment
être dans l'incapacité de la dater précisément et supposent qu'elle a pu être disputée
plusieurs fois. Cf. OCKHAM : Quaest. Var., OTh VIII, 12*. Comme cela apparaîtra par la suite,
notre étude nous conduit à penser qu'elle pourrait être postérieure au Prologue de l'Ordi-
natio, du moins dans sa première rédaction. Ch. Grellard estime qu'il s'agit d'une œuvre de

jeunesse, cf. GRELLARD, Ch. : De la certitude volontaire, 67.
18 Les passages de la Question Variée V portant sur la foi ont été mentionnés dans

plusieurs études. Cf. ALANEN, Lilli / YRJÖNSUURI, Mikko : Intuition, jugement et évidence chez
Ockham et Descartes, in : RASHED, Roshdi / BlARD, Joël (éd.) : Descartes et le Moyen Âge. Paris

: Vrin 1997, 155-174 ; PERINI-SANTOS, Ernesto : La théorie ockhamienne de la connaissance
évidente. Paris : Vrin 2006, 71-76 ; MlCHON, Cyrille : Nominalisme. La théorie de la signification

d'Occam. Paris : Vrin 1994, 55-71- Cette question a également fait l'objet d'un
commentaire, d'une portée plus générale, par PASNAU, Robert: Theories of Cognition in the Later
Middle Ages. Cambridge: Cambridge University Press 1997, 150-154.

19 OCKHAM : Rep. Ill, q. 9, OTh VI, 281, I. 6-17.
90 Pour la définition des propositions connues par soi, cf. OCKHAM : SL III-2, 4, OPh I, 511

1. 39-42 ; Ord., Prol., q. 1, OTh I, 5 1. 15-21. Pour une étude de la théorie ockhamiste de
l'assentiment évident, cf. PERINI-SANTOS, E. : La théorie ockhamienne de la connaissance
évidente, 57-128.

21 Cf. JEAN Duns Scot : Ord. I, d. 3, p. 3, q. 2, ed. Vaticana III, 267-268. Cf. aussi Ord. I,
d. 17, p. 1, q. 1-2, ed. Vaticana V, 155-156.



224 Magali Roques / Nicolas Faucher

vraie ou fausse pour lui22. Dans le premier cas, l'appréhension des termes
d'une proposition fausse ne saurait conduire à y adhérer. Dans le second

cas, si l'appréhension des termes n'a pas suffi dans un premier temps à

causer l'adhésion à la proposition qu'ils forment, c'est qu'un autre facteur
l'a causé dans un second temps. D'après Ockham, la réponse de Scot consiste

à dire que la seule cause envisageable de ces assentiments est l'intellect,

qui plus est un intellect actif. Scot circonscrirait donc un domaine de
vérités rationnelles, auxquelles l'intellect assentit activement.

Ockham répond que l'analyse de Scot est défaillante. Au préalable,
Ockham précise que seule une participation active de la volonté explique
pourquoi, à partir des mêmes termes, est formée et du même coup
appréhendée une proposition affirmative plutôt que sa contradictoires. L'activité

de la volonté, qui commande donc à l'intellect à la fois la formation
d'une proposition et l'appréhension de celle-ci, concerne tout acte d'assentiment

en général.
Une fois ceci clarifié, Ockham s'attaque progressivement à la thèse sco-

tiste d'une activité de l'intellect dans les cas mis en évidence. Il est patent
qu'un autre facteur causal que la seule appréhension des termes est requis.
Ockham s'oppose à ce qu'il soit attribué à l'intellect : il faut reconnaître
dans ces cas une contribution active de la volonté, quelle qu'elle soit24. En

tant que cause naturelle, si l'on entend par là un facteur causal efficient
qui n'est pas libre, l'intellect ne peut être actif, c'est-à-dire qu'il ne peut
élire un acte plutôt qu'un autre. Seule la volonté peut choisir de faire
adhérer l'intellect à une proposition dont l'appréhension des termes ne conduit

pas nécessairement à y adhérer, directement ou par le biais d'un
raisonnements.

Reste à préciser la nature de cette contribution de la volonté, sous
l'hypothèse qu'il n'y a aucune nécessité à stipuler que l'intellect est une
puissance cognitive active pour rendre compte de la cognition de nature pro-
positionnelle, puisqu'on peut en rendre compte en stipulant seulement des

objets visés, des habitus et une volonté active26. Pour ce faire, Ockham
s'engage dans un raisonnement par élimination : une fois écarté l'assentiment

évident, il s'agit de se pencher sur l'assentiment seulement certain,

11 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 158 I. 50-62. Un troisième cas se présente, l'assentiment

à la conclusion d'une démonstration, que nous ne traiterons pas.
23 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 169 1. 267-274.
24 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 170 1. 290-296.
25 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 180 1. 506-514.
26 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 182 I. 559-562. Il ne faudrait pas en conclure

qu'intellect et volonté sont deux facultés de l'âme intellective réellement distinctes l'une de l'autre.

A ce sujet, cf. PANACCIO, Claude: Intellections and Volitions in Ockham's Nominalism, in:
PlCKAVÉ, Martin/SHAPIRO, Lisa: Emotion and Cognitive Life in Medieval and Early Modem
Philosophy. Oxford: Oxford University Press 2001, 75-93.



Les justifications de la foi d'après Guillaume d'Ockham 225

dans lequel la volonté intervient d'une façon qui reste à déterminera. Il
s'agit ainsi de décrire une psychologie de la foi acquise, sans élément
surnaturel, en procédant par défaut, à partir des causes déjà connues de
l'assentiment évident.

La quête d'une place pour la foi dans la théorie de l'assentiment

Pour mettre en place sa psychologie de la foi, Ockham commence par une
énumération et une classification des divers types de propositions
auxquelles il nous est possible d'assentir28. A ce stade de l'analyse, il n'y a

pas de place pour la foi et il est bien entendu question d'en trouver une,
sous l'hypothèse très forte qu'il n'y a pas de distinction à poser entre
assentiment et évidence, du moins lorsqu'on parle d'un objet connu avec
évidences. Autrement dit, il est question de faire une place à la foi sans
remettre d'une quelconque manière en question la théorie de l'assentiment
évident développée dans le Prologue de YOrdinatio.

Ockham mentionne trois cas fondamentaux de propositions, les propositions

connues par soi, les propositions contingentes et les propositions
neutres. De ces cas fondamentaux sont dérivables des cas plus complexes,
des propositions qui sont l'objet d'un assentiment qui comprend comme
cause concourante l'assentiment antérieur à une autre proposition. Par

exemple, l'assentiment à la proposition « Socrate est blanc » peut être
cause partielle de l'assentiment à la proposition « Socrate existe », si cette
dernière proposition est formée par l'esprit lorsque l'agent voit Socrate qui
est blanc. De même, l'assentiment à la proposition « Socrate est un
homme » peut être cause partielle de l'assentiment à la proposition «

Socrate est un animal rationnel », si cette dernière proposition est formée et
sous couvert de l'hypothèse que le sujet épistémique connaît le sens des

termes de façon distincte et non pas confuse3o. Dans ces exemples, le
rapport sémantique ou logique entre la proposition à laquelle on assentit
antérieurement et la proposition dérivée est manifeste.

Ce sont les propositions neutres, c'est-à-dire celles auxquelles, prima
facie, l'intellect n'a pas de raison d'assentir ou de dissentir, qui nous
intéressent ici. Le type d'assentiment dont elles peuvent faire l'objet n'a pas
été analysé par Ockham dans le Prologue de YOrdinatio. 11 se contentait

27 M. McCord Adams a souligné que le volontarisme d'Ockham s'accompagne d'une
certaine forme de naturalisme. Cf. notamment McCORD ADAMS, Marilyn: William Ockham: Vo-
luntarist or Naturalist?, in: WlPPEL, John F. (éd.): Studies in Medieval Philosophy. Washington

D.C.: Catholic University of America Press 1987, 219-247.
28 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 1711. 301-302.
29 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 188 1. 676-681.
30 Pour la définition de la connaissance distincte, par opposition avec la connaissance

confuse, voir OCKHAM : Ord. I, d. 3, q. 5, OTh II, 471. Pour une étude de cette question, voir
ROQUES, Magali : Définition et démonstration d'après Guillaume d'Ockham, in : BlARD, Joël
(éd.) : Les traditions médiévales des commentaires aux Seconds Analytiques. Actes du colloque
tenu au CESR (Tours) lests, et ty octobre 2012. Turnhout : Brepols 2015.



22Ô Magali Roques / Nicolas Faucher

alors de recourir à ce type de propositions pour étayer la thèse selon
laquelle l'acte d'appréhension ou de formation d'une proposition et l'acte
d'y assentir sont de droit distincts, le premier étant logiquement antérieur
au second et donc de droit séparable du second3k Dans la Question Variée
V, Ockham précise que les propositions neutres peuvent faire l'objet d'un
assentiment évident ou d'un assentiment qui ne l'est pas32. On s'en doute,
s'il faut trouver une place pour la foi dans la théorie de l'assentiment, c'est
vers ce type de proposition qu'il faut se tourner.

Les propositions neutres se distinguent des cas dérivés de propositions
évidentes, contingentes ou connues par soi, du fait que l'assentiment à ce

type de propositions dépend nécessairement de propositions qui ont fait
l'objet d'un assentiment antérieur. Autrement dit, il faut une « evidence »,

au sens où l'emploient les théories contemporaines évidentialistes comme
celle de Clifford33, pour emporter l'adhésion de l'intellect qui, sans cela, ne
se prononcerait pas. Au-delà de ce trait commun des propositions neutres,
peu de choses les rassemblent.

Il faut commencer par distinguer deux types de propositions neutres,
en fonction de critères provenant d'une logique de type épistémique, régulant

des rapports épistémiques de prémisses à conclusion34. Pour les
propositions neutres du premier type, il est possible de déterminer
mécaniquement les causes de l'assentiment, car cet assentiment est causé par un
raisonnement reproductible, qui est soit d'ordre syllogistique, soit d'ordre
non syllogistique35. La qualité de l'assentiment à la proposition neutre qui
est la conclusion du raisonnement dépend de la nature de ce raisonnement.

S'il s'agit d'une démonstration, la proposition neutre peut faire l'objet
d'un assentiment évident, qui est causé par l'appréhension des termes de
la proposition et par l'assentiment aux prémisses du raisonnement36. S'il
ne s'agit pas d'une démonstration, alors il s'agit d'un raisonnement soit
probable, soit erroné ou trompeur, c'est-à-dire sophistique. Dans le
premier cas, l'assentiment à la proposition neutre qui est la conclusion du
raisonnement est probable. Il s'agit donc d'une opinion, c'est-à-dire d'un acte

31 OCKHAM : Ord., Pro/., q. i, OTh I, 16 1. 19-22 ; 57 1. 20-58 1. 4 A ce sujet, cf. aussi OCK-
HAM : Quodl. IV, q. 6, OTh IX, 501.

32 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 1711. 318-320.
33 CLIFFORD, William Kingdon: The Ethics of Belief, in: Lectures and Essays. New York:

McMillan 1879, repris dans STUMP, Eleonore/MURRAY, Michael J. (éd.): Philosophy of
Religion: the Big Questions. Oxford: Blackwell 1999.

34 Ockham s'appuie sur la théorie qu'il développera plus dans les Quodlibeta. Cf. en
particulier OCKHAM : Quodl. V, q. 2, Oth IX, 484 1. 87-486 I. 136 ; Quodl. V, q. 3, OTh IX, 489 1.

45-50. Pour une analyse des principes de la logique épistémique d'Ockham, cf. BOS, Egbert
P.: Epistemic Logic in the Later Middle Ages. London: Routledge 1993, 46-61. Pour la
classification des divers types de syllogismes, voir OCKHAM : SL III-i, 1, OPh I, 359.

35 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 1711. 321-172 1. 328.
36 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 172 1. 329-331.



Les justifications de la foi d'après Guillaume d'Ockham 227

judicatif avec crainte de l'opposé, qui n'exclut pas la possibilité que la
proposition antérieurement neutre soit non véridique ou fausse37. Dans le
second cas, que nous ne détaillerons pas, il est question des conséquences
sur la qualité de l'assentiment de la possibilité d'une erreur dans le
raisonnement qui en est la cause partielle.

On peut conclure de cette analyse qu'Ockham a trouvé une place pour
l'opinion dans sa théorie de l'assentiment. Les causes et les justifications
de l'opinion ont été en effet mises en évidence par cette analyse de l'assentiment

au premier type de proposition neutre. Reste-t-il une place pour la

croyance L'analyse qu'Ockham propose du second type de proposition
neutre montre qu'il en reste même deux, et qu'une nouvelle élimination
est nécessaire.

Le second type de propositions neutres comprend des propositions qui
ne peuvent être inférées d'aucun « moyen », pour reprendre la terminologie

d'Ockham. L'intellect y assentit sans raisonnement. Il y en a deux
types : soit la proposition considérée est nécessaire soit elle est
contingentes8. Si elle est nécessaire, on peut y assentir du fait de l'expérience39.
En effet, on peut assentir de façon évidente à une proposition donnée

parce que l'on a une connaissance évidente d'une part d'une proposition
nécessaire, d'autre part d'une proposition contingente. Par exemple, du
fait que je connais de manière évidente la proposition contingente « Cette
chaleur chauffe » (en parlant d'une chaleur que je connais intuitivement)
et la proposition per se nota « Toutes les formes de même raison peuvent
avoir des effets de même raison », je connais de manière évidente la proposition

« La chaleur chauffe ». Bref, Ockham en profite pour expliquer un
point crucial mais peu développé du Prologue de YOrdinatio, celui qui
touche à l'induction et au principe de causalité^.

Par élimination, il reste une dernière place pour la foi, qui concerne
donc la dernière classe de propositions neutres, en l'occurrence les propositions

neutres contingentes^ que l'on ne peut inférer de propositions
antérieures par un moyen. Ici, d'après Ockham, une subdivision s'impose.
On peut assentir à une proposition de ce type soit d'après l'autorité, soit
par une volitions. Dans le premier cas, l'assentiment à l'autorité suffit à

causer l'assentiment à la proposition concernée. Dans le second cas, il faut

37 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 172 1. 331-333.
38 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 173 1. 357-358.
39 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 173 1. 358-364.
40 OCKHAM : Ord., Prol., q. 2, Oth I, 87 1. 8-10 ; 91 I. 24-92 1. 2. Cf. WEINBERG, Julius R.:

Ockham's Theory of Scientific Method, in: Ockham, Descartes and Hume. Self-Knoweldge,
Substance and Causality. Madison: University of Wisconsin Press 1977, 22-32.

41 Certes, de nombreuses propositions de foi sont contingentes, notamment celles qui
concernent des événements historiques narrés dans la Bible, comme l'incarnation ou la
résurrection. D'autres en revanche sont nécessaires, comme la proposition « Dieu est trois et
un ». La restriction aux propositions de foi contingentes est difficilement compréhensible.

44 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 173 1. 364-366.



228 Magali Roques / Nicolas Faucher

une connaissance simple des termes de la proposition considérée,
l'appréhension de la proposition en question, enfin une volition pour causer
l'assentiment à ladite proposition. Ockham détaille ici ce qu'il énonce en
résumé dans la septième Question Variée :

« [...] l'intellect n'adhère à rien si ce n'est en raison de la chose ou en raison
de l'autorité ou en raison d'une prescription de la volonté. »43

Quel rapport poser entre l'autorité et la volonté Sont-elles exclusives
l'une de l'autre Dans la Question Variée V, Ockham précise que ces
raisons sont toutes deux des causes de l'assentiment à un objet de foi44.

Ainsi, une place pour la foi a sans doute été trouvée dans la théorie
générale de l'assentiment. Reste à décrire et analyser cette psychologie de
l'assentiment à un objet de foi.

II. La psychologie de l'acte de croyance

La distinction entre deux actes de croyance

Ockham a-t-il vraiment trouvé une place pour la foi dans sa théorie de
l'assentiment Un objecteur n'est pas de cet avis :

« En outre, une foi acquise ne peut être causée par la connaissance incomplexe

des termes et l'appréhension [de la proposition crue], parce que, dans
ce cas, l'objet de foi serait évident à partir des termes et il n'y aurait pas de
foi. Donc elle est causée par l'intellect. »45

Autrement dit, Ockham ne parviendrait pas plus dans la question variée

que dans le Prologue de l'Ordinatio à distinguer les causes de l'assentiment
évident de celles de l'assentiment seulement certain, alors qu'il stipule,
comme dans le Prologue, qu'il faut poser une différence entre ces deux
types d'assentiment46.

En guise de réponse, Ockham distingue deux cas, le cas correspondant
à l'autorité et le cas correspondant à la volition47. On peut accomplir un
acte de foi au sujet d'une proposition donnée premièrement en raison
d'une connaissance (notitia) des termes de cette proposition (a), d'une
appréhension (apprehensio) de cette proposition (b) et d'un acte de foi au
sujet d'une autre proposition (c) ; deuxièmement en raison d'une
connaissance (notitia) des termes de cette proposition (a), d'une appréhension
(apprehensio) de cette proposition (b) et d'une volition qui ne concerne
pas la même proposition (c). Le premier cas correspond sans doute au cas

43 OCKHAM : Quaest. Var. VII, a. 3, OTh VIII, 370 1. 674-676; OCKHAM : Rep. III, q. 9,
OTh VI, 281,1. 6-7.

44 OCKHAM ; Quaest. Var. V, OTh VIII, 173 I. 366-370.
45 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 1611. 107-110.
46 OCKHAM : Ord., Prol., q. 7, OThl, 197 1. 18-20.
47 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 184 1. 595-601.



Les justifications de la foi d'après Guillaume d'Ockham 229

où l'autorité est cause partielle de l'assentiment à la proposition crue.
Assentir selon l'autorité, c'est donc assentir à une proposition crue par
l'intermédiaire de laquelle une autre proposition est crue. Le second cas

correspond au cas où la volonté est cause partielle de l'assentiment à une
proposition crue. Quel est le rapport entre ces deux cas

Pour répondre à cette question, commençons par examiner le cas où
l'autorité est cause partielle de l'assentiment à un objet de foi. Ce qui est
en jeu ici est la règle qui autorise le recours à un « principe de crédulité »,

pour reprendre le terme de Thomas Reid, qui fut l'un des premiers à vouloir

revaloriser le statut du témoignage dans l'étude des sources et des
justifications des états épistémiques fermes48. Ockham en donne un exemple.
Si un homme croit par une foi acquise à la proposition « Tel homme est
universellement vérace dans ses propos et dans ses actes », alors, si cet
homme affirme que quelque chose est vrai de manière certaine, celui qui
lui a accordé sa foi ne peut refuser de croire ce qu'il affirme, sans quoi il y
aurait contradiction49. De fait, c'est seulement si la volonté détourne
l'attention de l'intellect de cette proposition qu'il lui est possible de ne
plus y assentir. Quoi qu'il en soit, il ne pourra jamais affirmer qu'elle est
fausse : une fois qu'il l'a appréhendée, il ne peut pas ne pas la considérer
comme vraies0. Si c'était le cas, nous pourrions parler d'un cas de
contradiction pragmatique du sujet épistémique avec lui-même.

L'assentiment en raison d'une autorité est donc un assentiment dont la

logique est identique à celle des assentiments que nous avons déjà
analysés : l'assentiment fait à une proposition antérieure cause, de façon
concourante avec la saisie des termes et l'appréhension d'une proposition
donnée, l'assentiment à cette dernière propositions!.

Dès lors, quelle est la cause et la raison d'un tel assentiment à l'autorité,
c'est-à-dire à une proposition comme « Cet homme est vérace » C'est
l'objet d'un second exemple d'Ockhams2. Dans son analyse, ce dernier
procède encore par récurrence, en éliminant tous les types d'assentiment
envisagés jusqu'à présent. Il ne reste alors que deux solutions. Selon la
première, nous assentons à la proposition antérieure parce que nous assen-
tons par un acte de foi à une proposition plus antérieure encore dont la
vérité implique celle de la précédente. On le voit sans peine, cela nous

48 Reid, Thomas: An Inquiry into the Human Mind on the Principles of Common Sense,
D.R. Brookes (éd.). Edimbourg: Edinburgh University Press 1997, 24. Pour un commentaire
de ce texte, dans lequel Reid, contre la tradition moderne mais aussi médiévale, s'efforce de
montrer que le témoignage est la source fondamentale toute connaissance, cf. POUIVET, Roger

: Qu'est-ce que croire Paris : Vrin 2003, 71-80.
49 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 184 1. 602-610. Sur la fides comme confiance, cf.

WEIJERS, Olga: Some Notes on Fides and Related Words in Medieval Latin, in: Archivum lati-
nitatis medii aevi 40 (1977) 77-102.

50 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 185 1. 610-618.
51 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 185 1. 618-625.
52 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 186 1. 626-629.



230 Magali Roques / Nicolas Faucher

conduirait à une régression à l'infini53. Il ne reste donc qu'une seule solution

: l'assentiment volontaire54.

L'exemple de l'oubli de la science

Pourtant, cette solution embarrasse Ockham. Un objecteur qu'il convoque
affirme en effet que l'assentiment en tant que tel semble se confondre malgré

tout avec l'assentiment évidentss. Ockham répond que tout assentiment

n'est pas un assentiment évidents^. 11 avance une preuve par l'exemple,
qui consiste en une reprise retravaillée d'un passage de la question 7 du
Prologue de l'Ordinatio. Dans ce passage, il affirmait qu'il est impossible à

la volonté de faire dissentir l'intellect à une proposition si celui-ci y assen-
tit avec évidence, alors qu'un théologien fait l'expérience courante qu'il
peut par sa seule volonté dissentir aux propositions de fois7.

Supposons un cas courant : j'ai fait une démonstration et je connais
donc avec évidence sa conclusion. Quelques jours plus tard, pourtant,
j'essaie de la refaire. Je me souviens très bien que je l'ai faite, je me
souviens également très bien de la conclusion, mais j'ai oublié le raisonnement

qui m'a donné une connaissance évidente de la conclusions. Quelle
est la qualité épistémique de mon assentiment à la conclusion Je sais que
seul le vrai est démontrable et j'assentis donc à la conclusion sans crainte
de l'opposé. Mon assentiment n'est pas une opinion. On comprend bien le

rapport qu'il peut y avoir avec la foi : dans les deux cas mon assentiment
sera ferme et certain. En outre, je ne sais pas comment j'ai pu aboutir un
jour à la vérité d'une certaine proposition et je fais pourtant confiance à ce

que me livre ma mémoire. Le statut épistémique de la mémoire est tout à

fait analogue au statut épistémique du témoignage qui fait autorité, mobilisé

antérieurement par Ockham pour rendre compte de la croyance.
Mais d'où vient, dès lors, la confiance que je prête au témoin ou à ma

mémoire Ockham se contente de préciser que sa description psychologique

est « peut-être » la bonne. Il semble en effet qu'il n'y ait pas de preuve

contraignante pour postuler dans l'esprit une disposition à se souvenir
d'avoir connu avec évidence une démonstrations^ L'analyse ockhamiste du
cas de l'oubli de la science n'exclut pas la possibilité que cette conclusion
mémorisée soit connue avec évidence, ni, à l'opposé, qu'elle ne soit que
l'objet d'une opinion, puisque n'est su au sens propre que ce qui est la
conclusion d'une démonstration.

53 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 187 1. 650-663.
54 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 187 1.664-188 1. 670.
55 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 188 I. 676-678.
56 Ockham : Quaest. Var. V, OTh VIII, 189 1. 688-691.
57 OCKHAM : Ord., ProL, q. 7, OTh I, 192 1. 11-20.
58 OCKHAM : Quaest. Var. V, OTh VIII, 189 I. 691-699.
59 OCKHAM : Quaest. Var V, OTh VIII, 189 1. 704-190 1. 708.



Les justifications de la foi d'après Guillaume d'Ockham 231

Est-ce à dire qu'il faut renoncer à chercher des raisons spéculatives
d'assentir aux propositions de foi Faudrait-il alors chercher des raisons
pratiques de croire Avant de poursuivre, nous pouvons dès à présent
conclure que la prise en compte de la foi dans la théorie de l'assentiment
n'oblige à aucune modification dans cette théorie60. Dans la Question
Variée V, Ockham fait bien plutôt preuve de sa maîtrise croissante d'un
appareil conceptuel qui est, il l'a montré, à même de fournir une psychologie
philosophique, descriptive et empirique, de tous les types d'assentiment.

III. Justification épistémique ou justification morale

L'évidence du miracle

Quelles sont donc les raisons d'assentir à une proposition de foi Un
débat sur la question va opposer Chatton et Ockham. Il s'agit d'examiner le

processus psychologique d'adhésion à un prêche. Chatton estime que les

propositions de foi sont si obscures que, si on les considérait en elles-
mêmes, on y dissentirait plutôt que le contraire61. Comment dès lors expliquer

la possibilité même de la foi Il ne reste qu'une seule solution,
l'évidence du miracle :

« Je dis donc qu'il apparaît une évidence de fausseté d'un côté, et de l'autre
une évidence de vérité seulement par les miracles. Cependant, l'évidence
tirée des miracles est plus grande, et donc l'intellect pratique dicte qu'il faut
y assentir. C'est pourquoi une personne indifférente, abstraction faite d'un
ordre de la volonté, et si elle n'est pas obligée à une secte, assentirait davantage

à la proposition que l'article est vrai, bien qu'elle le fasse avec peur en
raison d'une apparence de fausseté de l'autre côté. Mais si un commandement

de la volonté a lieu, elle assentit sans crainte ni doute. »62

L'assentiment de foi procéderait d'arguments rationnels, probables,
capables par eux-mêmes de pousser l'intellect à assentir, mais sans neutraliser

la crainte de l'opposé. Comme dans le cas de l'opinion, il y aurait,
dans le cas de la foi, et sous condition que le croyant ait assisté à des
miracles, des preuves ou évidences d'un côté et de l'autre.

Comment distinguer dès lors l'opinion de la foi Seul un ordre d'une
volonté libre peut faire en sorte que l'assentiment soit ferme. Pour croire,
donc, il faudrait faire des efforts et être libre de le faire. Mais un autre rôle
du miracle apparaît : en plus de pousser à un assentiment probable au
contenu d'une prédication soutenue par ce miracle, il pousse à un assentiment
à la proposition pratique selon laquelle il faut croire fermement au contenu

de cette prédication. Comment interpréter ce second rôle

60 Comme semble le suggérer Ch. Grellard, pour qui « la considération du statut de la foi
acquise doit conduire à modifier sensiblement ce schéma [naturaliste de l'assentiment]. » Cf.
GRELLARD, Ch. : De la certitude volontaire, 66.

61 Chatton : Rep. III, d. 23, a. 5,185 1.17-23.
62 Chatton : Rep. III, d. 23, a. 5,186 1. 7-14.



232 Magali Roques / Nicolas Faucher

Chatton développe sa position dans les articles 5 et 6 de la distinction
23 du livre III de la Reportatio63 :

« Il ne semble pas possible de soutenir cette opinion [à savoir celle selon
laquelle l'article de foi n'a aucune évidence], parce que je demande : soit,
avant que la volonté n'ordonne l'assentiment de foi, l'intellect dicte qu'il faut
se tenir à cet assentiment, et dans ce cas il dispose de quelque persuasion et
évidence en faveur de cela ; soit ce n'est pas le cas, parce qu'alors jamais il ne
serait tenu d'après la conscience à l'acte de croire. De même, dans ce cas, cet
acte vertueux ne pourrait jamais être réglé par une raison droite. »64

Chatton exprime une idée encore absente de la réflexion d'Ockham : il faut
avoir une raison droite d'assentir pour pouvoir le faire. Cet assentiment
doit pouvoir être qualifié de vertueux d'après cette raison droite, ce qui le

distingue de l'assentiment opinatif. La qualité de vertueux dépend d'une
obligation à laquelle le croyant s'estime être tenu d'après sa conscience.

Le rôle des miracles est ici majeur. Ils sont la seule source d'évidence en
faveur d'articles de foi qui, du moins pour certains, comme « Dieu est à la

fois trois et un », semblent faux indépendamment d'un acte de volonté^.
Cet acte de la volonté est justifié et motivé par le miracle, dans la mesure
où l'évidence de ce dernier, plus grande que l'évidence de la fausseté des

articles, entraîne l'intellect (pratique) à dicter ledit acte de volonté.
Chatton sépare donc de façon claire, contrairement à Ockham, une

fonction de justification épistémique d'une fonction de justification
morale. Sur le plan purement spéculatif, le fait qu'un miracle soutienne la
prédication d'un article de foi ne produit qu'un assentiment craintif à cet
article. Sur le plan pratique, il produit en revanche un assentiment à un
dictamen de la raison pratique susceptible d'entraîner par l'entremise de la
volonté un assentiment intellectuel ferme et vertueux aux articles de foi.

La réponse externaliste d'Ockham

Ockham répond à Chatton dans la question 6 du quatrième Quodlibet,
dans lequel il se demande si l'audition d'un prêche renforcée par la vision
d'un miracle cause un habitus différent de celui de la foi, c'est-à-dire un
habitus certain et évident66, tel qu'il « implique qu'il en soit dans la chose

comme il est dénoté par la proposition à laquelle on assentit »67. Comme
de coutume, pour réfuter Chatton68, Ockham va s'appuyer sur un contre-

63 Chatton : Rep. III, d. 23, a. 5,184 1.3-185 1. 5 ; a. 6,185 1. 6-186 1.14.
64 Chatton : Rep. III, d. 23, a. 5,1841. 8-13.
65 Chatton : Rep. III, d. 23, a. 5,185 1.17-23.
65 Ockham : Quodl. IV, q. 6, OTh IX, 322 1. 2-323 1. 9.
67 OCKHAM : Quodl. IV, q. 6, OTh IX, 322 1.15-18.
68 Voir à ce sujet ROQUES, Magali : Le principe d'économie d'après Guillaume d'Ockham,

in: Franciscan Studies 72 (2014).



Les justifications de la foi d'après Guillaume d'Ockham 233

exemple qui montre que Chatton propose une mauvaise description des

faits, en l'occurrence de la psychologie de l'acte de croyance.
Supposons que quelqu'un écoute le prêche d'un musulman et que ce

prêche soit soutenu par des miracles apparents, c'est-à-dire qui paraissent
tels à l'auditeur, et que, du fait de ces miracles apparents, l'auditeur donne
son assentiment à ce qui est prêché69. La conséquence est immédiate :

puisque cet acte d'assentiment a pour objet quelque chose qui est faux du
point de vue de la théologie catholique, il ne saurait être évident. Cet argument

typiquement externaliste a donc pour conséquence qu'il est impossible

d'attribuer une quelconque fonction causale au miracle dans la
production d'un assentiment évident7°.

Le contre-argument d'Ockham n'a-t-il pas des conséquences sceptiques
qui s'attaquent à la possibilité même de trouver une justification qui
distingue la simple opinion de la foi Dans un tel cas, nous dit Ockham, Dieu
donnerait à celui qui écoute ces prêches une inspiration divine qui lui
indiquera à qui se fier, car « il n'abandonne jamais une créature rationnelle
sans aides opportunes. »71 Dans le cas de la foi, et à la différence des
arguments sceptiques qui attaquent la notion de connaissance, on peut s'en

remettre, c'est le cas de le dire, à un Deus ex machina.
Ceci dit, Ockham attaque à la racine la valeur du miracle pour rendre

compte de la psychologie de la foi. En effet, le contre-exemple d'Ockham
montre que, indépendamment de l'aide éventuelle de Dieu, l'auditeur en

question pourra adhérer aussi bien à un prêche vrai qu'à un prêche faux,

pour peu que les apparences le soutiennent. D'après Ockham, Chatton fait
un mésusage de la notion d'évidence qui, par définition, implique la vérité
de la proposition à laquelle on assentit avec évidence7A Pour rendre
compte d'un assentiment ferme engendré par un prêche, il faut donc
admettre que ce dernier ne peut être au principe que d'un acte de foi73. Un
prêche, qu'il soit assorti de miracles ou pas, causera un acte de foi chez un
infidèle ou l'augmentation d'une foi précédemment acquise chez un fi-
dèle74. La présence de miracles n'aura pour effet que l'intensification de
l'acte en question75.

Nous voici donc revenus à la question du statut de la volonté dans
l'assentiment à une proposition de foi. On pourrait penser que le recours à

69 OCKHAM : Quodl. IV, q. 6, OTh IX, 323 1.18-22.
70 Pour une caractérisation rapide mais sans doute suffisante pour notre propos de l'ex-

ternalisme, voir Plantinga, Alvin: Warrant: The Current Debate. New York: Oxford
University Press 1993, 63-64: "Given that I hold a belief B, it is not the case that whether B has

warrant for me depends solely on the purely psychological properties I display; purely
psychological properties are not the only thing relevant. [...] my cognitive environment is

irrelevant."
71 OCKHAM : Quodl. IV, q. 6, OTh IX, 327 1.113-116.
71 Cf. notamment OCKHAM : Quodl. V, q. 4, OTh IX, 498 1. 61-71.
73 OCKHAM : Quodl. IV, q. 6, OTh IX, 323 1.13-22.
74 OCKHAM : Quodl. IV, q. 6, OTh IX, 327 1. 107-110.
75 OCKHAM : Quodl. IV, q. 6, OTh IX, 327 1. 117-120.



234 Magali Roques / Nicolas Faucher

la volonté met tout simplement un terme à la réflexion épistémologique :

chacun croirait ce qu'il veut, de manière arbitraire, sans qu'il y ait besoin
d'y chercher une justification. Ce serait négliger un élément incontournable

pour tout théologien catholique : la foi est une vertu. Chatton a

rappelé, dans la discussion, cette donnée théologique, quand il a eu recours à

l'idée de droite raison.
Ceci étant, la foi peut être une vertu en deux sens distincts. En effet, on

peut parler de vertu surnaturelle et de vertu naturelle. Dans le premier
sens, l'acte de foi que l'homme accomplit du fait du prêche qu'il a entendu
et des miracles qu'il a vus est accompagné d'un acte de la foi infuse qu'il a

reçue au baptême. D'après Ockham, ceci n'est pas en jeu ici, puisqu'il est
parfaitement possible d'acquérir une foi naturelle en assistant à un prêche
sans avoir la charité, c'est-à-dire sans avoir reçu les vertus théologiques
infuses au baptême76. Du reste, la foi infuse n'a pas d'utilité sur le plan épis-
témique, puisqu'on ne peut prouver selon la raison naturelle ni qu'elle
existe, ni qu'on en ait besoin pour atteindre notre fin ultime77. Pour
Ockham, la réflexion sur la psychologie de la foi doit partir de la prémisse
selon laquelle il ne faut rien postuler dans l'esprit du croyant qui ne puisse
l'être dans celui de l'incroyant. Sur ce point, on peut parler de « naturalisme

» à propos de la foi, tout en soulignant que cet aspect de la doctrine
ockhamiste est une simple reprise de la position de Scot78.

C'est donc le second sens de vertu qui nous intéresse. Ockham l'attribue

à Aristote79. Affirmer dans ce second sens que la foi est une vertu
implique que l'acte de volonté qui ordonne à l'intellect d'accomplir un acte
de foi soit conforme à une raison droite, c'est-à-dire qu'il soit moralement
justifié. C'est au sujet de cette question de philosophie morale ou pratique
qu'une autre objection de Chatton intervient, que l'on trouve dans la
Collatio, et qu'Ockham reprend et discute dans le Quodlibet IV, q. 68°.

La droite raison

Chatton s'attaque à la justification du primum credibile dans le Prologue de
la Collatio. Contre Duns Scot et Durand de St-Pourçain, il soutient qu'un
seul acte de volonté est insuffisant pour en garantir la certitude, c'est-à-

76 OCKHAM : Quodl IV, q. 6, OTh IX, 325 1. 58-63.
77 OCKHAM : Rep. III, q. 9, OTh VI, 279 1. 2-10. Cf. aussi Quodl. III, q. 7, OTh IX, 230I. 57-

58.
78 Cf. Jean Duns Scot : Lect. III, d. 23, ed. Vaticana XXI, 97-122. A ce sujet, cf. Faucher,

Nicolas : Prêter foi avec parcimonie. Le traitement scotiste de la foi acquise et de la foi infuse,
à paraître dans les actes du colloque Pistis, Fides. Croyance et conviction de l'antiquité au

moyen âge Turnhout : Brepols.
79 Ockham : Quodl. IV, q. 6, OTh IX, 325 1. 63-65.
80 Pour la définition de la moralité, cf. OCKHAM : Quodl. II, q. 14, OTh IX, 176 1.11-177 1-16.



Les justifications de la foi d'après Guillaume d'Ockham 235

dire pour causer un assentiment certain à la proposition « tout ce qui est
révélé par Dieu est vrai81 ». Il défend donc l'idée suivante :

« On peut donc dire que le premier assentiment de foi ne s'appuie pas
totalement sur un commandement de la volonté, mais qu'un article de foi et
une vérité théologique est évidente et persuasive selon des propositions
tirées des sens d'hommes divers, et qu'il est véritablement apte, par elles, à

persuader un homme indifférent qui n'est pas non affecté, et à causer un
assentiment probable, abstraction faite de tout commandement de la volonté,
quoiqu'avec crainte en raison de l'apparence de l'autre parti, qui provient de

propositions semblant aller en sens opposé ; et, couplé avec un commandement

de la volonté, il assentit sans crainte par un acte de croire. » 82

Avec ou sans miracle, un assentiment de foi, et au plus haut point le
premier d'entre eux, s'analyse en deux éléments : des arguments d'ordre
pratique intimant qu'il faut croire, tirés des sens et de la raison naturelle, et
un acte de la volonté, qui garantit que cet acte de foi n'est pas une simple
opinion.

L'argument principal avancé par Chatton en faveur de cette idée est la
suivante : si la volonté dictait à l'intellect d'assentir à une proposition de
foi sans qu'il y ait une raison donnée par l'intellect en sa faveur, alors la
volonté ne serait pas vertueuse, car elle ne dicterait pas en toute
connaissance de cause, après délibération, et parce que cela est bon83. Il faut
donc poser qu'il y a une droite raison de croire, à laquelle la volonté n'impose

pas d'assentir, sans quoi on régresserait à l'infini, car il faudrait trouver

à ce nouvel acte une droite raison84. Il faudrait donc adopter un
volontarisme qui reconnaît à l'intellect pratique une fonction de justification
fondationnelle.

Ockham reprend l'argument de Chatton dans le Quodlibet IV, question
685 et répond que, du moins dans le cas du croyant qui sait raisonner, son
assentiment est bien contingent et non nécessité. Autrement dit son
assentiment lui est imputable : il est donc fait en connaissance de cause. Cet
assentiment présuppose une droite raison selon laquelle la volonté
ordonne à l'intellect de croire. Mais cette droite raison n'est pas évidente86.

Or la droite raison dans sa généralité, d'après Aristote dans l'interprétation

d'Ockham, est la notion même de prudence qui, définie au livre II
de l'Éthique à Nicomaque, est au cœur du livre VI87. Il n'y a pas d'acte droit

81 Cf. CHATTON: Reportatio et Lectura super Sententias: Collatio ad Librum Primum et
Prologus, Joseph C. Wey (éd.). Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies 1989, Prot
q. 1, 66, 1. 26-48.

82 CHATTON : Coll., Prof, q. 1, 68, 1. 96-103.
83 CHATTON : Coll., Prof, q. 1, 67,1. 50-53.
84 CHATTON: Coll., Prof, q. 1, 67, 1. 54-62.
85 OCKHAM : Quodl. IV, q. 6, OTh IX, 323 1. 24-324 1. 33.
86 OCKHAM : Quodl. IV, q. 6, OTh IX, 325 66-71.
87 OCKHAM : Rep. Ill, q. 12, OTh VI, 422, 1. 5-7. Sur la droite raison chez Ockham, cf.

CLARK, David W.: William of Ockham on Right Reason, in: Speculum 48 (1973) 13-36; MÜL-



236 Magali Roques / Nicolas Faucher

sans droite raison dans l'intellect88. Une droite raison est l'un des objets de
l'acte vertueux, c'est-à-dire quelque chose qui entre dans ses conditions
d'identité, au même titre que l'intention (aller à l'Eglise pour vénérer Dieu)
et les circonstances dans lesquelles l'acte est réalisé (aller à l'Eglise au
moment approprié, pour la messe, et non durant la nuit). D'après Ockham, et
bien que ce point demande une étude à part entière pour être expliqué, les

objets d'un acte (intention, acte de volonté, circonstances) sont une cause
efficiente concourante de la production de l'acte89. Par conséquent, une
droite raison, c'est-à-dire une raison pratique d'assentir à une proposition
de foi, est une cause efficiente de l'assentiment à cette proposition, au
même titre que la volonté. Ainsi, la psychologie de la foi d'Ockham ne fait
aucunement exception à sa théorie causale de l'assentiment : tout assentiment

s'explique psychologiquement et épistémologiquement par ses causes
efficientes.

Cependant, une raison droite non évidente n'est pas l'objet d'une
science ou une connaissance morale, c'est-à-dire qu'elle n'est pas une
vérité morale contingente évidente naturellement ou bien un principe moral
universel connu par soi, donc également évidente. La relation entre
l'assentiment au premier creditum et les actes de foi logiquement postérieurs,
dont il est la justification, n'est donc pas une relation de prémisse à

conséquence, ni dans l'ordre théorique, ni dans l'ordre pratique. On comprend
dès lors mieux pourquoi les propositions qui sont l'objet d'assentiments de

foi, dans la Question Variée V, représentaient une sous-classe de propositions

neutres, irréductibles aux propositions neutres qui peuvent être
connues avec évidence ou même aux propositions neutres auxquelle il est
possible d'assentir après raisonnement.

Essayons de conforter notre interprétation en analysant la justification
qu'Ockham apporte à l'idée, défendue dans le Quodlibet IV, q. 6, selon
laquelle il y a une rupture de nature entre le dictamen et l'assentiment aux
propositions de foi, qui est justifié par le dictamen. Ockham envisage deux
explications de l'acte de foi. L'enjeu est bien entendu de savoir comment
comprendre l'idée d'une droite raison non évidente qui justifierait moralement

un assentiment.
La première possibilité correspond à l'exemple, abstraction faite de tout

doute sceptique, de quelqu'un qui entend un prêche et qui voit des mi-

LER, Sigrid: Handeln in einer kontingenten Welt. Zu Begriff und Bedeutung der rechten
Vernunft (recta ratio) bei Wilhelm von Ockham. Tübigen: Francke 2000.

88 OCKHAM : Quaest. Var. VIII, OTh VIII, 409 1. 16-410 1. 21.
89 OCKHAM : Quaest. Var. VII, OTh VIII, 394 1. 443-446. Pour donner du sens à cet idée,

on peut dire qu'Ockham se rapproche de D. Davidson, qui s'oppose au néo-aristotélianisme
d'E. Anscombe et qui soutient que les raisons d'agir sont des causes de l'action.

90 Pour la définition de la science morale non positive (ou naturelle) comme science
démonstrative, cf. Ockham : Quodl. II, q. 14, OTh IX, 177 1. 35-178 I. 43. Cf. McCord Adams,
Marilyn: The Structure ofOckham's Moral Theory, in: Franciscan Studies 46 (1986) 1-35.



Les justifications de la foi d'après Guillaume d'Ockham 237

racles. Le raisonnement que cet auditeur peut faire au sujet du prêche
n'exige pas d'acte de volonté antérieur. En effet, les arguments en faveur
de la vérité du prêche entendu sont très vraisemblables, il n'y a pas d'arguments

en sens contraire, le prédicateur semble ne dire que la vérité et il se

produit des miracles. Tous ces éléments pris ensemble auraient pour effet
immédiat la production d'un jugement moral non évident selon lequel il
faut ordonner l'assentiment au sujet des articles de foi. Forte de cette
justification, la volonté pourrait alors ordonner (imperare) à l'intellect des

actes de foi d'une façon moralement justifiées. Ainsi, en ce qui concerne le

premier cas, Ockham restreint les conditions drastiques imposées par
Chatton, en tempérant la valeur d'évidence accordée au miracle, mais il ne

rompt pas avec l'analyse de son confrère.
D'après Ockham, une seconde possibilité est envisageables*. L'acte

d'assentiment par lequel on fait confiance à une autorité, celle du prêcheur, ne
dépendrait pas ici d'un examen rationnel. En effet, la volonté ordonnerait
à l'intellect d'assentir aux propositions « ce prêcheur dit la vérité », « ces
miracles sont de vrais miracles », plutôt que de laisser l'intellect raisonner
sur le miracle et ses circonstances. Il découlerait de ces assentiments la

production du même jugement moral précédemment cité, qui justifierait
le même acte de la volonté ordonnant à l'intellect des actes de foi. Il y
aurait donc un premier acte de la volonté causant plusieurs actes d'assentiment

de l'intellect. Cependant, nous dit Ockham, la situation n'est pas
vraiment appropriée, car la volonté se serait alors substituée à la droite raison

et par conséquent l'acte d'assentiment de la foi ne serait pas vertueux
au sens aristotélicien93.

La solution d'Ockham est finalement très proche de celle de Chatton, à

deux exceptions près. D'abord, Chatton accorde au miracle une importance

centrale dans la détermination de l'assentiment pratique, là où Ockham

considère qu'il n'amène qu'un surcroît d'intensité dans l'assentiment.
Ensuite, et de manière plus importante, Chatton donne une épaisseur épis-
témique supplémentaire à son modèle en parlant d'une raison droite
évidente dans un sens qui n'est sans doute pas à entendre avec la radicalité
que lui prête Ockham, pour lequel ce qui est évident ne peut être que vrai.
Ce sens serait plus proche de celui en vigueur dans les théories évidentia-
listes mentionnées plus haut. Bref, Ockham recourt à des arguments exter-
nalistes pour montrer qu'une solution qui s'appuie sur le sentiment d'im-
périosité ressenti par l'agent épistémique et sur la notion de responsabilité

91 Ockham : Quodl. IV, q. 6, OTh IX, 325 1. 70-326 1. 78.
92 Ockham : Quodl. IV, q. 6, OTh IX, 326 1. 79-87.
93 Nous proposons ici une interprétation différente de celle de Ch. Grellard, qui semble

considérer qu'il ne s'agit pas de deux manières mutuellement exclusives de rendre compte
d'un même fait mais de la description de deux niveaux au sein d'un unique modèle de la foi,
cf. GRELLARD, Ch. : De la certitude volontaire, 76-78.



238 Magali Roques / Nicolas Faucher

épistémique est insuffisante, tout en cherchant une rationalité à la foi dans

une prescription droite d'ordre pratique, invérifiable empiriquement.

Conclusion

Voilà donc le point d'aboutissement de notre analyse de la psychologie
ockhamiste de la foi d'un point de vue empirique : si l'acte de foi est
justifié, c'est parce que l'acte de volonté qui l'ordonne est lui-même justifié
par une raison pratique. Cette raison est tirée de l'examen rationnel des

circonstances de transmission de la vérité révélée. Indubitablement, la
position qu'Ockham défend sur la nature et le statut de la justification spécifique

peut être caractérisée comme étant un volontarisme doxastique.



Les justifications de la foi d'après Guillaume d'Ockham 239

Résumé

L'objet de cet article est d'étudier comment et en quel sens Ockham,
théologien anglais du début du XIVe siècle connu principalement pour son nomi-
nalisme, comprend qu'un croyant puisse avoir des raisons de croire. Par
définition, la vérité des propositions de foi, comme « Dieu s'est incarné » ou « le

Christ est ressuscité », est obscure pour l'intellect du croyant. C'est pourquoi
l'assentiment à ce type de propositions ne peut trouver de justification
spéculative pleinement satisfaisante. Le caractère vertueux de la foi ouvre la

possibilité que les raisons de croire ne soient pas d'ordre spéculatif mais
moral. C'est pourquoi notre objectif est d'expliquer ce qu'Ockham entend par
l'idée d'une raison pratique de croire et, en particulier, comment il interprète
la contribution respective de l'intellect et de la volonté dans l'assentiment de

foi. Pour ce faire, nous commencerons par détailler la typologie des assentiments

qu'Ockham propose, afin de mettre en évidence ce qui distingue la

psychologie de la foi de celle de la connaissance. Ensuite, nous analyserons
la psychologie ockhamiste de la foi. Enfin, nous examinerons quelles peuvent
être les raisons de croire sur le plan spéculatif et sur le plan moral. Pour ce

faire, nous étudierons le débat qui a opposé Ockham et Chatton sur
l'évidence conférée aux propositions de foi par la vision de miracles, ce qui nous
permettra de déterminer le statut de la droite raison qui cause et justifie
l'acte de foi en général.

Summary
In this article, we aim to show how and in what sense William Ockham, a
lfb-century English theologian well-known for his nominalism, understands
that a believer may have reasons to believe. By definition, the truth of these

propositions, such as « God became incarnate » or « Christ rose again », is
obscure for the believer's intellect. That is why the assent to propositions of
faith cannot be justified in a fully satisfactory way from a speculative
standpoint. However the fact that faith is a virtue opens up the possibility to
justify its assent from a moral standpoint. We will study the way in which
Ockham conceives of the idea of a practical reason to believe and, in particular,

what his understanding of the respective contribution of the intellect
and the will to the assent offaith is. To achieve this goal, we will begin by
detailing the typology of assents put forward by Ockham, in order to show

precisely what distinguishes the psychology offaith from that of knowledge.
Then we will analyze the Ockhamist psychology offaith. Finally we will
examine what reasons to believe there might be from a speculative standpoint
and a moral standpoint. To do this, we will study the debate that took place
between Ockham and Chatton on the evidence conferred to propositions of
faith by the vision of miracles, in order to determine the status of right reason

which causes and justifies the act offaith in general.


	Les justifications de la foi d'après Guillaume d'Ockham

