Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)
Heft: 1
Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

REZENSIONSARTIKEL

ROSA MARIA MARAFIOTI

Le “meditazioni metafisiche” di Heidegger.
Su una recente interpretazione della lettura heideggeriana di Cartesio

I1 lavoro di Christophe Perrin Entendre la métaphysique. Les significations de
la pensée de Descartes dans l'ceuvre de Heidegger,! rielaborazione della tesi di
dottorato discussa dall’autore alla Sorbona il 30.03.2012, assolve a un com-
pito storiografico molto importante, finora realizzato solo parzialmente:
ricostruire e interpretare la Auseinandersetzung di Heidegger con Cartesio.
Se il confronto di Heidegger con Kant e con Aristotele ha suscitato l'inte-
resse della critica abbastanza presto,2 la relazione presente tra il pensiero
cartesiano e quello heideggeriano ha richiamato I'attenzione degli studiosi
soltanto a partire dalla fine degli anni Sessanta, quando sono stati scritti i
primi articoli interamente dedicati all'interpretazione del “cogito” in base
alla questione dell’essere.3

I numerosi lavori dedicati al rapporto di Heidegger con Cartesio nell'ul-
timo mezzo secolo hanno ripercorso la lettura heideggeriana in modo
dettagliato, distinguendo in essa varie fasi: I'interpretazione sviluppata du-
rante gli anni prima della “svolta” (nel periodo dell'insegnamento a Friburgo
e a Marburgo e nel corso della stesura di Sein und Zeit) e quella successiva a
essa, nell’ambito della riflessione sulla tecnica.4 Pochi autori, perd, hanno

1 PERRIN, Christophe: Entendre la métaphysique. Les significations de la pensée de Descartes
dans l'ceuvre de Heidegger. Préf. de Jean-Luc Marion (= Bibliothéque philosophique de Louvain
89). Louvain: Editions Peeters 2013, 561 pp. ISBN: 978-90-429-2982-1 (i numeri delle pagine pre-
senti nel testo si riferiscono a questa monografia).

* Alcuni dei primi lavori dedicati alle interpretazioni heideggeriane di Kant e di Aristotele
sono: GUPTA, Rajender Kumar: Eine Schwierigkeit in Kants ,Kritik der reinen Vernunft‘ und Heideg-
gers Kant-Interpretation, in: Zeitschrift fir Philosophische Forschung 16 (1962) 429-450; DECLEVE,
Henri: Heidegger et Kant. Nijhoff: La Haye 1970; ILTING, Karl Heinz: Sein als Bewegtheit. Zu
Heideggers, ,Vom Wesen und Begriff der Physis. Aristoteles Physik B 1, in: Philosophische Rund-
schau 10 (1962) 31—49; SEIDL, Horst: Zur Seinsfrage bei Aristoteles und Heidegger, in: Zeitschrift fir
Philosophische Forschung 30 (1976) 203-226.

3 Cfr. GUMPPENBERG, Rudolph von: Uber die Seinslehre bei Descartes. Eine Untersuchung des
Seinsbegriffes in den ,Meditationes de prima philosophia®, in: Salzburger Jahrbuch fiir Philosophie
12-13 (1968) 131-139; ALVAREZ GOMEZ, Angel: El sentido del ,,cogito“ cartesiano segtin Heidegger, in:
Revista de Filosofia 27 (1968) gi-us5.

4 Tra i primi a individuare due fasi principali nell'interpretazione heideggeriana di Cartesio vi
sono: RICOEUR, Paul: Heidegger et la question du sujet, in: ID.: Le conflit des interpretations. Essais
d’herméneutique (coll. “L'ordre philosophique”). Paris: Seuil 1969, 222-232; HERRMANN, Friedrich-
Wilhelm von: Sein und Cogitationes. Zu Heideggers Descartes-Kritik, in: KLOSTERMANN, Vittorio
(Hg.): Durchblicke. Martin Heidegger zum 8o. Geburtstag. Frankfurt am Main: Klostermann 1970,



162 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

riconosciuto che Cartesio gioca un ruolo decisivo nella maturazione del
pensiero di Heidegger in quanto tale, e non soltanto perché termine di riferi-
mento imprescindibile della fenomenologia husserliana.

Un’adeguata comprensione dell'interpretazione di Descartes é stata resa
possibile soltanto in seguito alla pubblicazione di quei volumi della Gesamt-
ausgabe heideggeriana contenenti le lezioni universitarie. Si sono poste cosi
le condizioni per ricostruire quello che avrebbe dovuto essere il contenuto
della seconda sezione della seconda parte di Sein und Zeit, ossia I'analisi del
“fondamento ontologico del cogito sum di Descartes” e il chiarimento
dellassunzione dell’'ontologia medievale nella problematica della res cogi-
tans”.5 La pubblicazione dei trattati che affrontano in modo piu esplicito la
problematica dell’Ereignis e della storia dell’essere ha inoltre confermato che
il confronto con Cartesio e presente in tutto il cammino di pensiero heideg-
geriano.

La meditazione dei testi cartesiani che ne risulta puo essere considerata
come la premessa dell’elaborazione di un Cartesiusbuch che non ha pero mai
assunto una forma pubblicabile. Sebbene rimasto sempre in progress, esso
possiede forse una portata addirittura superiore allo stesso Kantbuch (1929).
Quelli che avrebbero dovuto essere i vari capitoli della monografia dedicata
da Heidegger a Cartesio - secondo quanto si legge nella Préface a Entendre la
métaphysique scritta da Jean-Luc Marion (4) - sono ricostruiti nel libro di
Perrin, che prende posizione nei confronti della lettura heideggeriana aven-
do costantemente presenti non soltanto i testi di Descartes, ma anche le loro
principali interpretazioni e le critiche mosse alle scelte ermeneutiche di
Heidegger.

Christophe Perrin intende il suo lavoro come complementare a quello di
Jean-Luc Marion: se Marion ha sviluppato “un’analisi ‘heideggeriana’ del
pensiero cartesiano”, poiché ha adoperato il concetto di “onto-teo-logia
raddoppiata”® per spiegare la duplice concezione dell’essere — come cogitatio
0 ego e come causa o Deos - presente nelle Meditationes de prima philoso-
phia, Perrin vuole realizzare “un’analisi ‘cartesiana’ del pensiero heidegge-
riano” (40). Perrin non si limita a “ascoltare cid che Heidegger ci sa dire di
Cartesio” (13) - sfatando cosi il pregiudizio secondo cui Heidegger sarebbe
un anticartesiano convinto o tutt’al piu si disinteresserebbe del filosofo fran-
cese. Egli vuole anche “ascoltare cio che Cartesio ci puo dire di Heidegger”

235-254. Prima della monografia di Perrin il rapporto di Heidegger con Cartesio era stato artico-
lato in quattro fasi ed esaminato dettagliatamente da DE BIASE, Riccardo: L'interpretazione hei-
deggeriana di Descartes. Origini e problemi. Guida: Napoli 2005.

5 HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. Hg. v. Friedrich-Wilhelm von Herrmann (= Gesamtaus-
gabe 2). Frankfurt am Main: Klostermann 1977, 53 (tr. it. a cura di Franco Volpi sulla versione di
Pietro Chiodi: Essere e tempo. Milano: Longanesi, 2005, 56). Sulle problematiche relative alla
seconda sezione di quest'opera cfr. HERRMANN, Friedrich-Wilhelm von: Heideggers ,,Grundproble-
me der Phdnomenologie“: zur ,zweiten Halfte“ von ,Sein und Zeit“. Frankfurt am Main: Kloster-
mann 1991.

6 MARION, Jean-Luc: Sur le prisme métaphysique de Descartes. Constitution et limites de l'onto-
théo-logie dans le pensée cartésienne (= coll. “Epiméthée”). Paris: PUF 2004, 126. La tesi di Marion
é discussa diffusamente nel libro di Perrin alle pagine 34-36, 333-340.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 163

(29), cioe assumere il pensiero di Descartes come “guida” per ricostruire le
varie fasi della meditazione heideggeriana.

La fondatezza di questo gesto ermeneutico risiede nel fatto che Hei-
degger muta la sua concezione della metafisica parallelamente al suo giudi-
zio su Cartesio: se egli interpreta Descartes a partire da una certa posizione
nei confronti della metafisica, definisce il suo rapporto con la filosofia
occidentale proprio in base al confronto con il pensiero cartesiano, muoven-
dosi in un circolo ermeneutico ben esemplificato nei titoli della Conclusion e
dell’Introduction del libro di Perrin (Lire Descartes, entendre la métaphysique
e entendre Descartes, lire la métaphysique). Con una certa enfatizzazione del
ruolo di “clavis ermeneutica” (499) giocato da Cartesio nella Gesamtausgabe,
Christophe Perrin definisce il filosofo francese “alpha et omega, principium et
finis” (502) del pensiero di Heidegger, che sarebbe debitore a Descartes piu
ancora che a Husserl: se questi “fa vedere” a Heidegger “la fenomenologia”,
Cartesio gli consentirebbe di diventare uno di quei pochi capaci di “inten-
dere la metafisica” (495), secondo la nota espressione del filosofo francese ri-
volta a Mersenne.7

Christophe Perrin ritiene che il rapporto di Heidegger con la metafisica si
sviluppi attraverso tre momenti, e che questi corrispondano alle tappe
principali dell'interpretazione heideggeriana di Cartesio. Nella prima fase del
suo pensiero (1919-1927) Heidegger mira a “rifondare” (45) la metafisica: per
poter porre la questione dell’essere in generale, progressivamente dimenti-
cato dalla tradizione filosofica e scambiato con un vuoto conceptus entis, &
necessario sviluppare l'analitica esistenziale dell’esserci (Dasein) - l'unico
ente in grado di comprendere l'essere - e “distruggere” la storia dell'ontolo-
gia, cioé ricondurla alle sue motivazioni originarie. L'esserci tende infatti a
scorgere se stesso e l'essere in generale alla “luce riflessa”8 del “mondo” -
dell’ente differente dall’esserci -, che interpreta servendosi implicitamente

7 Cfr. la lettera di Cartesio a Mersenne del 16.10.1639, in: Correspondance II, Mars 1638 -
Décembre 1639. Hg. v. Charles Adam/Paul Tannery (= (Euvres complétes 2). Paris: Vrin 1996, 596.
Heidegger cita da questa lettera I'espressione “entendre la métaphysique” (cfr. HEIDEGGER, Martin:
Metaphysik und Nihilismus. Hg. v. Hans-Joachim Friedrich [= Gesamtausgabe 67]. Frankfurt am
Main: Klostermann 1999, 172; tr. it. a cura di Carlo Angelino: Metafisica e nichilismo. Genova: il
nuovo melangolo 2006, 157).

8 Heidegger adopera il termine “Reluzenz” (rilucenza) (HEIDEGGER, Martin: Phdnomenologi-
sche Interpretationen zu Aristoteles. Einfiihrung in die phdnomenologische Forschung. Hg. v. Wal-
ter Brocker/Kate Brocker-Oltmanns [= Gesamtausgabe 61]. Frankfurt am Main: Klostermann
1994, 123-124; tr. it. a cura di Eugenio Mazzarella: Interpretazioni fenomenologiche di Aristotele.
Introduzione alla ricerca fenomenologica. Napoli: Guida 1990, 153-154), “Riickstrahlung” (rifletter-
si) (HEIDEGGER: Sein und Zeit, 22; tr. it. 29), “Reflexion” (riflessione) e “Wiederspiegelung” (rispec-
chiarsi) (HEIDEGGER, Martin: Die Grundprobleme der Phdnomenologie. Hg. v. Friedrich-Wilhelm
von Herrmann [= Gesamtausgabe 24]. Frankfurt am Main: Klostermann 1997, 226, 247; tr. it. di
Adriano Fabris: I problemi fondamentali della fenomenologia. Genova: il melangolo 1989, 152, 166)
per indicare la comprensione quotidiana e inappropriata (uneigentlich) dell’esserci. Egli si riferisce
in tal modo implicitamente all’autocoscienza - che secondo la tradizione cartesiana & raggiunta
mediante un atto di riflessione -, considerandola un sapere non originario. Perrin evidenzia
I'influenza che l'ego cartesiano ha avuto nell’elaborazione delle caratteristiche dell’esserci
quotidiano (il Man) alle pagine 122-123, 157-162 del suo libro.



164 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

dei concetti ontologici ereditati dalla tradizione filosofica. “Riprendere”
(wiederholen) la questione dell’essere implica dunque “decostruire” (ab-
bauen) innanzitutto Cartesio, che dopo aver riconosciuto il principio “ego
sum, ego existo” ha posto I'accento esclusivamente sull’“ego”, senza interro-
garsi sul senso dell’io che esiste e, a fortiori, sul senso del “sum”.

Nella seconda fase del suo pensiero (1927-1936) Heidegger intende “scri-
vere” (215) una metafisica autentica in quanto “accadimento fondamentale
dell’esser-ci”,9 con cui si attua la differenza ontologica (la differenza tra
I’essere e l'ente). Essa & stata obliata dalla tradizione filosofica, che ha
“entificato” l'essere. Per “descrivere” la metafisica Heidegger ne delimita il
concetto e la storia, “situando” Cartesio nel punto di svolta della modernita.
Con Descartes la préte filosophia di Aristotele diventa la “scienza” fonda-
mentale, la disciplina in grado di assicurare la certezza richiesta dalla scien-
za matematica della natura elevando ’ego che pensa se stesso a base incon-
trovertibile del sapere. Il concetto di autocoscienza, se da un lato impedisce
di pervenire a quella concezione della soggettivita che, purché adeguata-
mente interrogata, pud condurre alla comprensione dell’esserci, dall’altro
consente I'elaborazione di un progetto matematico della natura in base a cui
definire ogni ente.1°

Nella terza fase del suo pensiero (1936-1962) Heidegger rinuncia a elabo-
rare una metafisica “autentica”, poiché si rende conto che comprendere
I'essere a partire dall’ente - sia che si segua la tradizione filosofica e si assu-
ma come termine di riferimento cid che & semplicemente presente (vorhan-
den), sia che si analizzi I'esserci - vuol dire “mancare” (versdumen) l'essere
stesso. La riflessione heideggeriana va pertanto incontro a una Kehre, in
seguito a cui Heidegger chiede della verita dell’essere stesso e comprende
che il suo oblio non dipende dalla “caduta” (Verfallen) dell’esserci nel mon-
do, ma ¢ un “destino” (Geschick) che comincia con il “primo inizio” della sto-
ria dell’essere. Per “saltare” in un “altro inizio” storico occorre superare (ver-
winden) la metafisica, riconoscendola nella sua essenza di “invio”
(Schickung) dell’essere. Da cio deriva la necessita di “ricostruire” (343) Car-
tesio, che rappresenta 1™inizio della fine della metafisica” (435) perché
determina l'essere dell’ente come “rappresentatezza” (Vorgestelltheit),
conferendo cosi alla metafisica il suo “ultimo aspetto, quello del nichilismo,
dell'umanismo e della tecnica” (344).

Christophe Perrin dedica a ciascuna delle fasi del confronto di Heidegger
con la metafisica una delle tre parti in cui si articola la sua monografia (Dé-
truire Descartes, refonder la métaphysique ; Situer Descartes, (d)écrire la
métaphysique ; Reconstruire Descartes, dépasser la métaphysique) e divide

9 HEIDEGGER, Martin: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit. Hg,.
v. Friedrich-Wilhelm von Herrmann (= Gesamtausgabe 29/30). Frankfurt am Main: Klostermann
20047, 34 (tr. it. di Paola Ludovica Coriando: Concetti fondamentali della metafisica. Mondo - fini-
tezza - solitudine. Genova: il melangolo 1992, 34).

10 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Die Frage nach dem Ding. Hg. v. Petra Jaeger (= Gesamtausgabe
41). Frankfurt am Main: Klostermann 1984, 89-94 (tr. it. di Vincenzo Vitiello: La questione della
cosa. Napoli: Guida 1989, 17-121).



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 165

ogni parte in due capitoli, ciascuno dei quali affronta la problematica-guida
della lettura heideggeriana di Cartesio in un arco temporale pari alla meta di
ogni fase descritta. Rifacendosi anche a testi recentemente pubblicati o a
passaggi poco noti di opere non comprese nella Gesamtausgabe, Perrin
sottolinea l'originalita della lettura heideggeriana di Cartesio. Essa, pur ispi-
randosi alle interpretazioni cartesiane di Leibniz, Kant, Schelling, Hegel,
Nietzsche, Dilthey,» se ne differenzia ed ¢ condizionata dal modo in cui
Heidegger recepisce le teorie di questi filosofi. Se il pensatore tedesco cita
spesso la famosa frase hegeliana secondo cui “a Cartesio [..] mette capo
veramente la cultura dell’eta moderna, il pensiero della filosofia moderna”, =
gia in Phdnomenologie der Anschauung und des Ausdrucks (SS 1920) egli
assegna al filosofo francese un duplice ruolo: quello di “inauguratore” della
modernita, e quello di “affossatore” (71) del mondo spirituale fiorito nel me-
dioevo e rinverdito da Lutero. Anche se in questo corso di lezioni Heidegger
considera ancora il pensiero di Descartes solo come una filosofia della
coscienza, gia in Einfiihrung in die phdnomenologische Forschung (WS
1923/1924) si convince del fatto che il suo interesse non é epistemologico,
bensi ontologico: Cartesio trasforma “cio che ¢ in cio che & vero” e intende il
vero come “cio che é certo” (110). Egli fa in tal modo dipendere 'essere dalla
conoscenza e, in ultima analisi, dall'uomo, che definisce per la prima volta
come “res cogitans”.

A differenza di altri interpreti, che considerano la lettura di Cartesio
svolta nel corso di lezioni del WS 1923/1924 come finalizzata esclusivamente
alla “depurazione” della fenomenologia dall'impostazione coscienzialistica
husserliana,B Perrin vi riconosce un interesse autonomo per Descartes: rin-
viato al filosofo francese sin dall'inizio della sua carriera universitaria dalla
“situazione ermeneutica” in cui si trova a operare - Kant e Cartesio sono i
referenti comuni al neokantismo e alla fenomenologia husserliana -, Hei-
degger elabora ben presto una propria interpretazione di Descartes, che lo
rende autonomo dai suoi maestri e gli consente di sviluppare una propria
concezione ontologica. Egli si rende conto che per elaborare 'analitica esi-

1 Per una ricostruzione del rapporto diretto e indiretto di alcuni di questi filosofi con Cartesio
cfr. MORANI, Roberto: Soggetto e modernita. Hegel, Nietzsche, Heidegger interpreti di Cartesio. Mi-
lano: Franco Angeli 2007.

12 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie. Hg. v.
Karl Ludwig Michelet (= Samtliche Werke 19). Frommann: Stuttgart 1959, Bd. 3, 328 (tr. it. di Er-
nesto Codignola/Giovanni Sanna: Lezioni sulla storia della filosofia. Firenze: La Nuova Italia 198s,
vol. 3, II, 66). Nella nota 11 a pagina 72 del suo libro, Perrin rinvia ai passaggi in cui Heidegger si
riferisce a questa tesi hegeliana. Per l'unilateralita della valutazione di Heidegger, che non ter-
rebbe conto delle variazioni del giudizio hegeliano su Cartesio, cfr. VESPA Mauro: Heidegger e
Hegel. Padova: CEDAM 2000, 163; POGGELER, Otto: SelbsthewufStsein und Identitdt, in: Hegel-
Studien 16 (1981) 189-217; 193.

13 Cfr. DE BIASE, Riccardo: Heidegger, Descartes, Husserl e l'inizio del moderno: il primo corso a
Marburgo (1923/1924), in: MAZZARELLA, Eugenio (a cura di): Heidegger a Marburgo (1923-1928). Ge-
nova: il Melangolo 2006, (329-356) 360 e 364. Per il duplice interesse - fenomenologico e
ontologico - che muoverebbe Heidegger a interpretare Cartesio cfr. MARION, Jean-Luc: Réduction
et donation. Recherches sur Husserl, Heidegger et la phénoménologie (= coll. “Epiméthée”). Paris:
PUF 19809, 123.



166 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

stenziale & necessario “invertire” (128) il principio cartesiano: non dire “co-
gito sum”, ma: “sum cogito”.4 L'essere non ¢ infatti posto dal pensiero: la
possibilita del pensare é 'esserci, |"“essere-nel-mondo”.

In Sein und Zeit Heidegger rileva che Cartesio ha frainteso il modo
d’essere del mondo, identificandolo con la res extensa. Cid lo ha portato a
concepire l'essere dell’ego, su cui non si € esplicitamente interrogato, in ana-
logia alla res extensa, a cui ha attribuito il modo d’essere della presenza
costante (stdndige Vorhandenheit), privilegiato da tutta la tradizione filoso-
fica. Adoperando delle definizioni di Jean-Luc Marion, Perrin sostiene che
Heidegger considera la filosofia di Cartesio come un’“ontologia grigia” o una
“non-ontologia™s: un discorso sull’essere indeciso e velato da un’imposta-
zione epistemologica. A causa della problematicita delle sue riflessioni onto-
logiche Cartesio, lungi dall'introdurre un’epoca totalmente nuova,
riprenderebbe I'idea medievale dell’essere come ens creatum, la quale riela-
borerebbe il concetto greco di essere come esser-prodotto (condotto alla
presenza).

Malgrado Heidegger consideri il pensiero cartesiano come un “esempio
diametralmente opposto” al proprio, e pervenga al Dasein “distruggendo” il
cogito, Perrin concorda con Marion nell’affermare che le affinita tra I'esserci
e 'ego sono molto pit profonde di quanto Heidegger voglia lasciar inten-
dere. L’aver compreso il valore ontologico fondamentale soprattutto della
Meditatio quarta, e dunque l'impossibilita di procedere nel “campo della
metafisica [...] senza camminare sui passi di Descartes” (278), rimanendo cosi
prigioniero del concetto tradizionale di “sostanza” e di “soggetto”, sarebbe
stato il motivo principale che avrebbe convinto Heidegger a rinunziare al
progetto di “salvare” la metafisica, sollecitandolo a compiere una Kehre.

Perrin si sofferma ampiamente sull'importanza del confronto con Carte-
sio nella definizione heideggeriana della metafisica come “onto-teo-logia” -
concettualizzazione dell’ente nel suo insieme e dell’essente supremo (Dio) -,
introdotta nel corso di lezioni Hegels Phidnomenologie des Geistes (WS
1930/1931) e sviluppata nella conferenza Die onto-theo-logische Verfassung
der Metahysik (1957). Secondo Heidegger Cartesio imprime all’interrogare
metafisico un orientamento egologico che culmina in Hegel: nell’idealismo
assoluto la metafisica assume la forma dell’“onto-teo-ego-logia”. La metafisi-
ca idealistica continua a basarsi sulla differenza ontologica - fondamento
della riflessione tradizionale sull’essere dell’ente —, ma ne compie il progres-

14 Cfr. HEIDEGGER, Martin: Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. Hg. v. Petra Jaeger (=
Gesamtausgabe 20). Frankfurt am Main: Klostermann 1988’ 296 (tr. it. di Renato Cristin/Alfredo
Marini: Prolegomeni alla storia del concetto di tempo. Genova: il melangolo 1991, 266).

15 ['espressione “ontologie grise” compare alle pagine 314, 316, 319 e 329 del testo di Perrin,
'espressione “néant d’ontologie” si trova a pagina 329. Perrin si richiama a MARION, Jean-Luc: Sur
l'ontologie grise de Descartes. Science cartésienne et savoir aristotélicien dans les Regulae (= coll.
“Bibliothéque d’histoire de la philosophie”). Paris: Vrin 2000*.

16 HEIDEGGER: Sein und Zeit, 119 (tr. it. 114). Alle pagine 172-198 del suo libro Perrin dimostra la
problematicita di quest’espressione riprendendo le analisi di MARION, Jean-Luc: L’ego et le Dasein.
Heidegger et la “destruction” de Descartes dans Sein und Zeit, in: Revue de Métaphysique et de
Morale 92 (1987) 25-53.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 167

sivo nascondimento.7 La premessa di Hegel & Cartesio, che riconduce il
significato di “hypokéimenon” - “subjectum” - al solo soggetto umano, con-
cependolo come colui che si assicura metodicamente ogni ente, in quanto lo
pone innanzi a sé nella rap-presentazione.

Perrin nota che I'analisi della costituzione dell’oggetto della rappresenta-
zione, che Heidegger svolge commentando le Regulae ad directionem ingenii
nel corso di lezioni Die Frage nach dem Ding (WS 1935/1936), lo conduce a
riconoscere che Cartesio ha sviluppato un’analisi ontologica e ha accennato
alla presenza di un duplice fondamento della filosofia: I’ego e Dio. A diffe-
renza dei piti importanti interpreti di Descartes, Heidegger non arriverebbe
perd ad ammettere che Cartesio ha conferito alla causa sui un ruolo tanto
importante nella fondazione della conoscenza quanto quello della res cogi-
tans. Egli non riuscirebbe pertanto a scorgere nell’ontoteologia cartesiana
quella che Marion ha definito una “teologia bianca” (anonima, indetermi-
nata).® Dopo la Kehre Heidegger invertirebbe comunque il suo giudizio sulla
filosofia di Cartesio: se dapprincipio egli avrebbe ritenuto che essa non con-
tenesse “nulla di ontologico” (néant d’ontologie) (321, 329, 355, 437, 500), a
partire dalla meta degli anni Quaranta l'avrebbe considerata come
un’“ontologia del niente” (ontologie du néant) (437, 500).

Nei corsi su Nietzsche e negli scritti sul nichilismo compresi tra il 1940 e
il 1946 Heidegger sviluppa un’interpretazione di Cartesio che confermera
fino ai suoi ultimi lavori, in base alla quale la “metafisica della conoscenza”9
del filosofo francese rappresenta la prima elaborazione di quella concezione
dell’essere come volonta che assumerebbe la sua ultima configurazione nella
nietzschiana volonta di potenza. La “volonta di verita” (383) in atto nel pen-
siero cartesiano sarebbe stata la principale responsabile dell’elaborazione del
principio “ego cogito, ergo sum”. Heidegger parafrasa questo Grundsatz
nell’espressione “cogito me cogitare” e lo interpreta kantianamente come
un’autorappresentazione dell’io, che pone se stesso in quanto Sub-jekt. Ne

17 Cfr. HEIDEGGER, Martin: Hegels Phanomenologie des Geistes. Hg. v. Ingtraud Gorland (= Ge-
samtausgabe 32). Frankfurt am Main: Klostermann 1997?, 182-183 (tr. it. a cura di Eugenio
Mazzarella: La fenomenologia dello spirito di Hegel. Napoli: Guida 2000, 185-186); ID.: Die onto-
theo-logische Verfassung der Metahysik, in: Identitdt und Differenz. Hg. v. Friedrich-Wilhelm von
Herrmann (= Gesamtausgabe 11). Frankfurt am Main: Klostermann 2006, 51-79; 68-71; tr. it. a cura
di Ugo Maria Ugazio: La costituzione onto-teo-logica della metafisica, in: Identita e differenza, in:
Aut-aut, 187-188 gennaio-aprile (1982) 17-37; 29-30.

18 Cfr. MARION, Jean-Luc: Sur la théologie blanche de Descartes. Analogie, création des vérités
éternelles et fondement (= coll. “Quadrige”). Paris: PUF 2009”. Perrin riprende I'espressione di Ma-
rion alle pagine 319 e 321 del suo libro, e la discute alle pagine 318-340.

19 HEIDEGGER, Martin: Seminare: 1. Die metaphysischen Grundstellungen des abendldndischen
Denkens. 2. Einiibung in das philosophische Denken. Hg. v. Alfred Denker (= Gesamtausgabe 88).
Frankfurt am Main: Klostermann 2008, 213.

20 Cfr. HEIDEGGER, Martin: Logik. Die Frage nach der Wahrheit. Hg. v. Walter Biemel (= Ge-
samtausgabe 21). Frankfurt am Main: Klostermann 19957 323 (tr. it. di Ugo Maria Ugazio: Logica.
Il problema della verita. Milano: Mursia 1986, 213); ID.: Phdnomenologische Interpretation von
Kants Kritik der reinen Vernunft. Hg. v. Ingtraud Gérland (= Gesamtausgabe 25). Frankfurt am
Main: Klostermann 1987°, 234 (tr. it. di Alfredo Marini/Renato Cristin: Interpretazione fenomeno-
logica della Critica della ragion pura di Kant. Milano: Mursia 2002, 141).



168 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

trae la conseguenza che in Cartesio l'enticita (Seiendheit) dell’ente & deter-
minata come Objektivitdt, il che pone le basi per il dominio della natura,
effettuato dalla tecnica moderna. Secondo Heidegger Cartesio, in quanto
fondatore della “metafisica della soggettivita”, prepara dunque il dispiega-
mento dell’essenza della tecnica, I'im-posizione (Ge-stell). Essa costituisce il

“destino” nichilistico della nostra epoca, in cui “dell’essere stesso non ne &

niente”.21

Riprendendo le critiche mosse da Michel Henry e da Jean-Luc Marion a
Heidegger, che inizierebbe con l'attribuire illecitamente a Cartesio la frase
“cogito me cogitare” per poter poi interpretare il “cogitare” come un “reprae-
sentare” nel senso dell'intenzionalita husserliana,22 Christophe Perrin si
chiede se veramente Descartes possa essere considerato come il principale
responsabile dell’avvento della tecnoscienza. Egli riconosce che “sostenere
che il cartesianismo determini addirittura [...] il positivismo fisico-mate-
matico” (341) vuol dire arrestarsi all’aspetto esclusivamente formale del pen-
siero di Cartesio.

Perrin rileva che Heidegger legge soltanto alcuni passaggi degli scritti del
pensatore francese - soprattutto la quarta parte del Discours de la méthode,
la terza e la quarta delle Meditationes de prima philosophia, gli articoli sette,
nove e dieci della prima parte dei Principia Philosophiae, la quarta parte
delle Regulae ad directionem ingenii —, e che egli “non esita a strumenta-
lizzare una certa figura di Cartesio, quella [...] di un filosofo volontarista”, a
esclusivo “vantaggio dell’esposizione del destino della metafisica” (432).
Heidegger non presenta tuttavia le sue interpretazioni come oggettive e
esaustive perché il suo approccio non é di tipo storico-filosofico, bensi “piu
originario”: il suo obiettivo e di fare emergere cio che di ontologico é rimasto
“non detto” nei testi di Descartes.23 Egli attribuisce inoltre al pensatore

21 HEIDEGGER, Martin: Nietzsche. Hg. v. Brigitte Schillbach (= Gesamtausgabe 6.2). Frankfurt
am Main: Klostermann 1997, 304 (tr. it. di Franco Volpi: Nietzsche. Milano: Adelphi 2000’ 812).

22 Alle pagine 411-433 del suo libro Perrin sottolinea come l'espressione “cogito me cogitare”
non compaia mai nei testi cartesiani. Egli ritiene che Heidegger, nel conferire al “cogitare” di cui
parla Cartesio il significato del rappresentare, faccia propria l'interpretazione di Husserl e re-
stringa il senso che Descartes da a questa parola, molto piu ampio. Perrin sostiene la tesi di Ma-
rion, secondo cui Heidegger non citerebbe mai la formulazione “ego sum, ego existo” perché cio
gli impedirebbe di ricondurre Cartesio alla tradizione metafisica, che culmina nella tecnica.

23 Heidegger stesso ammette: «Di continuo ci si scandalizza per le forzature che si ravvisano
nelle mie interpretazioni [...]. Si puo perfino dire che gli storici della filosofia hanno ragione quan-
do rivolgono quest’accusa contro quelli che vorrebbero promuovere un dialogo di pensiero tra
pensatori. A differenza dei metodi della filologia storica [...], un dialogo di pensiero & soggetto a
altre leggi» (HEIDEGGER, Martin: Kant und das Problem der Metaphysik. Hg. v. Friedrich-Willhelm
von Herrmann [= Gesamtausgabe 3]. Frankfurt am Main: Klostermann 2010°, XVII; tr. it. di Vale-
rio Verra: Kant e il problema della metafisica. Roma: Laterza 19997, 7). Perrin fa risaltare talune “in-
fedelta” dell'interpretazione heideggeriana confrontandola con le opere di Cartesio: respinge la
critica in base alla quale la dottrina cartesiana della sostanza sarebbe meno valida rispetto a quella
antica e medievale, perché non terrebbe conto del problema dell'unita molteplice dell’essere (143~
156), e discute la tesi secondo cui Descartes avrebbe identificato il concetto di verita con quello di
certezza (350-352). Perrin ricorda perd che Heidegger ritiene legittimo qualsiasi gesto erme-
neutico che consenta di fare emergere I"“impensato” celato nei testi a cui si accosta.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 169

francese una comprensione dell’essere che ha segnato “realmente in modo
indelebile la filosofia e la vita moderna” (341), dimostrando cosi l'attualita
della sua filosofia.

Christophe Perrin analizza i testi di Heidegger e di Cartesio con estremo
rigore filologico, come attesta anche I'analisi delle principali traduzioni fran-
cesi delle parole-chiave del lessico heideggeriano, 'ampia e articolata biblio-
grafia che conclude la monografia (s11-544) e I'indice che la segue (545-558),
in cui sono elencate le pagine dei volumi della Gesamtausgabe che conten-
gono espressioni riferite a Descartes, o comunque fondamentali per la sua
interpretazione.24

Perrin attribuisce perd forse un’importanza eccessiva al ruolo giocato da
Cartesio nel pensiero e nella vita di Heidegger in generale. In riferimento
all’esperienza del rettorato, per esempio, non menzionando le tendenze rivo-
luzionario-conservatrici di Heidegger, Perrin afferma che il pensatore tede-
sco da una parte si sottometterebbe al potere costituito, dall’altra elabore-
rebbe un’interpretazione “rivoluzionaria” di Cartesio. Descartes resterebbe
“presente al pensiero” heideggeriano persino quando Heidegger cercherebbe
“di infondere al movimento nazista lo spirito che manca a esso per partorire
un nuovo ordine intellettuale” (282).25

Perrin, inoltre, considera talvolta il dialogo di Heidegger con Cartesio
come il motivo teoretico principale di eventi del cammino del pensatore
tedesco che vanno piuttosto compresi in base al suo confronto con Kant:
I'origine della Kehre della meta degli anni Trenta, per esempio, non risiede
tanto nella necessita di superare I'impostazione egologica cartesiana, perché
il carattere non originario di un’autocoscienza “senza-mondo”6 emerge gia
chiaramente nella descrizione fenomenologica della temporalita dell’esserci.
L’ostacolo maggiore alla comprensione dell’essere stesso, che rende
necessaria la Kehre, & piuttosto il trascendentalismo di Kant, rielaborato da
Heidegger. Esso puo venire superato soltanto mediante un confronto con il
pensiero greco delle origini e con i poeti, dialogo favorito da una nuova

24 Quest’indice & stato poi integrato in PERRIN, Christian/JARAN, Frangois: The Heidegger Con-
cordance. Bloomsbury: Londres 2013, 3 t.

25 Riferimenti alle vicende politiche di Heidegger si trovano alle pagine 281-283, 310, 373377,
384-387, 497-498 del libro di Perrin. La pressoché sterminata bibliografia relativa al rapporto di
Heidegger con il nazionalsocialismo, di cui l'autore ha presenti i testi fondamentali, va oggi
integrata con le note stese da Heidegger tra il 1931 e il 1941, pubblicate nel marzo del 2014 a cura di
Peter Trawny come 94°, 95°, 96° e 97° volume della Gesamtausgabe con il titolo di Uberlegungen e
Anmerkungen (Schwarze Hefte). Negli appunti del 1938/39, in particolare, Heidegger respinge
decisamente i tentativi di “confutare” Descartes compiuti dai nazionalsocialisti: essi rimarrebbero
a loro volta “cartesiani”, perché presupporrebbero la definizione dell'uomo come “soggetto” (cfr.
HEIDEGGER, Martin: Uberlegungen VII-XI (Schwarze Hefte 1938-1939). Hg. v. von Peter Trawny [=
Gesamtausgabe 95]. Frankfurt am Main: Klostermann, 2014, 168-169). Contro la «filosofia
apparente» del nazionalsocialismo, che critica Cartesio probabilmente perché & «un Francese e un
“Occidentale” (Westler)», Heidegger afferma inoltre che «il razionalismo di Descartes non & né
“francese” né occidentale (westlich) - ma proprio della terra della sera (abendlindisch)» (173), e
rinvia a cid che si trova a fondamento di tutte le nazioni.

26 HEIDEGGER: Sein und Zeit, 273 (tr. it. 250).



170 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

interpretazione del concetto kantiano di immaginazione in quanto accadere
dell’Ereignis — del riferimento originario - di Da-sein e Seyn.?7

L’esame del modo in cui l'interpretazione heideggeriana di Cartesio ha
influenzato quella di Kant e viceversa, pero, esula dalle finalita del libro di
Christophe Perrin. Esso potrebbe rientrare nel piano di lavoro abbozzato
nella Conclusion di Entendre la métaphysique, che sembra accogliere e am-
pliare la proposta avanzata da Jean-Luc Marion nella Préface. Se Marion
sostiene che dopo il lavoro di Perrin “resta [...] da capire cosa un approccio
fenomenologico (nello stile di Heidegger) ci puo fare scoprire di Descartes
stesso” (4-5), Perrin formula l'ipotesi secondo cui Cartesio & “il ‘vero padre
fondatore’ della fenomenologia” (507), e si propone di dimostrarla descriven-
do la ricezione di Descartes da parte dei fenomenologi tedeschi e francesi.

Perrin intende fare emergere che la differenza fondamentale tra l'inter-
pretazione cartesiana dei tedeschi e quella dei francesi consiste nel diverso
interesse che muove la loro lettura di Descartes: la fenomenologia tedesca si
rifa a Cartesio come al fondatore della modernita, ma non ne approfondisce
il contenuto dottrinale; quella francese commenta invece le opere cartesiane
per valorizzare, “contro I'affermazione della finitudine della soggettivita da
parte della fenomenologia tedesca, un’esigenza di infinito in filosofia” (509).
Per comprendere la ragione di questa differente impostazione ermeneutica
potrebbe essere utile indagare il ruolo fondamentale giocato da Kant nella
formazione di entrambi i grandi fenomenologi tedeschi, Husserl e Heidegger
- autori di due “meditazioni cartesiane” completamente diverse tra loro.

Molti sono gli spunti di riflessione che si trovano nel libro di Perrin che,
segnando una tappa di grande rilievo nella Wirkungsgeschichte del pensiero
di Cartesio e di Heidegger, invita anche, al contempo, ad andare oltre questi
pensatori, ponendo la questione del senso che la fenomenologia e la metafi-
sica possono ancora avere per il pensiero e la societa contemporanea.
Sollecitando il lettore a questa interrogazione, Perrin raggiunge pienamente
la meta descritta all’inizio del suo libro: “leggere Cartesio e Heidegger” (13)
per “intendere la metafisica”.

27 Sull'immaginazione non come “facolta [...] trascendentale”, ma come “'evento (Ereignis)
stesso” (HEIDEGGER, Martin: Beitrdge zur Philosophie [Vom Ereignis]. Hg. v. Friedrich-Wilhelm
von Herrmann [= Gesamtausgabe 65]. Frankfurt am Main: Klostermann 2003’ 312; tr. it. a cura di
Franco Volpi: Contributi alla filosofia [Dall’evento]. Milano: Adelphi 2007, 31), cfr. MARAFIOTI,
Rosa Maria: Il ritorno a Kant di Heidegger. La questione dell’essere e dell'uomo (= coll. “Filosofie”).
Milano: Mimesis 2011, 413-418.



FRANCOIS SCHROETER
Moralité et Egoisme

Avons-nous toujours une raison de nous conformer aux exigences de la mo-
ralité? Comme le reconnait le filou raisonnable (« sensible knave ») de
Hume, 'honnéteté est en général la meilleure politique. Mais une telle regle
admet bien stir de nombreuses exceptions. De sorte que I'on peut se deman-
der pourquoi il ne serait pas raisonnable de tirer avantage de ces exceptions.
Le parfait égoiste, qui enfreint la moralité quand cela ne lui porte pas
préjudice, n’est-il pas en fin de compte plus raisonnable que la personne ver-
tueuse qui soumet toujours son intérét propre aux exigences de la moralité ?

Pour le sens commun, la réponse qui s'impose face a cette question est
claire : nous sommes liés par la moralité et nous avons une raison de nous
comporter de fagon morale méme lorsque cela va a 'encontre de notre
intérét personnel. Mais la philosophie morale ne s’est jamais satisfaite de ce
simple appel au sens commun : de tout temps elle a pris le défi de la position
égoiste trés au sérieux. Dans la République, Socrate tente de convaincre ses
interlocuteurs qu’enfreindre la moralité a toujours un effet négatif sur la psy-
chologie de l'agent, si bien que, malgré les apparences, il n'est jamais dans
son intérét propre de se comporter de maniére immorale. De méme, Kant
s’attache a démontrer que les commandements moraux sont inscrits au cceur
de notre raison pratique et qu’il est donc toujours irrationnel de ne pas sy
conformer afin de poursuivre son intérét propre. Sur les traces de Platon et
Kant, nombre de philosophes contemporains ont a leur tour tenté de réfuter
la position égoiste. Le moins que I'on puisse dire, c’est que ces tentatives de
réfutation n’ont pas réussi a convaincre. De sorte que la force du défi exis-
tentiel que représente pour tout étre humain la position égoiste contraste
singuliérement avec la faiblesse apparente des arguments philosophiques
traditionnels proposés a son encontre. Faut-il alors se résoudre a conclure
que, tout comme la position du sceptique face a I'existence du monde exté-
rieur, la position égoiste échappe peut-étre a toute réfutation rationnelle ?

Dans un ouvrage récent et important!, Alison Hills se penche de facon
systématique sur cette question centrale de la philosophie morale. Sa dé-
marche originale nous invite a réexaminer les stratégies argumentatives ou-
vertes a quiconque cherche a défendre de fagon rationnelle la moralité du
sens commun face au défi de la position égoiste.

1. Une justification ambitieuse de la moralité

Le défi que la position égoiste présente a la moralité du sens commun con-
cerne la structure de nos raisons pratiques (c’est-a-dire la structure des
raisons qui comptent pour ou contre nos actions). Ce point est important et
nous y reviendrons. Selon le sens commun, nous avons tous et toujours une

1 HiLLS, Alison: The Beloved Self. Morality and the Challenge from Egoism. Oxford: Ox-
ford University Press 2010. Toutes les références dans le texte sont a cet ouvrage.



172 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

raison de nous comporter de fagcon morale. Et cette raison n’est pas dépen-
dante de notre intérét personnel. C'est dire que méme Gyges, qui, selon la
fable de la République, peut agir de facon immorale en toute impunité grace
a 'anneau qui le rend invisible, a une raison de se conformer aux exigences
de la moralité. Selon la position égoiste, par contre, nous avons tous et tou-
jours une raison de faire ce qui est dans notre intérét, et nous n’avons au-
cune autre raison d’agir. La position égoiste est donc réductionniste : elle ne
reconnait qu'un seul type de raisons pratiques - celui qui est fondé sur notre
intérét propre.

Dans leur réponse au défi de la position égoiste, les philosophes ont
traditionnellement tenté de produire ce que Hills appelle une « justification
ambitieuse de la moralité ». Il faut entendre par la un argument valide, prou-
vant que la position égoiste est erronée, en partant de prémisses que les
défenseurs de I'égoisme doivent eux-mémes accepter. Platon et Kant sont les
exemples les plus célebres de ce type de justification ambitieuse. Plus récem-
ment, Thomas Nagel et Christine Korsgaard ont également tenté de réfuter
la position égoiste de cette manierez.

Tant Nagel que Korsgaard s’attaquent a la conception de nos raisons pra-
tiques qui est au cceur de la position égoiste. Nagel prend pour point de dé-
part de son argument une prémisse qui ne préte pas a controverse (et que
tout défenseur de la position égoiste se doit donc d’accepter) : la fonction
d'une raison pratique est de justifier une action. Nagel ajoute ensuite, de
maniére toujours plausible, qu’une telle justification ne doit pas étre congue
de fagon simplement solipsiste : si j'offre une justification valable de mon
action, cette justification doit étre reconnue comme telle non seulement par
moi-méme, mais également par d’autres agents rationnels. Les raisons pra-
tiques doivent donc étre compréhensibles, ou reconnaissables, de fagon
intersubjective. Mais la position égoiste semble introduire une distinction
purement arbitraire entre mes intéréts et ceux d’autrui. Elle semble consi-
dérer mes intéréts, qui me fournissent des raisons d’agir, comme entiére-
ment différents des intéréts d’autrui, qui ne me fournissent pas de telles
raisons. Nagel veut conclure de Ia que la position égoiste ne réussit pas a
présenter des raisons pratiques reconnaissables de facon intersubjective -
autrui refusera bien évidemment de considérer mes intéréts comme étant la
source exclusive de ses raisons d’agir. Cela signifie selon Nagel que les
raisons proposées par la position égoiste ne sont que des peudo-raisons, non
des raisons pratiques valables. La position égoiste doit donc étre rejetée,
puisqu’elle ne satisfait pas I'une des conditions minimales nécessaires a
I'existence de toute raison pratique valable.

Dans son rejet de la position égoiste, Korsgaard se fonde sur des considé-
rations similaires a celles que propose Nagel. Invoquant une analogie entre

2 NAGEL, Thomas : The Possibility of Altruism. Oxford: Oxford University Press 1970 ;
KORSGAARD, Christine : The Sources of Normativity. Cambridge: Cambridge University
Press 1996. Pour d’autres exemples importants de justification ambitieuse, cf. aussi ALLI-
SON, Henry H. : Kant’s Theory of Freedom. Cambridge: Cambridge University Press 1990 ;
et PARFIT, Derek : Reasons and Persons. Oxford: Oxford University Press 1984.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 173

la position égoiste et 'argument bien connu de Wittgenstein contre l'exis-
tence d'un langage purement privé, Korsgaard défend l'idée que toute raison
pratique valable doit étre « publique ». Une raison « privée » serait une rai-
son qui n’aurait de force normative que pour I'agent auquel elle s’applique.
Les raisons « publiques », par contre, sont partageables dans la mesure ou
elles lient, de par leur force normative, tout agent rationnel. De méme qu'il
est essentiel a tout langage, selon Wittgenstein, d’étre communicable, il est
essentiel selon Korsgaard a toute raison pratique d’étre ainsi partageable. Du
fait qu’elle enracine toute raison pratique dans l'intérét individuel d'un
agent particulier, la position égoiste semble ne pas étre en mesure de fournir
de raisons « publiques » au sens de Korsgaard. Elle semble donc s’inscrire en
faux contre notre nature fondamentalement sociale, qui fonde selon Kors-
gaard le caractére essentiellement « public » de nos raisons pratiques.

Comme la grande majorité des philosophes, je crois que Nagel et Kors-
gaard sont dans le vrai quand ils insistent sur la dimension intersubjective
ou « publique » des justifications offertes par nos raisons pratiques. A pre-
miére vue du moins, la position égoiste semble étre en tension avec une telle
dimension intersubjective ou « publique ». Pourtant, a y regarder de plus
prés, et comme l'indique avec clarté Hills (92-97), il est bien plus difficile
qu’il n’y parait de réfuter la position égoiste en se fondant exclusivement sur
la nature intersubjective ou « publique » de nos raisons pratiques. La posi-
tion égoiste ne considere pas mon intérét propre comme la source exclusive
des raisons pratiques de tout agent rationnel. Une telle asymétrie entre le
réle joué par mon intérét propre et celui d’autrui serait bien, comme le re-
marque Nagel, arbitraire et inacceptable a autrui. Mais la position égoiste ne
confere un réle spécial a mes intéréts que dans la dérivation de mes raisons
d’agir. Les intéréts d’autrui jouent un role parfaitement symétrique dans la
dérivation de leurs raisons d’agir. La position égoiste stipule simplement que
les raisons d’'un agent particulier sont déterminées exclusivement par les
intéréts propres de cet agent. Formulée correctement, la:position égoiste ne
fait donc référence a aucun agent ou intérét particulier - elle ne dérive pas
les raisons de tous les agents des intéréts d'une seule personne. Pourquoi
une telle approche ne pourrait-elle pas, ainsi que 'exige Nagel, étre accep-
table pour tous ? Pourquoi ne pourrait-elle pas, ainsi que le recommande
Korsgaard, étre « publique » et lier tout agent rationnel ?

Dans son argument contre la position égoiste, Nagel semble s’appuyer sur
une conception spécifique et problématique de ce qui est requis pour qu'une
raison soit valable de fagon intersubjective. Imaginez un point de vue ou
vous ne savez pas quelle perspective individuelle vous occupez - vous ne
savez pas si vous étes Marie Dubois, Henri Dupont, ou Joe Smith. Une raison
ne serait valable de fagon intersubjective que si elle était capable de justifier
une action depuis ce point de vue impersonnel, et donc quelle que soit la
perspective individuelle occupée par un agent particulier. De toute évidence,
les raisons générées par la position égoiste ne sont pas en mesure de satis-
faire une telle conception de la validité intersubjective. Selon la position
égoiste, les intéréts de Marie Dubois justifient les actions de Marie Dubois,
non pas celles d’autres agents qui n’ont rien a voir avec elle. Mais le défen-



174 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

seur de la position égoiste rejettera bien str la conception spécifique et pro-
blématique que Nagel propose de la validité intersubjective. Pourquoi, en
effet, les raisons pratiques devraient-elles étre reconnaissables d’un point de
vue purement impersonnel ? Savoir qui I'on est et quelles sont les circon-
stances psychologiques dans lesquelles I'on se trouve semble étre particulie-
rement important si 'on cherche a identifier les raisons pratiques qui
s’appliquent a soi. Le point de vue purement impersonnel de Nagel semble
donc faire abstraction d’'un type d’information que 'on ne peut négliger lors-
qu’il s’agit de déterminer quelles sont les raisons pratiques d'un individu
particulier.

Selon Hills, les tentatives de Nagel et Korsgaard visant a produire une
justification ambitieuse de la moralité se soldent donc par un échec. La posi-
tion égoiste est compatible avec une conception minimale, acceptable par les
défenseurs de la position égoiste eux-mémes, de la validité intersubjective
des raisons pratiques. Une conception plus exigeante de la validité intersub-
jective peut exclure le type de raisons défendu par la position égoiste, mais
une telle conception ne peut fonder une justification ambitieuse de la mora-
lité, puisqu’elle prend comme point de départ une prémisse contestable et
rejetée par les défenseurs de la position égoiste. Aux yeux de Hills, I'échec
des tentatives de Nagel et Korsgaard a valeur exemplaire. Il illustre bien le
dilemme auquel doit faire face toute tentative de justification ambitieuse de
la moralité : se fonder sur des prémisses qui soient suffisamment fortes pour
exclure la position égoiste, mais en méme temps suffisamment minimales
pour étre acceptables aux yeux des défenseurs d'une telle position. Ce di-
lemme doit, selon Hills, nous inciter au scepticisme face au projet méme
d’une justification ambitieuse de la moralité. Il doit nous inciter a rechercher
un autre type de réponse au défi de la position égoiste.

2. Le parallele avec le scepticisme face au monde externe

Hills propose aux défenseurs de la moralité du sens commun de concentrer
leurs efforts sur une justification modeste de la moralité (chap. 6). Il faut en-
tendre par la un argument valide, prouvant que la position égoiste est
erronée, en partant de prémisses acceptées par les défenseurs de la moralité
du sens commun, mais rejetées par les adeptes de I'égoisme. Il s’agit donc de
produire une défense de la moralité qui puisse satisfaire les adeptes de la
moralité (tous ceux qui croient que la moralité nous fournit des raisons pra-
tiques valables indépendamment de notre intérét propre), mais en abandon-
nant toute ambition de réfuter la position égoiste (c’est-a-dire de convaincre
les défenseurs de 'égoisme que leur position est erronée).

On peut trouver de multiples exemples d’un type de stratégie similaire
dans les débats concernant le scepticisme face au monde extérieur. Nom-
breux sont ceux qui estiment que I'on ne peut réfuter le sceptique sans pé-
tition de principes. La meilleure stratégie de réponse face au sceptique serait
alors celle illustrée par la fameuse preuve du monde externe de G.E. Moore.
Selon le sens commun, il existe un monde externe, fait d’objets matériels,
dont nous pouvons avoir connaissance. En réponse aux idéalistes, qui nient



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 175

I'existence d’objets matériels, et aux sceptiques qui doutent qu’il nous soit
possible d’avoir connaissance de tels objets, Moore montre simplement ses
mains et formule le modus ponens suivant :

Prémisse 1 : J’ai une main.

Prémisse 2 : Si la prémisse 1 est vraie, alors le sens commun est dans le

vrai quand il affirme qu’il existe un monde matériel externe.

Conclusion : Le sens commun est dans le vrai quand il affirme qu'’il existe

un monde matériel externe.
Selon Moore, la premiére prémisse de cet argument est plus certaine que
n'importe quelle autre prémisse sur laquelle pourrait se fonder un argument
contre le sceptique. Le sceptique, par contre, n’accepte bien évidemment pas
cette premiére prémisse : que nous puissions avoir connaissance de tels faits
concernant le monde externe est précisément ce que le sceptique se refuse
d’accepter. L’argument de Moore ne peut donc satisfaire que celui que est
déja convaincu de I'existence du monde externe et de la possibilité d’en avoir
connaissance.

Le défenseur de la moralité du sens commun peut formuler un argument
similaire :

Prémisse 1 : J’ai une raison morale de ne pas mentir.

Prémisse 2 : Si la prémisse 1 est vraie, la position égoiste est erronée.

Conclusion : La position égoiste est erronée.

Le défenseur de la position égoiste répondra bien str que la premiére pré-
misse assume ce qu’il faut prouver. Mais l'argument pourra néanmoins
satisfaire tous ceux qui, comme la plupart d’entre nous, n’abordent pas les
débats d’un point de vue parfaitement neutre, mai acceptent déja toutes les
assomptions que la moralité du sens commun fait au sujet de nos raisons
pratiques.

La partie principale de I'ouvrage de Hills (chap. 6-10) consiste en une
défense systématique du bien-fondé de ce type d’argument, calqué sur
Moore, et sensé offrir une justification modeste de la moralité. Comme on
peut I'imaginer, les obstacles sont nombreux et de taille. Le type d’argument
que défend Hills n’assume pas seulement ce qu’il faut prouver face au dé-
fenseur de la position égoiste, il ne semble pas méme capable de convaincre
un sujet n'ayant pas formé d’opinion préalable sur la question. Et le défen-
seur de la position égoiste peut répliquer en proposant un argument par-
faitement symétrique, se fondant sur une prémisse qu’il accepte, mais que
rejetteraient les adeptes de la moralité du sens commun.

Hills concentre son attention sur le probléme qu’elle estime étre le plus
sérieux pour toute justification modeste de la moralité calquée sur la straté-
gie argumentative de Moore : le probléme des désaccords moraux (chap. 7).
Nous sommes en effet confrontés dans le domaine moral a de trés nombreux
désaccords persistants et apparemment insolubles. Dans de telles conditions,
il est en général rationnel de suspendre son jugement. Imaginons en effet,
comme le suggere Hills (154), que vous et moi assistions a la finale d’'un 100
metres nage libre. La course est serrée, vous estimez que le nageur A a tou-
ché le mur en premier, j’estime de mon coté que c’est le nageur B qui a ga-



176 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

gné la course. Si nous avons tous deux bonne vue, et si nous sommes placés
I'un a c6té de 'autre dans les tribunes, nous devons nous considérer comme
égaux d'un point de vue épistémique (« epistemic peers »). Il serait dans ce
cas irrationnel de privilégier mon jugement sur le votre. Nous devons tous
deux suspendre notre jugement au sujet de l'issue de la course.

Il en va de méme, selon Hills, dans le cas des désaccords moraux. Imagi-
nons que j'accepte les conclusions de la moralité du sens commun et que
jaie avec un défenseur de la position égoiste un désaccord persistant et en
apparence insoluble - je ne réussis pas a identifier dans sa position une faute
qu’il puisse reconnaitre comme telle. La personne en question est intelli-
gente, perspicace, et, d'un point de vue intellectuel, tant honnéte que con-
sciencieuse. Elle forme d'une maniére générale des opinions correctes et
bien fondées en matiére de raisons pratiques. Dans ces circonstances, je me
dois de la considérer comme mon égal épistémique. Le simple fait qu’elle
soit en désaccord avec moi sur un point particulier, aussi important soit-il,
ne suffit de toute évidence pas a la discréditer d'un point de vue épisté-
mique. Selon Hills, il est alors rationnel pour moi de suspendre mon juge-
ment (et de cesser de croire que nous avons toujours une raison de nous
comporter de facon morale). Cette conclusion s’impose d’autant plus que la
question au centre de notre désaccord est difficile et sujette a controverse.
Nous devons tous deux reconnaitre que nous pourrions tres bien étre dans
I'erreur. Il est en conséquence rationnel, tant pour le défenseur de I'égoisme
que pour moi-méme, de suspendre notre jugement.

Dans ce cas, la tentative de justification faible de la moralité calquée sur
I'argument de Moore échoue. Le désaccord apparemment insoluble qui op-
pose les adeptes de la moralité du sens commun aux défenseurs de la posi-
tion égoiste fait qu’il serait irrationnel d’accepter la premiére prémisse de
I'argument calqué sur Moore. Un défenseur de la moralité du sens commun
ne peut donc pas fonder une justification modeste de la moralité sur la pre-
miére prémisse de I'argument (« j’ai une raison morale de ne pas mentir »). Il
se doit de suspendre son jugement au sujet de cette premiere prémisse.

3. Une asymétrie entre les questions factuelles et les questions morales

Si 'on accepte les arguments de Hills, les différentes stratégies de justifica-
tion de la moralité, tant ambitieuses que modestes semblent donc vouées a
I’échec. Hills s’attache pourtant & démontrer qu’une justification modeste de
la moralité, calquée sur la stratégie de Moore, reste possible. Mais il y a pour
cela un prix important a payer : accepter I'existence d’'une différence radicale
entre les questions factuelles et les questions morales.

Lorsque nous débattons de questions purement factuelles - concernant
par exemple le temps qu’il fera demain, ou la nature du sida - il est rationnel
d’adapter notre jugement en fonction des opinions d’autrui. Nous nous
conformons par exemple aux opinions d’experts. Nous acceptons également
le témoignage de nos interlocuteurs, méme s’ils ne sont pas experts dans le
domaine en question. Ainsi que le suggére 'exemple de la course du 100 me-
tres nage libre, nous estimons aussi qu’il est rationnel de suspendre son



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 177

jugement au sujet d’'une question factuelle en cas de désaccord - du moins
lorsque le désaccord intervient entre sujets qui sont égaux d’'un point de vue
épistémique. Supposons maintenant, avec les défenseurs d’'une position non-
cognitiviste en métaéthique, que les jugements moraux n’aient pas pour
fonction de représenter des faits objectifs3. J'exprimerais alors simplement
un sentiment subjectif de désapprobation envers I'avortement lorsque je juge
que I'avortement est moralement condamnable. Il ne serait pas dans ce cas
rationnel pour moi de suspendre mon jugement lorsque je suis en désaccord
avec autrui. Suspendre son jugement ne peut étre rationnel que si, comme
dans le cas de I'épreuve de natation, le désaccord porte sur une question fac-
tuelle qui n'admet qu’une réponse correcte.

Hills ne défend pas une position métaéthique non-cognitiviste - elle ad-
met l'existence de faits moraux objectifs. Pourtant, comme les partisans du
non-cognitivisme, elle voit une différence radicale entre I'épistémologie mo-
rale et I'épistémologie des domaines purement factuels (chap. 9). Alors que,
dans les domaines purement factuels, notre intérét fondamental porte sur la
seule connaissance de la vérité, les choses sont différentes dans le domaine
moral. Lorsque je me demande, par exemple, si I'avortement est acceptable
d’un point de vue moral, je ne peux pas simplement, selon Hills, m’en référer
a un expert en la matiére. Je me dois de former moi-méme une opinion sur
des problemes d'une telle importance et de comprendre les raisons qui justi-
fient une réponse positive ou négative a ma question. S’en remettre a un
expert serait abdiquer ma responsabilité épistémique et violer I'impératif
moral d’agir selon ma propre conscience.

Ainsi que le reconnait Hills, la position qu’elle défend ici est fortement
contestée par de nombreux auteurs. Nous estimons qu’il est impératif de
conformer nos opinions a I'avis d'un expert quand il s’agit de savoir si nous
sommes atteints du cancer. Si nous estimons qu’il existe des faits moraux
objectifs, pourquoi ne devrions-nous pas nous comporter de la méme fagon
quand il s’agit de questions morales importantes auxquelles d’autres
semblent mieux a méme que nous d’apporter une réponse fondée sur de
bonnes raisons4 ? Pour notre propos, il n’est fort heureusement pas néces-
saire de nous engager dans ces controverses. Le point important est simple-
ment que 'asymétrie entre 1'épistémologie purement factuelle et I'épisté-
mologie morale défendue par Hills permet a ses yeux de surmonter I'obstacle
principal a une justification modeste de la moralité. Comme il n’est pas
impératif, dans le domaine moral, de prendre en considération les opinions
d’autrui (que se soit en s’en remettant aux avis d’experts, ou en suspendant
son jugement lors de désaccords entre sujets en position d’égalité épisté-

3 BLACKBURN, Simon : Ruling Passions. A Theory of Practical Reasoning. Oxford : Ox-
ford University Press 1998 ; GIBBARD, Allan : Thinking How to Live. Cambridge : Harvard
University Press 2003, sont les défenses récentes les plus connues du non-cognitivisme en
métaéthique.

4 Pour une critique du type d’asymétrie défendue par Hills entre I'épistémologie mo-
rale et I'épistémologie des domaines purement factuels, voir par exemple JONES, Karen :
Second-Hand Moral Knowledge, in : Journal of Philosophy 96 (1999) 55-78.



178 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

mique), rien ne s'oppose a ce qu'un défenseur de la moralité du sens com-
mun prenne comme prémisse de son argument la croyance qu'il a une raison
morale de ne pas mentir. Il peut alors conclure de la, a sa propre satisfaction,
que la position égoiste est erronée.

4. Notre concept de raison pratique

La démarche de Hills, aussi sophistiquée soit-elle, me semble faire beaucoup
trop de concessions a la position égoiste. Selon Hills, tout espoir de réfuta-
tion de la position égoiste doit étre abandonné. Tout ce que peut espérer le
défenseur de la moralité du sens commun, c’est de se rassurer lui-méme, par
le biais d’'une justification modeste de la moralité, fondée sur la thése tres
contestable de l'existence d’'une asymétrie entre 1'épistémologie factuelle et
I'épistémologie morale. Je crois qu'une réponse plus directe et ambitieuse
reste possible face a la position égoiste.

Il est particulierement important d’insister dans ce contexte sur le fait
que le défenseur de la position égoiste se fonde sur une interprétation radi-
calement réductionniste et révisionniste de notre concept de raison. Nous
partageons tous le méme concept de raison, ancré au cceur des pratiques
délibératives du sens commun. Pour notre propos, la question cruciale est de
savoir quelle est la meilleure explication de ce concept. Selon le défenseur de
I'égoisme, toutes les raisons valables dans le domaine pratique ont la méme
structure : elles dérivent de l'intérét de 'agent. Le probléme est que cette
position semble aller a I'encontre du sens commun - plus précisément, a
I'encontre de notre compréhension commune du concept de raison pratique.
Nous reconnaissons en général comme parfaitement valables de nombreuses
raisons pratiques qui ne satisfont pas le critere trés restrictif proposé par les
défenseurs de I'égoisme. Le fait qu'un enfant soit sur le point de se noyer me
donne une raison de lui tendre la main pour le sortir de I'eau. Et cette rai-
son, comme toutes les raisons morales, ne dépend pas de l'intérét propre de
I'agent. En fait, il n’est pas du tout surprenant qu'un type de créature aussi
profondément social que I'étre humain ait développé un concept de raison
pratique bien moins restrictif que ne le supposent les défenseurs de la
position égoiste, un concept qui inclut, en particulier, les considérations mo-
rales comme raisons parfaitement valables.

Ces quelques réflexions au sujet de notre concept de raison pratique me
semblent difficilement contestables. Elles suggerent que la position des dé-
fenseurs de la moralité ne se trouve pas seulement en accord avec ce que le
sens commun pense au sujet de la moralité, mais également avec ce que le
sens commun pense au sujet de nos raisons pratiques. Les défenseurs de la
position égoiste, par contre, semblent se fonder sur une caractérisation in-
tuitivement inadéquate de notre concept de raison pratique. Je crois que
c’est une faiblesse trés importante de 'ouvrage de Hills de ne pas avoir con-
sidéré de facon plus critique la conception de nos raisons pratiques sur la-
quelle se fonde la position égoiste.

Si 'on admet que la position égoiste est en porte-a-faux avec la concep-
tion que le sens commun se fait de nos raisons pratiques, le défi de la posi-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 179

tion égoiste perd alors une grande partie de sa force initiale. Il serait faux de
considérer que c’est la moralité du sens commun qui, du fait qu’elle affirme
que les considérations morales nous fournissent des raisons valables indé-
pendamment de l'intérét propre de l'agent, a besoin d’étre défendue. C'est
bien plutdt la position égoiste qui a le fardeau de la preuve. Comme la posi-
tion égoiste se fonde sur une conception révisionniste de nos raisons pra-
tiques, son défenseur doit montrer ce qu’il y a de problématique dans le con-
cept de raison pratique inscrit au cceur de nos pratiques délibératives. Notre
concept commun de raison pratique est-il incohérent ? Ou alors est-il plus
complexe que nous le supposons d’ordinaire, de sorte que méme si les consi-
dérations morales semblent a premiére vue nous fournir des raisons pra-
tiques valables, cette assomption devrait étre ultimement révisée, parce
qu’en tension avec certains éléments plus fondamentaux de notre concept de
raison pratique ?

Mon propos n’est bien siir pas d’établir ici qu’il est impossible pour le dé-
fenseur de la position égoiste de relever ce défi et d’établir que notre concept
commun de raison pratique doit étre en fin de compte révisé. Je suis scep-
tique quant aux chances de succés d’'une telle entreprise, mais peut-étre la
clarification philosophique de notre concept de raison nous révélera-t-elle
quelques surprises. Ce qui importe dans le contexte présent, c’est de noter
que, contrairement a ce que suggeére Hills, les défenseurs de la moralité du
sens commun ne semblent pas devoir se résigner a une stratégie de justifi-
cation modeste, n’ayant aucune force face aux défenseurs de la position
égoiste, parce que se fondant sur des prémisses rejetées par ces derniers. Les
adeptes de la position égoiste ne sont pas libres d’adopter simplement la
conception de nos raisons pratiques qui leur plait, et de rejeter ensuite toute
prémisse qui s'y oppose. Ils se doivent d’accepter le fait que le sens commun
admet une pluralité de raisons pratiques valables, certaines fondées sur
I'intérét de I'agent, d’autres valables indépendamment de cet intérét. Dans la
mesure ou ils ne réussissent pas a éliminer la présomption qui pése ainsi
contre leur position (en établissant que la conception commune de nos rai-
sons pratiques doit étre révisée), ils devront eux-mémes accepter que leur
position est infondée.

Contrairement a ce que suggeérent Nagel ou Korsgaard, il ne semble donc
pas étre nécessaire, afin de répondre au défi de la position égoiste, de dé-
montrer que cette position ne respecte pas les conditions formelles mini-
males (validité intersubjective, dimension publique) que doit satisfaire toute
raison pratique. Plutét que de tenter de découvrir de telles conditions for-
melles, il convient plutot de se pencher sur la substance de notre concept de
raison pratique, et de prendre au sérieux les divers types de raisons pratiques
qu’il admet comme valables. C’est 1a me semble-t-il, un point de départ bien
plus prometteur pour répondre au défi de la position égoiste.

Il convient également, me semble-t-il, de mettre en question le paralléle
que Hills établit entre le défi de la position égoiste et le scepticisme face au
monde externe. Selon le sens commun, nous pouvons avoir connaissance du
monde externe : le message de mes sens constitue la base évidentielle sur la-
quelle se fonde ma justification, par exemple, lorsque je forme la croyance



180 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

que j’ai deux mains. Le sceptique objecte que cette justification serait mise
en échec si je me trouvais dans un des scénarios qui lui sont chers (si j'étais
un cerveau dans une cuve ou sous I'emprise d’'un malin génie). Le probléme
est alors que ma justification semble disparaitre si je ne peux exclure qu'un
tel scénario est réel. Et tout argument visant a établir que je ne suis pas en
fait dans un des scénarios chers au sceptique semble assumer précisément ce
qu’il s’agit de prouver (en particulier que mes sens ne me trompent pas).

Ce qui rend le défi du sceptique si important et si inquiétant, c’est
précisément qu’il propose un argument semblant éliminer la justification sur
laquelle se fonde la croyance du sens commun en l'existence d’'un monde
externe. Le défenseur de la position égoiste, par contre, ne propose pas d’ar-
gument similaire visant a mettre en échec la justification sur laquelle se fon-
dent nos croyances en matiére de moralité et de raison pratique. Il semble
simplement se contenter d’affirmer dogmatiquement que toutes les raisons
pratiques valables dérivent de l'intérét de 'agent. Rien n’empéche alors le
défenseur de la moralité du sens commun de répondre en indiquant que
cette position dogmatique est en porte-a-faux avec notre concept de raison
pratique : il faut donc la rejeter s’il ne peut étre établi que la conception
commune de nos raisons pratiques doit étre radicalement révisée.



REZENSIONEN - BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

Rezensionen Philosophie

MIETH, Dietmar: Meister Eckhart. Miinchen: C.H. Beck 2014, 298 S., ISBN
978-3-406-65986-7.

It is no easy feat to publish in Germany a new monograph dedicated to
Meister Eckhart, a towering figure to whom many studies have been devoted
in recent years. Fully aware of this difficulty, Dietmar Mieth chooses to read
the works of the Dominican master from a new perspective, viz. that of
interreligious dialogue (11). This important topic has recently been the
subject of a conference at the Meister-Eckhart-Gesellschaft in Munich in
March 2014. It is also part of a larger project coordinated by Dietmar Mieth
at the Max-Weber-Kolleg at Erfurt University.

Even if this topic is a kind of Ariadne’s thread that organizes the inner
logic of the book, it receives particular attention in one chapter (“Wie ein
Tropfen im Meer: interreligiose Akzente”, 223-234), in which the Dominican
master is confronted with other expressions of spirituality and so-called
“global mysticism” (globale Mystik, 223), such as Hinduism, Zen Buddhism,
Islamic mysticism and Hebraism. And there is yet another fruitful field for
investigation, referred to as “Meister Eckhart und die Agnostik”, in which
Eckhart’s influence is traced in philosophers such as Erich Fromm, Karl Marx
and Emile Cioran.

The crossroads for all these apparently so diverse traditions lies,
according to the author, “an den Grenzen der Sprache”, where God manifests
Himself. Or, to put it differently, that place where man lets God speak and
manifest Himself (223). Offenbarung as Offenbarkeit, Revelation as Manifes-
tation (or rather manifestness): it is precisely as manifestness (Offenbarkeit)
in the divinity that all sciences are free and true, as Eckhart explains in the
Commentary on Ecclesiasticus, in his defense of the liberty of all sciences.
Those sciences that pursue a goal external to themselves are “adulterine”.
According to Eckhart, knowledge -or rather, true knowledge- is not the
reaching of a goal that has been previously defined. According to Mieth’s
interpretation, Eckhart proposes a radical openness of knowledge, which
should not be predetermined. In fact, knowledge is not determined by its
goal (Zielvorgabe), but rather by its origin (Ursprungvorgabe), which is di-
vine knowledge.

Knowledge, then, is not oriented at demonstrating anything, nor is it an
individual intuition. It is, rather, revelation (Offenbarung) that speaks
through the Scriptures. A revelation that becomes Scripture, in the words of
the author (123). And in its manifestness (Offenbarkeit) it is also, at the same
time, true inwardness. It is precisely because of this manifestness that
science does not have a goal (Vorgabe). Moreover, it is without any specific
goal, because otherwise it would be “adulterina”, i.e. it would have an



182 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

external goal that predetermines it. According to the author, the intellect-
tual experience of the revelation is without every goal, of every frontier, of
every limit, of every obstacle. This is why the truth speaks both to the heart
and the intellect. “Heart”, as Mieth notes, is the key metaphor for the pre-
sence of God in man, the key notion in order to think and understand this
presence.

Truth, in fact, comes directly from God’s heart (103). And it doesn’t
matter if one is not able to completely understand it. Truth is thus similar to
a heart transplant: it is God’s heart in the place of man’s heart. This meta-
phor should be understood, according to Mieth, as an intellectual essence
and as the place for understanding, and at the same time as a concentration
of the human being. The metaphor of truth as a heart allows us also to
transcend the common division between philosophy and theology (a topos
when speaking about Eckhart’s thought), because truth is located inside
philosophical manifestness (Offenbarkeit).

The image of Christ carries an exemplary value for this definition of
truth. Following Stephan Grotz (105-106), Mieth states that the adoption of
the principle of the Incarnation, i.e. Christ himself, is both the starting point
and the horizon of truth. And instead of precluding, it legitimizes all other
witness of truth, which Eckhart in fact includes, without exception. Accor-
ding to Eckhart there is only one source of truth. The only difference is in
the way it shows itself and the way in which it is spoken. The Incarnation
then allows a connection between theology and philosophy. Christ, in fact,
as God made flesh, is at the boundary between time and eternity, between
emanation and creation, He Himself is imago Dei et exemplar of the inferior
nature. Christ is the Word (Verbum, Logos), through which everything has
been created, and through the Incarnation Christ has made human nature
his own. Insofar as human nature is united in Christ to divine nature, thus,
according to Eckhart, natural philosophy and divine wisdom are both con-
tained in the Scriptures.

As the author observes (157), Eckhart does not claim a division between
philosophy and theology, but rather presupposes a structural correspon-
dence between them, while at the same time respecting their diversity. The
origin of this correspondence lies in divine manifestness (Offenbarkeit).
From this point of view the program announced by Meister Eckhart in the
prologue to his commentary on John’s Gospel becomes clearer: interpreting
Holy Scripture secundum rationes naturales. The goal is not to produce a
philosophy of Christianity, but rather to see the manifestness (Offenbarkeit)
of the divine wisdom as house (Haus), homeland (Heimat) and origin (Ur-
sprung) of all science.

This allows Mieth to declare (19):

“Ich betrachte Eckhart als Gratwanderer zwischen Philosophie und Theologie
mit ausgepragten spirituellen Anliegen. Eckharts Anliegen als Philosoph, als
Theologe und als Lebemeister kann man unterschiedlich gewichten. In
diesem Buch wird weniger das Profil des Philosophen Eckhart im subtilen



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 183

Vergleich mit anderen Philosophen seiner Zeit herausgearbeitet als das Profil
eines bewusst originell orientierten Denkers”.

This programmatic refusal to confront Eckhart with other philosophers of
his time, and to read him instead through lenses such as Peirce’s philosophy
of language or Hermann Deuser’s philosophy of religion, allows Mieth to
clearly display the originality of the Dominican master. In particular, the
author goes back to notions such as “firstness” (Erstheit), “secondness”
(Zweitheit) and “thirdness” (Drittheit) to present the full richness of Eck-
hart’s thought, comprising philosophy, theology and spirituality. It is an
attractive approach, far from some absolute positions that risk limiting the
extraordinary fertility of Eckhart’s production. In particular, I think the long
(and maybe still open) question of Eckhart’s mysticism can find in these
pages a solution.

The author presents Eckhart in the context of the so-called “Frauenmys-
tik” (Marguerite Porete in particular), but he never uses the label “mystic” as
a “signature” for Eckhart’s production. “Mysticism” or “mystic” are rather
expressions of only one aspect, which is certainly present in the work of the
Dominican master, but which in no way threatens his philosophical ratio-
nality.

An interesting example is the difference between Gottesschau and Gottes-
geburt (193), that the author reprises from an earlier text (1992). The former
(Gottesschau, visio beatifica) refers to an experience, which can be defined as
‘mystic’ (in that it is an individual experience) and intellectual (in that it is
experience which involves the intellect). The latter (Gottesgeburt) is the
experience of and within a relationship. He who contemplates sees that God
exists. He who is born, at the same time gives birth to God and with his birth
God is also born. In the language of contemplation, according to the author,
one can only understand the spiritual pleasure of knowledge (sapientia) as
sapida scientia. In the language of the birth of God in Man (and I would add
in the rebirth of man as divine), it is possible to understand also how the
distinction between time and eternity can be transcended. The logos that is
born in man operates continually as creation and fulfilment (Vollendung).

At the same time, there is another distinction that can be transcended on
this basis, namely that between active and contemplative life, to which the
Dominican master devotes some of his most beautiful sermons in German.
As the author writes (198): “die Perspektive der Ethik und die Perspektive
der Metaphysik sind bei Meister Eckhart identisch”. The Dominican master,
in fact, renews the theory of transcendentals, adding spiritual perfections
such as detachment (Abgeschiedenheit), freedom (Freiheit), poverty (Armut)
and abandonment (Gelassenheit) to the usual list established by Scholastic
Philosophy. In this way, no matter which subject Eckhart chooses to address,
he is able to develop it following his own dynamics, which can be described
as “metaphysical”: humility, detachment, poverty, freedom are all traced
back to their origin, in which they are all undifferentiated. As has already
been said, this origin is the divine manifestness (Offenbarkeit), which
determines both man and his dignity. A dignity that does not pertain to him



184 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

completely, but which establishes his being, both human being and as God’s
image.

This is the reason why the author, when describing Eckhart’s meta-
physics, can speak of “practical metaphysics”. The relationship between man
and his origin, i.e. God (or the divinity), determines in a radical way both his
human nature and his actions in the world. Since Christianity, in this sense
of divinity as manifestness, is free of any limitation or determination, it is
open to a deep and meaningful dialogue with other witnesses to the truth.

ALESSANDRA BECCARISI

ALBERT DER GROSSE: Uber die Prinzipien der fortschreitenden Bewegung. Latei-
nisch-Deutsch. Ubersetzt von ]J. Wetzelsberger. Eingeleitet und kommen-
tiert von H. Anzulewicz und ]J. Wetzelsberger (= Herders Bibliothek der
Philosophie des Mittelalters 35). Freiburg i.Br.: Herder 2014, 213 S., ISBN ¢78-

3-451-34187-8.

Wir haben jetzt eine deutsche - ja, iiberhaupt eine - Ubersetzung des
Traktats De principiis motus processivi von Albertus Magnus. Bekanntlich ist
Albert ein schwer zu iibersetzender Autor, so dass erst in den letzten Deka-
den einige seiner Werke ins Deutsche iibersetzt worden sind, meist im
Zusammenhang mit der vom Albertus-Magnus-Institut seit 1931 vorangetrie-
benen editio Coloniensis 1. Dringendes Desiderat ware meines Erachtens die
Ubersetzung von Alberts Metaphysik.

Es ist ein Faktum - sicherlich kein zufélliges -, dass Henryk Anzulewicz
an fast allen der genannten Ubersetzungen beteiligt war. Das ist auch bei der
zu besprechenden Ausgabe der Fall, was ja - als Zuverldssigkeitsindiz - zu
begriiffen ist. Anzulewicz hat den groffiten Teil der Einleitung (Authentizi-
titsfrage, Textgeschichte, Chronologie, handschriftliche Uberlieferung usw.)
verfasst. Die darin vermittelten Erkenntnisse sind - auch seitens des Rezen-
senten - zur Kenntnis zu nehmen. Anzulewicz hat ebenso den ersten Teil
des historischen und doktrinellen Kommentars verfasst, mit der Einordnung
der im Traktat behandelten Thesen in das Ganze des Albertinischen Werks.
Die ErschlieBung des Traktats selbst ist nun das Werk von Jiirgen Wetzels-
berger, der auch die Ubersetzung gemacht hat, welche allerdings, wie es im
Vorwort heifdt, ,in sachlicher und begrifflicher Hinsicht [...] durch Anzule-
wicz einer griindlichen Durchsicht unterzogen“ wurde (9). Angeboten wird
zudem - auch das ist sehr zu begriiflen - der lateinische Text in der Edition
von Geyer (ed. Col. XII).

Albert hat seine Abhandlung Uber die Prinzipien der fortschreitenden Be-
wegung zundchst als Buch XXII seiner Tierkunde (De animalibus) verfasst, er

1 Ausgewdbhlte Texte (FRIES 1981); De homine (ANZULEWICZ/SODER - Teiliibersetzung 2004);
De natura et origine animae (ANZULEWICZ 2006); De causis (ANZULEWICZ et al. - Teiliiber-
setzung 2006); De quindecim problematibus (ANZULEWICZ 2010); De quinque universalibus
(SANTOS/PETERSEN - Teiliibersetzung 2012); Super Mysticam Theologiam (BURGER 2014); siehe
noch Albertus Magnus und sein System der Wissenschaften. Schliisseltexte in Ubersetzung
(Auswahl 20m).



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 185

gliederte sie jedoch spdter aus dem genannten Werk aus, um sie selbstandig
zu redigieren. Es gibt deshalb zwei getrennte, voneinander jedoch nicht we-
sentlich abweichende handschriftliche Uberlieferungen der Schrift. Der von
Geyer edierte Text benutzt Alberts De animalibus-Autograf als Leithand-
schrift (Koln, Historisches Archiv, Cod. W 258a).

Alberts De principiis motus processivi darf mit seiner Abhandlung De
motibus animalium nicht verwechselt werden, die er Jahre zuvor im Zusam-
menhang mit seiner Paraphrasierung der Parva naturalia von Aristoteles
verfasst hatte, obwohl beide Werke dhnliche Themen behandeln. Die Entste-
hungsgeschichte beider Schriften wird in der Einleitung meisterhaft erldu-
tert (18-24). Bei dem zu rezensierenden Werk geht es um die kommentierte
Paraphrasierung der aristotelischen Schrift De motu animalium, deren (ano-
nyme) lateinische Ubersetzung Albert, wie er selbst berichtet (80), kurz
vorher - jedoch als er De motibus animalium bereits verfasst hatte - in Kam-
panien (Stditalien) gefunden habe. Dies geschah zwischen Oktober 1256 und
Juni 1257. Der akribischen Untersuchung von Anzulewicz zufolge ,kommt
das Ende von 1257 als der wahrscheinliche terminus ad quem fiir die Fertig-
stellung des Liber de principiis motus processivi in Betracht“ (40).

Das Prinzip der Bewegung aller Sinnenwesen, auch des Menschen, si-
tuiert Albert, der sogar vom ,Geist” als ,Werkzeug des Herzens" spricht, im
Herzen (159). Diese Grundthese zeugt von Alberts charakteristischem Stre-
ben nach Konziliation von Geist und Natur, sie ist jedoch problematisch.
Denn: Hangt der Geist mit der auf einer bestimmten Art und Weise gegebe-
nen Natur zusammen, wie soll die Vernunft dann iiberhaupt in der Lage
sein, sich im Sinne dessen, was objektiv wahr ist, bestimmen zu lassen? Die-
se Frage behandelt Albert in II,12: ,Dagegen aber scheint zu sprechen, was
im Buch Uber die Seele gut charakterisiert wurde, dass der Intellekt Akt kei-
nes Korper[teiles] ist. Und wenn er nicht Akt eines Korperteiles ist, scheint
er auch kein Akt des Herzens zu sein, und in der gleichen Weise auch nicht
das Auswihlen und der Wille“ (187).2 Die Ubersetzung der entscheidenden
Passage in Alberts Antwort auf die gestellte Frage zeigt sich - was ja fiir die
Ubersetzung insgesamt gilt - zuverlissig:

Est igitur intellectus et similiter
prohaeresis et voluntas potentia
quaedam animae, quae est in corde,
sed non fluunt ab anima hae
potentiae, inquantum est in corde, sed
potius inquantum est separata sub
forma naturae intellectualis, sicut in
antehabitis dictum est, et tamen
intellectus movet per modum, quem
diximus, sicut ars separata movet

Daher ist der Intellekt und in ahn-
licher Weise auch das Auswahlen und
der Wille eine bestimmte Kraft der
Seele, die im Herzen liegt. Aber diese
Krafte flieRen nicht von der Seele
aus, insofern diese im Herzen ist,
sondern vielmehr, insofern diese ge-
trennt unter der Form einer intellek-
tuellen Natur ist, wie wir im Vorigen
gesagt haben. Und dennoch bewegt

2 Zu dieser Problematik siehe ANZULEWICZ, Henryk: Entwicklung und Stellung der Intel-
lektlehre im System des Albertus Magnus, in: Archives d’histoire doctrinale et littéraire du
moyen age 70 (2003) 165-218; QUERO-SANCHEZ, Andrés: Uber das Dasein. Albertus Magnus
und die Metaphysik des Idealismus. Stuttgart: Kohlhammer 2013, 626-656.



186 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

instrumentum. Tota enim materia
corporis se habet ad intellectum, sicut
instrumenta se habent ad artem, sicut
saepius in anthehabitis determinatum
est.

der Intellekt auf die Weise, die wir
vorgebracht haben, namlich so, wie
die [vom Werkzeug] getrennte Kunst
das Werkzeug bewegt. Denn die gan-
ze Materie des Korpers verhalt sich

so zum Intellekt, wie sich die Werk-
zeuge zur Kunst verhalten, wie ofters
im Vorigen bestimmt wurde (189).

Die philosophisch wichtigsten Kapitel des Werkes sind allerdings die zwei
ersten des zweiten Traktats. Albert unterscheidet dort zwischen dem, was in
absolutem oder schlechthinigem Sinne gut ist (bonum simpliciter), und dem,
was blofl zu einem bestimmten Zeitpunkt gut ist (bonum ut nunc)3. Im
Unterschied zum ,jetzigen Guten‘, das im Zusammenhang mit bestimmten
Umstdanden jeweils anders konstituiert wird, ist das ,schlechthin Gute’, so
Albert, von der Natur des Dinges selbst bestimmt: ,Denn jede Natur hat das
Gute, dessen Ursache sie ist, wie im ersten Buch der Ethik nachgewiesen
wurde“ (omnis enim natura bonum habet, cuius causa est, sicut probatum est
in primo libro Ethicorum) (115). Diese Wiedergabe ist grammatikalisch kor-
rekt und vertretbar, auch wenn das Substantiv bonum dabei meines Erach-
tens eher mit ,ein Gutes‘ als mit ,das Gute‘ zu tuibersetzen ware. Denn Albert
meint damit, dass jede bestimmte Natur - etwa Mensch, Lowe, Stein - ein
bestimmtes, fiir sie als solche eigentiimliches Gutes bestimmt. Das wird
deutlich, wenn Albert noch im selben Kapitel feststellt: Omnis enim natura
habet tale sibi proprium bonum, ut probatum est in Ethicis - was Wetzels-
berger sehr treffend tbersetzt: ,Denn jede Natur hat ein derartiges, fiir sich
eigentiimliches Gutes, wie in der Ethik nachgewisesen wurde“ (117). Eben
diese metaphysische Position wird Meister Eckhart zuriickzuweisen suchen,
wenn er namlich darauf hinweist - etwa in seiner Predigt 2 -, dass Gott als
das Gute selbst keine wise, d.h. keine Bestimmtheit, keine eigenschaft oder
(bestimmte) Qualitdt, aufweist (Deutsche Werke, 1, 43,5-44,2). Will man -
wie es ja in der Medidvistik usus geworden ist - von einer ,Albert-Schule’
sprechen, im Zusammenhang mit welcher auch Autoren wie Dietrich von
Freiberg und Meister Eckhart zu betrachten wdren, so besteht die Gefahr,
solche grundlegenden Unterschiede aus dem Auge zu verlieren.

Albert versucht hier - und man koénnte vielleicht sagen: ,wie sonst auch
immer‘ -, das schlechthinige oder absolute Gute - und dasselbe gilt fiir das
mit diesem ,konvertible’ absolute Sein - immer im Zusammenhang mit einer
auf einer bestimmten Art und Weise (von Gott) gegebenen Realitdt zu fas-
sen. Darin besteht Alberts Idealismus-Kritik, die Thomas von Aquin spater
iibernehmen sollte. Wir lesen eindeutig in diesem Sinne: Et ideo sequitur, si
finis est secundum naturam, quod est alicuius existentium causa (,Und
deshalb folgt, wenn es ein Ziel der Natur nach ist, dass es die Ursache von

3 Vgl. ANZULEWICZ, Henryk: Bonum als Schliisselbegriff bei Albertus Magnus, in: SENNER,
Walter (Hg.): Albertus Magnus. Zum Gedenken nach 8oo Jahren. Neue Zugdnge, Aspekte und
Perspektiven. Berlin: Akademie-Verlag 2001, 113-140; QUERO-SANCHEZ: Uber das Dasein, 615~
656.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 187

irgendetwas Bestehendem ist“) (115). Hier zeigt sich deutlich, wie eng Uber-
setzung und Interpretation miteinander zusammenhdngen. Wetzelsberger
fasst dabei causa als Substantiv (,Ursache‘) auf, was grammatikalisch korrekt
und sachlich vertretbar ist. Ich bin jedoch der Uberzeugung, dass causa
dabei als Praposition gebraucht wird, mit vorangestelltem Genitiv: ,es folgt
[...], dass es [sc. das Ziel als das fiir ein Ding seiner Natur nach eigentiim-
liche Gute] aufgrund von irgendetwas Bestehendem (= Existierendem) ist“.
Wetzelsberger und Anzulewicz bieten also eine sehr gute Ubersetzung an,
welche jedoch - und das gilt allgemein fiir jede mogliche Ubersetzung - den
lateinischen Originaltext nicht ersetzen kann.

Weitere Passagen bestdtigen ein solches ,realistisches Anliegen Alberts.
Jegliche Natur ist, so sagt er, eine bestimmte Natur, welche als solche, wie es
heifdt, finitur ad aliquid, et ideo operatio haec finita ad id ad quod essentialiter
est, est bonum naturae illius (,Und diese wesenhafte Tatigkeit zielt auf
irgendetwas hin, und deswegen ist die Vollendung der Tatigkeit in Bezug auf
das, worauf es wesenhaft bezogen ist, das Gute dieses natiirlichen Wesens®)
(125). Durch diese richtige Ubersetzung gehen jedoch die im lateinischen
Text enthaltenen Nuancen unvermeidlich verloren. Dasjenige, das ,auf ein
bestimmtes Ziel aus ist’ und - nachdem es dieses sein Ziel erreicht hat -
,vollendet® ist, ist eben ,etwas Endliches’ (finitum quid). Alberts Philosophie
konnte in diesem Sinne als ,Philosophie des Endlichen‘ bezeichnet werden.
Alles, was gut (oder tberhaupt wirklich seiend) ist, wird durch eine be-
stimmte Beziehung oder ein bestimmtes Verhiltnis zu einem von der (von
Gott) gegebenen Realitit bestimmten Ziel eben bestimmt:

Ex quo relinquitur, quod habitudo Daraus ergibt sich, dass das Verhaltnis
boni ad id cuius est bonum, est des Guten zu dem, dessen Gutes es ist,
necessaria et incommutabilis - ein notwendiges und unveranderliches
statim enim mox posita natura poni- ist. Denn sobald das natiirliche Wesen
tur habitudo eius ad hoc bonum - et angenommen wird, wird auch dessen
ita aeternum erit bonum illud Verhdltnis zu diesem Guten angenom-
secundum modum dictae habitudinis, men und so wird jenes ein ewiges Gu-
licet secundum esse not sit forte tes gemafd der Art des genannten Ver-
aeternum. hdltnisses, mag auch sein, dass es viel-

leicht hinsichtlich des Seins nicht ewig
ist (125-127).

Auch das ist eine sehr gute Ubersetzung einer sehr schwierigen Passage. Die
besondere Seinsweise des Dinges ist nach Albert entscheidend zur Bestim-
mung dessen, was das eigene — und zugleich doch absolute - Gute des Dinges
ist. Die besondere eigenschaft ist deshalb nicht ,aufzuheben’, damit das un-
bestimmte Eine - als das Unendliche oder Warumlose - zur Geltung kommt.
Ewig ist nach Albert nicht nur Gott als das Eine-Gute, sondern mit diesem
zusammen auch verschiedene ,Weisen’ des Gutseins, welche freilich alle
nicht durch sich selbst, sondern letztlich in Abhangigkeit von Gott als dem
urspriinglichsten realen Einen bestehen, ohne welches es nichts - auch nicht
,der Moglichkeit nach® oder in potentia — gdbe. Selbst das Moglichsein der
Dinge wird somit letztlich von der Erkenntnis Gottes sowie von dessen



188 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

realem Vermogen bestimmt4. Alberts Traktat Uber die Prinzipien der fort-
schreitenden Bewegung ist eine nicht nur in naturphilosophischer Hinsicht
interessante Schrift; und wir sind Anzulewicz sehr dankbar dafiir - auch
dafiir -, dass wir jetzt eine verlissliche Ubersetzung dieser Schrift haben.

ANDRES QUERO-SANCHEZ

ZHANG, Tao: Fehlgriindungen von Universitdten im Spdtmittelalter. Motive
und Bedingungen fiir die Entstehung der mittelalterlichen Universitdt. Ham-
burg: Verlag Dr. Kovac 2013, 469 S., ISBN 978-3-8300-7437-3.

Dieses hier anzuzeigende Buch, hervorgegangen aus einer Heidelberger Dis-
sertation, hat mitnichten nur Fehlgriindungen im Blick, auch gelungene Uni-
versitatsgriindungen werden nicht ausgespart. Beim Lesen beschleicht einen
oftmals das Gefiihl, mehr tiber gegliickte Griindungen denn tiber missgliickte
zu erfahren. Ariadnefaden durch die spiteren Phasen der mittelalterlichen
Universitatsgeschichte bleiben gleichwohl die genannten Fehlgriindungen.

Gegliedert ist das Werk in drei unterschiedlich umfangreiche Kapitel, die
stark binnengegliedert sind, sowie in eine sehr knappe Einleitung und
Schlussbemerkung. Wo notwendig, geht Zhang auch auf die o6rtliche Schul-
tradition ein. Weniger angenehm an dem Buch ist der Hang zu Abkiirzungen
und das - im Vergleich zur Fiille des Buches - recht magere Register.

Ausfiihrlich geht Zhang auf die gescheiterte Universitatsgriindung zu
Lucca ein, geplant als Symbol der Befreiung aus Pisaner Herrschaft, versehen
mit einem Privileg Karls IV. und, wie Zhang hervorhebt, grandios gescheitert
an mangelnder finanzieller Ausstattung. Luccas Symbolpolitik hat sich tot-
gesiegt, um die Symbolik tiberhaupt initiieren zu kénnen. Von Zhang wird
Lucca als Symbol fiir gescheiterte Universitdtsgriindungen immer wieder her-
angezogen und durchzieht den Band wie einen roten Faden. Gute Luft und
politischer Wille, die immer wieder als Grund zu einer Universitatsgrindung
genannt werden, reichen nun eben nicht aus, vor allem nicht, wenn weder
der finanziellen noch der ideellen Ausstattung ein gewisses Maf$ an Sorgfalt
angedeihen lassen wird.

Den Spannungsbogen schldagt Zhang tiber das spatmittelalterliche Europa,
von England tber die iberische Halbinsel, vom italienischen Stiefel nach Un-
garn, um unter diesem eindrucksvollen Kuppelbau seine eindriicklichen Stu-
dien und Ergebnisse zu prisentieren. Uberspitzt formuliert gelingt es ihm
hierbei auch, die Chimadre einer Stiftungsuniversitdat ad absurdum zu fithren
(oder besser: zu erledigen).

Nachgespiirt wird von Zhang in der vorliegenden Arbeit auch immer wie-
der der archivalischen Uberlieferung, wie auch die lokalgeschichtliche For-
schung herangezogen wird. Warum und zu welchem Zweck werden Univer-
sititen gegriindet? In aller Regel ist es ein Motivbiindel, soweit als irgend
moglich in der jeweiligen Zusammensetzung zusammengetragen durch
Zhang - sowohl bei den untersuchten ge- als auch den missgliickten Griin-

4 Vgl. QUERO-SANCHEZ: Uber das Dasein, 203-207 und 603-606.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 189

dungen. ,Sanctus amor dat universitatem“ konnte eine pragnante Zusam-
menfassung sein, doch ist damit das Scheitern vieler Versuche nicht erklart.
Zhang untersucht diese, doch unterldsst er aus gutem Grund eine allgemein-
gliltige Typologie des Scheiterns. Um Tolstois Anna Karenina abwandelnd zu
bemiihen: Alle gegliickten Universitaten gleichen einander, jede missgliickte
ist auf ihre eigene Weise missgliickt. Tao Zhangs grofies Verdienst ist, dies
Dickicht gerodet zu haben, nicht allumfassend, aber doch beinah.
Fiir die Universitdtsgeschichte ist das vorliegende Werk ein Gliicksfall.

KLAUS-FREDERIC JOHANNES

SCHMIDT, Hans-Joachim/ROHDE, Martin (Hgg.): Papst Johannes XXII. Kon-
zepte und Verfahren seines Pontifikats (= Scrinium Friburgense 32). Berlin:
De Gruyter 2014, 546 S. ISBN 978-3-11-033250-6.

Im tiechtlandischen Freiburg fand vom 26. bis 28. Marz 2012 ein Colloquium
statt, dessen Beitrdge in dem hier vorzustellenden Sammelband publiziert
wurden.

Gegliedert sind die Aufsdtze in vier ungleich umfangreiche Kapitel: I.
Theologische und philosophische Konzepte (17-116), II. Praxis von Macht,
Verwaltung und Reprdsentation (119-260), III. Johannes XXII. und die euro-
pdischen Machte (263-424), IV. Geschichtsschreibung und Erinnerung (427-
533), die umrahmt werden von einer Einleitung (7-13) und einem Register
(Orte und Personen).

Die Beitrage lesen sich grofdtenteils mit Gewinn, doch ist der Band un-
gleich gewichtet. Europa, so muss man sich fragen, was ist das, was gehort
zu Europa? Das Heilige Romische Reich, Frankreich, Italien - um nur drei
prominente Fdlle zu nennen - anscheinend nicht, auch wenn in der dritten
Abteilung fiir Beitrdge zu den genannten Reichen ein addquater Platz ge-
wesen ware. Europaskeptische Briten wird es vielleicht interessieren, dass
einer der umfangreichsten Artikel des Bandes den Beziehungen Johannes’
XXII. zu England gewidmet ist. Die Erkenntnis, dass der Papst in seiner Per-
sonalpolitik eher gegen den englischen Konig Eduard III. agierte, sie wohl in
ihrer Europaskepsis eher bestirken. Weitere eklatante Fehlstellen sind die
fehlende Beschaftigung sowohl mit dem Werdegang des Cahorsiners vor
seiner Wahl zum Papst als auch eine Wiirdigung seines Papats in toto, von
biographischen Mitteilungen ganz abgesehen. Wichtigste Erkenntnis des
Bandes, um dies bereits hier festzuhalten, ist, dass - aus welchen Griinden
auch immer - Johannes XXII. noch immer auf eine monographische Bearbei-
tung warten muss. Dieser Band jedenfalls ist ein Paukenschlag, der diese
Fehlstelle in Erinnerung ruft - leider, ohne sie ganzlich zu schliefien.

Patrick Nold (“John XXII and History”, 17-40) untersucht intrinsisch die
gegen Johannes XXII. gerichtete Kritik Petrus Johannis Olivis, die sich nicht
gegen die Institution Papsttum, sondern gegen die Person des Papstes selbst
richtete. William Duba (“Destroying the Text: Contemporary Interpretations
of John XXII's Constitutiones”, 41-74) prasentiert, wie bereits Patrick Nold,
neue Texte, in der Hauptsache von Franz von Marchia, die Sicht auf Johan-



190 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

nes XXII. auch als Legislator, ,tagesaktuell“ reagierend auf Zeitstromungen
der Theologie und Philosophie legen. Frank Godthardt sucht das Werkzeug
des Historikers auf den Kopf zu stellen und rekurriert in seinem Beitrag
(,Marsilius von Padua als politische Herausforderung fiir Johannes XXII.*,
75-118) nicht auf die Interpretation des schriftlichen Quellenbestandes
sondern auf Personenkonstellationen. Grosso modo folgt er den Thesen, die
er seit einigen Jahren zur Diskussion stellt. Dabei weicht er allerdings von
der bisherigen vorherrschenden These ab, Sciarra Colonna, der Attentdter im
Auftrage Frankreichs auf Bonifaz VIII., habe Ludwig den Bayern gekront. Fir
ihn stellt der Stadtprafekt Manfredo di Vico den Coronator dar. Dies ist
sicherlich ebensowenig haltbar wie dass der Colonna einziger Coronator war.
Mit anderen Worten: Weil letzterer ein kaiserliches Amt ausiibte, soll er also
der Coronator dessen gewesen sein, aus dessen Legitimation heraus er seine
eigene erhielt... Um die Sache auf die Spitze zu treiben, schreibt Godthadt
dann noch, die Kaiserkronung sei kein Rechtsakt gewesen (110). Aus welcher
Befugnis amtete dann aber Ludwig nach seinem Romzug als Kaiser wenn
nicht aus der der Kaiserkronung? Der Beitrag, der den ersten Abschnitt be-
endet, wirft mehr Fragen auf als er beantwortet und iiberzeugt nicht.

Melanie Brunner (,Johannes XXII. als Reformer? Pédpstliche Verwaltungs-
politik und Ordensreform von oben“, 119-148) erdffnet den zweiten Themen-
block, scheut aber leicht vor ihren positiven Ergebnissen zu ihrem ,Helden”
(der dem Bande nach eher keiner ist) zuriick und sucht diese auch zu relati-
vieren. Hier ware mehr Mut wohl lohnenswert gewesen. Blake R. Beattie
(“John XXII and His Lawyer-Cardinals”, 149-164) und Roberto Lambertini
(,Kultur und Politik im Verhdltnis zwischen Bologna und Avignon zur Zeit
Johannes XXII.: Umfang und Grenzen des papstlichen Einflusses auf das
stadtische Leben®, 165-176) bringen auch Positives zu Johannes XXII. Erste-
rer sucht des Papstes Idee des Juristenkardinals (mit gutem Erfolg) zu deuten
und bereichert unser Verstindnis ungemein. Die Pldne zur Riickverlegung
der Kurie, von Lambertini untersucht, nach Italien, genauer: Bologna, wie
auch das Eingreifen in italische Angelegenheiten ist gescheitert, weswegen
Johannes XXII. der bedeutendste der Avignoneser Pdpste ist und ihm nicht
das Verdienst der Befreiung der Kirche aus der babylonischen Gefangen-
schaft zukommt. Andreas Meyer (,Kirchenherrschaft im Angesicht des To-
des. Johannes XXII., Benedikt XII. und die Regulae Cancellariae apostolicae“,
177-198) setzt seine Untersuchungen zu den pdpstlichen Kanzleiregeln fort.
Kerstin Hitzbleck (,Besetzt! - Zum Umgang mit unrechtmadfliigem Benefi-
zienbesitz im Pontifikat Johannes’ XXII.“, 199-230) gibt, in Fortfithrung ihres
Buches, reichen Einblick in die (nicht immer unproblematische) Gemenge-
lage der Benefizien. Kunst- und bauhistorischen Aspekten des Papstpalastes
zu Avignon widmet sich Gottfried Kerscher (,Johannes XXII. und sein Palast
in Avignon®, 231-262), dabei den Befund Roberto Lambertinis erginzend be-
statigend, dass die Arbeiten zu Avignon zwar den alltaglichen Forderungen
des Papsthofes in liturgischer wie auch politischer und zeremonieller Funk-
tion Rechnung trugen, aber eben keinen abschlieffenden, sondern nur pro-
visorischen Charakter hatten.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 191

Martin Kaufhold er6ffnet mit seinem viel zu knappen, dennoch luziden
Beitrag (,Die Kurie und die Herausforderungen der europdischen Politik.
Standardverfahren oder abgestimmte Handlungsstrategie“, 263-279) den
Reigen der dritten Abteilung und attestiert Johannes XXII., dass dieser zwar
einen Ordnungsanspruch, aber eben ohne Gestaltungswillen vertreten habe.
Dies wird etwas relativiert durch Armand Jamme (“Des usages de la demo-
cratie. Deditio et controle politique des cités lombardes dans le ‘grand
projet’ de Jean XXII”, 279-342), der sich anhand der Legation Bertrands de
Pougets der Frage des Papstes als - durchaus erfolgreichen - italischen
Hegemon widmet. Den cum grano salis bilateralen Beziehungen zu England
und Aragon widmen sich Hans-Joachim Schmidt (,Pestilens domus Arago-
num. Papst Johannes XXII. und die Konige von Aragon“, 343-394) und Jens
Rohrkasten (,Johannes XXII. und England®, 395-426). Rohrkasten bietet
dabei interessanterweise den Erweis, dass die weniger starken Beziehungen
zu England nicht von franzosischer Praponderanz herrithrten wie auch, dass
die Personalpolitik Johannes XXII. in England antieduardianisch war.
Schmidt hingegen beleuchtet knapp die madandernde Politik Aragons wie
auch Johannes’ XXII. in ihren gegenseitigen Beziehungen, die weitgehend
durch Misstrauen (und bspw. seitens Aragons vom falsch ausgewdhlten
Mittelsmann im Kardinalkollegiums gepragt war).

Die letzte Abteilung ist kulturellen Aspekten gewidmet - doch stellt sich
dann die Frage, weswegen bspw. das Verhdltnis zur Musik - Johannes XXII.
hat ja, mit Docta sanctorum patrum 1322 als erster Papst sich zur Kirchen-
musik duflernd, den Gebrauch der neuen Ausdrucksform in Kirchen verbo-
ten - nicht erwdahnt wird. Heike Johanna Mierau (,Die sogenannte ,chronica
n. minorita‘: Rezeptionswege und das sich wandelnde Bild von Johannes
XXIL.“, 427-466) bietet intrinsische Handschriftenanalysen.

Historiographischen Fragen wendet sich Georg Modestin (,Das Bild
Johannes’ XXII. in der siiddeutschen Reichschronistik®, 467-500) zu. Haupt-
sachlich untersucht wird dabei Heinrich von Diessenhofen, dessen kritische
Sicht an Papst und Kurie im Falle Johannes XXII. aufgrund eigener Karriere-
stationen festzumachen ist. Michail Bojcovs (,Der tote Papst im Sessel und
andere Gespenster“, 501-534) behandelt das weite Feld der ,t6dlichen Me-
moria“, vulgo Sterben und Bestatten des Papstes.

Johannes XXII., der facettenreicher ist als einem spontan einfallen mag
(wer reduziert ihn wohl nicht zu allererst auf den Franziskanischen Armuts-
streit oder den Konflikt mit Ludwig dem Bayern?), polarisiert noch immer.
Nichtsdestotrotz hat auch er eine sorgfiltige, vorurteilsfreie Wiirdigung
verdient. Manchmal, so scheint es, muss er vor sich selbst geschiitzt werden,
manchmal auch vor der franziskanisch-imperialen Propaganda. Dem Cahor-
siner und seiner Zeit jedenfalls sind noch viele Studien zu wiinschen. Hans-
Joachim Schmidt und Martin Rohde gebiihrt das Verdienst, diesen erkennt-
nisreichen Band zu verantworten. Ein Grundlagenwerk zu diesem sphingen-
gleichen Papst steht allerdings noch aus, wobei wichtige Schritte und Er-
kenntnisse vorliegen, ebenso wie auch entsprechende Fingerzeige gegeben
wurden, wo noch intensiver geforscht werden miisste. Viele Mosaiksteine



192 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

fehlen trotz dieses Bandes noch immer - aber das ist eher Ansporn fiir neue
Pldne als Kritik an dem Vorhandenen.

KLAUS-FREDERIC JOHANNES

MoLL, Sebastian: Albert Schweitzer. Meister der Selbstinszenierung. Berlin:
University Press 2014. 250 S., ISBN 978-3-86280-072-8.

Moll halt im Vorwort fest, dass ihn ,weder irgendein Groll gegeniiber
Schweitzer noch eine Form von Sensationslust® (10) dazu gefiihrt habe, sein
Buch zu verfassen; aufgrund widerspriichlicher Quellenaussagen und aus
»Ehrfurcht vor der historischen Wirklichkeit“ (10) habe er Schweitzers auto-
biographische Aussagen auf ,historische Korrektheit (38) geprift, um
»Wahrheit von Fdlschung zu scheiden“ (38).

Da Autobiographien ,Dichtung und Wahrheit® oft bewusst und/oder un-
bewusst vermengen, erscheint Molls Zielsetzung durchaus interessant und
legitim zugleich.

Der vorwiegend positive Eindruck des ersten Kapitels, {iberschrieben mit
»Einleitung®, weicht mit Kapitel zweli, betitelt ,Die Autobiographie als histo-
rische Quelle, darum grosser Skepsis, weil Moll dort Folgendes feststellt:

»,Ob Schweitzer in den Fillen, in denen seine Selbstdarstellung von den histo-
rischen Tatsachen abweicht, einer Selbsttauschung unterlag oder absichtlich
inszenierte, wird in den wenigsten Fdllen mit letzter Sicherheit zu klaren
sein, da die Grenzen zwischen beiden mitunter fliessend sind. Der Wunsch,
durch die autobiographische Erinnerung einen ,personlichen Mythos‘ zu er-
schaffen, [..] kann sowohl bewusst als auch unbewusst empfunden werden®

(37).

Geht man von Molls Uberlegungen aus, so taucht die Frage auf, wie Moll es
angestellt hat, dass er seinem Buchtitel Albert Schweitzer den Untertitel
Meister der Selbstinszenierung als gesicherte Aussage beizufiigen wagte. Moll
fiihrt auf Seite 202 in Anmerkung 12 aus, dass er sich beim Pradikat ,Meister
der Selbstinszenierung® auf Nils Ole Oermanns Schweitzer-Biographie ab-
stiitzt, der dieses im Hinblick auf Schweitzers personliches Auftreten und
vereinzelte Glattungen im Lebenslauf verwendet hat; doch merkt Moll an,
dass Oermann vor allem die Selbstinszenierung intellektueller Leistungen
,verborgen“ geblieben sei. Es sei hier hervorgehoben, dass Oermann das ge-
nannte Pradikat — im Unterschied zu Moll - nicht in den Titel aufgenommen
hat. Ich kenne Oermanns Biographie nicht, kann also zu dem von Moll
gedusserten Sachverhalt nicht Stellung nehmen. Wir riicken diesen frag-wiir-
digen Sachverhalt bei der Besprechung der folgenden Kapitel ins Zentrum.
Da Moll im zweiten Kapitel einige allgemeine Ziige historischer Auto-
biographien u.a. aus den Confessiones von Augustinus herausgreift, um im
Anschluss daran Schweitzers Absichten beim Schreiben seiner Autobio-
graphien in den Vordergrund zu stellen, ist diese Sachabfolge im Blick auf
die folgenden drei Kapitel aus verschiedenen Griinden zu kritisieren. Dort
kommt ndmlich die Vergleichsmethode zum Zug, weshalb es angezeigt ge-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 193

wesen ware, wenn historische Autobiographien mit solchen von Schweitzer
beziiglich Merkmalen und Zielsetzungen miteinander in Bezug gesetzt wor-
den waren, so dass in den Kapiteln zwei bis fiinf die Vergleichsstruktur An-
wendung gefunden hdtte. Es ware deutlicher geworden, welche Gattungen
von Autobiographien sich genremadssig unterscheiden liessen, wenn deren
unterschiedliche Hauptzwecke (z.B. Apologiefunktion, Kommerzerfolg etc.)
als Kriterien fir einen Raster herauskristallisiert worden wdren. Dies hdtte es
erlaubt, Schweitzers Autobiographien iiber spezifische Merkmale im Ver-
gleich zu anderen historischen Autobiographien zu charakterisieren. Auf-
grund dieses stringenteren Vorgehens ware der Nexus innerhalb des zweiten
Kapitels sichtbarer und der Anschluss an die folgenden Kapitel evidenter ge-
worden.

yDer historische Jesus und das Christentum® lautet der Titel von Molls
drittem Kapitel. Dieses bis hin zu Kapitel fiinf ist bzw. sind methodisch
analog konzipiert, d.h. ein bestimmter Themenbereich, der Schweitzers Au-
tobiographien entnommen ist, wird mit entsprechendem Sachbereich aus
einem fremden historischen Dokument (z.B.: Briefen, die nicht von Schweit-
zer stammen) konfrontiert. Hernach werden die zwei Quellen miteinander
auf Gemeinsames und Abweichendes hin untersucht, um den Glaubwiirdig-
keitsgrad von Aussagen zu eruieren bzw. um nachzuweisen, ob Schweitzer
Selbstinszenierung betreibt oder nicht. Im Kapitel drei geht es Moll um das
historische Jesusbild in Beziehung zum Christentum. Im Zuge des damaligen
Forschungstrends setzte sich namlich auch Schweitzer als Theologe damit
auseinander. Moll arbeitet die autobiographische Darstellung Schweitzers
zur Leben-Jesu-Forschung, die damals als giiltig angesehen wurde, heraus. Er
tut dies, indem er sehr weit ausholt. Dass Moll das geistesgeschichtliche
Umfeld Schweitzers mit Namen wie F. Nietzsche, A. Ritschl und J. Weiss ab-
steckt, erscheint notwendig; doch sind wir der Ansicht, dass dies kompakter
hdtte geschehen konnen, denn dadurch hitte das Buch an Konsistenz ge-
wonnen. Moll lasst auf die Seiten zur allgemeinen Leben-Jesu-Forschung die
autobiographische Darstellung aus Schweitzers eigenem Umfeld und dessen
eigener Sicht folgen. Diesem Thema bekundet Moll sehr grosse Aufmerk-
samkeit, so dass dem dreiseitigen Resultat des Vergleichs rund 75 Seiten
gegeniiberstehen, was disproportioniert erscheint. Damit wird die Frage
virulent, ob Schweitzer tatsachlich ein ,Meister der Selbstinszenierung“ war,
wenn Moll dies auf nur gerade drei Seiten abtun kann. Zieht man in Be-
tracht, dass Moll Schweitzers theologisches Konzept auf dem Hintergrund
der damaligen Zeit als ,nur bedingt® ,originell“ einstuft, weil es ,ein Kon-
glomerat anderer bereits bestehender Konzepte“ (99) sei, so muss dagegen
eingewendet werden, dass auch eine Synthese in der Regel ein Stiick
Kreativitdt, ja intellektuelle Eigenleistung voraussetzt. Hinzu kommt, dass
Moll ja dem Theologen Schweitzer eine gewisse Originalitat zugesteht. Hier
und an anderen Stellen wird der Leser den Eindruck nicht los, Moll gehe es
darum, Schweitzers Leistung herabzusetzen, ja seinen guten Ruf mit dem
Pradikat ,Meister der Selbstinszenierung“ zu verunglimpfen. In dieselbe
Richtung weist auch Molls Vermutung, dass ,[b]ereits die Tatsache®, wonach
Schweitzer ,gleich mehrere® autobiographische Schriften verfasst habe,



194 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

,2Anlass genug geble], an seiner Bescheidenheit zu zweifeln“ (14). Dem-
gegeniiber ldsst sich mit nicht weniger Recht die Frage stellen, ob die
Tatsache, dass Schweitzer mehrere autobiographische Dokumente geschrie-
ben habe, nicht aus Sorge um die Wahrheit geschehen sein kdnnte. Als
Theologe, dem die Wahrheit vermutlich wichtig war, konnte fiir Schweitzer
Ehrlichkeit mit sich selber durchaus eine Rolle gespielt haben. Auch wenn
die beiden Vermutungen dahingestellt bleiben miissen, so wird daran Molls
Tendenz sichtbar, Schweitzer als Selbstinszenierer, wenn immer moglich, zu
diffamieren.

Molls viertes Kapitel ist betitelt mit ,Entschluss, Urwaldarzt zu werden®.
Moll greift fiir Schweitzers Berufswechsel nicht Missionar, sondern Urwald-
arzt zu werden weniger auf zeitgendssisches Dokumentationsmaterial zu-
riick, als dass er es fiir notig erachtet, das Genre der Konversionsgeschichten
darlegen zu miissen. Er tut dies, indem er u.a. am Leben von Augustinus
konstitutive Merkmale von Bekehrungsgeschichten herleitet, ein Vorgehen,
das als problematisch erscheint, weil Moll selber zugibt, dass es zeitlich und
Schweitzer naherstehendere Konversionsgeschichten mit ,nahezu identi-
sche[n] Merkmalen“ (113) gibt, ja sogar solche, auf welche sich Schweitzer bei
seinem Lebens- bzw. Berufswechsel bisweilen brieflich selber bezog. Auch
wenn zugegebenermassen Augustinus’ Bekehrungsgeschichte exemplari-
schen Charakter hat, so ist nicht einzusehen, warum historisch so weit
zuriickgegriffen werden muss, wo doch Schweitzer zu seinen Lebzeiten dhn-
liche Geschichten selber bekannt waren, die hatten beigezogen werden kon-
nen, zumal mit fast identischen Genremerkmalen.

Schweitzer gesteht, dass er dem ,Ehrgeiz“ zum ,grosse[n] Gelehrte[n]“
nicht mehr anhdnge; ihm gehe es ,einfach darum, ,ein Mensch® ,des prakti-
schen Handelns“ zu sein (117). Hinweise, wonach sich Schweitzer fiir seine
Berufung i.S. einer Selbstinszenierung aufspielt, fehlen, zumal er sich seiner
liberalreligiésen Ideen wegen von der Missionarrolle in diejenige des Arztes
gedrdngt sah, was ein Zusatzstudium erfordert hdtte. Lapidar halt Schweitzer
fest, dass er ,als unabhdngiger medizinischer Helfer* nach Afrika gehen
wolle (122).

Schweitzers Ausdruck ,medizinischer Helfer” legt nahe, dass ihm die Idee
der Hilfe an Kranken, nicht der Arztstatus wichtig war. Seinen urspriinglich
nicht selber gewdhlten Auftrag verbot ihm eine eigene Hochstilisierung.
Auch Schweitzers Zusatz, er werde als ein ,unabhdngiger® Mediziner in
Afrika arbeiten, hat nichts Grosssprecherisches an sich und lasst nur auf ein
gutes Selbstwertgefiihl Schweitzers schliessen, was fiir seinen risikoreichen
Plan ja notwendig war.

Im fiinften Kapitel ,Ehrfurcht vor dem Leben“ kommt Moll auf das Ethik-
motto von Schweitzer zu sprechen. Gemadss Schweitzers autobiographischer
Aufzeichnung soll dieses plotzlich und ungesucht aufgetaucht sein, als er
mit einem Kahn durch eine Nilpferdherde hindurch gefahren sei. Den
Ausdruck ,Ehrfurcht vor dem Leben“ habe er ,in keiner Philosophie gefun-
den® (128), ja er ,glaube, der erste im abendlindischen Denken zu sein”
(130), der eine Synthese aus dem leidvollen Weltgeschehen einerseits sowie
Welt- und Lebensbejahung andererseits vollzogen habe. Schweitzer selber



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 195

merkt dazu an, sein Ethikgrundsatz sei als eine Synthese aus Schopenhauers
und Nietzsches Denken bezeichnet worden (130). In Anbetracht solch
berithmter Namen ist dies fiir Schweitzer sicher ehrenvoll gewesen, doch
stammt der Hinweis nicht von ihm selber, ganz abgesehen davon, dass Lob-
liches grundsatzlich nicht verschwiegen werden muss, so dies in adaquater
Form geschieht.

Moll weist in diesem Zusammenhang nach, dass Schweitzers Ethikgrund-
satz den Gedanken des Tierrechtes impliziert. Uberhaupt mache dessen Ehr-
furchtsdevise bei drei Geistesstromungen der damaligen Zeit inhaltliche An-
leihen. Dazu gehorten: a) der eben erwdahnte Gedanke vom Tierrecht, b) die
Lebensphilosophie, c) die Dialektik von Optimismus und Pessimismus.

Wie die Aufzahlung zeigt, hat Moll viel Forschungsarbeit geleistet, was
wir anerkennen. Es stellt sich jedoch die Frage, warum Moll beim Tierrecht
bis ins 17. Jahrhundert zuriickgreifen musste, wo er doch bei den Punkten b
und ¢ auch nicht bei den Anfingen einsetzte. Es ware konsequenter gewe-
sen, alle drei Stromungen im 19. Jahrhundert und zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts darzustellen.

Unsere Interessensfrage, ob Schweitzer - wie Moll im Untertitel seines
Buches behauptet - ein ,Meister der Selbstinszenierung“ sei, erscheint im
Blick auf Schweitzers Ethikdevise punkto gedanklicher Ankniipfungspunkte
bei den Geistesstromungen als hochst tibertrieben. In der ,Schlussbetrach-
tung” fasst Moll seine Forschungsergebnisse folgendermassen zusammen:

,Der Albert Schweitzer, der schon in jungen Jahren auf der Suche nach einer
denknotwendigen Religion war, der mit seinen theologischen Forschungen
die Welt der Wissenschaft nachhaltig revolutionierte, der sich aus innerster
Uberzeugung zum medizinischen Dienen entschied, dem auf mystische Art
der Begriff Ehrfurcht vor dem Leben zuteilwurde, der als Erster den Gedanken
der Tierethik in die europdische Philosophie einfiihrte - dieser Albert
Schweitzer hat nie existiert” (185).

Der Leser wird zustimmen, dass eine so eindeutige Aussage wie diejenige, A.
Schweitzer als Mythos hinzustellen, eine weit liickenlosere Beweisfithrung
erfordert, als dies in Molls Buch der Fall ist. Ein solches Vorgehen macht
Molls Bemerkung im Vorwort, er gehe weder aus Groll noch Sensationslust
an Schweitzers Biographie heran, wenig glaubhaft.

Wenn Moll dem Theologen Schweitzer schlechterdings abspricht, die
Welt wissenschaftlich revolutioniert zu haben, so ist ein Kornchen Wahrheit
insofern darin enthalten, als dass er der neuen Leben-Jesu-Stromung, die
viele Gegner kannte, Unterstiitzung gewadhrt hat, so dass besser von ,mitre-
volutioniert” statt ,revolutioniert‘ gesprochen wiirde. Ahnlich steht es auch,
wenn Moll Schweitzers medizinisches Dienen aus innerer Uberzeugung he-
raus in Abrede stellt. Demgegeniiber halten wir fest, dass Schweitzer seine
theologische Ausrichtung zundchst mit seinem Predigerberuf im Elsass be-
zeugt hat, dass seine Anfrage fiir eine Missionstdtigkeit von der angefragten
Missionszentrale eine Absage erhielt, so dass sich fiir Schweitzer der Dienst
am Mitmenschen vom theologischen Gebiet auf die medizinische Praxis-
ebene hin verschoben hatte. Zu seiner tiefsten Uberzeugung gehérte es zu-



196 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

dem, von der ,Theorie des Christentums“, dem Predigen, zur ,Praxis des
Christentums® tiberzuwechseln. Ob nun Ch. Wagner oder M. Schwantje den
ideellen oder wortwortlichen Sinn der Ehrfurchtsdevise geprdagt hat bzw.
haben, oder ob Schweitzer der Erste war (vgl. 187), berechtigt unseres
Erachtens nicht dazu, Schweitzers Ruf zu ruinieren, ihm meisterhafte
Selbstinszenierung zu unterstellen. Schweitzer hat ja im Blick auf sein
Ethikmotto geschrieben, er habe dieses ,soviel er ,weiss, nie gehort“ bzw.
,gelesen (179), was von vorsichtiger Formulierung zeugt. Genauso sorgfaltig
driickt er sich aus, wenn er schreibt: ,Ich glaube“ (130) der Erste im Abend-
land zu sein, der an die Tierethikidee appelliert hat.

Wer diese Formulierungen iiberliest, baut selber mit an Schweitzers My-
thisierung, indem er Schweitzer unterstellt, Letzterer setze sich selber ein
Denkmal. Zusammenfassend ldsst sich sagen: S. Moll versucht, Schweitzers
Personenkult in der Literatur kritisch entgegenzusteuern; er tut dies aber
auf wenig liberzeugende, ja diffamierende Art. Beweis dafiir ist allein schon
Molls Untertitel, dessen Nachweis das Buch so gut wie nicht erbringt.

ANITA GROLI

MALDAME, Jean-Michel : Création et créationnisme. Namur : Editions jésuites
2014. 163 p., ISBN 978-2-87356-639-5.

Le dernier livre du dominicain Jean-Michel Maldamé se propose de donner
une présentation de la conception biblique de création ce qui implique une
réponse critique au créationnisme que l'auteur définit comme « un mouve-
ment de pensée qui s’appuie sur le texte biblique pour récuser les acquis de
la science actuelle, en particulier la théorie de I'évolution » (8). Ayant pro-
posé plusieurs publications dans ce domaine, l'auteur situe son texte comme
une divulgation de niveau en simplifiant a la fois le langage technique de la
théologie et des différentes sciences qu’il fréquente. A partir de la lecture des
psaumes 8 et 19 qui évoquent la création et la place de 'homme en elle,
Maldamé s’arréte a I'émerveillement qui ne se réduit pas a une émotion,
mais qui est l'attitude du chercheur qui se laisse pousser a un approfon-
dissement. Le texte biblique exprime cette recherche avec des images qui
thématisent la création avec différentes activités comme pétrir, tisser ou
encore gérer (34-38). L'approfondissement de la confession de foi en la créa-
tion se fait jour pendant I’exil babylonien notamment avec le Deutero-Isaie
(Is 42,5-9 ; 45,5-7 ; etc.) avec l'introduction du verbe bara (créer) dont Dieu
est I'unique sujet et qui est a entendre comme acte de parole. La question du
commencement du monde est abordée dans le souci d’éviter un concordisme
qui situerait l'origine et le commencement au méme plan, car seulement la
reconnaissance de deux plans différents peut permettre « une heureuse ren-
contre entre science et foi » (47s.). Ainsi faut-il distinguer la théologie de la
création avec en particulier la notion de création ex nihilo (52-57) de la ques-
tion scientifique du commencement du monde qui reste objet de débat
scientifique.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 197

L’auteur invite a partir de la contribution de Galilée a la clarification de
I'interprétation des textes scripturaires. Face au fondamentalisme biblique et
aux intégrismes qui proposent une vision statique de la Tradition, Maldamé
énonce trois principes pour connaitre le sens littéral (non littéraliste) du
texte : 1. I'écrivain inspiré par Dieu garde toute « sa personnalité et ses
ressources intellectuelles » (78) ; 2. le texte biblique doit étre interprété en
fonction des genres littéraires utilisés ; 3. le texte biblique est a lire dans son
contexte (par exemple les cosmologies de ’Ancien Orient). Ces principes
sont appliqués a deux questions majeures : 'origine de 'homme et la ques-
tion du mal. En ce qui concerne la premiére, attirons 'attention sur l'inter-
prétation de la « création spéciale » de 'homme non pas comme une vio-
lence faite a la nature, mais en accomplissant sa tendance (110). Cela conduit
a ne pas penser 'homme avec une part animale a laquelle s’ajouterait une
part spirituelle (113), mais en tant que « humain » y compris dans sa corpo-
réité. La deuxiéme question du mal conduit a relire le récit biblique en Gn 2-
3 comme une étiologie qui veut rendre compte du présent de 'homme qui
cherche a situer le paradis et le péché au sens théologique et non pas scienti-
fique, étant donné que la nostalgie des origines n’entre pas dans le cadre de
la théorie de I'évolution (126s.).

L’auteur conclut avec trois questions d’interprétation qui permettent de
se distancer du point de vue créationniste : I'interprétation de l'inspiration
dans les textes bibliques (notamment a la lumiére de Vatican II), 'interpré-
tation de la toute-puissance divine a la lumiére de la creatio ex amore et l'in-
terprétation de berechit en Gn 1,1 comme principe (théologique) et non pas
commencement (évolutif) du monde. A travers son effort de divulgation,
lauteur fait prendre conscience que le développement du dogme n’est pas
uniquement lié a 'approfondissement de la foi, mais aussi au progres des
sciences qui poussent a un renouveau de la théologie de la création et de
I’anthropologie théologique.

CHRISTOF BETSCHART

BULGAKOV, Sergij: Philosophie der Wirtschaft. Die Welt als Wirtschaftsge-
schehen, [Moskau 1912]. Aus dem Russischen iibersetzt v. Katharina A. Breck-
ner u. Anita Schliichter, redaktionell iiberarbeitet u. kommentiert v. Regula
M. Zwahlen unter Mitwirkung v. Ksenija Babkova, Barbara Hallensleben,
Elke Kirsten. Hrsg. v. Barbara Hallensleben/Regula M. Zwahlen (= Epiphania
5). Miinster: Aschendorff Verlag; 2014, 350 S. - Sergij Bulgakovs Philosophie
der Wirtschaft im interdisziplindren Gesprdch. Begleitband. Hrsg. v. Barbara
Hallensleben/Regula M. Zwahlen (= Epiphania sa). Miinster: Aschendorff
Verlag 2014, 112 S., ISBN 978-3-402-12030-9.

Die vorliegende Ausgabe der Philosophie der Wirtschaft des russischen Reli-
gionsphilosophen Bulgakov ist eine deutschsprachige Premiere und eine
wertvolle Dienstleistung fiir die deutschsprachige Leserschaft. Wie der Un-
tertitel andeutet, handelt es sich nicht um eine 6konomische Theorie im en-
geren Sinne, sondern um eine Einbettung des Wirtschaftsgeschehens in eine



198 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

philosophische, religiose und dsthetische Deutung des Weltprozesses. Die
Abhandlung ist verwurzelt im Erleben des Gottlichen. ,Wer das Unaus-
sprechliche erlebt hat, und sei es auch nur einmal im Leben, der weifd
darum, und wer es nicht erlebt hat, dem kann man nichts dariiber erzdhlen.“
(124) Dazu gehort die Verankerung der Metaphysik ,im Mutterschoss des
Lebens® (131), ihre Illustration und Konkretisierung in den Beschreibungen
von Konsum und Arbeit. Ankniipfungspunkt des an intertextuellen Beziigen
reichen Buches sind die Naturphilosophien Bohmes, Schellings und Baaders
sowie ihre produktive Weiterbildung in den Sophia-Spekulationen der
russischen Religionsphilosophie, um nur einige der wichtigsten Referenz-
punkte zu nennen.

Wer in die christlich-esoterische Literatur der ,B6hmisten® eingelesen ist,
wird den Haupttext des vorliegendes Bandes mit Spannung und Genuss
durchlesen; wer die Bezilige wenig oder gar nicht kennt, wird durch den sorg-
faltigen Anhang der Herausgeberinnen bestens unterstiitzt. Zusatzliche
Lesehilfen bietet ein Beiband zur Philosophie der Wirtschaft im interdiszipli-
naren Gesprach, in dem alle neun Kapitel des Buches von verschiedenen
Autoren kommentiert werden. Der Haupttext wird ergianzt durch Bulgakovs
Disputationsrede und einen Essai zur Natur in der Philosophie Valdimir
Solov’ev.

Ein tiefes und explosives Denken wie das von Bulgakov ldsst sich kaum
resimieren. Es umspannt das ganze Repertoire von Harfentonen und diiste-
ren Bldserkldngen, wie man sie in Jakob Bohmes Schriften findet, das Span-
nungsfeld einer ,paradiesischen Wirtschaft, in der die Beziehungen der
Menschen zur Welt noch ungestoért waren, und einer Wirtschaft ,nach dem
Siindenfall, die unter den Vorzeichen von Freiheit, Not und Notwendigkeit
steht, eine ,sophianische” Wirtschaft, die durch eine ,sophianische” Wissen-
schaft erkannt wird, namlich als ein Prozess, der seine letzte Finalitdt in
einer ,Erlésung der Natur® durch den Menschen hat, in der sich der Mensch
nicht nur als Herrscher und Unterdriicker der Natur, sondern dariiber hin-
aus als ,Orpheus der Natur“ (Baader) erweisen kann. Ahnlich wie bei Franz
von Baader und Schelling wird ein Mittelweg zwischen Materialismus und
Spiritualismus gesucht.

Einer der zugleich faszinierenden und besonders umstrittenen Auffas-
sungen ist jene von der doppelten Natur nicht nur des Menschen, sondern
des Weltprozesses, in dem die gottlichen Krafte und jene Luzifers mitein-
ander ringen. Neben der ,verdorbenen“ und verderblichen natura naturata
gibt es die ewige natura naturans. Mit diesem Wortpaar wird die christliche
und orthodoxe Orientierung durch eine Prise Pantheismus gewiirzt, ohne
allerdings wie etwa der mehrfach zitierte Eduard von Hartmann den Pan-
theismus doktrindr zu fixieren. Im Vergleich zu den teutonischen Vorgdin-
gern Bohme und Baader ist die Schreibweise der russischen Epigonen we-
niger ,wild“, sondern stilistisch geordnet und iibersichtlich. Kants Philoso-
phie wird als ,Studierstubenphilosophie“ gezeichnet, die es nicht schafft, im
Dualismus von Erscheinung und Dings an sich den Begriff des realen Han-
delns in der Welt richtig zu verorten; der naturphilosophische Status und
die Genese des ,weltlosen“ transzendentalen Subjekts bleiben ungeklart.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 199

Wie bereits Franz von Baader meinte, wird Autonomie von Kant als ,Allein-
wirkung“ missverstanden. Die Kritik an Kant zielt auch gegen die akademi-
sche Vorherrschaft des Neukantianismus und dessen Beriithrungsdangste mit
der ,unreinen“ Okonomie.

Der Vorteil gegeniiber 6konomischer Fachliteratur ist eine Offnung aller
Fenster und Tiiren des Stoffwechsel-Haushaltes, welche Okonomie als dyna-
mischen Prozess des In-der-Welt-Seins durchsichtiger werden lassen. Der
Nachteil dagegen besteht in einer gewissen ,Uberbelichtung®, wird doch der
Wirtschaftsprozess letztlich nur als ein Bestandteil der Welt- und Heilsge-
schichte, Okonomie als Sprungbrett zur Erlésung betrachtet. Auch die hy-
bride Qualitdt von mit Bibelzitaten durchwirkten Wissenschaftstexten, wel-
che eine gewollte Zuriicknahme der scharfen Grenzziehung zwischen
Wissenschaft und Theologie zum Ausdruck bringen und die bereits von Baa-
der als Signum einer restaurativen katholischen Soziallehre betrachtet und
gepflegt wurde, wird nicht zu einer Vergroflerung der Leserschaft beitragen.
Texte dieser ,fermentierten“ Art werden kaum populadr werden, so wie es we-
niger Liebhaber von Scriabin als von Chopin gibt. Die Erinnerung an eine
,sophianische“ Dimension enthalt ein kritisches Potential gegeniiber einer
zersplitterten Wissenskultur, in der sich die Methoden, Stile und Resultate
der Einzelwissenschaften nicht mehr zu einem Ganzen fiigen. Diese Kritik ist
nicht etwas wissenschaftsfeindlich, sondern sie anerkennt die begrenzte
Richtigkeit und Wichtigkeit der Wissenschaften. Sie weist dagegen die ,Apo-
theose der reinen Wissenschaftlichkeit zuriick und geht damit eine zeitbe-
dingte Koalition mit dem Aufstand der Lebensphilosophie gegen die Vor-
herrschaft des ,Formalismus“ bzw. ,Empirizismus“ der Wissenschaften ein.
Im Unterschied zur Lebensphilosophie als Zeit- und Modeerscheinung ist
Bulgakov jedoch in den dlteren Traditionen der sophianischen Mystik ver-
wurzelt. Eher kursorisch fallt Bulgakovs Kritik am philosophischen Pragma-
tismus aus. Dies hangt wohl damit zusammen, dass der Schellingianer Bulga-
kov (vgl. dazu den Beitrag von Matthias Maier im Beiband) am Ideal der
(einen) Wahrheit und der ,Rechtfertigung der Wissenschaft“ (127) festhalt.
Dass er an William James einen geistigen Wahlverwandten hatte finden kon-
nen, hat er teilweise geahnt (vgl. 263f.)

Bulgakovs Philosophie der Wirtschaft enthdlt eine im Detail erstaunlich
klar und lebhaft geschriebene Darstellung einer umfassenden Religions- und
Naturphilosophie, verkniipft mit einer anregenden Kritik des modernen Wis-
senschaftsbetriebs; langere Schelling-Zitate in den Anmerkungen machen
sein Denken als produktive Weiterbildung romantischer und theosophischer
Gedanken kenntlich und - zumindest einer wohlwollenden und geduldigen
Leserschaft - auch zuganglich. Die begonnene Werkausgabe von Bulgakov
soll fortgesetzt werden. Im Anhang finden sich Textgeschichte, Bibliogra-
phie, Texterlauterungen, Verzeichnis der griechischen Ausdriicke und Na-
menregister. Die sorgfdltige Edition und die prachtvolle Buchausstattung der
Reihe Epiphania machen die Lektiire zu einem Fest.

JEAN-CLAUDE WOLF



200 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

HoYE, William ].: Die Wirklichkeit der Wahrheit. Freiheit der Gesellschaft und
Anspruch des Unbedingten (= Das Bild vom Menschen und die Ordnung der
Gesellschaft). Wiesbaden: Springer VS 2013. 293 S., ISBN 978-3-658-01337-0.

William J. Hoye, der Systematische Theologie in Miinster lehrt, verfolgt mit
seinem Buch Die Wirklichkeit der Wahrheit kein alltdgliches Ziel: Geht es
ihm doch um nichts weniger als den Aufweis der grundsdtzlichen Bedeu-
tung, die Wahrheit und Wirklichkeit fiir den Menschen in seiner Lebenswelt
haben, und um den Zusammenhang, der zwischen beiden besteht. An sich
ein klassisches Feld philosophischer und theologischer Forschung, ist das
Thema in den letzten Jahren in den Hintergrund getreten, verdeckt von Sub-
jektivismus und Neo-Skeptizismus. Doch nichts ist dem Menschen ndher:
die Wirklichkeit und ihr Wahrheitsgehalt. Umgekehrt ist auch die Wahrheit
wirklich und bleibt kein blof3 theoretisches Konstrukt. Dieser einfachen und
klaren Wahrheit kommt Hoye in seinem Buch treffend auf die Spur.

Zu Beginn unterscheidet er zwischen ,einer’ Wahrheit, ,der’ Wahrheit
und Wahrheit (ohne Artikel). Hoye verdeutlicht dadurch, dass es ihm um
,Wahrheit’ im umfassenden Sinne geht, nicht um irgendwelche Wahrheiten
oder um einen eingeengten, spezifizierten, ja technischen Wahrheitsbegriff.
Dabei warnt Hoye vor den Extremen: Die Wahrheit ist nicht etwas, das
relativiert oder verabsolutiert werden kann. Sie ist nicht ins menschliche Be-
lieben gestellt, weder in der einen noch in der anderen Richtung (31-33).

Hoye wahlt zur Ausarbeitung seiner Untersuchung von ,Wahrheit’ zwei
Durchgdnge: Den ersten, kiirzeren Durchgang (15-52) stellt das umfang-
reiche erste Kapitel dar, das die Wahrheit als menschliche Wirklichkeit tref-
fend erfasst. Dabei geht der Autor anfangs auf das Widerstandige der Wahr-
heit ein, so dass sie heute vielen als Provokation erscheint (15-23). Darauf
folgt die Exposition der Themen, die fiir die Untersuchung von Bedeutung
sind.

Der zweite Durchgang ist ungleich linger (55-269). Er umfasst die
Kapitel II bis XIV. In diesem Abschnitt, der die im ersten Durchgang vorge-
stellten Themen im Einzelnen ausfaltet, geht es Hoye um eine umfassende
Bestimmung der Wahrheit, um das Wesen und das Erscheinen von Wahr-
heit. Hier legt der Autor einen wichtigen Grundstein: Wahrheit bendétigt als
ihren Konvergenzpunkt das Gewissen (55-61). Damit wird klar, dass Wahr-
heit immer verantwortete Wahrheit sein muss, die von der Person wahrge-
nommen, verantwortet und vertreten wird.

Dieser Gedanke stellt die Verkniipfung zu der von Christoph Bohr her-
ausgegebenen Reihe dar, in der das Buch erscheint: Das Bild vom Menschen
und die Ordnung der Gesellschaft. Die Wirklichkeit der Wahrheit ermog-
licht der Person und ebenso einer Gruppe von Personen, der Gesellschaft,
Orientierung und Freiheit. Die Wahrheit ist ferner Grundlage der Toleranz,
die nie auf Verlogenheit aufbauen kann (82-84). Wahrheit benétigt des wei-
teren Neugierde und Zweifel, um bestehen zu konnen (93-100 u. 123-134).
Gleichermafien ist die Wahrheit Ursache der Freiheit (101-121) und der De-
mokratie (135-142). So wird eine weitere Dimension der Wahrheit deutlich,
die fiir eine gute Gesellschaftsordnung unentbehrlich ist. Hoye setzt die



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 201

Wahrheit ebenfalls in Beziehung zur Klugheit (prudentia, 143-150), die den
Menschen sein Leben nach der Wahrheit ausstrecken und ausrichten lasst,
zur Weisheit (sapientia, 151-169), die Giber eine bloffe Wirklichkeitserkennt-
nis hinausgeht, und auch zum Glauben (fides, 191-203), der sich vor der
Wahrheit zu verantworten und mit ihr in Ubereinstimmung zu stehen hat,
um nicht Haresie (235-246) oder Aberglaube zu werden. Dies ist moglich, da
Gott als die Wahrheit selbst begriffen werden kann (171-190), da er als
hoéchste Realitat der Konvergenzpunkt von Sein und Wirklichkeit ist. Nur im
Innewerden der Wahrheit Gottes kann der Glaube als Uberzeugung zur
Wahrheit in Beziehung gesetzt werden. Andernfalls ware er bloffe Vermu-
tung und keine Gewissheit. Schliefflich kommt Hoye auf ein fiir die Theolo-
gie wichtiges Verhdltnis zu sprechen: Wahrheit und Offenbarung (205-233).
Dabei ist es wichtig festzustellen, dass die Bibel zwar die Heilswahrheit ver-
kiindet, aber mogliche historische oder sachliche Kontingenzen auf die zwar
gottlich inspirierten, aber dennoch menschlich gebliebenen Verfasser der
Heiligen Schrift zuriickzufiihren sind.

Hoyes Buch schlief3t mit einem fiir den Menschen wichtigen und trésten-
den Gedanken: Die Gliickseligkeit ist fiir den Menschen in der Wahrneh-
mung der Wahrheit zu finden (247-269). Dies ist aus zwei Griinden tréstlich:
Erstens, da der Mensch die Moglichkeit zur Gliickseligkeit iiberhaupt be-
sitzt, und zweitens, da der Mensch nicht eine von der Wirklichkeit, insbe-
sondere der hochsten Wirklichkeit, getrennte Entitdt ist, sondern iiber die
Wahrnehmung der Wahrheit eine verbindende Einsicht in das Hochste ge-
winnen kann.

Hoye nimmt aus der Philosophie des Thomas von Aquin auf, dass sich in
der reinen Einsicht, in der forma intelligibilis, Gott mit dem menschlichen
Bewusstsein berithren kann. Dies ist nicht nur der hochste Moment mensch-
licher Erkenntnis iiberhaupt, sondern gleichzeitig auch der Punkt hochster
Gliickseligkeit des Menschen, da er sich in der Wahrheit mit der Wirklich-
keit in Ubereinstimmung weif. Ahnlich heifdt es bei Josef Pieper in Wahrheit
der Dinge (1947): ,Wahrheit im eigentlichsten Sinne also kann von einem
dinglich Wirklichen insofern ausgesagt werden, als die innere Gestalt dieses
Wirklichen einer Ur-Form nachgebildet ist, die in einem schdpferisch erken-
nenden Geiste wohnt.“s Ein wenig zuvor heifdt es bei Pieper auch, dass ,der
Bereich des Seienden sich nicht weiter erstreckt als der Bereich der Dinge,
die auf den erkennenden Geist bezogen sind, und dafd es folglich kein Sein
gibt, dem dieser Bezug nicht zukdame.“¢ Fiir den Zusammenhang zwischen
Wirklichkeit und Wahrheit, um den es Hoye im Wesentlichen geht, wird da-
raus ersichtlich, dass in einem ersten Schritt alles Seiende in Gott als hochs-
tem erkennenden Geist erkannt und damit im Sein gesichert ist, und zwei-
tens, dass fiir den Menschen die Erkenntnis Gottes selbst ,schopferisch®7 ist
und sein Handeln beeinflusst. ,Der Mensch®, so Hoye, ,kann nur etwas er-

5 PIEPER, Josef: Wahrheit der Dinge. Eine Untersuchung zur Anthropologie des Hochmittel-
alters. 3. Auflage. Miinchen: Késel 1957, 48.

6 PIEPER: Wahrheit der Dinge, 39.
7 PIEPER: Wahrheit der Dinge, 50.



202 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

kennen, das Sein hat. Entspricht seine Erkenntnis dieses Seienden der Wirk-
lichkeit, so hat er eine Wahrheit erkannt. Dies ist seine alltdgliche Art und
Weise, Wahrheiten zu erkennen.” (254) Dieser Gedanke von der Wahrheits-
fahigkeit des Menschen beruht auf der Tatsache, dass ,bei Gott sein Sein mit
seiner Wahrheit von vornherein identisch [ist].“ (255) Gott muss sich also
nicht als wahr und seiend erkennen oder erkannt werden, da er es von vorn-
herein schon ist. Auf der Grundlage dieses apriorischen Seins kann der
Mensch die Wirklichkeit in Wahrheit erkennen.

Mit diesen Uberlegungen rundet Hoye nicht nur sein Buch ab. Er stellt
mit dieser Uberlegung auch eine gegliickte Verbindung zwischen praktischer
und theoretischer Philosophie her, die in der zeitgendssischen Philosophie
nicht selten als stark voneinander getrennte ,Disziplinen’ der Philosophie
wahrgenommen werden und damit in unfruchtbarer Weise auseinander-
fallen. Die Philosophie verliert damit ihre Einheit im Denken.

Nicht nur durch diesen bemerkenswerten Schlussgedanken besticht Ho-
yes Buch, sondern auch durch den unpratentiosen Stil, mit dem er ein wich-
tiges philosophisches Thema in verstandlicher Weise vortragt: die Bedeu-
tung der Wahrheit als unumstofiliche Wirklichkeit fiir den Menschen und
die Wahrheitsfahigkeit des Menschen selbst, der sich in der Wirklichkeit
orientieren und damit bewdahren muss.

Viele andere gegenwartige Philosophen und Theologen wiirden sich an
einem solchen Thema {iberheben oder in Gefahr geraten, als jemand zu gel-
ten, der nicht auf der Hohe der Forschung steht. Auf William J. Hoye trifft
dies alles in keiner Weise zu. Er erschlief3t den Lebensbezug, den die Wahr-
heit hat, da sie wirklich ist und lebensprdagend sein kann, wenn sie in der
richtigen Weise wahrgenommen wird: eine ,Erlebnisweise®, die, so Hoye,
nur in dieser ,paradoxen Redewendung von der Wahrnehmung der Wahr-
heit“ (269) Ausdruck finden kann. Es ist Hoyes Verdienst, dieses klassische
Thema der philosophia perennis in die philosophische und theologische Dis-
kussion zuriickzuholen oder sie aktuell zu halten.

HANS OTTO SEITSCHEK



Rezensionen Theologie

PECH, Justinus C./SCHACHENMAYR, Alkuin (Hgg.): Zwischen Philosophie und
Theologie. Interpretationen zu zentralen fundamentaltheologischen Begriffen.
Heiligenkreuz: Be&Be-Verlag 2013, 210 S., ISBN 978-3-902694-55-3.

Die Formulierung, die den Titel des Werkes bildet, kann in unterschied-
licher Weise gelesen werden. Was ist mit dem ,zwischen® gemeint? Etwa:
,2Der Dialog zwischen Philosophie und Theologie“ oder ,Der Streit (um die
Wahrheit) zwischen Philosophie und Theologie“ oder ,Die Begegnung zwi-
schen Philosophie und Theologie“. Man konnte aber auch fragen: , Zwischen
Philosophie und Theologie“ - gibt es da tiberhaupt etwas? ,Zwischen Philo-
sophie und Theologie® ist da nicht ein Abgrund oder eine Schwelle oder ein
uniiberwindbarer Graben?

Die Gesamtausrichtung des Sammelbandes, der Aufsitze von zeitgendssi-
schen Theologen und Philosophen vereinigt, geht klar sowohl aus den jewei-
ligen Beitrdagen als auch aus der von J.C. Pech OCist verfassten ,Theologi-
schen Hinfiihrung” hervor. Das ,Zwischen® zwischen Philosophie und Theo-
logie bezeichnet ein fruchtbares Verhdltnis, ein Verhdltnis, in dem Philoso-
phie und Theologie nicht erst ins Gesprach miteinander gebracht werden,
sondern schon lange im Gesprdch miteinander sind; in dem sie sich verste-
hen und in dem jede der beiden Disziplinen dazu beitrigt, dass die andere
ihre spezifische Aufgabe wahrhaftiger, umfassender und besser begriindet
erfiillen kann. Theologie und Philosophie haben nach dem hier durchgefiihr-
ten Ansatz eine Tendenz aufeinander zuzugehen und sich auf der Suche
nach der Wahrheit gegenseitig zu fordern. Aber damit nicht genug, die in
Untertitel, Vorwort und Hinfiihrung herausgestellte fundamentaltheolo-
gische Ausrichtung, die das ganze Werk maf geblich bestimmt, ist durch die
angezeigte Verhdltnisbestimmung der beiden Disziplinen vorgegeben. Die
»fundamentaltheologischen Begriffe, denen die Interpretationen der einzel-
nen Beitrage gelten, benennen zentrale Themen der christlichen Theologie,
die aber zugleich (das Thema der ,Kirche“ bildet eine Ausnahme) Gegen-
stand des philosophischen Denkens sind. Nach der Anlage und Durchfiih-
rung des Buches so, dass die theologische Reflexion auf die philosophische
sich stiitzt, und die philosophische in der theologischen sich weitergefiihrt
und zu groflerer Bewusstheit gebracht sieht.

Fundamentaltheologie heift hier also nicht in erster Linie methodische
und erkenntnistheoretische Selbstvergewisserung der Theologie als Wissen-
schaft, sondern exemplarische Erprobung und Durchfiihrung desjenigen
theologischen Denkwegs, der als solcher sich dem philosophischen Denken
offnet und auf ihm aufbaut. Nur ein Teil der verhandelten Begriffe (Themen)
gehort dementsprechend der klassischen Fundamentaltheologie an: Wahr-
heit (B. Korner), Glaube (J.C. Pech), Erfahrung (J. Splett), Symbol und Bild
(N. Betsch und M.C. Hastetter), Religion (R. Brague), Offenbarung (W.
Klausnitzer). Die anderen fallen in unterschiedliche Gebiete der materialen
Dogmatik, vor allem der theologischen Anthropologie, der Schopfungslehre,



204 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

der Christologie, der Ethik und der Ekklesiologie: Person (R. Spaemann),
Liebe (C. Keppeler), Gewissen (H.B. Gerl-Falkovitz), Tod (A. Schachenmayr)
und Kirche (P. Hofmann). An all diesen Begriffen bzw. Themen wird durch-
gefiihrt, was C. Keppeler in seinem Beitrag programmatisch formuliert: ,Die
Aufgabe der Fundamentaltheologie als theologische Disziplin ist es, neben
der verniinftigen Selbstvergewisserung des eigenen Glaubens auch in wissen-
schaftlicher Art und Weise rationale Fundamente zu legen, auf denen die im
Glauben begriffene Offenbarung angenommen werden kann.“ (84, vgl. 16) Es
ist also nicht die Offenbarung ihrerseits, die diese Fundamente legt, oder der
Glaube, der sie sich - als unersetzbares und unverwechselbares Organ der
Gotteserkenntnis - geben lassen wiirde. Dem von Keppeler skizzierten An-
satz entspricht exakt die Charakteristik, die Pech an der Philosophie in ihrer
Beziehung zur Theologie hervorhebt: ,Die Philosophie konnte man somit
auch als Ermoglichungsgrund fiir die sprachliche und wissenschaftliche Aus-
einandersetzung iiber Gott bezeichnen“ (13). So werden Glaube und Vernunft
in gut thomistischer Tradition und in klarer Differenz etwa zu M. Luthers
oder K. Barths oder auch B. Pascals Auffassung der Theologie in einem
geradezu komplementdren Verhdltnis gesehen. Wie dies im Einzelnen zu
fruchtbaren Perspektiven und Erkenntnissen fiihrt, kann hier nur an zwei
Beispielen aufgezeigt werden, die fiir die Herausforderungen der heutigen
Zeit von Bedeutung sind. So etwa in anthropologischer und ethischer Hin-
sicht, was R. Spaemann tiber das Verstaindnis des Menschen herausarbeitet:
»Eine Person ist ,jemand‘ und nicht ,etwas‘. Es gibt keinen kontinuierlichen
Ubergang von etwas zu jemand“ (62). ,Personen sind keine natiirliche Art,
die wir durch Beschreibung identifizieren konnen. Niemand kann uns vor-
schreiben, wann wir das Wort ,Person‘ gebrauchen sollen [..]. Jemand ,je-
mand‘ und nicht ,etwas‘ zu nennen, ist ein Akt der Anerkennung [...]“ (ebd.).
Hier wird deutlich, wie eine philosophische Einsicht zugleich theologisch
fundiert und in ihrer Sprachmoglichkeit wohl auch theologisch inspiriert ist.
Von Spaemann selber wird angedeutet, welche Konsequenzen daraus fiir den
Umgang mit menschlichem Leben sich ergeben - angesichts der stets und
rasant wachsenden wissenschaftlichen und technischen Moglichkeiten.

Wenn J. Splett in seinem Beitrag tiber die ,Erfahrung” auf das Verstand-
nis der Wahrheit kommt und schreibt: ,Wahrheit meint [...] das Offenbar-
sein, oder (noch knapper und radikaler) das Da-sein einer Wirklichkeit - fiir
jemanden“ (126), dann wird einsichtig, wie der antike Begriff der Aletheia
(als Ent-bergung) dem biblischen Offenbarungsverstindnis einen unver-
zichtbaren Aspekt theologischer Orientierung und Formulierung gewisser-
mafden zutrdagt, wie aber andererseits das biblische Wahrheitsverstandnis im
Sinne von Begegnung dem griechisch-antiken Verstindnis eine unvergleich-
liche Wendung gibt.

HANS-CHRISTOPH ASKANI



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 205

PRETOT, Patrick : L’'adoration de la Croix. Triduum pascal (= Lex orandi. Nou-
velle série). Paris : Les Editions du Cerf 2014, 477 p., ISBN 978-2-204-10211-7.

Frére Patrick Prétot, moine de I'abbaye francaise de La Pierre-qui-vire, est
bien connu a I'Université de Fribourg pour ses cours en sciences liturgiques,
donnés au titre de professeur invité, et grace a la codirection de plusieurs
théses de doctorat avec notre professeur Martin Kléckener. Sa propre thése
de doctorat soutenue en 2001 devant le Theologicum de I'Institut catholique
de Paris et I'Université Paris I[V-Sorbonne a maintenant trouvé édition dans
la collection Lex orandi. Dans sa préface a 'ouvrage (7-11), Mgr. Joseph Doré,
a I'époque premier directeur de la these, aujourd’hui archevéque émérite de
Strasbourg et doyen honoraire du Theologicum de I'ICP, reléve 'importance
capitale de cette étude historique, pour le rapport entre liturgie et théologie,
aussi pour la pastorale. Frére Patrick avait placé en téte de son Introduction
une citation du théologien allemand Jiirgen Moltmann, protestant de tradi-
tion réformée ; Mgr Doré I'évoque a la fin de sa préface. Moltmann écrivait
en 1972, dans son livre Le Dieu crucifié : « Il faut aujourd’hui que I'Eglise et la
théologie se souviennent du Christ crucifié pour montrer au monde sa liber-
té, si toutefois elles veulent étre ce qu’elles prétendent étre : 'Eglise du
Christ et la théologie chrétienne. »

Le geste liturgique de I'adoration de la Croix, pratiqué aujourd’hui dans la
célébration catholique du Triduum pascal, a ses origines dans la piété des
fideles palestiniens du 4° siécle. Prétot consacre les premiers chapitres a ces
origines, avec « Le récit d’Egérie » (femme provenant de la Galice, voire du
Sud de la Gaule, en pelerinage en Palestine entre 381-384) et « L'apport du
Lectionnaire arménien » (du début du 5° s., permettant de vérifier les indica-
tions d’Egérie) (35-72). Il faut ajouter, pour l'interprétation herméneutique
du geste dans la Liturgie du Vendredi Saint, 'enseignement mystagogique
des catécheéses de Cyrille, évéque de Jérusalem (vers la fin du 4° s.) (123-174).

Dés l'ouverture de l'ceuvre de frere Patrick on retiendra deux constats
théologiquement et pastoralement significatifs, corroborés par le liturgiste
américain et romain Robert Taft : Eschatologie (par opposition a I'apocalyp-
tique) et histoire sont inséparables - le lien entre Padque et passion de Jésus
est fondamental (57).

Dans la conclusion de la partie I du livre (71-72), nous pouvons relever
deux faits historiques : 'apparition du rite de 'adoration de la Croix a Jéru-
salem, peut-étre a I'occasion d’'une réforme liturgique jérusalémite, est a si-
tuer vers 381, quand justement Egérie arrive la-bas. Puis, on prendra con-
science de ce qu’a Jérusalem on pratique I'adoration de la relique de la croix,
trouvée peu avant sur place (en 326 par sainte Héléne, la mére de 'empereur
Constantin) - tandis que dans le rite correspondant a Rome, depuis le 7°
siécle, on adore la Croix (59-70). Mais Prétot entend ensuite traiter essen-
tiellement de la pratique propre a I'Eglise de Jérusalem.

Une partie substantielle de 'ouvrage est donc titrée « Le rite de 'adora-
tion de la croix » (73-121). Partant de la description de la vénération de la
relique de la croix a Jérusalem, posée sur une table comme Egérie I'indique,
et passant par I'analyse théologique du rite, I'auteur situe celui-ci dans 'en-



206 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

semble de la liturgie du Vendredi saint, en son lieu d’origine, aux moments
clé de la journée : c.a.d. la 3%, 6° et 9° heure. Le rattachement aux lieux est ici
important.

L’auteur traite de I'ample célébration de la Parole de Dieu, en vigile, entre
le repas du jeudi et I'aube du vendredi - selon les indications du lectionnaire
arménien et les catécheéses de Cyrille, alors que les informations d’Egérie
restent ici tres sommaires. Plus que la série des lectures (a leur tour essen-
tielles dans la Vigile pascale), ce sont ici les psaumes de la veillée avec Jésus
qui structurent le tout (137-148). Puis, la procession entre la basilique con-
tantinienne de I’Eléona (c.-a-d. I'Oliveraie) et Golgotha est « la manifestation
de ‘fierté' de ceux qui adorent la croix » (149). Psaumes, aussi lectures vétéro-
testamentaires et évangéliques, ponctuent la démarche.

Finalement vient, au lieu de mémoire qu’est la tombe, 'office de la 9°¢
heure, ici placé sous le titre « De I'ensevelissement a I’'absence du corps »
(169-174). Prétot résume la situation: « La relique de la vraie croix n’est pas
un substitut de (la) présence corporelle de Jésus, mais elle entre dans le con-
cert des autres ‘témoignages’, c’est-a-dire des signes donnés au fidéle pour
qu’il soit assuré de la réalité de la résurrection. La relique ‘témoigne’ : elle
est donc a sa maniére une ‘parole’ tout comme les Ecritures, les lieux et cer-
tains objets inanimés telle la pierre du tombeau. Et cette parole n’est autre
qu'une promesse, celle de participer déja en espérance a sa résurrection dans
I'attente de participer pleinement a sa gloire lors de son deuxiéme avéne-
ment [...] qui sera accompagné du signe de la croix » (173).

Suivent alors deux parties théologiquement fondamentales de I'ouvrage
de frére Patrick : « Les enjeux théologiques de I'adoration de la croix » (175-
219) et « Pour une herméneutique de I’adoration de la croix » (221-251). Par
le développement de données théologiques et historiques amples et com-
plexes, il s’agit de mettre en lumiére le role de cette célébration du Vendredi
saint dans le débat d’alors entre chrétiens et juifs, mais aussi dans l'affer-
missement de l'orthodoxie trinitaire des grands Conciles face aux hérésies.
La croix a sa place dans 'ensemble de la proclamation du mystére pascal. La
Conclusion porte sur « la pertinence de la formule ‘Adoration de la croix’ »
(251-253). Patrick Prétot reconnait le probléme dogmatique de I'utilisation de
ce terme. Le langage liturgique francophone (et allemand) actuel parle plu-
tot de « Vénération de la croix ». Patrick maintient le terme latin d’adoration
pour désigner un geste symbolique d’adhésion au mystére de la croix, a ne
pas considérer comme affirmation sur la nature théologique du geste. Il n'en
reste pas moins qu’actuellement telle utilisation de la notion « adoration »
peut étre génante.

La sixiéme et derniére partie de 'ouvrage est un essai d’actualisation
(255-280). Il y est évidemment question de I'actuelle liturgie catholique de la
semaine sainte (259-261), mais aussi du livre théologique du protestant Jiir-
gen Moltmann, Le Dieu crucifié (263-264) et de la problématique : « Adorer
la croix aprés Auschwitz » (277-280). La dette envers les juifs, accumulée par
une société aux origines chrétiennes, fausse le différend théologique fonda-
mental entre foi chrétienne et confession juive du Dieu unique. Il importe-
rait toutefois d’étre attentif a cet écueil dés que 'on considére les enjeux



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 207

théologiques et 'herméneutique de I'adoration de la croix, soit dés 'entrée
en matiére dans notre sujet - d’ou aussi 'importance du rappel du Christ
crucifié au départ de toute réflexion, tel que Jiirgen Moltmann I'entendait.
Nous pensons également a la Déclaration Nostra aetate du Concile Vatican II
de 1965.

Les annexes de l'ouvrage - y compris la totalité des notes - recouvrent
180 pages : cela est assez lourd pour un livre par ailleurs trés avenant.

La « Conclusion générale » (281-290) a été mise au point par l'auteur a
Pdques 2014 - donc une bonne douzaine d’années aprés l'élaboration de
I’étude dans son ensemble. Une distance fructueuse pour synthétiser la re-
cherche ! Frére Patrick ouvre cette Conclusion par une référence a Dietrich
Bonhoeffer écrivant en 1936 a Karl Barth concernant l'urgence pour les
jeunes théologiens d’apprendre a prier et a lire I'Ecriture. De longue date, P.
Prétot est préoccupé par la question herméneutique de l'interprétation des
rites liturgiques. Il a pu se convaincre « que ce jour liturgique spécifique (le
Vendredi saint) est un lieu décisif pour une authentique compréhension du
mystere pascal » - avec la vénération de la croix comme geste « d’'une cer-
taine maniére ‘synthétique’ de cet office » (284-285). Le geste tel qu’il est
rapporté par l'Itinéraire d’Egérie est a comprendre « en relation avec les
Ecritures proclamées durant la journée du vendredi saint et leur interpré-
tation dans les Catéchéses de Cyrille de Jérusalem » (ibidem).

L’adoration de la croix est une célébration pascale en lien avec 'écoute de
la Passion selon saint Jean. Patrick Prétot termine son écriture avec une con-
fession autant personnelle qu’ecclésiale : « Si I'’Eglise convie les chrétiens a
se rassembler pour célébrer la croix du Seigneur, c’est parce qu’elle sait que
la croix est devenue le signe du salut et le chemin de 'adoration en esprit et
en vérité [..] en chantant : Ta croix, Seigneur, nous la vénérons, et ta sainte
résurrection, nous la chantons : c’est par le bois de la croix que la joie est
venue sur le monde (Antienne Crucem Domini, du fond commun des textes
liturgiques d’Orient et d’Occident) (290).

BRUNO BURKI

GANOCZY, A./JEANNEROD, M. : Confiance par-dela la méfiance: un essai
pluridisciplinaire (= coll. Théologies). Paris : Ed. du Cerf 2013. 383 p., ISBN
978-2-204-09694-2.

Il s’agit d’'un ouvrage interdisciplinaire écrit a deux voix, celle du théologien
Alexandre Ganoczy et celle du médecin spécialiste en sciences cognitives
Marc Jeannerot. Ce dernier décédera prématurément en 2011 laissant a A. Ga-
noczy le principal travail de mise en forme du projet. Ceci ne facilite pas la
tache de la critique, car il est difficile de savoir qui a écrit ou réécrit quoi.
Les ouvrages ol on ne sait pas qui parle sont toujours ambigus. C’est proba-
blement cette situation qui donne au travail, disons-le d’emblée, une im-
pression de quelque chose d’inabouti. En effet, si le projet était « d’aborder
la dialectique confiance/méfiance dans ses dimensions psychologiques, neu-



208 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

roscientifiques, philosophiques et théologiques » (221) nous n’en avons la
malheureusement qu’une ébauche.

On peut diviser I'ouvrage en trois parties : 1) deux chapitres sur la psy-
chologie de la confiance et l'apport des neurosciences, puis 2) une trés
longue deuxiéme partie décrivant divers lieux ou se joue la dialectique con-
fiance-méfiance, et finalement 3) une partie qui explore la confiance ou plu-
tot la méfiance dans l'espace ecclésial et d’'une maniére plus théorique dans
le cadre de la foi.

On commence donc par une psychologie de la confiance/méfiance, psy-
chologie clinique d’abord ou la confiance est repérée a partir de la premiére
enfance et de la structuration de I'individu dans l'interaction basale avec sa
mere puis dans la famille qui est présentée comme une école de confiance et
qui, pour autant qu’elle reste ouverte, fonctionne comme « base de départ
pour entrer dans le monde » sachant conjuguer dépendance et indépen-
dance. Suit un long développement sur la neuropsychologie qui a notre avis
montre ses limites par les conclusions auxquelles elle aboutit qui rejoignent
celles des cliniciens. Fallait-il tout ce détour, fort intéressant, par les aires
cérérales ou les neurones miroirs pour conclure que « le va-et-vient entre
confiance en 'autre et confiance en soi semble jouer un réle capital » ou que
« le regard positif porté par 'autre est un déterminant de I'estime de soi » ?
Ces éléments sont mieux mis en évidence dans une petite section consacrée
a Carl Rogers et a sa méthode thérapeutique basée sur la confiance. Il n'y a
pas et cela aurait été intéressant de prise de distance critique par rapport a
I'apport des neurosciences. Est-ce que la compassion ou la confiance peuvent
étre réduites a des interactions neuronales, la question a été souvent posée,
mais peut-étre faut-il la pousser plus loin et se demander méme si 'apport
de ces sciences dont on fait grand cas aujourd’hui fait avancer notre compreé-
hension de la confiance. Elles ne sont certainement pas inutiles, mais comme
simple substrat pour quelque chose qui les dépassera toujours infiniment.
Peut-étre est-on dans le méme rapport que celui qui lie I’art pianistique et la
physiologie des muscles de la main. Si on oublie cette derniére, on ne perd
pas grand-chose, tandis que si on se focalise dessus on risque de ne plus
considérer que ce qui est observable et d’'oublier I'impalpable qui représente
I'essentiel de ce qu’exprime un pianiste.

On aurait pu attendre ce genre de réflexion de la deuxiéme partie qui
consiste en un seul et interminable chapitre intitulé « éléments d'une philo-
sophie concréte de la confiance/défiance ». En fait de philosophie, on a un
alignement de descriptions trés générales des lieux ot devrait se jouer le rap-
port confiance-méfiance : le couple, les relations éleve-enseignant ou
patient-médecin, 'économie, 'Union européenne et I'Eglise catholique. Il est
certes treés intéressant et interpellant de visiter ces lieux et d’y apprécier le
jeu de la confiance-méfiance. Mais en général on reste sur sa faim, car il y a
trés peu d’analyse, on reste a un niveau treés descriptif, alignant les auteurs et
les considérations les unes apres les autres sans synthese et sans prise de po-
sition argumentée. Cela est trés regrettable, car les portes entrouvertes
s’averent passionnantes, et I'outil de la confiance aurait da étre poussé plus
avant et d'une maniére beaucoup plus différenciée. Il aurait fallu par exemple



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 209

faire référence aux formes faibles et fortes de la confiance mises en évidence
par d’autres auteurs (Marzanno). En effet, la confiance dans le couple n’est
pas de la méme densité que la confiance dans le jeu économique ou encore il
aurait fallu une réflexion vraiment philosophique pour faire de la subsi-
diarité autre chose qu'une manieére de répartir les taches et en montrer la
vraie densité anthropologique. La le théologien aurait pu valablement se
mettre en avant et montrer la différence entre la subsidiarité de la commu-
nauté européenne et la subsidiarité de I'enseignement social de I'Eglise.

C’est d’ailleurs aussi le théologien qu’on attendait sur le don, la gratuité,
ou le saut dans le vide de la foi. Quelques pages, dans la derniére partie sur
la théologie de la foi-confiance, montrent 'affleurement de cette dimension
d’'une confiance qui ouvre sur l'insaisissable, sur I'infini des possibles et donc
sur 'espérance qui est motrice de créativité (318-324). Ces passages sont
malheureusement rares et le théologien se borne trop souvent a faire montre
de sa méfiance vis-a-vis de linstitution ecclésiale et de ceux qui la gou-
vernent comme dans les 30 pages ou il s’en prend a Benoit XVI et a son livre
Lumiére du monde sans qu’on comprenne trop bien la place de cette critique
dans l'argument de I'ouvrage.

Peut-étre dans ses manques cet ouvrage dont on tire cependant quelque
profit géneére-t-il I'envie de poursuivre et d’approfondir la réflexion. La carte
de géographie de la confiance qu’il dresse a trop grands traits ne demande
qu’a étre approfondie et précisée. Il est peut-étre alors précieux de, comme il
le fait, désigner les lieux d'intérét pour qu’'on s’y arréte.

THIERRY COLLAUD



-
- hh

Tl ® &

.



	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

