
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 1

Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rezensionsartikel

Rosa Maria Marafioti

Le "meditazioni metafisiche" di Heidegger.
Su una recente interpretazione della lettura heideggeriana di Cartesio

II lavoro di Christophe Perrin Entendre la métaphysique. Les significations de
la pensée de Descartes dans l'œuvre de Heidegger,1 rielaborazione della tesi di
dottorato discussa dall'autore alla Sorbona il 30.03.2012, assolve a un com-
pito storiografico molto importante, finora realizzato solo parzialmente:
ricostruire e interpretare la Auseinandersetzung di Heidegger con Cartesio.
Se il confronto di Heidegger con Kant e con Aristotele ha suscitato l'inte-
resse della critica abbastanza presto,2 la relazione présente tra il pensiero
cartesiano e quello heideggeriano ha richiamato l'attenzione degli studiosi
soltanto a partire dalla fine degli anni Sessanta, quando sono stati scritti i
primi articoli interamente dedicati all'interpretazione del "cogito" in base
alla questione dell'essere.3

I numerosi lavori dedicati al rapporto di Heidegger con Cartesio nell'ul-
timo mezzo secolo hanno ripercorso la lettura heideggeriana in modo
dettagliato, distinguendo in essa varie fasi: l'interpretazione sviluppata
durante gli anni prima della "svolta" (nel periodo dell'insegnamento a Friburgo
e a Marburgo e nel corso della stesura di Sein und Zeit) e quella successiva a

essa, nell'ambito della riflessione sulla tecnica.4 Pochi autori, perô, hanno

1 PERRIN, Christophe: Entendre la métaphysique. Les significations de la pensée de Descartes
dans l'œuvre de Heidegger. Préf. de Jean-Luc Marion Bibliothèque philosophique de Louvain
89). Louvain: Éditions Peeters 2013, 561 pp. ISBN: 978-90-429-2982-1 (i numeri delle pagine pre-
senti nel testo si riferiscono a questa monografia).

2 Alcuni dei primi lavori dedicati alle interpretazioni heideggeriane di Kant e di Aristotele
sono: GUPTA, Rajender Kumar: Eine Schwierigkeit in Kants,Kritik der reinen Vernunft' und Heideggers

Kant-Interpretation, in: Zeitschrift fur Philosophische Forschung 16 (1962) 429-450; DECLÈVE,

Henri: Heidegger et Kant. Nijhoff: La Haye 1970; ILTING, Karl Heinz: Sein als Bewegtheit. Zu
Heideggers, ,Vom Wesen und Begriff der Physis. Aristoteles Physik B 1', in: Philosophische Rundschau

10 (1962) 31-49; SEIDL, Horst: Zur Seinsfrage bei Aristoteles und Heidegger, in: Zeitschrift für
Philosophische Forschung 30 (1976) 203-226.

3 Cff. GUMPPENBERG, Rudolph von: Über die Seinslehre bei Descartes. Eine Untersuchung des

Seinsbegriffes in den „Meditationes de prima philosophia", in: Salzburger Jahrbuch für Philosophie
12-13 (t968) 131-139; ALVAREZ GOMEZ, Angel: El sentido del „cogito" cartesiano segün Heidegger, in:
Revista de Filosofia 27 (1968) 91-U5.

4 Tra i primi a individuare due fasi principali nell'interpretazione heideggeriana di Cartesio vi
sono: RlCOEUR, Paul: Heidegger et la question du sujet, in: ID.: Le conflit des interpretations. Essais

d'herméneutique (coll. "L'ordre philosophique"). Paris: Seuil 1969, 222-232; HERRMANN, Friedrich-
Wilhelm von: Sein und Cogitationes. Zu Heideggers Descartes-Kritik, in: KLOSTERMANN, Vittorio
(Hg.): Durchblicke. Martin Heidegger zum 80. Geburtstag. Frankfurt am Main: Klostermann 1970,



i62 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

riconosciuto che Cartesio gioca un ruolo decisivo nella maturazione del
pensiero di Heidegger in quanto tale, e non soltanto perché termine di riferi-
mento imprescindibile della fenomenologia husserliana.

Un'adeguata comprensione dell'interpretazione di Descartes è stata resa
possibile soltanto in seguito alla pubblicazione di quei volumi della Gesamtausgabe

heideggeriana contenenti le lezioni universitarie. Si sono poste cosi
le condizioni per ricostruire quello che avrebbe dovuto essere il contenuto
della seconda sezione della seconda parte di Sein und Zeit, ossia l'analisi del
"fondamento ontologico del cogito sum di Descartes" e il chiarimento
dell'"assunzione dell'ontologia medievale nella problematica della res cogi-
tans".5 La pubblicazione dei trattati che affrontano in modo più esplicito la

problematica dell'Ereignis e della storia dell'essere ha inoltre confermato che
il confronto con Cartesio è présente in tutto il cammino di pensiero heideg-
geriano.

La meditazione dei testi cartesiani che ne risulta puö essere considerata
corne la premessa dell'elaborazione di un Cartesiusbuch che non ha perô mai
assunto una forma pubblicabile. Sebbene rimasto sempre in progress, esso
possiede forse una portata addirittura superiore alio stesso Kantbuch (1929).
Quelli che avrebbero dovuto essere i vari capitoli della monografia dedicata
da Heidegger a Cartesio - secondo quanto si legge nella Préface a Entendre la

métaphysique scritta da Jean-Luc Marion (4) - sono ricostruiti nel libro di
Perrin, che prende posizione nei confronti della lettura heideggeriana aven-
do costantemente presenti non soltanto i testi di Descartes, ma anche le loro
principali interpretazioni e le critiche mosse aile scelte ermeneutiche di
Heidegger.

Christophe Perrin intende il suo lavoro corne complementare a quello di
Jean-Luc Marion: se Marion ha sviluppato "un'analisi 'heideggeriana' del
pensiero cartesiano", poiché ha adoperato il concetto di "onto-teo-logia
raddoppiata"6 per spiegare la duplice concezione dell'essere - come cogitatio
o ego e corne causa o Deos - présente nelle Meditationes de prima philoso-
phia, Perrin vuole realizzare "un'analisi 'cartesiana' del pensiero heidegge-
riano" (40). Perrin non si limita a "ascoltare ciô che Heidegger ci sa dire di
Cartesio" (13) - sfatando cosi il pregiudizio secondo cui Heidegger sarebbe
un anticartesiano convinto o tutt'al più si disinteresserebbe del filosofo fran-
cese. Egli vuole anche "ascoltare ciô che Cartesio ci puo dire di Heidegger"

235-254. Prima della monografia di Perrin il rapporto di Heidegger con Cartesio era stato artico-
lato in quattro fasi ed esaminato dettagliatamente da De BlASE, Riccardo: L'interpretazione
heideggeriana di Descartes. Origini e problemi. Guida: Napoli 2005.

5 HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. Hg. v. Friedrich-Wilhelm von Herrmann Gesamtausgabe

2). Frankfurt am Main: Klostermann 1977, 53 (tr. it. a cura di Franco Volpi sulla versione di
Pietro Chiodi: Essere e tempo. Milano: Longanesi, 2005, 56). Sülle problematiche relative alla
seconda sezione di quest'opera cfr. HERRMANN, Friedrich-Wilhelm von: Heideggers „Grundprobleme

der Phänomenologie": zur „zweiten Hälfte" von „Sein und Zeit". Frankfurt am Main: Klostermann

1991.
6 MARION, Jean-Luc: Sur le prisme métaphysique de Descartes. Constitution et limites de l'onto-

théo-logie dans le pensée cartésienne coll. "Epiméthée"). Paris: PUF 2004,126. La tesi di Marion
è discussa diffusamente nel libro di Perrin aile pagine 34-36, 333-340.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 163

(29), cioè assumere il pensiero di Descartes come "guida" per ricostruire le
varie fasi délia meditazione heideggeriana.

La fondatezza di questo gesto ermeneutico risiede nel fatto che
Heidegger muta la sua concezione délia metafisica parallelamente al suo giudi-
zio su Cartesio: se egli interpréta Descartes a partire da una certa posizione
nei confronti délia metafisica, definisce il suo rapporto con la filosofia
occidentale proprio in base al confronto con il pensiero cartesiano, muoven-
dosi in un circolo ermeneutico ben esemplifïcato nei titoli délia Conclusion e

dell'Introduction del libro di Perrin (Lire Descartes, entendre la métaphysique
e entendre Descartes, lire la métaphysique). Con una certa enfatizzazione del
ruolo di "clavis ermeneutica" (499) giocato da Cartesio nella Gesamtausgabe,
Christophe Perrin definisce il filosofo francese "alpha et omega, principium et
finis" (502) del pensiero di Heidegger, che sarebbe debitore a Descartes più
ancora che a Husserl: se questi "fa vedere" a Heidegger "la fenomenologia",
Cartesio gli consentirebbe di diventare uno di quei pochi capaci di "inten-
dere la metafisica" (495), secondo la nota espressione del filosofo francese ri-
volta a Mersenne.7

Christophe Perrin ritiene che il rapporto di Heidegger con la metafisica si

sviluppi attraverso tre momenti, e che questi corrispondano alle tappe
principali dell'interpretazione heideggeriana di Cartesio. Nella prima fase del
suo pensiero (19x9-1927) Heidegger mira a "rifondare" (45) la metafisica: per
poter porre la questione dell'essere in generale, progressivamente dimenti-
cato dalla tradizione filosofica e scambiato con un vuoto conceptus entis, è

necessario sviluppare l'analitica esistenziale dell'esserci (Dasein) - l'unico
ente in grado di comprendere bessere - e "distruggere" la storia dell'ontolo-
gia, cioè ricondurla aile sue motivazioni originarie. L'esserci tende infatti a

scorgere se stesso e bessere in generale alla "luce riflessa"8 del "mondo" -
delbente différente dalbesserci -, che interpréta servendosi implicitamente

7 Cfr. la lettera di Cartesio a Mersenne del 16.10.1639, in: Correspondance II, Mars 1638 -
Décembre 1639. Hg. v. Charles Adam/Paul Tannery Œuvres complètes 2). Paris: Vrin 1996, 596.
Heidegger cita da questa lettera l'espressione "entendre la métaphysique" (cfr. HEIDEGGER, Martin:
Metaphysik und Nihilismus. Hg. v. Hans-Joachim Friedrich [= Gesamtausgabe 67]. Frankfurt am
Main: Klostermann 1999, 172; tr. it. a cura di Carlo Angelino: Metafisica e nichilismo. Genova: il
nuovo melangolo 2006,157).

8 Heidegger adopera il termine "Reluzenz" (rilucenza) (HEIDEGGER, Martin: Phänomenologische

Interpretationen zu Aristoteles. Einführung in die phänomenologische Forschung. Hg. v. Walter

Bröcker/Käte Bröcker-Oltmanns [= Gesamtausgabe 61]. Frankfurt am Main: Klostermann
19942, 123-124; tr. it. a cura di Eugenio Mazzarella: Interpretazioni fenomenologiche di Aristotele.
Introduzione alla ricerca fenomenologica. Napoli: Guida 1990, 153-154), "Rückstrahlung" (rifletter-
si) (HEIDEGGER: Sein und Zeit, 22; tr. it. 29), "Reflexion" (riflessione) e "Wiederspiegelung" (rispec-
chiarsi) (HEIDEGGER, Martin: Die Grundprobleme der Phänomenologie. Hg. v. Friedrich-Wilhelm
von Herrmann [= Gesamtausgabe 24]. Frankfurt am Main: Klostermann 19973, 226, 247; tr. it. di
Adriano Fabris: I problemi fondamentali della fenomenologia. Genova: il melangolo 1989, 152, 166)

per indicare la comprensione quotidiana e inappropriata (uneigentlich) dell'esserci. Egli si riferisce
in tal modo implicitamente all'autocoscienza - che secondo la tradizione cartesiana è raggiunta
mediante un atto di riflessione -, considerandola un sapere non originario. Perrin evidenzia
l'influenza che l'ego cartesiano ha avuto nell'elaborazione delle caratteristiche dell'esserci
quotidiano (il Man) alle pagine 122-123,157-162 del suo libro.



164 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

dei concetti ontologici ereditati dalla tradizione filosofica. "Riprendere"
(wiederholen) la questione dell'essere implica dunque "decostruire"
(abbauen) innanzitutto Cartesio, che dopo aver riconosciuto il principio "ego
sum, ego existo" ha posto l'accento esclusivamente sull'"eç/o", senza interro-
garsi sul senso dell'io che esiste e, a fortiori, sul senso del "sum".

Nella seconda fase del suo pensiero (1927-1936) Heidegger intende "scri-
vere" (215) una metafisica autentica in quanto "accadimento fondamentale
deH'esser-ci",9 con cui si attua la differenza ontologica (la differenza tra
Bessere e l'ente). Essa è stata obliata dalla tradizione filosofica, che ha
"entificato" Bessere. Per "descrivere" la metafisica Heidegger ne délimita il
concetto e la storia, "situando" Cartesio nel punto di svolta délia modernità.
Con Descartes la prête filosophia di Aristotele diventa la "scienza"
fondamentale, la disciplina in grado di assicurare la certezza richiesta dalla scienza

matematica délia natura elevando l'ego che pensa se stesso a base incon-
trovertibile del sapere. Il concetto di autocoscienza, se da un lato impedisce
di pervenire a quella concezione délia soggettività che, purché adeguata-
mente interrogata, puô condurre alla comprensione dell'esserci, dall'altro
consente l'elaborazione di un progetto matematico délia natura in base a cui
definire ogni ente.10

Nella terza fase del suo pensiero (1936-^962) Heidegger rinuncia a elabo-
rare una metafisica "autentica", poiché si rende conto che comprendere
Bessere a partire dall'ente - sia che si segua la tradizione filosofica e si assuma

corne termine di riferimento ciè che è semplicemente présente (vorhanden),

sia che si analizzi Besserci - vuol dire "mancare" (versäumen) Bessere

stesso. La riflessione heideggeriana va pertanto incontro a una Kehre, in
seguito a cui Heidegger chiede délia verità dell'essere stesso e comprende
che il suo oblio non dipende dalla "caduta" Verfallen) dell'esserci nel mon-
do, ma è un "destino" (Geschick) che comincia con il "primo inizio" délia storia

dell'essere. Per "saltare" in un "altro inizio" storico occorre superare
(verwinden) la metafisica, riconoscendola nella sua essenza di "invio"
(Schickung) dell'essere. Da ciô dériva la necessità di "ricostruire" (343)
Cartesio, che rappresenta l'"inizio délia fine délia metafisica" (435) perché
détermina Bessere dell'ente come "rappresentatezza" (Vorgestelltheit),
conferendo cosi alla metafisica il suo "ultimo aspetto, quello del nichilismo,
dell'umanismo e délia tecnica" (344).

Christophe Perrin dedica a ciascuna delle fasi del confronto di Heidegger
con la metafisica una delle tre parti in cui si articola la sua monografia
(Détruire Descartes, refonder la métaphysique ; Situer Descartes, (d)écrire la

métaphysique ; Reconstruire Descartes, dépasser la métaphysique) e divide

9 HEIDEGGER, Martin: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt - Endlichkeit - Einsamkeit. Hg.
v. Friedrich-Wilhelm von Herrmann Gesamtausgabe 29/30). Frankfurt am Main: Klostermann
20043, 34 (tr. it. di Paola Ludovica Coriando: Concetti fondamentali della metafisica. Mondo -fini-
tezza - solitudine. Genova: il melangolo 1992, 34).

10 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Die Frage nach dem Ding. Hg. v. Petra Jaeger Gesamtausgabe
41). Frankfurt am Main: Klostermann 1984, 89-94 (tr. it. di Vincenzo Vitiello: La questione della

cosa. Napoli: Guida 1989, ny-i2i).



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 165

ogni parte in due capitoli, ciascuno dei quali affronta la problematica-guida
della lettura heideggeriana di Cartesio in un arco temporale pari alla metà di
ogni fase descritta. Rifacendosi anche a testi recentemente pubblicati o a

passaggi poco noti di opere non comprese nella Gesamtausgabe, Perrin
sottolinea l'originalità della lettura heideggeriana di Cartesio. Essa, pur ispi-
randosi alle interpretazioni cartesiane di Leibniz, Kant, Schelling, Hegel,
Nietzsche, Dilthey,11 se ne differenzia ed è condizionata dal modo in cui
Heidegger recepisce le teorie di questi filosofi. Se il pensatore tedesco cita
spesso la famosa fräse hegeliana secondo cui "a Cartesio [...] mette capo
veramente la cultura dell'età moderna, il pensiero della fdosofia moderna",12
già in Phänomenologie der Anschauung und des Ausdrucks (SS 1920) egli
assegna al filosofo francese un duplice ruolo: quello di "inauguratore" della
modernité, e quello di "affossatore" (71) del mondo spirituale fiorito nel me-
dioevo e rinverdito da Lutero. Anche se in questo corso di lezioni Heidegger
considéra ancora il pensiero di Descartes solo come una filosofia della
coscienza, già in Einführung in die phänomenologische Forschung (WS
1923/1924) si convince del fatto che il suo interesse non è epistemologico,
bensi ontologico: Cartesio trasforma "ciö che è in ciô che è vero" e intende il
vero corne "ciô che è certo" (110). Egli fa in tal modo dipendere bessere dalla
conoscenza e, in ultima analisi, dall'uomo, che definisce per la prima volta
come "res cogitans".

A differenza di altri interpreti, che considerano la lettura di Cartesio
svolta nel corso di lezioni del WS 1923/1924 come finalizzata esclusivamente
alla "depurazione" della fenomenologia dall'impostazione coscienzialistica
husserlianaps Perrin vi riconosce un interesse autonomo per Descartes: rin-
viato al filosofo francese sin dall'inizio della sua carriera universitaria dalla
"situazione ermeneutica" in cui si trova a operare - Kant e Cartesio sono i
referenti comuni al neokantismo e alla fenomenologia husserliana -,
Heidegger élabora ben presto una propria interpretazione di Descartes, che lo
rende autonomo dai suoi maestri e gli consente di sviluppare una propria
concezione ontologica. Egli si rende conto che per elaborare l'analitica esi-

11 Per una ricostruzione del rapporto diretto e indiretto di alcuni di questi filosofi con Cartesio
cfr. MORANI, Roberto: Soggetto e modernità. Hegel, Nietzsche, Heidegger interpreti di Cartesio. Mi-
lano: Franco Angeli 2007.

12 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie. Hg. v.
Karl Ludwig Michelet Sämtliche Werke 19). Frommann: Stuttgart 1959, Bd. 3, 328 (tr. it. di
Ernesto Codignola/Giovanni Sanna: Lezioni sulla storia della filosofia. Firenze: La Nuova Italia 1981,

vol. 3, II, 66). Nella nota m a pagina 72 del suo libro, Perrin rinvia ai passaggi in cui Heidegger si

riferisce a questa tesi hegeliana. Per l'unilateralità della valutazione di Heidegger, che non ter-
rehbe conto delle variazioni del giudizio hegeliano su Cartesio, cfr. VESPA Mauro: Heidegger e

Hegel. Padova: CEDAM 2000, 163; PÖGGELER, Otto: Selbstbewußtsein und Identität, in: Hegel-
Studien 16 (1981) 189-217; 193.

>3 Cfr. De BlASE, Riccardo: Heidegger, Descartes, Husserl e l'inizio del moderno: il primo corso a

Marburgo (1923/1924), in: MAZZARELLA, Eugenio (a cura di): Heidegger a Marburgo (1923-1928). Ge-

nova: il Melangolo 2006, (329-356) 360 e 364. Per il duplice interesse - fenomenologico e

ontologico - che muoverebbe Heidegger a interpretare Cartesio cfr. MARION, Jean-Luc: Réduction
et donation. Recherches sur Husserl, Heidegger et la phénoménologie coll. "Épiméthée"). Paris:
PUF 1989,123.



i66 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

stenziale è necessario "invertire" (128) il principio cartesiano: non dire "co-
gito sum", ma: "sum cogito".14 L'essere non è infatti posto dal pensiero: la

possibilità del pensare è l'esserci, l'"essere-nel-mondo".
In Sein und Zeit Heidegger rileva che Cartesio ha frainteso il modo

d'essere del mondo, identificandolo con la res extensa. Cid lo ha portato a

concepire l'essere dell'ego, su cui non si è esplicitamente interrogato, in ana-
logia alla res extensa, a cui ha attribuito il modo d'essere délia presenza
costante (ständige Vorhandenheit), privilegiato da tutta la tradizione filoso-
fica. Adoperando delle definizioni di Jean-Luc Marion, Perrin sostiene che

Heidegger considéra la filosofia di Cartesio come un'"ontologia grigia" o una
"non-ontologia"1?: un discorso sull'essere indeciso e velato da un'imposta-
zione epistemologica. A causa délia problematicità delle sue riflessioni onto-
logiche Cartesio, lungi dall'introdurre un'epoca totalmente nuova,
riprenderebbe l'idea medievale dell'essere come ens creatum, la quale riela-
borerebbe il concetto greco di essere corne esser-prodotto (condotto alla
presenza).

Malgrado Heidegger consideri il pensiero cartesiano corne un "esempio
diametralmente opposto"16 al proprio, e pervenga al Dasein "distruggendo" il
cogito, Perrin concorda con Marion nell'affermare che le affïnità tra l'esserci
e l'ego sono molto più profonde di quanto Heidegger voglia lasciar inten-
dere. L'aver compreso il valore ontologico fondamentale soprattutto délia
Meditatio quarta, e dunque l'impossibilità di procedere nel "campo délia
metafisica [...] senza camminare sui passi di Descartes" (278), rimanendo cosi
prigioniero del concetto tradizionale di "sostanza" e di "soggetto", sarebbe
stato il motivo principale che avrebbe convinto Heidegger a rinunziare al

progetto di "salvare" la metafisica, sollecitandolo a compiere una Kehre.
Perrin si sofferma ampiamente sull'importanza del confronto con Cartesio

nella definizione heideggeriana délia metafisica corne "onto-teo-logia" -
concettualizzazione dell'ente nel suo insieme e dell'essente supremo (Dio) -,
introdotta nel corso di lezioni Hegels Phänomenologie des Geistes (WS
1930/1931) e sviluppata nella conferenza Die onto-theo-logische Verfassung
der Metahysik (1957). Secondo Heidegger Cartesio imprime all'interrogare
metafisico un orientamento egologico che culmina in Hegel: nell'idealismo
assoluto la metafisica assume la forma dell'"onto-teo-ego-logia". La metafisica

idealistica continua a basarsi sulla differenza ontologica - fondamento
délia riflessione tradizionale sull'essere dell'ente -, ma ne compie il progres-

H Cfr. HEIDEGGER, Martin: Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegrijfs. Hg. v. Petra Jaeger
Gesamtausgabe 20). Frankfurt am Main: Klostermann 19882, 296 (tr. it. di Renato Cristin/Alfredo
Marini: Prolegomeni alla storia del concetto di tempo. Genova: il melangolo 1991, 266).

45 L'espressione "ontologie grise" compare alle pagine 314, 316, 319 e 329 del testo di Perrin,
l'espressione "néant d'ontologie" si trova a pagina 329. Perrin si richiama a MARION, Jean-Luc: Sur
l'ontologie grise de Descartes. Science cartésienne et savoir aristotélicien dans les Regulae coll.
"Bibliothèque d'histoire de la philosophie"). Paris: Vrin 20004.

16 HEIDEGGER: Sein und Zeit, 119 (tr. it. 114). Alle pagine 172-198 del suo libro Perrin dimostra la

problematicità di quest'espressione riprendendo le analisi di MARION, Jean-Luc: L'ego et le Dasein.

Heidegger et la "destruction" de Descartes dans Sein und Zeit, in: Revue de Métaphysique et de

Morale 92 (1987) 25-53.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 167

sivo nascondimento.1? La premessa di Hegel è Cartesio, che riconduce il
significato di "hypokéimenon" - "subjectum" - al solo soggetto umano, con-
cependolo come colui che si assicura metodicamente ogni ente, in quanto lo

pone innanzi a sé nella rap-presentazione.
Perrin nota che l'analisi della costituzione dell'oggetto della rappresenta-

zione, che Heidegger svolge commentando le Regulae ad directionem ingenii
nel corso di lezioni Die Frage nach dem Ding (WS 1935/1936), lo conduce a
riconoscere che Cartesio ha sviluppato un'analisi ontologica e ha accennato
alla presenza di un duplice fondamento della filosofia: l'ego e Dio. A diffe-
renza dei più importanti interpreti di Descartes, Heidegger non arriverebbe
perô ad ammettere che Cartesio ha conferito alia causa sui un ruolo tanto
importante nella fondazione della conoscenza quanto quello della res cogi-
tans. Egli non riuscirebbe pertanto a scorgere nell'ontoteologia cartesiana
quella che Marion ha definito una "teologia bianca" (anonima, indetermi-
nata).18 Dopo la Kehre Heidegger invertirebbe comunque il suo giudizio sulla
filosofia di Cartesio: se dapprincipio egli avrebbe ritenuto che essa non con-
tenesse "nulla di ontologico" (néant d'ontologie) (321, 329, 355, 437, 500), a

partire dalla metà degli anni Quaranta 1'avrebbe considerata come
un'"ontologia del niente" (ontologie du néant) (437, 500).

Nei corsi su Nietzsche e negli scritti sul nichilismo compresi tra il 1940 e

il 1946 Heidegger sviluppa un'interpretazione di Cartesio che confermerà
fino ai suoi ultimi lavori, in base alia quale la "metafisica della conoscenza"^
del filosofo francese rappresenta la prima elaborazione di quella concezione
dell'essere come volontà che assumerebbe la sua ultima configurazione nella
nietzschiana volontà di potenza. La "volontà di verità" (383) in atto nel pen-
siero cartesiano sarebbe stata la principale responsabile dell'elaborazione del
principio "ego cogito, ergo sum". Heidegger parafrasa questo Grundsatz
nell'espressione "cogito me cogitare"20 e lo interpréta kantianamente come
un'autorappresentazione dell'io, che pone se stesso in quanto Sub-jekt. Ne

'7 Cfr. HEIDEGGER, Martin: Hegels Phänomenologie des Geistes. Hg. v. Ingtraud Görland
Gesamtausgabe 32). Frankfurt am Main: Klostermann 19973, 182-183 (tr- it- a cura di Eugenio
Mazzarella: La fenomenologia dello spirito di Hegel. Napoli: Guida 2000, 185-186); ID.: Die onto-
theo-logische Verfassung der Metahysik, in: Identität und Differenz. Hg. v. Friedrich-Wilhelm von
Herrmann Gesamtausgabe 11). Frankfurt am Main: Klostermann 2006, 51-79; 68-71; tr. it. a cura
di Ugo Maria Ugazio: La costituzione onto-teo-logica della metafisica, in: Identità e differenza, in:
Aut-aut, 187-188 gennaio-aprile (1982) 17-37; 29-30.

18 Cfr. MARION, Jean-Luc: Sur la théologie blanche de Descartes. Analogie, création des vérités
éternelles etfondement coll. "Quadrige"). Paris: PUF 20092. Perrin riprende l'espressione di
Marion alle pagine 319 e 321 del suo libro, e la discute aile pagine 318-340.

x9 HEIDEGGER, Martin: Seminare: 1. Die metaphysischen Grundstellungen des abendländischen
Denkens. 2. Einübung in das philosophische Denken. Hg. v. Alfred Denker Gesamtausgabe 88).
Frankfurt am Main: Klostermann 2008, 213.

20 Cfr. HEIDEGGER, Martin: Logik. Die Frage nach der Wahrheit. Hg. v. Walter Biemel
Gesamtausgabe 21). Frankfurt am Main: Klostermann 19952, 323 (tr. it. di Ugo Maria Ugazio: Logica.
II problema della verità. Milano: Mursia 1986, 213); ID.: Phänomenologische Interpretation von
Kants Kritik der reinen Vernunft. Hg. v. Ingtraud Görland Gesamtausgabe 25). Frankfurt am
Main: Klostermann 19872, 234 (tr. it. di Alfredo Marini/Renato Cristin: Interpretazione fenomeno-
logica della Critica della ragion pura di Kant. Milano: Mursia 2002,141).



i68 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

trae la conseguenza che in Cartesio l'enticità (Seiendheit) dell'ente è deter-
minata come Objektivität, il che pone le basi per il dominio délia natura,
effettuato dalla tecnica moderna. Secondo Heidegger Cartesio, in quanto
fondatore délia "metafisica délia soggettività", prépara dunque il dispiega-
mento dell'essenza délia tecnica, l'im-posizione (Ge-stell). Essa costituisce il
"destino" nichilistico délia nostra epoca, in cui "dell'essere stesso non ne è

niente".21
Riprendendo le critiche mosse da Michel Henry e da Jean-Luc Marion a

Heidegger, che inizierebbe con l'attribuire illecitamente a Cartesio la frase
"cogito me cogitate" per poter poi interpretare il "cogitate" come un "reprae-
sentare" nel senso dell'intenzionalità husserliana,22 Christophe Perrin si
chiede se veramente Descartes possa essere considerato corne il principale
responsabile dell'awento délia tecnoscienza. Egli riconosce che "sostenere
che il cartesianismo determini addirittura [...] il positivismo fisico-mate-
matico" (341) vuol dire arrestarsi all'aspetto esclusivamente formale del pen-
siero di Cartesio.

Perrin rileva che Heidegger legge soltanto alcuni passaggi degli scritti del

pensatore francese - soprattutto la quarta parte del Discours de la méthode,
la terza e la quarta delle Meditationes de prima philosophia, gli articoli sette,
nove e dieci délia prima parte dei Principia Philosophiae, la quarta parte
delle Regulae ad directionem ingenii -, e che egli "non esita a strumenta-
lizzare una certa figura di Cartesio, quella [...] di un filosofo volontarista", a
esclusivo "vantaggio dell'esposizione del destino délia metafisica" (432).
Heidegger non présenta tuttavia le sue interpretazioni corne oggettive e

esaustive perché il suo approccio non è di tipo storico-filosofico, bensi "più
originario": il suo obiettivo è di fare emergere ciô che di ontologico è rimasto
"non detto" nei testi di Descartes.23 Egli attribuisce inoltre al pensatore

21 HEIDEGGER, Martin: Nietzsche. Hg. v. Brigitte Schillbach Gesamtausgabe 6.2). Frankfurt
am Main: Klostermann 1997, 304 (tr. it. di Franco Volpi: Nietzsche. Milano: Adelphi 20003, 812).

22 Alle pagine 411-433 del suo libro Perrin sottolinea come l'espressione "cogito me cogitate"
non compaia mai nei testi cartesiani. Egli ritiene che Heidegger, nel conferire al "cogitare" di cui
parla Cartesio il significato del rappresentare, faccia propria 1'interpretazione di Husserl e re-
stringa il senso che Descartes dà a questa parola, molto più ampio. Perrin sostiene la tesi di
Marion, secondo cui Heidegger non citerebbe mai la formulazione "ego sum, ego existo" perché ciö
gli impedirebbe di ricondurre Cartesio alia tradizione metafisica, che culmina nella tecnica.

23 Heidegger stesso ammette: «Di continuo ci si scandalizza per le forzature che si rawisano
nelle mie interpretazioni [...]. Si puö perfino dire che gli storici della filosofia hanno ragione quan-
do rivolgono quest'accusa contro quelli che vorrebbero promuovere un dialogo di pensiero tra
pensatori. A differenza dei metodi della filologia storica [...], un dialogo di pensiero è soggetto a
altre leggi» (HEIDEGGER, Martin: Kant und das Problem der Metaphysik. Hg. v. Friedrich-Willhelm
von Herrmann [= Gesamtausgahe 3]. Frankfurt am Main: Klostermann 20102, XVII; tr. it. di Vale-
rio Verra: Kant e ilproblema deüa metafisica. Roma: Laterza 19992, 7). Perrin fa risaltare talune "in-
fedeltà" dell'interpretazione heideggeriana conffontandola con le opere di Cartesio: respinge la
critica in base alla quale la dottrina cartesiana della sostanza sarebbe meno valida rispetto a quella
antica e medievale, perché non terrebbe conto del problema dell'unità molteplice dell'essere (143-
156), e discute la tesi secondo cui Descartes avrebbe identificato il concetto di verità con quello di
certezza (350-352). Perrin ricorda perô che Heidegger ritiene legittimo qualsiasi gesto erme-
neutico che consenta di fare emergere fimpensato" celato nei testi a cui si accosta.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 169

francese una comprensione dell'essere che ha segnato "realmente in modo
indelebile la filosofia e la vita moderna" (341), dimostrando cosi l'attualité
della sua filosofia.

Christophe Perrin analizza i testi di Heidegger e di Cartesio con estremo
rigore filologico, corne attesta anche l'analisi delle principali traduzioni fran-
cesi delle parole-chiave del lessico heideggeriano, l'ampia e articolata biblio-
grafia che conclude la monografia (511-544) e l'indice che la segue (545-558),
in cui sono elencate le pagine dei volumi della Gesamtausgabe che conten-
gono espressioni riferite a Descartes, o comunque fondamentali per la sua
interpretazione.24

Perrin attribuisce perö forse un'importanza eccessiva al ruolo giocato da

Cartesio nel pensiero e nella vita di Heidegger in generale. In riferimento
all'esperienza del rettorato, per esempio, non menzionando le tendenze rivo-
luzionario-conservatrici di Heidegger, Perrin afferma che il pensatore tede-
sco da una parte si sottometterebbe al potere costituito, dall'altra élaboré-
rebbe un'interpretazione "rivoluzionaria" di Cartesio. Descartes resterebbe
"présente al pensiero" heideggeriano persino quando Heidegger cercherebbe
"di infondere al movimento nazista lo spirito che manca a esso per partorire
un nuovo ordine intellettuale" (282).25

Perrin, inoltre, considéra talvolta il dialogo di Heidegger con Cartesio
corne il motivo teoretico principale di eventi del cammino del pensatore
tedesco che vanno piuttosto compresi in base al suo confronto con Kant:
l'origine della Kehre della meta degli anni Trenta, per esempio, non risiede
tanto nella nécessité di superare l'impostazione egologica cartesiana, perché
il carattere non originario di un'autocoscienza "senza-mondo"26 emerge già
chiaramente nella descrizione fenomenologica della temporalité dell'esserci.
L'ostacolo maggiore alla comprensione dell'essere stesso, che rende
necessaria la Kehre, è piuttosto il trascendentalismo di Kant, rielaborato da

Heidegger. Esso puö venire superato soltanto mediante un confronto con il
pensiero greco delle origini e con i poeti, dialogo favorito da una nuova

24 Quest'indice è stato poi integrato in PERRIN, Christian/JARAN, François: The Heidegger
Concordance. Bloomsbury: Londres 2013, 3 t.

25 Riferimenti alle vicende politiche di Heidegger si trovano alle pagine 281-283, 310, 373-377,
384-387, 497-498 del libro di Perrin. La pressoché sterminata bibliografia relativa al rapporto di
Heidegger con il nazionalsocialismo, di cui l'autore ha presenti i testi fondamentali, va oggi
integrata con le note stese da Heidegger tra il 1931 e il 1941, pubblicate nel marzo del 2014 a cura di
Peter Trawny come 940, 950, 96° e 970 volume della Gesamtausgabe con il titolo di Überlegungen e

Anmerkungen (Schwarze Hefte). Negli appunti del 1938/39, in particolare, Heidegger respinge
decisamente i tentativi di "confutare" Descartes compiuti dai nazionalsocialisti: essi rimarrebbero
a loro volta "cartesiani", perché presupporrebbero la definizione dell'uomo come "soggetto" (cfr.
HEIDEGGER, Martin: Überlegungen VIl-XI (Schwarze Hefte 1938-1939). Hg. v. von Peter Trawny [=

Gesamtausgabe 95]. Frankfurt am Main: Klostermann, 2014, 168-169). Contro la «filosofia

apparente» del nazionalsocialismo, che critica Cartesio probabilmente perché è «un Francese e un
"Occidentale" (Westler)», Heidegger afferma inoltre che «il razionalismo di Descartes non è né
"francese" né occidentale (westlich) - ma proprio della terra della sera (abendländisch)» (173), e

rinvia a ciö che si trova a fondamento di tutte le nazioni.
26 HEIDEGGER: Sein und Zeit, 273 (tr. it. 250).



170 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

interpretazione del concetto kantiano di immaginazione in quanto accadere
dell'Ereignis - del riferimento originario - di Da-sein e SeynP-i

L'esame del modo in cui l'interpretazione heideggeriana di Cartesio ha
influenzato quella di Kant e viceversa, perè, esula dalle finalità del libro di
Christophe Perrin. Esso potrebbe rientrare nel piano di lavoro abbozzato
nella Conclusion di Entendre la métaphysique, che sembra accogliere e am-
pliare la proposta avanzata da Jean-Luc Marion nella Préface. Se Marion
sostiene che dopo il lavoro di Perrin "resta [...] da capire cosa un approccio
fenomenologico (nello stile di Heidegger) ci puö fare scoprire di Descartes
stesso" (4-5), Perrin formula l'ipotesi secondo cui Cartesio è "il 'vero padre
fondatore' della fenomenologia" (507), e si propone di dimostrarla descriven-
do la ricezione di Descartes da parte dei fenomenologi tedeschi e francesi.

Perrin intende fare emergere che la differenza fondamentale tra
l'interpretazione cartesiana dei tedeschi e quella dei francesi consiste nel diverso
intéressé che muove la loro lettura di Descartes: la fenomenologia tedesca si
rifà a Cartesio come al fondatore della modernità, ma non ne approfondisce
il contenuto dottrinale; quella francese commenta invece le opere cartesiane

per valorizzare, "contro l'affermazione della finitudine della soggettività da

parte della fenomenologia tedesca, un'esigenza di infinito in filosofia" (509).
Per comprendere la ragione di questa différente impostazione ermeneutica
potrebbe essere utile indagare il ruolo fondamentale giocato da Kant nella
formazione di entrambi i grandi fenomenologi tedeschi, Husserl e Heidegger
- autori di due "meditazioni cartesiane" completamente diverse tra loro.

Molti sono gli spunti di riflessione che si trovano nel libro di Perrin che,
segnando una tappa di grande rilievo nella Wirkungsgeschichte del pensiero
di Cartesio e di Heidegger, invita anche, al contempo, ad andare oltre questi
pensatori, ponendo la questione del senso che la fenomenologia e la metafi-
sica possono ancora avere per il pensiero e la società contemporanea.
Sollecitando il lettore a questa interrogazione, Perrin raggiunge pienamente
la meta descritta all'inizio del suo libro: "leggere Cartesio e Heidegger" (13)

per "intendere la metafisica".

27 Sull'immaginazione non come "facoltà [...] trascendentale", ma come Tevento (Ereignis)
stesso" (HEIDEGGER, Martin: Beiträge zur Philosophie [Vom Ereignis], Hg. v. Friedrich-Wilhelm
von Herrmann [= Gesamtausgabe 65]. Frankfurt am Main: Klostermann 20033, 312; tr. it. a cura di
Franco Volpi: Contributi alla filosofia [Dall'evento], Milano: Adelphi 2007, 311), cff. MARAFIOTI,
Rosa Maria: Il ritorno a Kant di Heidegger. La questione deU'essere e dell'uomo coli. "Filosofie").
Milano: Mimesis 2011, 413-418.



François Schroeter

Moralité et Égoïsme

Avons-nous toujours une raison de nous conformer aux exigences de la
moralité? Comme le reconnaît le filou raisonnable (« sensible knave ») de
Hume, l'honnêteté est en général la meilleure politique. Mais une telle règle
admet bien sûr de nombreuses exceptions. De sorte que l'on peut se demander

pourquoi il ne serait pas raisonnable de tirer avantage de ces exceptions.
Le parfait égoïste, qui enfreint la moralité quand cela ne lui porte pas
préjudice, n'est-il pas en fin de compte plus raisonnable que la personne
vertueuse qui soumet toujours son intérêt propre aux exigences de la moralité

Pour le sens commun, la réponse qui s'impose face à cette question est
claire : nous sommes liés par la moralité et nous avons une raison de nous
comporter de façon morale même lorsque cela va à l'encontre de notre
intérêt personnel. Mais la philosophie morale ne s'est jamais satisfaite de ce

simple appel au sens commun : de tout temps elle a pris le défi de la position
égoïste très au sérieux. Dans la République, Socrate tente de convaincre ses
interlocuteurs qu'enfreindre la moralité a toujours un effet négatif sur la
psychologie de l'agent, si bien que, malgré les apparences, il n'est jamais dans
son intérêt propre de se comporter de manière immorale. De même, Kant
s'attache à démontrer que les commandements moraux sont inscrits au cœur
de notre raison pratique et qu'il est donc toujours irrationnel de ne pas s'y
conformer afin de poursuivre son intérêt propre. Sur les traces de Platon et
Kant, nombre de philosophes contemporains ont à leur tour tenté de réfuter
la position égoïste. Le moins que l'on puisse dire, c'est que ces tentatives de
réfutation n'ont pas réussi à convaincre. De sorte que la force du défi
existentiel que représente pour tout être humain la position égoïste contraste
singulièrement avec la faiblesse apparente des arguments philosophiques
traditionnels proposés à son encontre. Faut-il alors se résoudre à conclure
que, tout comme la position du sceptique face à l'existence du monde
extérieur, la position égoïste échappe peut-être à toute réfutation rationnelle

Dans un ouvrage récent et important1, Alison Hills se penche de façon
systématique sur cette question centrale de la philosophie morale. Sa

démarche originale nous invite à réexaminer les stratégies argumentatives
ouvertes à quiconque cherche à défendre de façon rationnelle la moralité du
sens commun face au défi de la position égoïste.

î. Une justification ambitieuse de la moralité

Le défi que la position égoïste présente à la moralité du sens commun
concerne la structure de nos raisons pratiques (c'est-à-dire la structure des
raisons qui comptent pour ou contre nos actions). Ce point est important et
nous y reviendrons. Selon le sens commun, nous avons tous et toujours une

1 HILLS, Alison: The Beloved Self. Morality and the Challenge from Egoism. Oxford:
Oxford University Press 2010. Toutes les références dans le texte sont à cet ouvrage.



172 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

raison de nous comporter de façon morale. Et cette raison n'est pas dépendante

de notre intérêt personnel. C'est dire que même Gygès, qui, selon la
fable de la République, peut agir de façon immorale en toute impunité grâce
à l'anneau qui le rend invisible, a une raison de se conformer aux exigences
de la moralité. Selon la position égoïste, par contre, nous avons tous et
toujours une raison de faire ce qui est dans notre intérêt, et nous n'avons
aucune autre raison d'agir. La position égoïste est donc réductionniste : elle ne
reconnaît qu'un seul type de raisons pratiques - celui qui est fondé sur notre
intérêt propre.

Dans leur réponse au défi de la position égoïste, les philosophes ont
traditionnellement tenté de produire ce que Hills appelle une « justification
ambitieuse de la moralité ». Il faut entendre par là un argument valide, prouvant

que la position égoïste est erronée, en partant de prémisses que les
défenseurs de l'égoïsme doivent eux-mêmes accepter. Platon et Kant sont les

exemples les plus célèbres de ce type de justification ambitieuse. Plus récemment,

Thomas Nagel et Christine Korsgaard ont également tenté de réfuter
la position égoïste de cette manière2.

Tant Nagel que Korsgaard s'attaquent à la conception de nos raisons
pratiques qui est au cœur de la position égoïste. Nagel prend pour point de

départ de son argument une prémisse qui ne prête pas à controverse (et que
tout défenseur de la position égoïste se doit donc d'accepter) : la fonction
d'une raison pratique est de justifier une action. Nagel ajoute ensuite, de
manière toujours plausible, qu'une telle justification ne doit pas être conçue
de façon simplement solipsiste : si j'offre une justification valable de mon
action, cette justification doit être reconnue comme telle non seulement par
moi-même, mais également par d'autres agents rationnels. Les raisons
pratiques doivent donc être compréhensibles, ou reconnaissables, de façon
intersubjective. Mais la position égoïste semble introduire une distinction
purement arbitraire entre mes intérêts et ceux d'autrui. Elle semble considérer

mes intérêts, qui me fournissent des raisons d'agir, comme entièrement

différents des intérêts d'autrui, qui ne me fournissent pas de telles
raisons. Nagel veut conclure de là que la position égoïste ne réussit pas à

présenter des raisons pratiques reconnaissables de façon intersubjective -
autrui refusera bien évidemment de considérer mes intérêts comme étant la

source exclusive de ses raisons d'agir. Cela signifie selon Nagel que les
raisons proposées par la position égoïste ne sont que des peudo-raisons, non
des raisons pratiques valables. La position égoïste doit donc être rejetée,
puisqu'elle ne satisfait pas l'une des conditions minimales nécessaires à

l'existence de toute raison pratique valable.
Dans son rejet de la position égoïste, Korsgaard se fonde sur des considérations

similaires à celles que propose Nagel. Invoquant une analogie entre

2 NAGEL, Thomas : The Possibility ofAltruism. Oxford: Oxford University Press 1970 ;

KORSGAARD, Christine : The Sources of Normativity. Cambridge: Cambridge University
Press 1996. Pour d'autres exemples importants de justification ambitieuse, cf. aussi ALLISON,

Henry H. : Kant's Theory of Freedom. Cambridge: Cambridge University Press 1990 ;

et PARFIT, Derek : Reasons and Persons. Oxford: Oxford University Press 1984.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 173

la position égoïste et l'argument bien connu de Wittgenstein contre l'existence

d'un langage purement privé, Korsgaard défend l'idée que toute raison
pratique valable doit être « publique ». Une raison « privée » serait une
raison qui n'aurait de force normative que pour l'agent auquel elle s'applique.
Les raisons « publiques », par contre, sont partageables dans la mesure où
elles lient, de par leur force normative, tout agent rationnel. De même qu'il
est essentiel à tout langage, selon Wittgenstein, d'être communicable, il est
essentiel selon Korsgaard à toute raison pratique d'être ainsi partageable. Du
fait qu'elle enracine toute raison pratique dans l'intérêt individuel d'un
agent particulier, la position égoïste semble ne pas être en mesure de fournir
de raisons « publiques » au sens de Korsgaard. Elle semble donc s'inscrire en
faux contre notre nature fondamentalement sociale, qui fonde selon
Korsgaard le caractère essentiellement « public » de nos raisons pratiques.

Comme la grande majorité des philosophes, je crois que Nagel et
Korsgaard sont dans le vrai quand ils insistent sur la dimension intersubjective
ou « publique » des justifications offertes par nos raisons pratiques. A
première vue du moins, la position égoïste semble être en tension avec une telle
dimension intersubjective ou « publique ». Pourtant, à y regarder de plus
près, et comme l'indique avec clarté Hills (92-97), il est bien plus difficile
qu'il n'y paraît de réfuter la position égoïste en se fondant exclusivement sur
la nature intersubjective ou « publique » de nos raisons pratiques. La position

égoïste ne considère pas mon intérêt propre comme la source exclusive
des raisons pratiques de tout agent rationnel. Une telle asymétrie entre le
rôle joué par mon intérêt propre et celui d'autrui serait bien, comme le

remarque Nagel, arbitraire et inacceptable à autrui. Mais la position égoïste ne
confère un rôle spécial à mes intérêts que dans la dérivation de mes raisons
d'agir. Les intérêts d'autrui jouent un rôle parfaitement symétrique dans la
dérivation de leurs raisons d'agir. La position égoïste stipule simplement que
les raisons d'un agent particulier sont déterminées exclusivement par les

intérêts propres de cet agent. Formulée correctement, la< position égoïste ne
fait donc référence à aucun agent ou intérêt particulier - elle ne dérive pas
les raisons de tous les agents des intérêts d'une seule personne. Pourquoi
une telle approche ne pourrait-elle pas, ainsi que l'exige Nagel, être acceptable

pour tous Pourquoi ne pourrait-elle pas, ainsi que le recommande
Korsgaard, être « publique » et lier tout agent rationnel

Dans son argument contre la position égoïste, Nagel semble s'appuyer sur
une conception spécifique et problématique de ce qui est requis pour qu'une
raison soit valable de façon intersubjective. Imaginez un point de vue où
vous ne savez pas quelle perspective individuelle vous occupez - vous ne
savez pas si vous êtes Marie Dubois, Henri Dupont, ou Joe Smith. Une raison
ne serait valable de façon intersubjective que si elle était capable de justifier
une action depuis ce point de vue impersonnel, et donc quelle que soit la

perspective individuelle occupée par un agent particulier. De toute évidence,
les raisons générées par la position égoïste ne sont pas en mesure de satisfaire

une telle conception de la validité intersubjective. Selon la position
égoïste, les intérêts de Marie Dubois justifient les actions de Marie Dubois,
non pas celles d'autres agents qui n'ont rien à voir avec elle. Mais le défen-



174 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

seur de la position égoïste rejettera bien sûr la conception spécifique et
problématique que Nagel propose de la validité intersubjective. Pourquoi, en
effet, les raisons pratiques devraient-elles être reconnaissables d'un point de

vue purement impersonnel Savoir qui l'on est et quelles sont les
circonstances psychologiques dans lesquelles l'on se trouve semble être particulièrement

important si l'on cherche à identifier les raisons pratiques qui
s'appliquent à soi. Le point de vue purement impersonnel de Nagel semble
donc faire abstraction d'un type d'information que l'on ne peut négliger lorsqu'il

s'agit de déterminer quelles sont les raisons pratiques d'un individu
particulier.

Selon Hills, les tentatives de Nagel et Korsgaard visant à produire une
justification ambitieuse de la moralité se soldent donc par un échec. La position

égoïste est compatible avec une conception minimale, acceptable par les

défenseurs de la position égoïste eux-mêmes, de la validité intersubjective
des raisons pratiques. Une conception plus exigeante de la validité intersubjective

peut exclure le type de raisons défendu par la position égoïste, mais
une telle conception ne peut fonder une justification ambitieuse de la moralité,

puisqu'elle prend comme point de départ une prémisse contestable et
rejetée par les défenseurs de la position égoïste. Aux yeux de Hills, l'échec
des tentatives de Nagel et Korsgaard a valeur exemplaire. Il illustre bien le
dilemme auquel doit faire face toute tentative de justification ambitieuse de
la moralité : se fonder sur des prémisses qui soient suffisamment fortes pour
exclure la position égoïste, mais en même temps suffisamment minimales
pour être acceptables aux yeux des défenseurs d'une telle position. Ce
dilemme doit, selon Hills, nous inciter au scepticisme face au projet même
d'une justification ambitieuse de la moralité. Il doit nous inciter à rechercher
un autre type de réponse au défi de la position égoïste.

2. Le parallèle avec le scepticisme face au monde externe

Hills propose aux défenseurs de la moralité du sens commun de concentrer
leurs efforts sur une justification modeste de la moralité (chap. 6). Il faut
entendre par là un argument valide, prouvant que la position égoïste est
erronée, en partant de prémisses acceptées par les défenseurs de la moralité
du sens commun, mais rejetées par les adeptes de l'égoïsme. Il s'agit donc de

produire une défense de la moralité qui puisse satisfaire les adeptes de la
moralité (tous ceux qui croient que la moralité nous fournit des raisons
pratiques valables indépendamment de notre intérêt propre), mais en abandonnant

toute ambition de réfuter la position égoïste (c'est-à-dire de convaincre
les défenseurs de l'égoïsme que leur position est erronée).

On peut trouver de multiples exemples d'un type de stratégie similaire
dans les débats concernant le scepticisme face au monde extérieur. Nombreux

sont ceux qui estiment que l'on ne peut réfuter le sceptique sans
pétition de principes. La meilleure stratégie de réponse face au sceptique serait
alors celle illustrée par la fameuse preuve du monde externe de G.E. Moore.
Selon le sens commun, il existe un monde externe, fait d'objets matériels,
dont nous pouvons avoir connaissance. En réponse aux idéalistes, qui nient



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 175

l'existence d'objets matériels, et aux sceptiques qui doutent qu'il nous soit
possible d'avoir connaissance de tels objets, Moore montre simplement ses

mains et formule le modus ponens suivant :

Prémisse 1 : J'ai une main.
Prémisse 2 : Si la prémisse 1 est vraie, alors le sens commun est dans le
vrai quand il affirme qu'il existe un monde matériel externe.
Conclusion : Le sens commun est dans le vrai quand il affirme qu'il existe
un monde matériel externe.

Selon Moore, la première prémisse de cet argument est plus certaine que
n'importe quelle autre prémisse sur laquelle pourrait se fonder un argument
contre le sceptique. Le sceptique, par contre, n'accepte bien évidemment pas
cette première prémisse : que nous puissions avoir connaissance de tels faits
concernant le monde externe est précisément ce que le sceptique se refuse
d'accepter. L'argument de Moore ne peut donc satisfaire que celui que est
déjà convaincu de l'existence du monde externe et de la possibilité d'en avoir
connaissance.

Le défenseur de la moralité du sens commun peut formuler un argument
similaire :

Prémisse 1 : J'ai une raison morale de ne pas mentir.
Prémisse 2 : Si la prémisse 1 est vraie, la position égoïste est erronée.
Conclusion : La position égoïste est erronée.

Le défenseur de la position égoïste répondra bien sûr que la première
prémisse assume ce qu'il faut prouver. Mais l'argument pourra néanmoins
satisfaire tous ceux qui, comme la plupart d'entre nous, n'abordent pas les
débats d'un point de vue parfaitement neutre, mai acceptent déjà toutes les

assomptions que la moralité du sens commun fait au sujet de nos raisons
pratiques.

La partie principale de l'ouvrage de Hills (chap. 6-10) consiste en une
défense systématique du bien-fondé de ce type d'argument, calqué sur
Moore, et sensé offrir une justification modeste de la moralité. Comme on
peut l'imaginer, les obstacles sont nombreux et de taille. Le type d'argument
que défend Hills n'assume pas seulement ce qu'il faut prouver face au
défenseur de la position égoïste, il ne semble pas même capable de convaincre
un sujet n'ayant pas formé d'opinion préalable sur la question. Et le défenseur

de la position égoïste peut répliquer en proposant un argument
parfaitement symétrique, se fondant sur une prémisse qu'il accepte, mais que
rejetteraient les adeptes de la moralité du sens commun.

Hills concentre son attention sur le problème qu'elle estime être le plus
sérieux pour toute justification modeste de la moralité calquée sur la stratégie

argumentative de Moore : le problème des désaccords moraux (chap. 7).
Nous sommes en effet confrontés dans le domaine moral à de très nombreux
désaccords persistants et apparemment insolubles. Dans de telles conditions,
il est en général rationnel de suspendre son jugement. Imaginons en effet,
comme le suggère Hills (154), que vous et moi assistions à la finale d'un 100
mètres nage libre. La course est serrée, vous estimez que le nageur A a touché

le mur en premier, j'estime de mon côté que c'est le nageur B qui a ga-



176 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

gné la course. Si nous avons tous deux bonne vue, et si nous sommes placés
l'un à côté de l'autre dans les tribunes, nous devons nous considérer comme
égaux d'un point de vue épistémique (« epistemic peers »). Il serait dans ce
cas irrationnel de privilégier mon jugement sur le vôtre. Nous devons tous
deux suspendre notre jugement au sujet de l'issue de la course.

Il en va de même, selon Hills, dans le cas des désaccords moraux. Imaginons

que j'accepte les conclusions de la moralité du sens commun et que
j'aie avec un défenseur de la position égoïste un désaccord persistant et en

apparence insoluble - je ne réussis pas à identifier dans sa position une faute
qu'il puisse reconnaître comme telle. La personne en question est intelligente,

perspicace, et, d'un point de vue intellectuel, tant honnête que
consciencieuse. Elle forme d'une manière générale des opinions correctes et
bien fondées en matière de raisons pratiques. Dans ces circonstances, je me
dois de la considérer comme mon égal épistémique. Le simple fait qu'elle
soit en désaccord avec moi sur un point particulier, aussi important soit-il,
ne suffit de toute évidence pas à la discréditer d'un point de vue épistémique.

Selon Hills, il est alors rationnel pour moi de suspendre mon
jugement (et de cesser de croire que nous avons toujours une raison de nous
comporter de façon morale). Cette conclusion s'impose d'autant plus que la

question au centre de notre désaccord est difficile et sujette à controverse.
Nous devons tous deux reconnaître que nous pourrions très bien être dans
l'erreur. Il est en conséquence rationnel, tant pour le défenseur de l'égoïsme
que pour moi-même, de suspendre notre jugement.

Dans ce cas, la tentative de justification faible de la moralité calquée sur
l'argument de Moore échoue. Le désaccord apparemment insoluble qui
oppose les adeptes de la moralité du sens commun aux défenseurs de la position

égoïste fait qu'il serait irrationnel d'accepter la première prémisse de

l'argument calqué sur Moore. Un défenseur de la moralité du sens commun
ne peut donc pas fonder une justification modeste de la moralité sur la
première prémisse de l'argument (« j'ai une raison morale de ne pas mentir »). Il
se doit de suspendre son jugement au sujet de cette première prémisse.

3. Une asymétrie entre les questions factuelles et les questions morales

Si l'on accepte les arguments de Hills, les différentes stratégies de justification

de la moralité, tant ambitieuses que modestes semblent donc vouées à

l'échec. Hills s'attache pourtant à démontrer qu'une justification modeste de

la moralité, calquée sur la stratégie de Moore, reste possible. Mais il y a pour
cela un prix important à payer : accepter l'existence d'une différence radicale
entre les questions factuelles et les questions morales.

Lorsque nous débattons de questions purement factuelles - concernant
par exemple le temps qu'il fera demain, ou la nature du sida - il est rationnel
d'adapter notre jugement en fonction des opinions d'autrui. Nous nous
conformons par exemple aux opinions d'experts. Nous acceptons également
le témoignage de nos interlocuteurs, même s'ils ne sont pas experts dans le

domaine en question. Ainsi que le suggère l'exemple de la course du 100 mètres

nage libre, nous estimons aussi qu'il est rationnel de suspendre son



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 177

jugement au sujet d'une question factuelle en cas de désaccord - du moins
lorsque le désaccord intervient entre sujets qui sont égaux d'un point de vue
épistémique. Supposons maintenant, avec les défenseurs d'une position non-
cognitiviste en métaéthique, que les jugements moraux n'aient pas pour
fonction de représenter des faits objectifs3. J'exprimerais alors simplement
un sentiment subjectif de désapprobation envers l'avortement lorsque je juge
que l'avortement est moralement condamnable. Il ne serait pas dans ce cas
rationnel pour moi de suspendre mon jugement lorsque je suis en désaccord
avec autrui. Suspendre son jugement ne peut être rationnel que si, comme
dans le cas de l'épreuve de natation, le désaccord porte sur une question
factuelle qui n'admet qu'une réponse correcte.

Hills ne défend pas une position métaéthique non-cognitiviste - elle
admet l'existence de faits moraux objectifs. Pourtant, comme les partisans du
non-cognitivisme, elle voit une différence radicale entre l'épistémologie morale

et l'épistémologie des domaines purement factuels (chap. 9). Alors que,
dans les domaines purement factuels, notre intérêt fondamental porte sur la
seule connaissance de la vérité, les choses sont différentes dans le domaine
moral. Lorsque je me demande, par exemple, si l'avortement est acceptable
d'un point de vue moral, je ne peux pas simplement, selon Hills, m'en référer
à un expert en la matière. Je me dois de former moi-même une opinion sur
des problèmes d'une telle importance et de comprendre les raisons qui justifient

une réponse positive ou négative à ma question. S'en remettre à un
expert serait abdiquer ma responsabilité épistémique et violer l'impératif
moral d'agir selon ma propre conscience.

Ainsi que le reconnaît Hills, la position qu'elle défend ici est fortement
contestée par de nombreux auteurs. Nous estimons qu'il est impératif de
conformer nos opinions à l'avis d'un expert quand il s'agit de savoir si nous
sommes atteints du cancer. Si nous estimons qu'il existe des faits moraux
objectifs, pourquoi ne devrions-nous pas nous comporter de la même façon
quand il s'agit de questions morales importantes auxquelles d'autres
semblent mieux à même que nous d'apporter une réponse fondée sur de
bonnes raisons4 Pour notre propos, il n'est fort heureusement pas nécessaire

de nous engager dans ces controverses. Le point important est simplement

que l'asymétrie entre l'épistémologie purement factuelle et l'épistémologie

morale défendue par Hills permet à ses yeux de surmonter l'obstacle
principal à une justification modeste de la moralité. Comme il n'est pas
impératif, dans le domaine moral, de prendre en considération les opinions
d'autrui (que se soit en s'en remettant aux avis d'experts, ou en suspendant
son jugement lors de désaccords entre sujets en position d'égalité épisté-

3 BLACKBURN, Simon : Ruling Passions. A Theory of Practical Reasoning. Oxford :

Oxford University Press 1998 ; GlBBARD, Allan : Thinking How to Live. Cambridge : Harvard
University Press 2003, sont les défenses récentes les plus connues du non-cognitivisme en
métaéthique.

4 Pour une critique du type d'asymétrie défendue par Hills entre l'épistémologie morale

et l'épistémologie des domaines purement factuels, voir par exemple JONES, Karen :

Second-Hand Moral Knowledge, in : Journal of Philosophy 96 (1999) 55-78.



178 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

mique), rien ne s'oppose à ce qu'un défenseur de la moralité du sens commun

prenne comme prémisse de son argument la croyance qu'il a une raison
morale de ne pas mentir. Il peut alors conclure de là, à sa propre satisfaction,
que la position égoïste est erronée.

4. Notre concept de raison pratique

La démarche de Hills, aussi sophistiquée soit-elle, me semble faire beaucoup
trop de concessions à la position égoïste. Selon Hills, tout espoir de réfutation

de la position égoïste doit être abandonné. Tout ce que peut espérer le
défenseur de la moralité du sens commun, c'est de se rassurer lui-même, par
le biais d'une justification modeste de la moralité, fondée sur la thèse très
contestable de l'existence d'une asymétrie entre l'épistémologie factuelle et
l'épistémologie morale. Je crois qu'une réponse plus directe et ambitieuse
reste possible face à la position égoïste.

Il est particulièrement important d'insister dans ce contexte sur le fait
que le défenseur de la position égoïste se fonde sur une interprétation
radicalement réductionniste et révisionniste de notre concept de raison. Nous
partageons tous le même concept de raison, ancré au cœur des pratiques
délibératives du sens commun. Pour notre propos, la question cruciale est de
savoir quelle est la meilleure explication de ce concept. Selon le défenseur de

l'égoïsme, toutes les raisons valables dans le domaine pratique ont la même
structure : elles dérivent de l'intérêt de l'agent. Le problème est que cette
position semble aller à l'encontre du sens commun - plus précisément, à

l'encontre de notre compréhension commune du concept de raison pratique.
Nous reconnaissons en général comme parfaitement valables de nombreuses
raisons pratiques qui ne satisfont pas le critère très restrictif proposé par les
défenseurs de l'égoïsme. Le fait qu'un enfant soit sur le point de se noyer me
donne une raison de lui tendre la main pour le sortir de l'eau. Et cette
raison, comme toutes les raisons morales, ne dépend pas de l'intérêt propre de

l'agent. En fait, il n'est pas du tout surprenant qu'un type de créature aussi
profondément social que l'être humain ait développé un concept de raison
pratique bien moins restrictif que ne le supposent les défenseurs de la
position égoïste, un concept qui inclut, en particulier, les considérations
morales comme raisons parfaitement valables.

Ces quelques réflexions au sujet de notre concept de raison pratique me
semblent difficilement contestables. Elles suggèrent que la position des
défenseurs de la moralité ne se trouve pas seulement en accord avec ce que le
sens commun pense au sujet de la moralité, mais également avec ce que le
sens commun pense au sujet de nos raisons pratiques. Les défenseurs de la

position égoïste, par contre, semblent se fonder sur une caractérisation
intuitivement inadéquate de notre concept de raison pratique. Je crois que
c'est une faiblesse très importante de l'ouvrage de Hills de ne pas avoir
considéré de façon plus critique la conception de nos raisons pratiques sur
laquelle se fonde la position égoïste.

Si l'on admet que la position égoïste est en porte-à-faux avec la conception

que le sens commun se fait de nos raisons pratiques, le défi de la posi-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 179

tion égoïste perd alors une grande partie de sa force initiale. Il serait faux de
considérer que c'est la moralité du sens commun qui, du fait qu'elle affirme
que les considérations morales nous fournissent des raisons valables
indépendamment de l'intérêt propre de l'agent, a besoin d'être défendue. C'est
bien plutôt la position égoïste qui a le fardeau de la preuve. Comme la position

égoïste se fonde sur une conception révisionniste de nos raisons
pratiques, son défenseur doit montrer ce qu'il y a de problématique dans le concept

de raison pratique inscrit au cœur de nos pratiques délibératives. Notre
concept commun de raison pratique est-il incohérent Ou alors est-il plus
complexe que nous le supposons d'ordinaire, de sorte que même si les
considérations morales semblent à première vue nous fournir des raisons
pratiques valables, cette assomption devrait être ultimement révisée, parce
qu'en tension avec certains éléments plus fondamentaux de notre concept de

raison pratique
Mon propos n'est bien sûr pas d'établir ici qu'il est impossible pour le

défenseur de la position égoïste de relever ce défi et d'établir que notre concept
commun de raison pratique doit être en fin de compte révisé. Je suis sceptique

quant aux chances de succès d'une telle entreprise, mais peut-être la
clarification philosophique de notre concept de raison nous révélera-t-elle
quelques surprises. Ce qui importe dans le contexte présent, c'est de noter
que, contrairement à ce que suggère Hills, les défenseurs de la moralité du
sens commun ne semblent pas devoir se résigner à une stratégie de justification

modeste, n'ayant aucune force face aux défenseurs de la position
égoïste, parce que se fondant sur des prémisses rejetées par ces derniers. Les

adeptes de la position égoïste ne sont pas libres d'adopter simplement la

conception de nos raisons pratiques qui leur plaît, et de rejeter ensuite toute
prémisse qui s'y oppose. Ils se doivent d'accepter le fait que le sens commun
admet une pluralité de raisons pratiques valables, certaines fondées sur
l'intérêt de l'agent, d'autres valables indépendamment de cet intérêt. Dans la

mesure où ils ne réussissent pas à éliminer la présomption qui pèse ainsi
contre leur position (en établissant que la conception commune de nos
raisons pratiques doit être révisée), ils devront eux-mêmes accepter que leur
position est infondée.

Contrairement à ce que suggèrent Nagel ou Korsgaard, il ne semble donc
pas être nécessaire, afin de répondre au défi de la position égoïste, de
démontrer que cette position ne respecte pas les conditions formelles
minimales (validité intersubjective, dimension publique) que doit satisfaire toute
raison pratique. Plutôt que de tenter de découvrir de telles conditions
formelles, il convient plutôt de se pencher sur la substance de notre concept de
raison pratique, et de prendre au sérieux les divers types de raisons pratiques
qu'il admet comme valables. C'est là me semble-t-il, un point de départ bien
plus prometteur pour répondre au défi de la position égoïste.

Il convient également, me semble-t-il, de mettre en question le parallèle
que Hills établit entre le défi de la position égoïste et le scepticisme face au
monde externe. Selon le sens commun, nous pouvons avoir connaissance du
monde externe : le message de mes sens constitue la base évidentielle sur
laquelle se fonde ma justification, par exemple, lorsque je forme la croyance



i8o Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

que j'ai deux mains. Le sceptique objecte que cette justification serait mise
en échec si je me trouvais dans un des scénarios qui lui sont chers (si j'étais
un cerveau dans une cuve ou sous l'emprise d'un malin génie). Le problème
est alors que ma justification semble disparaître si je ne peux exclure qu'un
tel scénario est réel. Et tout argument visant à établir que je ne suis pas en
fait dans un des scénarios chers au sceptique semble assumer précisément ce

qu'il s'agit de prouver (en particulier que mes sens ne me trompent pas).
Ce qui rend le défi du sceptique si important et si inquiétant, c'est

précisément qu'il propose un argument semblant éliminer la justification sur
laquelle se fonde la croyance du sens commun en l'existence d'un monde
externe. Le défenseur de la position égoïste, par contre, ne propose pas
d'argument similaire visant à mettre en échec la justification sur laquelle se
fondent nos croyances en matière de moralité et de raison pratique. Il semble
simplement se contenter d'affirmer dogmatiquement que toutes les raisons
pratiques valables dérivent de l'intérêt de l'agent. Rien n'empêche alors le
défenseur de la moralité du sens commun de répondre en indiquant que
cette position dogmatique est en porte-à-faux avec notre concept de raison
pratique : il faut donc la rejeter s'il ne peut être établi que la conception
commune de nos raisons pratiques doit être radicalement révisée.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rezensionen Philosophie

Mieth, Dietmar: Meister Eckhart. München: C.H. Beck 2014, 298 S., ISBN

978-3-406-65986-7.

It is no easy feat to publish in Germany a new monograph dedicated to
Meister Eckhart, a towering figure to whom many studies have been devoted
in recent years. Fully aware of this difficulty, Dietmar Mieth chooses to read
the works of the Dominican master from a new perspective, viz. that of
interreligious dialogue (11). This important topic has recently been the
subject of a conference at the Meister-Eckhart-Gesellschaft in Munich in
March 2014. It is also part of a larger project coordinated by Dietmar Mieth
at the Max-Weber-Kolleg at Erfurt University.

Even if this topic is a kind of Ariadne's thread that organizes the inner
logic of the book, it receives particular attention in one chapter ("Wie ein
Tropfen im Meer: interreligiöse Akzente", 223-234), in which the Dominican
master is confronted with other expressions of spirituality and so-called
"global mysticism" (globale Mystik, 223), such as Hinduism, Zen Buddhism,
Islamic mysticism and Hebraism. And there is yet another fruitful field for
investigation, referred to as "Meister Eckhart und die Agnostik", in which
Eckhart's influence is traced in philosophers such as Erich Fromm, Karl Marx
and Emile Cioran.

The crossroads for all these apparently so diverse traditions lies,
according to the author, "an den Grenzen der Sprache", where God manifests
Himself. Or, to put it differently, that place where man lets God speak and
manifest Himself (223). Offenbarung as Offenbarkeit, Revelation as Manifestation

(or rather manifestness): it is precisely as manifestness (Offenbarkeit)
in the divinity that all sciences are free and true, as Eckhart explains in the
Commentary on Ecclesiasticus, in his defense of the liberty of all sciences.
Those sciences that pursue a goal external to themselves are "adulterine".
According to Eckhart, knowledge -or rather, true knowledge- is not the
reaching of a goal that has been previously defined. According to Mieth's
interpretation, Eckhart proposes a radical openness of knowledge, which
should not be predetermined. In fact, knowledge is not determined by its
goal (Zielvorgabe), but rather by its origin (Ursprungvorgabe), which is
divine knowledge.

Knowledge, then, is not oriented at demonstrating anything, nor is it an
individual intuition. It is, rather, revelation (Offenbarung) that speaks
through the Scriptures. A revelation that becomes Scripture, in the words of
the author (123). And in its manifestness (Offenbarkeit) it is also, at the same
time, true inwardness. It is precisely because of this manifestness that
science does not have a goal {Vorgabe). Moreover, it is without any specific
goal, because otherwise it would be "adulterina", i.e. it would have an



l82 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

external goal that predetermines it. According to the author, the intellectual

experience of the revelation is without every goal, of every frontier, of
every limit, of every obstacle. This is why the truth speaks both to the heart
and the intellect. "Heart", as Mieth notes, is the key metaphor for the
presence of God in man, the key notion in order to think and understand this
presence.

Truth, in fact, comes directly from God's heart (103). And it doesn't
matter if one is not able to completely understand it. Truth is thus similar to
a heart transplant: it is God's heart in the place of man's heart. This metaphor

should be understood, according to Mieth, as an intellectual essence
and as the place for understanding, and at the same time as a concentration
of the human being. The metaphor of truth as a heart allows us also to
transcend the common division between philosophy and theology (a topos
when speaking about Eckhart's thought), because truth is located inside
philosophical manifestness (Offenbarkeit).

The image of Christ carries an exemplary value for this definition of
truth. Following Stephan Grotz (105-106), Mieth states that the adoption of
the principle of the Incarnation, i.e. Christ himself, is both the starting point
and the horizon of truth. And instead of precluding, it legitimizes all other
witness of truth, which Eckhart in fact includes, without exception. According

to Eckhart there is only one source of truth. The only difference is in
the way it shows itself and the way in which it is spoken. The Incarnation
then allows a connection between theology and philosophy. Christ, in fact,
as God made flesh, is at the boundary between time and eternity, between
emanation and creation, He Himself is imago Dei et exemplar of the inferior
nature. Christ is the Word (Verbum, Logos), through which everything has
been created, and through the Incarnation Christ has made human nature
his own. Insofar as human nature is united in Christ to divine nature, thus,
according to Eckhart, natural philosophy and divine wisdom are both
contained in the Scriptures.

As the author observes (157), Eckhart does not claim a division between
philosophy and theology, but rather presupposes a structural correspondence

between them, while at the same time respecting their diversity. The
origin of this correspondence lies in divine manifestness (Offenbarkeit).
From this point of view the program announced by Meister Eckhart in the
prologue to his commentary on John's Gospel becomes clearer: interpreting
Holy Scripture secundum rationes naturales. The goal is not to produce a

philosophy of Christianity, but rather to see the manifestness (Offenbarkeit)
of the divine wisdom as house (Haus), homeland (Heimat) and origin
(Ursprung) of all science.

This allows Mieth to declare (19):

"Ich betrachte Eckhart als Gratwanderer zwischen Philosophie und Theologie
mit ausgeprägten spirituellen Anliegen. Eckharts Anliegen als Philosoph, als

Theologe und als Lebemeister kann man unterschiedlich gewichten. In
diesem Buch wird weniger das Profil des Philosophen Eckhart im subtilen



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 183

Vergleich mit anderen Philosophen seiner Zeit herausgearbeitet als das Profil
eines bewusst originell orientierten Denkers".

This programmatic refusal to confront Eckhart with other philosophers of
his time, and to read him instead through lenses such as Peirce's philosophy
of language or Hermann Deuser's philosophy of religion, allows Mieth to
clearly display the originality of the Dominican master. In particular, the
author goes back to notions such as "firstness" (Erstheit), "secondness"
(Zweitheit) and "thirdness" (Drittheit) to present the full richness of Eck-
hart's thought, comprising philosophy, theology and spirituality. It is an
attractive approach, far from some absolute positions that risk limiting the
extraordinary fertility of Eckhart's production. In particular, I think the long
(and maybe still open) question of Eckhart's mysticism can find in these

pages a solution.
The author presents Eckhart in the context of the so-called "Frauenmystik"

(Marguerite Porete in particular), but he never uses the label "mystic" as

a "signature" for Eckhart's production. "Mysticism" or "mystic" are rather
expressions of only one aspect, which is certainly present in the work of the
Dominican master, but which in no way threatens his philosophical
rationality.

An interesting example is the difference between Gottesschau and Gottesgeburt

(193), that the author reprises from an earlier text (1992). The former
(Gottesschau, visio beatifica) refers to an experience, which can be defined as

'mystic' (in that it is an individual experience) and intellectual (in that it is

experience which involves the intellect). The latter (Gottesgeburt) is the
experience of and within a relationship. He who contemplates sees that God
exists. He who is born, at the same time gives birth to God and with his birth
God is also born. In the language of contemplation, according to the author,
one can only understand the spiritual pleasure of knowledge (sapientia) as

sapida scientia. In the language of the birth of God in Man (and I would add
in the rebirth of man as divine), it is possible to understand also how the
distinction between time and eternity can be transcended. The logos that is
born in man operates continually as creation and fulfilment (Vollendung).

At the same time, there is another distinction that can be transcended on
this basis, namely that between active and contemplative life, to which the
Dominican master devotes some of his most beautiful sermons in German.
As the author writes (198): "die Perspektive der Ethik und die Perspektive
der Metaphysik sind bei Meister Eckhart identisch". The Dominican master,
in fact, renews the theory of transcendentals, adding spiritual perfections
such as detachment (Abgeschiedenheit), freedom (Freiheit), poverty (Armut)
and abandonment (Gelassenheit) to the usual list established by Scholastic
Philosophy. In this way, no matter which subject Eckhart chooses to address,
he is able to develop it following his own dynamics, which can be described
as "metaphysical": humility, detachment, poverty, freedom are all traced
back to their origin, in which they are all undifferentiated. As has already
been said, this origin is the divine manifestness (Offenbarkeit), which
determines both man and his dignity. A dignity that does not pertain to him



184 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

completely, but which establishes his being, both human being and as God's
image.

This is the reason why the author, when describing Eckhart's
metaphysics, can speak of "practical metaphysics". The relationship between man
and his origin, i.e. God (or the divinity), determines in a radical way both his
human nature and his actions in the world. Since Christianity, in this sense
of divinity as manifestness, is free of any limitation or determination, it is

open to a deep and meaningful dialogue with other witnesses to the truth.

Alessandra Beccarisi

ALBERT der Grosse: Über die Prinzipien der fortschreitenden Bewegung.
Lateinisch-Deutsch. Übersetzt von J. Wetzelsberger. Eingeleitet und kommentiert

von H. Anzulewicz und J. Wetzelsberger Herders Bibliothek der
Philosophie des Mittelalters 35). Freiburg i.Br.: Herder 2014, 213 S., ISBN 978-
3-451-34187-8.

Wir haben jetzt eine deutsche - ja, überhaupt eine - Übersetzung des

Traktats De principiis motus processivi von Albertus Magnus. Bekanntlich ist
Albert ein schwer zu übersetzender Autor, so dass erst in den letzten Dekaden

einige seiner Werke ins Deutsche übersetzt worden sind, meist im
Zusammenhang mit der vom Albertus-Magnus-Institut seit 1931 vorangetriebenen

editio Coloniensis 1. Dringendes Desiderat wäre meines Erachtens die
Übersetzung von Alberts Metaphysik.

Es ist ein Faktum - sicherlich kein zufälliges -, dass Henryk Anzulewicz
an fast allen der genannten Übersetzungen beteiligt war. Das ist auch bei der
zu besprechenden Ausgabe der Fall, was ja - als Zuverlässigkeitsindiz - zu
begrüßen ist. Anzulewicz hat den größten Teil der Einleitung (Authentizitätsfrage,

Textgeschichte, Chronologie, handschriftliche Überlieferung usw.)
verfasst. Die darin vermittelten Erkenntnisse sind - auch seitens des Rezensenten

- zur Kenntnis zu nehmen. Anzulewicz hat ebenso den ersten Teil
des historischen und doktrinellen Kommentars verfasst, mit der Einordnung
der im Traktat behandelten Thesen in das Ganze des Albertinischen Werks.
Die Erschließung des Traktats selbst ist nun das Werk von Jürgen Wetzelsberger,

der auch die Übersetzung gemacht hat, welche allerdings, wie es im
Vorwort heißt, „in sachlicher und begrifflicher Hinsicht [...] durch Anzulewicz

einer gründlichen Durchsicht unterzogen" wurde (9). Angeboten wird
zudem - auch das ist sehr zu begrüßen - der lateinische Text in der Edition
von Geyer (ed. Col. XII).

Albert hat seine Abhandlung Über die Prinzipien der fortschreitenden
Bewegung zunächst als Buch XXII seiner Tierkunde (De animalibus) verfasst, er

1 Ausgewählte Texte (FRIES 1981); De homine (AnzulewiCZ/SÖDER - Teilübersetzung 2004);
De natura et origine animae (ANZULEWICZ 2006); De causis (ANZULEWICZ et al. - Teilübersetzung

2006); De quindecim problematibus (ANZULEWICZ 2010); De quinque universalibus
(SANTOS/PETERSEN - Teilübersetzung 2012); Super Mysticam Theologiam (BURGER 2014); siehe
noch Albertus Magnus und sein System der Wissenschaften. Schlüsseltexte in Übersetzung
(Auswahl 2011).



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 185

gliederte sie jedoch später aus dem genannten Werk aus, um sie selbständig
zu redigieren. Es gibt deshalb zwei getrennte, voneinander jedoch nicht
wesentlich abweichende handschriftliche Überlieferungen der Schrift. Der von
Geyer edierte Text benutzt Alberts De animalibus-Autograf als Leithandschrift

(Köln, Historisches Archiv, Cod. W 258a).
Alberts De principiis motus processivi darf mit seiner Abhandlung De

motibus animalium nicht verwechselt werden, die er Jahre zuvor im
Zusammenhang mit seiner Paraphrasierung der Parva naturalia von Aristoteles
verfasst hatte, obwohl beide Werke ähnliche Themen behandeln. Die
Entstehungsgeschichte beider Schriften wird in der Einleitung meisterhaft erläutert

(18-24). Bei dem zu rezensierenden Werk geht es um die kommentierte
Paraphrasierung der aristotelischen Schrift De motu animalium, deren
(anonyme) lateinische Übersetzung Albert, wie er selbst berichtet (80), kurz
vorher - jedoch als er De motibus animalium bereits verfasst hatte - in Kam-
panien (Süditalien) gefunden habe. Dies geschah zwischen Oktober 1256 und
Juni 1257. Der akribischen Untersuchung von Anzulewicz zufolge „kommt
das Ende von 1257 als der wahrscheinliche terminus ad quem für die
Fertigstellung des Liber de principiis motus processivi in Betracht" (40).

Das Prinzip der Bewegung aller Sinnenwesen, auch des Menschen, si-
tuiert Albert, der sogar vom „Geist" als „Werkzeug des Herzens" spricht, im
Herzen (159). Diese Grundthese zeugt von Alberts charakteristischem Streben

nach Konziliation von Geist und Natur, sie ist jedoch problematisch.
Denn: Hängt der Geist mit der auf einer bestimmten Art und Weise gegebenen

Natur zusammen, wie soll die Vernunft dann überhaupt in der Lage
sein, sich im Sinne dessen, was objektiv wahr ist, bestimmen zu lassen? Diese

Frage behandelt Albert in II,12: „Dagegen aber scheint zu sprechen, was
im Buch Über die Seele gut charakterisiert wurde, dass der Intellekt Akt keines

Körperteiles] ist. Und wenn er nicht Akt eines Körperteiles ist, scheint
er auch kein Akt des Herzens zu sein, und in der gleichen Weise auch nicht
das Auswählen und der Wille" (187).2 Die Übersetzung der entscheidenden
Passage in Alberts Antwort auf die gestellte Frage zeigt sich - was ja für die
Übersetzung insgesamt gilt - zuverlässig:

Est igitur intellectus et similiter
prohaeresis et voluntas potentia
quaedam animae, quae est in corde,
sed non fluunt ab anima hae

potentiae, inquantum est in corde, sed

potius inquantum est separata sub

forma naturae intellectualis, sicut in
antehabitis dictum est, et tarnen
intellectus movet per modum, quem
diximus, sicut ars separata movet

Daher ist der Intellekt und in
ähnlicher Weise auch das Auswählen und
der Wille eine bestimmte Kraft der
Seele, die im Herzen liegt. Aber diese
Kräfte fließen nicht von der Seele

aus, insofern diese im Herzen ist,
sondern vielmehr, insofern diese
getrennt unter der Form einer intellektuellen

Natur ist, wie wir im Vorigen
gesagt haben. Und dennoch bewegt

2 Zu dieser Problematik siehe ANZULEWICZ, Henryk: Entwicklung und Stellung der
Intellektlehre im System des Albertus Magnus, in: Archives d'histoire doctrinale et littéraire du

moyen âge 70 (2003) 165-218; QUERO-SÄNCHEZ, Andrés: Über das Dasein. Albertus Magnus
und die Metaphysik des Idealismus. Stuttgart: Kohlhammer 2013, 626-656.



i86 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

instrumentum. Tota enim materia
corporis se habet ad inteUectum, sicut
instrumenta se habent ad artem, sicut
saepius in anthehabitis determinatum
est.

der Intellekt auf die Weise, die wir
vorgebracht haben, nämlich so, wie
die [vom Werkzeug] getrennte Kunst
das Werkzeug bewegt. Denn die ganze

Materie des Körpers verhält sich
so zum Intellekt, wie sich die Werkzeuge

zur Kunst verhalten, wie öfters
im Vorigen bestimmt wurde (189).

Die philosophisch wichtigsten Kapitel des Werkes sind allerdings die zwei
ersten des zweiten Traktats. Albert unterscheidet dort zwischen dem, was in
absolutem oder schlechthinigem Sinne gut ist (bonum simpliciter), und dem,
was bloß zu einem bestimmten Zeitpunkt gut ist (bonum ut nuncfi. Im
Unterschied zum .jetzigen Guten', das im Zusammenhang mit bestimmten
Umständen jeweils anders konstituiert wird, ist das .schlechthin Gute', so

Albert, von der Natur des Dinges selbst bestimmt: „Denn jede Natur hat das

Gute, dessen Ursache sie ist, wie im ersten Buch der Ethik nachgewiesen
wurde" (omnis enim natura bonum habet, cuius causa est, sicut probatum est
in primo libro Ethicorum) (115). Diese Wiedergabe ist grammatikalisch korrekt

und vertretbar, auch wenn das Substantiv bonum dabei meines Erachtens

eher mit ,ein Gutes' als mit ,das Gute' zu übersetzen wäre. Denn Albert
meint damit, dass jede bestimmte Natur - etwa Mensch, Löwe, Stein - ein
bestimmtes, für sie als solche eigentümliches Gutes bestimmt. Das wird
deutlich, wenn Albert noch im selben Kapitel feststellt: Omnis enim natura
habet tale sibi proprium bonum, ut probatum est in Ethicis - was Wetzelsberger

sehr treffend übersetzt: „Denn jede Natur hat ein derartiges, für sich
eigentümliches Gutes, wie in der Ethik nachgewisesen wurde" (117). Eben
diese metaphysische Position wird Meister Eckhart zurückzuweisen suchen,
wenn er nämlich darauf hinweist - etwa in seiner Predigt 2 -, dass Gott als
das Gute selbst keine wîse, d.h. keine Bestimmtheit, keine eigenschaft oder
(bestimmte) Qualität, aufweist (Deutsche Werke, I, 43,5-44,2). Will man -
wie es ja in der Mediävistik usus geworden ist - von einer .Albert-Schule'
sprechen, im Zusammenhang mit welcher auch Autoren wie Dietrich von
Freiberg und Meister Eckhart zu betrachten wären, so besteht die Gefahr,
solche grundlegenden Unterschiede aus dem Auge zu verlieren.

Albert versucht hier - und man könnte vielleicht sagen: ,wie sonst auch
immer' -, das schlechthinige oder absolute Gute - und dasselbe gilt für das

mit diesem ^convertible' absolute Sein - immer im Zusammenhang mit einer
auf einer bestimmten Art und Weise (von Gott) gegebenen Realität zu
fassen. Darin besteht Alberts Idealismus-Kritik, die Thomas von Aquin später
übernehmen sollte. Wir lesen eindeutig in diesem Sinne: Et ideo sequitur, si
finis est secundum naturam, quod est alicuius existentium causa („Und
deshalb folgt, wenn es ein Ziel der Natur nach ist, dass es die Ursache von

3 Vgl. ANZULEWICZ, Henryk: Bonum als Schlüsselbegriff bei Albertus Magnus, in: SENNER,

Walter (Hg.): Albertus Magnus. Zum Gedenken nach 800 Jahren. Neue Zugänge, Aspekte und
Perspektiven. Berlin: Akademie-Verlag 2001, 113-^0; QUERO-SÂNCHEZ: Über das Dasein, 615-
656.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 187

irgendetwas Bestehendem ist") (115). Hier zeigt sich deutlich, wie eng
Übersetzung und Interpretation miteinander zusammenhängen. Wetzelsberger
fasst dabei causa als Substantiv (.Ursache1) auf, was grammatikalisch korrekt
und sachlich vertretbar ist. Ich bin jedoch der Überzeugung, dass causa
dabei als Präposition gebraucht wird, mit vorangestelltem Genitiv: „es folgt
[...], dass es [sc. das Ziel als das für ein Ding seiner Natur nach eigentümliche

Gute] aufgrund von irgendetwas Bestehendem Existierendem) ist".
Wetzelsberger und Anzulewicz bieten also eine sehr gute Übersetzung an,
welche jedoch - und das gilt allgemein für jede mögliche Übersetzung - den
lateinischen Originaltext nicht ersetzen kann.

Weitere Passagen bestätigen ein solches .realistisches' Anliegen Alberts.
Jegliche Natur ist, so sagt er, eine bestimmte Natur, welche als solche, wie es

heißt, finitur ad aliquid, et ideo operatio haec finita ad id ad quod essentialiter
est, est bonum naturae illius („Und diese wesenhafte Tätigkeit zielt auf
irgendetwas hin, und deswegen ist die Vollendung der Tätigkeit in Bezug auf
das, worauf es wesenhaft bezogen ist, das Gute dieses natürlichen Wesens")
(125). Durch diese richtige Übersetzung gehen jedoch die im lateinischen
Text enthaltenen Nuancen unvermeidlich verloren. Dasjenige, das ,auf ein
bestimmtes Ziel aus ist' und - nachdem es dieses sein Ziel erreicht hat -
.vollendet' ist, ist eben .etwas Endliches' (finitum quid). Alberts Philosophie
könnte in diesem Sinne als .Philosophie des Endlichen' bezeichnet werden.
Alles, was gut (oder überhaupt wirklich seiend) ist, wird durch eine
bestimmte Beziehung oder ein bestimmtes Verhältnis zu einem von der (von
Gott) gegebenen Realität bestimmten Ziel eben bestimmt:

Ex quo relinquitur, quod habitudo
boni ad id cuius est bonum, est
necessaria et incommutabilis
statim enim mox posita natura poni-
tur habitudo eius ad hoc bonum - et
ita aeternum erit bonum illud
secundum modum dictae habitudinis,
licet secundum esse not sit forte
aeternum.

Daraus ergibt sich, dass das Verhältnis
des Guten zu dem, dessen Gutes es ist,
ein notwendiges und unveränderliches
ist. Denn sobald das natürliche Wesen

angenommen wird, wird auch dessen
Verhältnis zu diesem Guten angenommen

und so wird jenes ein ewiges Gutes

gemäß der Art des genannten
Verhältnisses, mag auch sein, dass es
vielleicht hinsichtlich des Seins nicht ewig
ist (125-127).

Auch das ist eine sehr gute Übersetzung einer sehr schwierigen Passage. Die
besondere Seinsweise des Dinges ist nach Albert entscheidend zur Bestimmung

dessen, was das eigene - und zugleich doch absolute - Gute des Dinges
ist. Die besondere eigenschaft ist deshalb nicht .aufzuheben', damit das
unbestimmte Eine - als das Unendliche oder Warumlose - zur Geltung kommt.
Ewig ist nach Albert nicht nur Gott als das Eine-Gute, sondern mit diesem
zusammen auch verschiedene .Weisen' des Gutseins, welche freilich alle
nicht durch sich selbst, sondern letztlich in Abhängigkeit von Gott als dem
ursprünglichsten realen Einen bestehen, ohne welches es nichts - auch nicht
,der Möglichkeit nach' oder in potentia - gäbe. Selbst das Möglichsein der
Dinge wird somit letztlich von der Erkenntnis Gottes sowie von dessen



i88 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

realem Vermögen bestimmte Alberts Traktat Über die Prinzipien der
fortschreitenden Bewegung ist eine nicht nur in naturphilosophischer Hinsicht
interessante Schrift; und wir sind Anzulewicz sehr dankbar dafür - auch
dafür -, dass wir jetzt eine verlässliche Übersetzung dieser Schrift haben.

Andres Quero-Sänchez

Zhang, Tao: Fehlgründungen von Universitäten im Spätmittelalter. Motive
und Bedingungen für die Entstehung der mittelalterlichen Universität. Hamburg:

Verlag Dr. Kovac 2013, 469 S., ISBN 978-3-8300-7437-3.

Dieses hier anzuzeigende Buch, hervorgegangen aus einer Heidelberger
Dissertation, hat mitnichten nur Fehlgründungen im Blick, auch gelungene
Universitätsgründungen werden nicht ausgespart. Beim Lesen beschleicht einen
oftmals das Gefühl, mehr über geglückte Gründungen denn über missglückte
zu erfahren. Ariadnefaden durch die späteren Phasen der mittelalterlichen
Universitätsgeschichte bleiben gleichwohl die genannten Fehlgründungen.

Gegliedert ist das Werk in drei unterschiedlich umfangreiche Kapitel, die
stark binnengegliedert sind, sowie in eine sehr knappe Einleitung und
Schlussbemerkung. Wo notwendig, geht Zhang auch auf die örtliche
Schultradition ein. Weniger angenehm an dem Buch ist der Hang zu Abkürzungen
und das - im Vergleich zur Fülle des Buches - recht magere Register.

Ausführlich geht Zhang auf die gescheiterte Universitätsgründung zu
Lucca ein, geplant als Symbol der Befreiung aus Pisaner Herrschaft, versehen
mit einem Privileg Karls IV. und, wie Zhang hervorhebt, grandios gescheitert
an mangelnder finanzieller Ausstattung. Luccas Symbolpolitik hat sich tot-
gesiegt, um die Symbolik überhaupt initiieren zu können. Von Zhang wird
Lucca als Symbol für gescheiterte Universitätsgründungen immer wieder
herangezogen und durchzieht den Band wie einen roten Faden. Gute Luft und
politischer Wille, die immer wieder als Grund zu einer Universitätsgründung
genannt werden, reichen nun eben nicht aus, vor allem nicht, wenn weder
der finanziellen noch der ideellen Ausstattung ein gewisses Maß an Sorgfalt
angedeihen lassen wird.

Den Spannungsbogen schlägt Zhang über das spätmittelalterliche Europa,
von England über die iberische Halbinsel, vom italienischen Stiefel nach
Ungarn, um unter diesem eindrucksvollen Kuppelbau seine eindrücklichen
Studien und Ergebnisse zu präsentieren. Überspitzt formuliert gelingt es ihm
hierbei auch, die Chimäre einer Stiftungsuniversität ad absurdum zu führen
(oder besser: zu erledigen).

Nachgespürt wird von Zhang in der vorliegenden Arbeit auch immer wieder

der archivalischen Überlieferung, wie auch die lokalgeschichtliche
Forschung herangezogen wird. Warum und zu welchem Zweck werden Universitäten

gegründet? In aller Regel ist es ein Motivbündel, soweit als irgend
möglich in der jeweiligen Zusammensetzung zusammengetragen durch
Zhang - sowohl bei den untersuchten ge- als auch den missglückten Grün-

4 Vgl. QUERO-SÄNCHEZ: Über das Dasein, 203-207 und 603-606.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 189

düngen. „Sanctus amor dat universitatem" könnte eine prägnante
Zusammenfassung sein, doch ist damit das Scheitern vieler Versuche nicht erklärt.
Zhang untersucht diese, doch unterlässt er aus gutem Grund eine allgemeingültige

Typologie des Scheiterns. Um Tolstois Anna Karenina abwandelnd zu
bemühen: Alle geglückten Universitäten gleichen einander, jede missglückte
ist auf ihre eigene Weise missglückt. Tao Zhangs großes Verdienst ist, dies
Dickicht gerodet zu haben, nicht allumfassend, aber doch beinah.

Für die Universitätsgeschichte ist das vorliegende Werk ein Glücksfall.

Klaus-Frêdêric Johannes

SCHMIDT, Hans-Joachim/ROHDE, Martin (Hgg.): Papst Johannes XXII.
Konzepte und Verfahren seines Pontifikats Scrinium Friburgense 32). Berlin:
De Gruyter 2014, 546 S. ISBN 978-3-11-033250-6.

Im üechtländischen Freiburg fand vom 26. bis 28. März 2012 ein Colloquium
statt, dessen Beiträge in dem hier vorzustellenden Sammelband publiziert
wurden.

Gegliedert sind die Aufsätze in vier ungleich umfangreiche Kapitel: I.

Theologische und philosophische Konzepte (17-116), II. Praxis von Macht,
Verwaltung und Repräsentation (119-260), III. Johannes XXII. und die
europäischen Mächte (263-424), IV. Geschichtsschreibung und Erinnerung (427-
533), die umrahmt werden von einer Einleitung (7-13) und einem Register
(Orte und Personen).

Die Beiträge lesen sich größtenteils mit Gewinn, doch ist der Band
ungleich gewichtet. Europa, so muss man sich fragen, was ist das, was gehört
zu Europa? Das Heilige Römische Reich, Frankreich, Italien - um nur drei
prominente Fälle zu nennen - anscheinend nicht, auch wenn in der dritten
Abteilung für Beiträge zu den genannten Reichen ein adäquater Platz
gewesen wäre. Europaskeptische Briten wird es vielleicht interessieren, dass
einer der umfangreichsten Artikel des Bandes den Beziehungen Johannes'
XXII. zu England gewidmet ist. Die Erkenntnis, dass der Papst in seiner
Personalpolitik eher gegen den englischen König Eduard III. agierte, sie wohl in
ihrer Europaskepsis eher bestärken. Weitere eklatante Fehlstellen sind die
fehlende Beschäftigung sowohl mit dem Werdegang des Cahorsiners vor
seiner Wahl zum Papst als auch eine Würdigung seines Papats in toto, von
biographischen Mitteilungen ganz abgesehen. Wichtigste Erkenntnis des

Bandes, um dies bereits hier festzuhalten, ist, dass - aus welchen Gründen
auch immer - Johannes XXII. noch immer auf eine monographische Bearbeitung

warten muss. Dieser Band jedenfalls ist ein Paukenschlag, der diese
Fehlstelle in Erinnerung ruft - leider, ohne sie gänzlich zu schließen.

Patrick Nold ("John XXII and History", 17-40) untersucht intrinsisch die

gegen Johannes XXII. gerichtete Kritik Petrus Johannis Olivis, die sich nicht
gegen die Institution Papsttum, sondern gegen die Person des Papstes selbst
richtete. William Duba ("Destroying the Text: Contemporary Interpretations
of John XXII's Constitutiones", 41-74) präsentiert, wie bereits Patrick Nold,
neue Texte, in der Hauptsache von Franz von Marchia, die Sicht auf Johan-



190 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

nés XXII. auch als Legislator, „tagesaktuell" reagierend auf Zeitströmungen
der Theologie und Philosophie legen. Frank Godthardt sucht das Werkzeug
des Historikers auf den Kopf zu stellen und rekurriert in seinem Beitrag
(„Marsilius von Padua als politische Herausforderung für Johannes XXII.",
75-118) nicht auf die Interpretation des schriftlichen Quellenbestandes
sondern auf Personenkonstellationen. Grosso modo folgt er den Thesen, die
er seit einigen Jahren zur Diskussion stellt. Dabei weicht er allerdings von
der bisherigen vorherrschenden These ab, Sciarra Colonna, der Attentäter im
Auftrage Frankreichs auf Bonifaz VIII., habe Ludwig den Bayern gekrönt. Für
ihn stellt der Stadtpräfekt Manfredo di Vico den Coronator dar. Dies ist
sicherlich ebensowenig haltbar wie dass der Colonna einziger Coronator war.
Mit anderen Worten: Weil letzterer ein kaiserliches Amt ausübte, soll er also
der Coronator dessen gewesen sein, aus dessen Legitimation heraus er seine
eigene erhielt... Um die Sache auf die Spitze zu treiben, schreibt Godthadt
dann noch, die Kaiserkrönung sei kein Rechtsakt gewesen (110). Aus welcher
Befugnis amtete dann aber Ludwig nach seinem Romzug als Kaiser wenn
nicht aus der der Kaiserkrönung? Der Beitrag, der den ersten Abschnitt
beendet, wirft mehr Fragen auf als er beantwortet und überzeugt nicht.

Melanie Brunner („Johannes XXII. als Reformer? Päpstliche Verwaltungspolitik

und Ordensreform von oben", 119-148) eröffnet den zweiten Themenblock,

scheut aber leicht vor ihren positiven Ergebnissen zu ihrem „Helden"
(der dem Bande nach eher keiner ist) zurück und sucht diese auch zu
relativieren. Hier wäre mehr Mut wohl lohnenswert gewesen. Blake R. Beattie
("John XXII and His Lawyer-Cardinals", 149-164) und Roberto Lambertini
(„Kultur und Politik im Verhältnis zwischen Bologna und Avignon zur Zeit
Johannes XXII.: Umfang und Grenzen des päpstlichen Einflusses auf das
städtische Leben", 165-176) bringen auch Positives zu Johannes XXII. Erste-
rer sucht des Papstes Idee des Juristenkardinals (mit gutem Erfolg) zu deuten
und bereichert unser Verständnis ungemein. Die Pläne zur Rückverlegung
der Kurie, von Lambertini untersucht, nach Italien, genauer: Bologna, wie
auch das Eingreifen in italische Angelegenheiten ist gescheitert, weswegen
Johannes XXII. der bedeutendste der Avignoneser Päpste ist und ihm nicht
das Verdienst der Befreiung der Kirche aus der babylonischen Gefangenschaft

zukommt. Andreas Meyer („Kirchenherrschaft im Angesicht des
Todes. Johannes XXII., Benedikt XII. und die Regulae Cancellariae apostolicae",
i77-i98) setzt seine Untersuchungen zu den päpstlichen Kanzleiregeln fort.
Kerstin Hitzbleck („Besetzt! - Zum Umgang mit unrechtmäßigem Benefi-
zienbesitz im Pontifikat Johannes' XXII.", 199-230) gibt, in Fortführung ihres
Buches, reichen Einblick in die (nicht immer unproblematische) Gemengelage

der Benefizien. Kunst- und bauhistorischen Aspekten des Papstpalastes
zu Avignon widmet sich Gottfried Kerscher („Johannes XXII. und sein Palast
in Avignon", 231-262), dabei den Befund Roberto Lambertinis ergänzend
bestätigend, dass die Arbeiten zu Avignon zwar den alltäglichen Forderungen
des Papsthofes in liturgischer wie auch politischer und zeremonieller Funktion

Rechnung trugen, aber eben keinen abschließenden, sondern nur
provisorischen Charakter hatten.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 191

Martin Kaufhold eröffnet mit seinem viel zu knappen, dennoch luziden
Beitrag („Die Kurie und die Herausforderungen der europäischen Politik.
Standardverfahren oder abgestimmte Handlungsstrategie", 263-279) den
Reigen der dritten Abteilung und attestiert Johannes XXII., dass dieser zwar
einen Ordnungsanspruch, aber eben ohne Gestaltungswillen vertreten habe.
Dies wird etwas relativiert durch Armand Jamme ("Des usages de la démocratie.

Deditio et contrôle politique des cités lombardes dans le 'grand
projet' de Jean XXII", 279-342), der sich anhand der Legation Bertrands de

Pougets der Frage des Papstes als - durchaus erfolgreichen - italischen
Hegemon widmet. Den cum grano salis bilateralen Beziehungen zu England
und Aragon widmen sich Hans-Joachim Schmidt („Pestilens domus Arago-
num. Papst Johannes XXII. und die Könige von Aragon", 343-394) und Jens
Röhrkasten („Johannes XXII. und England", 395-426). Röhrkasten bietet
dabei interessanterweise den Erweis, dass die weniger starken Beziehungen
zu England nicht von französischer Präponderanz herrührten wie auch, dass
die Personalpolitik Johannes XXII. in England antieduardianisch war.
Schmidt hingegen beleuchtet knapp die mäandernde Politik Aragons wie
auch Johannes' XXII. in ihren gegenseitigen Beziehungen, die weitgehend
durch Misstrauen (und bspw. seitens Aragons vom falsch ausgewählten
Mittelsmann im Kardinalkollegiums geprägt war).

Die letzte Abteilung ist kulturellen Aspekten gewidmet - doch stellt sich
dann die Frage, weswegen bspw. das Verhältnis zur Musik - Johannes XXII.
hat ja, mit Docta sanctorum patrum 1322 als erster Papst sich zur Kirchenmusik

äußernd, den Gebrauch der neuen Ausdrucksform in Kirchen verboten

- nicht erwähnt wird. Heike Johanna Mierau („Die sogenannte .chronica
n. minorita': Rezeptionswege und das sich wandelnde Bild von Johannes
XXII.", 427-466) bietet intrinsische Handschriftenanalysen.

Historiographischen Fragen wendet sich Georg Modestin („Das Bild
Johannes' XXII. in der süddeutschen Reichschronistik", 467-500) zu.
Hauptsächlich untersucht wird dabei Heinrich von Diessenhofen, dessen kritische
Sicht an Papst und Kurie im Falle Johannes XXII. aufgrund eigener
Karrierestationen festzumachen ist. Michail Bojcovs („Der tote Papst im Sessel und
andere Gespenster", 501-534) behandelt das weite Feld der „tödlichen
Memoria", vulgo Sterben und Bestatten des Papstes.

Johannes XXII., der facettenreicher ist als einem spontan einfallen mag
(wer reduziert ihn wohl nicht zu allererst auf den Franziskanischen Armuts-
streit oder den Konflikt mit Ludwig dem Bayern?), polarisiert noch immer.
Nichtsdestotrotz hat auch er eine sorgfältige, vorurteilsfreie Würdigung
verdient. Manchmal, so scheint es, muss er vor sich selbst geschützt werden,
manchmal auch vor der franziskanisch-imperialen Propaganda. Dem Cahor-
siner und seiner Zeit jedenfalls sind noch viele Studien zu wünschen. Hans-
Joachim Schmidt und Martin Rohde gebührt das Verdienst, diesen
erkenntnisreichen Band zu verantworten. Ein Grundlagenwerk zu diesem sphingengleichen

Papst steht allerdings noch aus, wobei wichtige Schritte und
Erkenntnisse vorliegen, ebenso wie auch entsprechende Fingerzeige gegeben
wurden, wo noch intensiver geforscht werden müsste. Viele Mosaiksteine



192 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

fehlen trotz dieses Bandes noch immer - aber das ist eher Ansporn für neue
Pläne als Kritik an dem Vorhandenen.

Klaus-Frédéric Johannes

Moll, Sebastian: Albert Schweitzer. Meister der Selbstinszenierung. Berlin:
University Press 2014. 250 S., ISBN 978-3-86280-072-8.

Moll hält im Vorwort fest, dass ihn „weder irgendein Groll gegenüber
Schweitzer noch eine Form von Sensationslust" (10) dazu geführt habe, sein
Buch zu verfassen; aufgrund widersprüchlicher Quellenaussagen und aus
„Ehrfurcht vor der historischen Wirklichkeit" (10) habe er Schweitzers
autobiographische Aussagen auf „historische Korrektheit" (38) geprüft, um
„Wahrheit von Fälschung zu scheiden" (38).

Da Autobiographien „Dichtung und Wahrheit" oft bewusst und/oder un-
bewusst vermengen, erscheint Molls Zielsetzung durchaus interessant und
legitim zugleich.

Der vorwiegend positive Eindruck des ersten Kapitels, überschrieben mit
„Einleitung", weicht mit Kapitel zwei, betitelt „Die Autobiographie als
historische Quelle", darum grosser Skepsis, weil Moll dort Folgendes feststellt:

„Ob Schweitzer in den Fällen, in denen seine Selbstdarstellung von den
historischen Tatsachen abweicht, einer Selbsttäuschung unterlag oder absichtlich
inszenierte, wird in den wenigsten Fällen mit letzter Sicherheit zu klären
sein, da die Grenzen zwischen beiden mitunter fliessend sind. Der Wunsch,
durch die autobiographische Erinnerung einen .persönlichen Mythos' zu
erschaffen, [...] kann sowohl bewusst als auch unbewusst empfunden werden"
(37)-

Geht man von Molls Überlegungen aus, so taucht die Frage auf, wie Moll es

angestellt hat, dass er seinem Buchtitel Albert Schweitzer den Untertitel
Meister der Selbstinszenierung als gesicherte Aussage beizufügen wagte. Moll
führt auf Seite 202 in Anmerkung 12 aus, dass er sich beim Prädikat „Meister
der Selbstinszenierung" auf Nils Ole Oermanns Schweitzer-Biographie
abstützt, der dieses im Flinblick auf Schweitzers persönliches Auftreten und
vereinzelte Glättungen im Lebenslauf verwendet hat; doch merkt Moll an,
dass Oermann vor allem die Selbstinszenierung intellektueller Leistungen
„verborgen" geblieben sei. Es sei hier hervorgehoben, dass Oermann das
genannte Prädikat - im Unterschied zu Moll - nicht in den Titel aufgenommen
hat. Ich kenne Oermanns Biographie nicht, kann also zu dem von Moll
geäusserten Sachverhalt nicht Stellung nehmen. Wir rücken diesen frag-wür-
digen Sachverhalt bei der Besprechung der folgenden Kapitel ins Zentrum.
Da Moll im zweiten Kapitel einige allgemeine Züge historischer
Autobiographien u.a. aus den Confessiones von Augustinus herausgreift, um im
Anschluss daran Schweitzers Absichten beim Schreiben seiner Autobiographien

in den Vordergrund zu stellen, ist diese Sachabfolge im Blick auf
die folgenden drei Kapitel aus verschiedenen Gründen zu kritisieren. Dort
kommt nämlich die Vergleichsmethode zum Zug, weshalb es angezeigt ge-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 193

wesen wäre, wenn historische Autobiographien mit solchen von Schweitzer
bezüglich Merkmalen und Zielsetzungen miteinander in Bezug gesetzt worden

wären, so dass in den Kapiteln zwei bis fünf die Vergleichsstruktur
Anwendung gefunden hätte. Es wäre deutlicher geworden, welche Gattungen
von Autobiographien sich genremässig unterscheiden Hessen, wenn deren
unterschiedliche Hauptzwecke (z.B. Apologiefunktion, Kommerzerfolg etc.)
als Kriterien für einen Raster herauskristallisiert worden wären. Dies hätte es

erlaubt, Schweitzers Autobiographien über spezifische Merkmale im
Vergleich zu anderen historischen Autobiographien zu charakterisieren.
Aufgrund dieses stringenteren Vorgehens wäre der Nexus innerhalb des zweiten
Kapitels sichtbarer und der Anschluss an die folgenden Kapitel evidenter
geworden.

„Der historische Jesus und das Christentum" lautet der Titel von Molls
drittem Kapitel. Dieses bis hin zu Kapitel fünf ist bzw. sind methodisch
analog konzipiert, d.h. ein bestimmter Themenbereich, der Schweitzers
Autobiographien entnommen ist, wird mit entsprechendem Sachbereich aus
einem fremden historischen Dokument (z.B.: Briefen, die nicht von Schweitzer

stammen) konfrontiert. Hernach werden die zwei Quellen miteinander
auf Gemeinsames und Abweichendes hin untersucht, um den Glaubwürdigkeitsgrad

von Aussagen zu eruieren bzw. um nachzuweisen, ob Schweitzer
Selbstinszenierung betreibt oder nicht. Im Kapitel drei geht es Moll um das
historische Jesusbild in Beziehung zum Christentum. Im Zuge des damaligen
Forschungstrends setzte sich nämlich auch Schweitzer als Theologe damit
auseinander. Moll arbeitet die autobiographische Darstellung Schweitzers
zur Leben-Jesu-Forschung, die damals als gültig angesehen wurde, heraus. Er
tut dies, indem er sehr weit ausholt. Dass Moll das geistesgeschichtliche
Umfeld Schweitzers mit Namen wie F. Nietzsche, A. Ritsehl und J. Weiss
absteckt, erscheint notwendig; doch sind wir der Ansicht, dass dies kompakter
hätte geschehen können, denn dadurch hätte das Buch an Konsistenz
gewonnen. Moll lässt auf die Seiten zur allgemeinen Leben-Jesu-Forschung die
autobiographische Darstellung aus Schweitzers eigenem Umfeld und dessen

eigener Sicht folgen. Diesem Thema bekundet Moll sehr grosse Aufmerksamkeit,

so dass dem dreiseitigen Resultat des Vergleichs rund 75 Seiten
gegenüberstehen, was disproportioniert erscheint. Damit wird die Frage
virulent, ob Schweitzer tatsächlich ein „Meister der Selbstinszenierung" war,
wenn Moll dies auf nur gerade drei Seiten abtun kann. Zieht man in
Betracht, dass Moll Schweitzers theologisches Konzept auf dem Hintergrund
der damaligen Zeit als „nur bedingt" „originell" einstuft, weil es „ein
Konglomerat anderer bereits bestehender Konzepte" (99) sei, so muss dagegen
eingewendet werden, dass auch eine Synthese in der Regel ein Stück
Kreativität, ja intellektuelle Eigenleistung voraussetzt. Hinzu kommt, dass

Moll ja dem Theologen Schweitzer eine gewisse Originalität zugesteht. Hier
und an anderen Stellen wird der Leser den Eindruck nicht los, Moll gehe es

darum, Schweitzers Leistung herabzusetzen, ja seinen guten Ruf mit dem
Prädikat „Meister der Selbstinszenierung" zu verunglimpfen. In dieselbe
Richtung weist auch Molls Vermutung, dass „Jbjereits die Tatsache", wonach
Schweitzer „gleich mehrere" autobiographische Schriften verfasst habe,



194 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

„Anlass genug gebje], an seiner Bescheidenheit zu zweifeln" (14).
Demgegenüber lässt sich mit nicht weniger Recht die Frage stellen, ob die
Tatsache, dass Schweitzer mehrere autobiographische Dokumente geschrieben

habe, nicht aus Sorge um die Wahrheit geschehen sein könnte. Als
Theologe, dem die Wahrheit vermutlich wichtig war, könnte für Schweitzer
Ehrlichkeit mit sich selber durchaus eine Rolle gespielt haben. Auch wenn
die beiden Vermutungen dahingestellt bleiben müssen, so wird daran Molls
Tendenz sichtbar, Schweitzer als Selbstinszenierer, wenn immer möglich, zu
diffamieren.

Molls viertes Kapitel ist betitelt mit „Entschluss, Urwaldarzt zu werden".
Moll greift für Schweitzers Berufswechsel nicht Missionar, sondern Urwaldarzt

zu werden weniger auf zeitgenössisches Dokumentationsmaterial
zurück, als dass er es für nötig erachtet, das Genre der Konversionsgeschichten
darlegen zu müssen. Er tut dies, indem er u.a. am Leben von Augustinus
konstitutive Merkmale von Bekehrungsgeschichten herleitet, ein Vorgehen,
das als problematisch erscheint, weil Moll selber zugibt, dass es zeitlich und
Schweitzer näherstehendere Konversionsgeschichten mit „nahezu
identischein] Merkmalen" (113) gibt, ja sogar solche, aufweiche sich Schweitzer bei
seinem Lebens- bzw. Berufswechsel bisweilen brieflich selber bezog. Auch
wenn zugegebenermassen Augustinus' Bekehrungsgeschichte exemplarischen

Charakter hat, so ist nicht einzusehen, warum historisch so weit
zurückgegriffen werden muss, wo doch Schweitzer zu seinen Lebzeiten
ähnliche Geschichten selber bekannt waren, die hätten beigezogen werden können,

zumal mit fast identischen Genremerkmalen.
Schweitzer gesteht, dass er dem „Ehrgeiz" zum ,,grosse[n] Gelehrte[n]"

nicht mehr anhänge; ihm gehe es „einfach" darum, „ein Mensch" „des praktischen

Handelns" zu sein (117). Hinweise, wonach sich Schweitzer für seine
Berufung i.S. einer Selbstinszenierung aufspielt, fehlen, zumal er sich seiner
liberalreligiösen Ideen wegen von der Missionarrolle in diejenige des Arztes
gedrängt sah, was ein Zusatzstudium erfordert hätte. Lapidar hält Schweitzer
fest, dass er „als unabhängiger medizinischer Helfer" nach Afrika gehen
wolle (122).

Schweitzers Ausdruck „medizinischer Helfer" legt nahe, dass ihm die Idee
der Hilfe an Kranken, nicht der Arztstatus wichtig war. Seinen ursprünglich
nicht selber gewählten Auftrag verbot ihm eine eigene Hochstilisierung.
Auch Schweitzers Zusatz, er werde als ein „unabhängiger" Mediziner in
Afrika arbeiten, hat nichts Grosssprecherisches an sich und lässt nur auf ein
gutes Selbstwertgefühl Schweitzers schliessen, was für seinen risikoreichen
Plan ja notwendig war.

Im fünften Kapitel „Ehrfurcht vor dem Leben" kommt Moll auf das Ethikmotto

von Schweitzer zu sprechen. Gemäss Schweitzers autobiographischer
Aufzeichnung soll dieses plötzlich und ungesucht aufgetaucht sein, als er
mit einem Kahn durch eine Nilpferdherde hindurch gefahren sei. Den
Ausdruck „Ehrfurcht vor dem Leben" habe er „in keiner Philosophie gefunden"

(128), ja er „glaube, der erste im abendländischen Denken zu sein"
(130), der eine Synthese aus dem leidvollen Weltgeschehen einerseits sowie
Welt- und Lebensbejahung andererseits vollzogen habe. Schweitzer selber



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 195

merkt dazu an, sein Ethikgrundsatz sei als eine Synthese aus Schopenhauers
und Nietzsches Denken bezeichnet worden (130). In Anbetracht solch
berühmter Namen ist dies für Schweitzer sicher ehrenvoll gewesen, doch
stammt der Hinweis nicht von ihm selber, ganz abgesehen davon, dass
Löbliches grundsätzlich nicht verschwiegen werden muss, so dies in adäquater
Form geschieht.

Moll weist in diesem Zusammenhang nach, dass Schweitzers Ethikgrundsatz
den Gedanken des Tierrechtes impliziert. Überhaupt mache dessen

Ehrfurchtsdevise bei drei Geistesströmungen der damaligen Zeit inhaltliche
Anleihen. Dazu gehörten: a) der eben erwähnte Gedanke vom Tierrecht, b) die
Lebensphilosophie, c) die Dialektik von Optimismus und Pessimismus.

Wie die Aufzählung zeigt, hat Moll viel Forschungsarbeit geleistet, was
wir anerkennen. Es stellt sich jedoch die Frage, warum Moll beim Tierrecht
bis ins 17. Jahrhundert zurückgreifen musste, wo er doch bei den Punkten b

und c auch nicht bei den Anfängen einsetzte. Es wäre konsequenter gewesen,

alle drei Strömungen im 19. Jahrhundert und zu Beginn des 20.
Jahrhunderts darzustellen.

Unsere Interessensfrage, ob Schweitzer - wie Moll im Untertitel seines
Buches behauptet - ein „Meister der Selbstinszenierung" sei, erscheint im
Blick auf Schweitzers Ethikdevise punkto gedanklicher Anknüpfungspunkte
bei den Geistesströmungen als höchst übertrieben. In der „Schlussbetrachtung"

fasst Moll seine Forschungsergebnisse folgendermassen zusammen:

„Der Albert Schweitzer, der schon in jungen Jahren auf der Suche nach einer
denknotwendigen Religion war, der mit seinen theologischen Forschungen
die Welt der Wissenschaft nachhaltig revolutionierte, der sich aus innerster
Überzeugung zum medizinischen Dienen entschied, dem auf mystische Art
der Begriff Ehrfurcht vor dem Leben zuteilwurde, der als Erster den Gedanken
der Tierethik in die europäische Philosophie einführte - dieser Albert
Schweitzer hat nie existiert" (185).

Der Leser wird zustimmen, dass eine so eindeutige Aussage wie diejenige, A.
Schweitzer als Mythos hinzustellen, eine weit lückenlosere Beweisführung
erfordert, als dies in Molls Buch der Fall ist. Ein solches Vorgehen macht
Molls Bemerkung im Vorwort, er gehe weder aus Groll noch Sensationslust
an Schweitzers Biographie heran, wenig glaubhaft.

Wenn Moll dem Theologen Schweitzer schlechterdings abspricht, die
Welt wissenschaftlich revolutioniert zu haben, so ist ein Körnchen Wahrheit
insofern darin enthalten, als dass er der neuen Leben-Jesu-Strömung, die
viele Gegner kannte, Unterstützung gewährt hat, so dass besser von
„mitrevolutioniert" statt „revolutioniert" gesprochen würde. Ähnlich steht es auch,
wenn Moll Schweitzers medizinisches Dienen aus innerer Überzeugung
heraus in Abrede stellt. Demgegenüber halten wir fest, dass Schweitzer seine
theologische Ausrichtung zunächst mit seinem Predigerberuf im Elsass

bezeugt hat, dass seine Anfrage für eine Missionstätigkeit von der angefragten
Missionszentrale eine Absage erhielt, so dass sich für Schweitzer der Dienst
am Mitmenschen vom theologischen Gebiet auf die medizinische Praxis-
ebene hin verschoben hatte. Zu seiner tiefsten Überzeugung gehörte es zu-



196 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

dem, von der „Theorie des Christentums", dem Predigen, zur „Praxis des

Christentums" überzuwechseln. Ob nun Ch. Wagner oder M. Schwantje den
ideellen oder wortwörtlichen Sinn der Ehrfurchtsdevise geprägt hat bzw.
haben, oder ob Schweitzer der Erste war (vgl. 187), berechtigt unseres
Erachtens nicht dazu, Schweitzers Ruf zu ruinieren, ihm meisterhafte
Selbstinszenierung zu unterstellen. Schweitzer hat ja im Blick auf sein
Ethikmotto geschrieben, er habe dieses „soviel" er „weiss, nie gehört" bzw.
„gelesen" (179), was von vorsichtiger Formulierung zeugt. Genauso sorgfältig
drückt er sich aus, wenn er schreibt: „Ich glaube" (130) der Erste im Abendland

zu sein, der an die Tierethikidee appelliert hat.
Wer diese Formulierungen überliest, baut selber mit an Schweitzers My-

thisierung, indem er Schweitzer unterstellt, Letzterer setze sich selber ein
Denkmal. Zusammenfassend lässt sich sagen: S. Moll versucht, Schweitzers
Personenkult in der Literatur kritisch entgegenzusteuern; er tut dies aber
auf wenig überzeugende, ja diffamierende Art. Beweis dafür ist allein schon
Molls Untertitel, dessen Nachweis das Buch so gut wie nicht erbringt.

Anita Gröli

MALDAMÉ, Jean-Michel : Création et créationnisme. Namur : Éditions jésuites
2014.163 p., ISBN 978-2-87356-639-5.

Le dernier livre du dominicain Jean-Michel Maldamé se propose de donner
une présentation de la conception biblique de création ce qui implique une
réponse critique au créationnisme que l'auteur définit comme « un mouvement

de pensée qui s'appuie sur le texte biblique pour récuser les acquis de
la science actuelle, en particulier la théorie de l'évolution » (8). Ayant
proposé plusieurs publications dans ce domaine, l'auteur situe son texte comme
une divulgation de niveau en simplifiant à la fois le langage technique de la

théologie et des différentes sciences qu'il fréquente. A partir de la lecture des

psaumes 8 et 19 qui évoquent la création et la place de l'homme en elle,
Maldamé s'arrête à l'émerveillement qui ne se réduit pas à une émotion,
mais qui est l'attitude du chercheur qui se laisse pousser à un
approfondissement. Le texte biblique exprime cette recherche avec des images qui
thématisent la création avec différentes activités comme pétrir, tisser ou
encore gérer (34-38). L'approfondissement de la confession de foi en la création

se fait jour pendant l'exil babylonien notamment avec le Deutero-Isaïe
(Is 42,5-9 ; 45,5-7 ; etc.) avec l'introduction du verbe bara (créer) dont Dieu
est l'unique sujet et qui est à entendre comme acte de parole. La question du
commencement du monde est abordée dans le souci d'éviter un concordisme
qui situerait l'origine et le commencement au même plan, car seulement la
reconnaissance de deux plans différents peut permettre « une heureuse
rencontre entre science et foi » (47s.). Ainsi faut-il distinguer la théologie de la

création avec en particulier la notion de création ex nihilo (52-57) de la question

scientifique du commencement du monde qui reste objet de débat
scientifique.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 197

L'auteur invite à partir de la contribution de Galilée à la clarification de

l'interprétation des textes scripturaires. Face au fondamentalisme biblique et
aux intégrismes qui proposent une vision statique de la Tradition, Maldamé
énonce trois principes pour connaître le sens littéral (non littéraliste) du
texte : 1. l'écrivain inspiré par Dieu garde toute « sa personnalité et ses

ressources intellectuelles » (78) ; 2. le texte biblique doit être interprété en
fonction des genres littéraires utilisés ; 3. le texte biblique est à lire dans son
contexte (par exemple les cosmologies de l'Ancien Orient). Ces principes
sont appliqués à deux questions majeures : l'origine de l'homme et la question

du mal. En ce qui concerne la première, attirons l'attention sur
l'interprétation de la « création spéciale » de l'homme non pas comme une
violence faite à la nature, mais en accomplissant sa tendance (110). Cela conduit
à ne pas penser l'homme avec une part animale à laquelle s'ajouterait une
part spirituelle (113), mais en tant que « humain » y compris dans sa corpo-
réité. La deuxième question du mal conduit à relire le récit biblique en Gn 2-
3 comme une étiologie qui veut rendre compte du présent de l'homme qui
cherche à situer le paradis et le péché au sens théologique et non pas scientifique,

étant donné que la nostalgie des origines n'entre pas dans le cadre de
la théorie de l'évolution (126s.).

L'auteur conclut avec trois questions d'interprétation qui permettent de

se distancer du point de vue créationniste : l'interprétation de l'inspiration
dans les textes bibliques (notamment à la lumière de Vatican II), l'interprétation

de la toute-puissance divine à la lumière de la creatio ex amore et
l'interprétation de berechit en Gn 1,1 comme principe (théologique) et non pas
commencement (évolutif) du monde. A travers son effort de divulgation,
l'auteur fait prendre conscience que le développement du dogme n'est pas
uniquement lié à l'approfondissement de la foi, mais aussi au progrès des
sciences qui poussent à un renouveau de la théologie de la création et de

l'anthropologie théologique.

Christof Betschart

Bulgakov, Sergij: Philosophie der Wirtschaft. Die Welt als Wirtschafts
geschehen, [Moskau 1912]. Aus dem Russischen übersetzt v. Katharina A. Breck-
ner u. Anita Schlüchter, redaktionell überarbeitet u. kommentiert v. Regula
M. Zwahlen unter Mitwirkung v. Ksenija Babkova, Barbara Hallensieben,
Elke Kirsten. Hrsg. v. Barbara Hallensleben/Regula M. Zwahlen Epiphania
5). Münster: Aschendorff Verlag; 2014, 350 S. - Sergij Bulgakovs Philosophie
der Wirtschaft im interdisziplinären Gespräch. Begleitband. Hrsg. v. Barbara
Hallensleben/Regula M. Zwahlen Epiphania 5a). Münster: Aschendorff
Verlag 2014,112 S., ISBN 978-3-402-12030-9.

Die vorliegende Ausgabe der Philosophie der Wirtschaft des russischen
Religionsphilosophen Bulgakov ist eine deutschsprachige Premiere und eine
wertvolle Dienstleistung für die deutschsprachige Leserschaft. Wie der
Untertitel andeutet, handelt es sich nicht um eine ökonomische Theorie im
engeren Sinne, sondern um eine Einbettung des Wirtschaftsgeschehens in eine



198 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

philosophische, religiöse und ästhetische Deutung des Weltprozesses. Die
Abhandlung ist verwurzelt im Erleben des Göttlichen. „Wer das
Unaussprechliche erlebt hat, und sei es auch nur einmal im Leben, der weiß
darum, und wer es nicht erlebt hat, dem kann man nichts darüber erzählen."
(124) Dazu gehört die Verankerung der Metaphysik „im Mutterschoss des

Lebens" (131), ihre Illustration und Konkretisierung in den Beschreibungen
von Konsum und Arbeit. Anknüpfungspunkt des an intertextuellen Bezügen
reichen Buches sind die Naturphilosophien Böhmes, Schellings und Baaders
sowie ihre produktive Weiterbildung in den Sophia-Spekulationen der
russischen Religionsphilosophie, um nur einige der wichtigsten Referenzpunkte

zu nennen.
Wer in die christlich-esoterische Literatur der „Böhmisten" eingelesen ist,

wird den Haupttext des vorliegendes Bandes mit Spannung und Genuss
durchlesen; wer die Bezüge wenig oder gar nicht kennt, wird durch den
sorgfältigen Anhang der Herausgeberinnen bestens unterstützt. Zusätzliche
Lesehilfen bietet ein Beiband zur Philosophie der Wirtschaft im interdisziplinären

Gespräch, in dem alle neun Kapitel des Buches von verschiedenen
Autoren kommentiert werden. Der Haupttext wird ergänzt durch Bulgakovs
Disputationsrede und einen Essai zur Natur in der Philosophie Valdimir
Solov'ev.

Ein tiefes und explosives Denken wie das von Bulgakov lässt sich kaum
resümieren. Es umspannt das ganze Repertoire von Harfentönen und düsteren

Bläserklängen, wie man sie in Jakob Böhmes Schriften findet, das
Spannungsfeld einer „paradiesischen Wirtschaft", in der die Beziehungen der
Menschen zur Welt noch ungestört waren, und einer Wirtschaft „nach dem
Sündenfall", die unter den Vorzeichen von Freiheit, Not und Notwendigkeit
steht, eine „sophianische" Wirtschaft, die durch eine „sophianische" Wissenschaft

erkannt wird, nämlich als ein Prozess, der seine letzte Finalität in
einer „Erlösung der Natur" durch den Menschen hat, in der sich der Mensch
nicht nur als Herrscher und Unterdrücker der Natur, sondern darüber hinaus

als „Orpheus der Natur" (Baader) erweisen kann. Ähnlich wie bei Franz
von Baader und Schelling wird ein Mittelweg zwischen Materialismus und
Spiritualismus gesucht.

Einer der zugleich faszinierenden und besonders umstrittenen Auffassungen

ist jene von der doppelten Natur nicht nur des Menschen, sondern
des Weltprozesses, in dem die göttlichen Kräfte und jene Luzifers miteinander

ringen. Neben der „verdorbenen" und verderblichen natura naturata
gibt es die ewige natura naturans. Mit diesem Wortpaar wird die christliche
und orthodoxe Orientierung durch eine Prise Pantheismus gewürzt, ohne
allerdings wie etwa der mehrfach zitierte Eduard von Hartmann den
Pantheismus doktrinär zu fixieren. Im Vergleich zu den teutonischen Vorgängern

Böhme und Baader ist die Schreibweise der russischen Epigonen
weniger „wild", sondern stilistisch geordnet und übersichtlich. Kants Philosophie

wird als „Studierstubenphilosophie" gezeichnet, die es nicht schafft, im
Dualismus von Erscheinung und Dings an sich den Begriff des realen
Handelns in der Welt richtig zu verorten; der naturphilosophische Status und
die Genese des „weltlosen" transzendentalen Subjekts bleiben ungeklärt.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 199

Wie bereits Franz von Baader meinte, wird Autonomie von Kant als
„Alleinwirkung" missverstanden. Die Kritik an Kant zielt auch gegen die akademische

Vorherrschaft des Neukantianismus und dessen Berührungsängste mit
der „unreinen" Ökonomie.

Der Vorteil gegenüber ökonomischer Fachliteratur ist eine Öffnung aller
Fenster und Türen des Stoffwechsel-Haushaltes, welche Ökonomie als
dynamischen Prozess des In-der-Welt-Seins durchsichtiger werden lassen. Der
Nachteil dagegen besteht in einer gewissen „Überbelichtung", wird doch der
Wirtschaftsprozess letztlich nur als ein Bestandteil der Welt- und
Heilsgeschichte, Ökonomie als Sprungbrett zur Erlösung betrachtet. Auch die
hybride Qualität von mit Bibelzitaten durchwirkten Wissenschaftstexten, welche

eine gewollte Zurücknahme der scharfen Grenzziehung zwischen
Wissenschaft und Theologie zum Ausdruck bringen und die bereits von Baader

als Signum einer restaurativen katholischen Soziallehre betrachtet und
gepflegt wurde, wird nicht zu einer Vergrößerung der Leserschaft beitragen.
Texte dieser „fermentierten" Art werden kaum populär werden, so wie es

weniger Liebhaber von Scriabin als von Chopin gibt. Die Erinnerung an eine
„sophianische" Dimension enthält ein kritisches Potential gegenüber einer
zersplitterten Wissenskultur, in der sich die Methoden, Stile und Resultate
der Einzelwissenschaften nicht mehr zu einem Ganzen fügen. Diese Kritik ist
nicht etwas wissenschaftsfeindlich, sondern sie anerkennt die begrenzte
Richtigkeit und Wichtigkeit der Wissenschaften. Sie weist dagegen die
„Apotheose der reinen Wissenschaftlichkeit" zurück und geht damit eine zeitbedingte

Koalition mit dem Aufstand der Lebensphilosophie gegen die
Vorherrschaft des „Formalismus" bzw. „Empirizismus" der Wissenschaften ein.
Im Unterschied zur Lebensphilosophie als Zeit- und Modeerscheinung ist
Bulgakov jedoch in den älteren Traditionen der sophianischen Mystik
verwurzelt. Eher kursorisch fällt Bulgakovs Kritik am philosophischen Pragmatismus

aus. Dies hängt wohl damit zusammen, dass der Schellingianer Bulgakov

(vgl. dazu den Beitrag von Matthias Maier im Beiband) am Ideal der
(einen) Wahrheit und der „Rechtfertigung der Wissenschaft" (127) festhält.
Dass er an William James einen geistigen Wahlverwandten hätte finden können,

hat er teilweise geahnt (vgl. 263L)
Bulgakovs Philosophie der Wirtschaft enthält eine im Detail erstaunlich

klar und lebhaft geschriebene Darstellung einer umfassenden Religions- und
Naturphilosophie, verknüpft mit einer anregenden Kritik des modernen
Wissenschaftsbetriebs; längere Schelling-Zitate in den Anmerkungen machen
sein Denken als produktive Weiterbildung romantischer und theosophischer
Gedanken kenntlich und - zumindest einer wohlwollenden und geduldigen
Leserschaft - auch zugänglich. Die begonnene Werkausgabe von Bulgakov
soll fortgesetzt werden. Im Anhang finden sich Textgeschichte, Bibliographie,

Texterläuterungen, Verzeichnis der griechischen Ausdrücke und
Namenregister. Die sorgfältige Edition und die prachtvolle Buchausstattung der
Reihe Epiphania machen die Lektüre zu einem Fest.

Jean-Claude Wolf



20o Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

HOYE, William J.: Die Wirklichkeit der Wahrheit. Freiheit der Gesellschaft und
Anspruch des Unbedingten Das Bild vom Menschen und die Ordnung der
Gesellschaft). Wiesbaden: Springer VS 2013. 293 S., ISBN 978-3-658-01337-0.

William J. Hoye, der Systematische Theologie in Münster lehrt, verfolgt mit
seinem Buch Die Wirklichkeit der Wahrheit kein alltägliches Ziel: Geht es
ihm doch um nichts weniger als den Aufweis der grundsätzlichen Bedeutung,

die Wahrheit und Wirklichkeit für den Menschen in seiner Lebenswelt
haben, und um den Zusammenhang, der zwischen beiden besteht. An sich
ein klassisches Feld philosophischer und theologischer Forschung, ist das
Thema in den letzten Jahren in den Hintergrund getreten, verdeckt von
Subjektivismus und Neo-Skeptizismus. Doch nichts ist dem Menschen näher:
die Wirklichkeit und ihr Wahrheitsgehalt. Umgekehrt ist auch die Wahrheit
wirklich und bleibt kein bloß theoretisches Konstrukt. Dieser einfachen und
klaren Wahrheit kommt Hoye in seinem Buch treffend auf die Spur.

Zu Beginn unterscheidet er zwischen .einer' Wahrheit, ,der' Wahrheit
und Wahrheit (ohne Artikel). Hoye verdeutlicht dadurch, dass es ihm um
.Wahrheit' im umfassenden Sinne geht, nicht um irgendwelche Wahrheiten
oder um einen eingeengten, spezifizierten, ja technischen Wahrheitsbegriff.
Dabei warnt Hoye vor den Extremen: Die Wahrheit ist nicht etwas, das
relativiert oder verabsolutiert werden kann. Sie ist nicht ins menschliche
Belieben gestellt, weder in der einen noch in der anderen Richtung (31-33).

Hoye wählt zur Ausarbeitung seiner Untersuchung von .Wahrheit' zwei
Durchgänge: Den ersten, kürzeren Durchgang (15-52) stellt das umfangreiche

erste Kapitel dar, das die Wahrheit als menschliche Wirklichkeit treffend

erfasst. Dabei geht der Autor anfangs auf das Widerständige der Wahrheit

ein, so dass sie heute vielen als Provokation erscheint (15-23). Darauf
folgt die Exposition der Themen, die für die Untersuchung von Bedeutung
sind.

Der zweite Durchgang ist ungleich länger (55-269). Er umfasst die
Kapitel II bis XIV. In diesem Abschnitt, der die im ersten Durchgang
vorgestellten Themen im Einzelnen ausfaltet, geht es Hoye um eine umfassende
Bestimmung der Wahrheit, um das Wesen und das Erscheinen von Wahrheit.

Hier legt der Autor einen wichtigen Grundstein: Wahrheit benötigt als
ihren Konvergenzpunkt das Gewissen (55-61). Damit wird klar, dass Wahrheit

immer verantwortete Wahrheit sein muss, die von der Person
wahrgenommen, verantwortet und vertreten wird.

Dieser Gedanke stellt die Verknüpfung zu der von Christoph Böhr
herausgegebenen Reihe dar, in der das Buch erscheint: Das Bild vom Menschen
und die Ordnung der Gesellschaft. Die Wirklichkeit der Wahrheit ermöglicht

der Person und ebenso einer Gruppe von Personen, der Gesellschaft,
Orientierung und Freiheit. Die Wahrheit ist ferner Grundlage der Toleranz,
die nie auf Verlogenheit aufbauen kann (82-84). Wahrheit benötigt des
weiteren Neugierde und Zweifel, um bestehen zu können (93-100 u. 123-134).
Gleichermaßen ist die Wahrheit Ursache der Freiheit (101-121) und der
Demokratie (135-142). So wird eine weitere Dimension der Wahrheit deutlich,
die für eine gute Gesellschaftsordnung unentbehrlich ist. Hoye setzt die



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 201

Wahrheit ebenfalls in Beziehung zur Klugheit (prudentia, 143-150), die den
Menschen sein Leben nach der Wahrheit ausstrecken und ausrichten lässt,

zur Weisheit (sapientia, 151-169), die über eine bloße Wirklichkeitserkenntnis
hinausgeht, und auch zum Glauben {fides, 191-203), der sich vor der

Wahrheit zu verantworten und mit ihr in Übereinstimmung zu stehen hat,
um nicht Häresie (235-246) oder Aberglaube zu werden. Dies ist möglich, da

Gott als die Wahrheit selbst begriffen werden kann (171-190), da er als
höchste Realität der Konvergenzpunkt von Sein und Wirklichkeit ist. Nur im
Innewerden der Wahrheit Gottes kann der Glaube als Überzeugung zur
Wahrheit in Beziehung gesetzt werden. Andernfalls wäre er bloße Vermutung

und keine Gewissheit. Schließlich kommt Hoye auf ein für die Theologie

wichtiges Verhältnis zu sprechen: Wahrheit und Offenbarung (205-233).
Dabei ist es wichtig festzustellen, dass die Bibel zwar die Heilswahrheit
verkündet, aber mögliche historische oder sachliche Kontingenzen auf die zwar
göttlich inspirierten, aber dennoch menschlich gebliebenen Verfasser der
Heiligen Schrift zurückzuführen sind.

Hoyes Buch schließt mit einem für den Menschen wichtigen und tröstenden

Gedanken: Die Glückseligkeit ist für den Menschen in der Wahrnehmung

der Wahrheit zu finden (247-269). Dies ist aus zwei Gründen tröstlich:
Erstens, da der Mensch die Möglichkeit zur Glückseligkeit überhaupt
besitzt, und zweitens, da der Mensch nicht eine von der Wirklichkeit,
insbesondere der höchsten Wirklichkeit, getrennte Entität ist, sondern über die
Wahrnehmung der Wahrheit eine verbindende Einsicht in das Höchste
gewinnen kann.

Hoye nimmt aus der Philosophie des Thomas von Aquin auf, dass sich in
der reinen Einsicht, in der forma intelligibilis, Gott mit dem menschlichen
Bewusstsein berühren kann. Dies ist nicht nur der höchste Moment menschlicher

Erkenntnis überhaupt, sondern gleichzeitig auch der Punkt höchster
Glückseligkeit des Menschen, da er sich in der Wahrheit mit der Wirklichkeit

in Übereinstimmung weiß. Ähnlich heißt es bei Josef Pieper in Wahrheit
der Dinge (1947): „Wahrheit im eigentlichsten Sinne also kann von einem
dinglich Wirklichen insofern ausgesagt werden, als die innere Gestalt dieses
Wirklichen einer Ur-Form nachgebildet ist, die in einem schöpferisch
erkennenden Geiste wohnt."5 Ein wenig zuvor heißt es bei Pieper auch, dass „der
Bereich des Seienden sich nicht weiter erstreckt als der Bereich der Dinge,
die auf den erkennenden Geist bezogen sind, und daß es folglich kein Sein
gibt, dem dieser Bezug nicht zukäme."6 Für den Zusammenhang zwischen
Wirklichkeit und Wahrheit, um den es Hoye im Wesentlichen geht, wird
daraus ersichtlich, dass in einem ersten Schritt alles Seiende in Gott als höchstem

erkennenden Geist erkannt und damit im Sein gesichert ist, und zweitens,

dass für den Menschen die Erkenntnis Gottes selbst „schöpferisch"7 ist
und sein Handeln beeinflusst. „Der Mensch", so Hoye, „kann nur etwas er-

5 Pieper, Josef: Wahrheit der Dinge. Eine Untersuchung zur Anthropologie des Hochmittelalters.

3. Auflage. München: Kösel 1957, 48.
6 PIEPER: Wahrheit der Dinge, 39.
7 Pieper: Wahrheit der Dinge, 50.



202 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

kennen, das Sein hat. Entspricht seine Erkenntnis dieses Seienden der
Wirklichkeit, so hat er eine Wahrheit erkannt. Dies ist seine alltägliche Art und
Weise, Wahrheiten zu erkennen." (254) Dieser Gedanke von der Wahrheitsfähigkeit

des Menschen beruht auf der Tatsache, dass „bei Gott sein Sein mit
seiner Wahrheit von vornherein identisch [ist]." (255) Gott muss sich also
nicht als wahr und seiend erkennen oder erkannt werden, da er es von
vornherein schon ist. Auf der Grundlage dieses apriorischen Seins kann der
Mensch die Wirklichkeit in Wahrheit erkennen.

Mit diesen Überlegungen rundet Hoye nicht nur sein Buch ab. Er stellt
mit dieser Überlegung auch eine geglückte Verbindung zwischen praktischer
und theoretischer Philosophie her, die in der zeitgenössischen Philosophie
nicht selten als stark voneinander getrennte .Disziplinen' der Philosophie
wahrgenommen werden und damit in unfruchtbarer Weise auseinanderfallen.

Die Philosophie verliert damit ihre Einheit im Denken.
Nicht nur durch diesen bemerkenswerten Schlussgedanken besticht Ho-

yes Buch, sondern auch durch den unprätentiösen Stil, mit dem er ein wichtiges

philosophisches Thema in verständlicher Weise vorträgt: die Bedeutung

der Wahrheit als unumstößliche Wirklichkeit für den Menschen und
die Wahrheitsfähigkeit des Menschen selbst, der sich in der Wirklichkeit
orientieren und damit bewähren muss.

Viele andere gegenwärtige Philosophen und Theologen würden sich an
einem solchen Thema überheben oder in Gefahr geraten, als jemand zu gelten,

der nicht auf der Höhe der Forschung steht. Auf William J. Hoye trifft
dies alles in keiner Weise zu. Er erschließt den Lebensbezug, den die Wahrheit

hat, da sie wirklich ist und lebensprägend sein kann, wenn sie in der
richtigen Weise wahrgenommen wird: eine „Erlebnisweise", die, so Hoye,
nur in dieser „paradoxen Redewendung von der Wahrnehmung der Wahrheit"

(269) Ausdruck finden kann. Es ist Hoyes Verdienst, dieses klassische
Thema der philosophia perennis in die philosophische und theologische
Diskussion zurückzuholen oder sie aktuell zu halten.

Hans Otto Seitschek



Rezensionen Theologie

PECH, Justinus C./SCHACHENMAYR, Alkuin (Hgg.): Zwischen Philosophie und
Theologie. Interpretationen zu zentralen fundamentaltheologischen Begriffen.
Heiligenkreuz: Be&Be-Verlag 2013, 210 S., ISBN 978-3-902694-55-3.

Die Formulierung, die den Titel des Werkes bildet, kann in unterschiedlicher

Weise gelesen werden. Was ist mit dem „zwischen" gemeint? Etwa:
„Der Dialog zwischen Philosophie und Theologie" oder „Der Streit (um die
Wahrheit) zwischen Philosophie und Theologie" oder „Die Begegnung
zwischen Philosophie und Theologie". Man könnte aber auch fragen: „Zwischen
Philosophie und Theologie" - gibt es da überhaupt etwas? „Zwischen
Philosophie und Theologie" ist da nicht ein Abgrund oder eine Schwelle oder ein
unüberwindbarer Graben?

Die Gesamtausrichtung des Sammelbandes, der Aufsätze von zeitgenössischen

Theologen und Philosophen vereinigt, geht klar sowohl aus den jeweiligen

Beiträgen als auch aus der von J.C. Pech OCist verfassten „Theologischen

Hinführung" hervor. Das „Zwischen" zwischen Philosophie und Theologie

bezeichnet ein fruchtbares Verhältnis, ein Verhältnis, in dem Philosophie

und Theologie nicht erst ins Gespräch miteinander gebracht werden,
sondern schon lange im Gespräch miteinander sind; in dem sie sich verstehen

und in dem jede der beiden Disziplinen dazu beiträgt, dass die andere
ihre spezifische Aufgabe wahrhaftiger, umfassender und besser begründet
erfüllen kann. Theologie und Philosophie haben nach dem hier durchgeführten

Ansatz eine Tendenz aufeinander zuzugehen und sich auf der Suche
nach der Wahrheit gegenseitig zu fördern. Aber damit nicht genug, die in
Untertitel, Vorwort und Hinführung herausgestellte fundamentaltheologische

Ausrichtung, die das ganze Werk maßgeblich bestimmt, ist durch die
angezeigte Verhältnisbestimmung der beiden Disziplinen vorgegeben. Die
„fundamentaltheologischen Begriffe", denen die Interpretationen der einzelnen

Beiträge gelten, benennen zentrale Themen der christlichen Theologie,
die aber zugleich (das Thema der „Kirche" bildet eine Ausnahme) Gegenstand

des philosophischen Denkens sind. Nach der Anlage und Durchführung

des Buches so, dass die theologische Reflexion auf die philosophische
sich stützt, und die philosophische in der theologischen sich weitergeführt
und zu größerer Bewusstheit gebracht sieht.

Fundamentaltheologie heißt hier also nicht in erster Linie methodische
und erkenntnistheoretische Selbstvergewisserung der Theologie als Wissenschaft,

sondern exemplarische Erprobung und Durchführung desjenigen
theologischen Denkwegs, der als solcher sich dem philosophischen Denken
öffnet und auf ihm aufbaut. Nur ein Teil der verhandelten Begriffe (Themen)
gehört dementsprechend der klassischen Fundamentaltheologie an: Wahrheit

(B. Körner), Glaube (J.C. Pech), Erfahrung (J. Splett), Symbol und Bild
(N. Betsch und M.C. Hastetter), Religion (R. Brague), Offenbarung (W.
Klausnitzer). Die anderen fallen in unterschiedliche Gebiete der materialen
Dogmatik, vor allem der theologischen Anthropologie, der Schöpfungslehre,



204 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

der Christologie, der Ethik und der Ekklesiologie: Person (R. Spaemann),
Liebe (C. Keppeler), Gewissen (H.B. Gerl-Falkovitz), Tod (A. Schachenmayr)
und Kirche (P. Hofmann). An all diesen Begriffen bzw. Themen wird
durchgeführt, was C. Keppeler in seinem Beitrag programmatisch formuliert: „Die
Aufgabe der Fundamentaltheologie als theologische Disziplin ist es, neben
der vernünftigen Selbstvergewisserung des eigenen Glaubens auch in
wissenschaftlicher Art und Weise rationale Fundamente zu legen, auf denen die im
Glauben begriffene Offenbarung angenommen werden kann." (84, vgl. 16) Es

ist also nicht die Offenbarung ihrerseits, die diese Fundamente legt, oder der
Glaube, der sie sich - als unersetzbares und unverwechselbares Organ der
Gotteserkenntnis - geben lassen würde. Dem von Keppeler skizzierten
Ansatz entspricht exakt die Charakteristik, die Pech an der Philosophie in ihrer
Beziehung zur Theologie hervorhebt: „Die Philosophie könnte man somit
auch als Ermöglichungsgrund für die sprachliche und wissenschaftliche
Auseinandersetzung über Gott bezeichnen" (13). So werden Glaube und Vernunft
in gut thomistischer Tradition und in klarer Differenz etwa zu M. Luthers
oder K. Barths oder auch B. Pascals Auffassung der Theologie in einem
geradezu komplementären Verhältnis gesehen. Wie dies im Einzelnen zu
fruchtbaren Perspektiven und Erkenntnissen führt, kann hier nur an zwei
Beispielen aufgezeigt werden, die für die Herausforderungen der heutigen
Zeit von Bedeutung sind. So etwa in anthropologischer und ethischer
Hinsicht, was R. Spaemann über das Verständnis des Menschen herausarbeitet:
„Eine Person ist .jemand' und nicht .etwas'. Es gibt keinen kontinuierlichen
Übergang von etwas zu jemand" (62). „Personen sind keine natürliche Art,
die wir durch Beschreibung identifizieren können. Niemand kann uns
vorschreiben, wann wir das Wort .Person' gebrauchen sollen [...]. Jemand .je¬
mand' und nicht .etwas' zu nennen, ist ein Akt der Anerkennung [...]" (ebd.).
Hier wird deutlich, wie eine philosophische Einsicht zugleich theologisch
fundiert und in ihrer Sprachmöglichkeit wohl auch theologisch inspiriert ist.
Von Spaemann selber wird angedeutet, welche Konsequenzen daraus für den
Umgang mit menschlichem Leben sich ergeben - angesichts der stets und
rasant wachsenden wissenschaftlichen und technischen Möglichkeiten.

Wenn J. Splett in seinem Beitrag über die „Erfahrung" auf das Verständnis

der Wahrheit kommt und schreibt: „Wahrheit meint [...] das Offenbarsein,

oder (noch knapper und radikaler) das Da-sein einer Wirklichkeit - für
jemanden" (126), dann wird einsichtig, wie der antike Begriff der Aletheia
(als Ent-bergung) dem biblischen Offenbarungsverständnis einen
unverzichtbaren Aspekt theologischer Orientierung und Formulierung gewissermaßen

zuträgt, wie aber andererseits das biblische Wahrheitsverständnis im
Sinne von Begegnung dem griechisch-antiken Verständnis eine unvergleichliche

Wendung gibt.

Hans-Christoph Askani



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 205

PrÉTOT, Patrick : L'adoration de la Croix. Triduum pascal Lex orandi. Nouvelle

série). Paris : Les Editions du Cerf 2014, 477 p., ISBN 978-2-204-10211-7.

Frère Patrick Prétot, moine de l'abbaye française de La Pierre-qui-vire, est
bien connu à l'Université de Fribourg pour ses cours en sciences liturgiques,
donnés au titre de professeur invité, et grâce à la codirection de plusieurs
thèses de doctorat avec notre professeur Martin Klöckener. Sa propre thèse
de doctorat soutenue en 2001 devant le Theologicum de l'Institut catholique
de Paris et l'Université Paris IV-Sorbonne a maintenant trouvé édition dans
la collection Lex orandi. Dans sa préface à l'ouvrage (7-11), Mgr. Joseph Doré,
à l'époque premier directeur de la thèse, aujourd'hui archevêque émérite de

Strasbourg et doyen honoraire du Theologicum de l'ICP, relève l'importance
capitale de cette étude historique, pour le rapport entre liturgie et théologie,
aussi pour la pastorale. Frère Patrick avait placé en tête de son Introduction
une citation du théologien allemand Jürgen Moltmann, protestant de tradition

réformée ; Mgr Doré l'évoque à la fin de sa préface. Moltmann écrivait
en 1972, dans son livre Le Dieu crucifié : « Il faut aujourd'hui que l'Eglise et la

théologie se souviennent du Christ crucifié pour montrer au monde sa liberté,

si toutefois elles veulent être ce qu'elles prétendent être : l'Eglise du
Christ et la théologie chrétienne. »

Le geste liturgique de l'adoration de la Croix, pratiqué aujourd'hui dans la
célébration catholique du Triduum pascal, a ses origines dans la piété des
fidèles palestiniens du 4e siècle. Prétot consacre les premiers chapitres à ces

origines, avec « Le récit d'Egérie » (femme provenant de la Galice, voire du
Sud de la Gaule, en pèlerinage en Palestine entre 381-384) et « L'apport du
Lectionnaire arménien » (du début du 5e s., permettant de vérifier les indications

d'Egérie) (35-72). Il faut ajouter, pour l'interprétation herméneutique
du geste dans la Liturgie du Vendredi Saint, l'enseignement mystagogique
des catéchèses de Cyrille, évêque de Jérusalem (vers la fin du 4e s.) (123-174).

Dès l'ouverture de l'œuvre de frère Patrick on retiendra deux constats
théologiquement et pastoralement significatifs, corroborés par le liturgiste
américain et romain Robert Taft : Eschatologie (par opposition à l'apocalyptique)

et histoire sont inséparables - le lien entre Pâque et passion de Jésus
est fondamental (57).

Dans la conclusion de la partie I du livre (71-72), nous pouvons relever
deux faits historiques : l'apparition du rite de l'adoration de la Croix à
Jérusalem, peut-être à l'occasion d'une réforme liturgique jérusalémite, est à

situer vers 381, quand justement Egérie arrive là-bas. Puis, on prendra
conscience de ce qu'à Jérusalem on pratique l'adoration de la relique de la croix,
trouvée peu avant sur place (en 326 par sainte Hélène, la mère de l'empereur
Constantin) - tandis que dans le rite correspondant à Rome, depuis le 7e

siècle, on adore la Croix (59-70). Mais Prétot entend ensuite traiter
essentiellement de la pratique propre à l'Eglise de Jérusalem.

Une partie substantielle de l'ouvrage est donc titrée « Le rite de l'adoration

de la croix » (73-121). Partant de la description de la vénération de la
relique de la croix à Jérusalem, posée sur une table comme Egérie l'indique,
et passant par l'analyse théologique du rite, l'auteur situe celui-ci dans l'en-



2o6 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

semble de la liturgie du Vendredi saint, en son lieu d'origine, aux moments
clé de la journée : c.à.d. la 3e, 6e et 9e heure. Le rattachement aux lieux est ici
important.

L'auteur traite de l'ample célébration de la Parole de Dieu, en vigile, entre
le repas du jeudi et l'aube du vendredi - selon les indications du lectionnaire
arménien et les catéchèses de Cyrille, alors que les informations d'Egérie
restent ici très sommaires. Plus que la série des lectures (à leur tour essentielles

dans la Vigile pascale), ce sont ici les psaumes de la veillée avec Jésus

qui structurent le tout (137-148). Puis, la procession entre la basilique con-
tantinienne de l'Eléona (c.-à-d. l'Oliveraie) et Golgotha est « la manifestation
de 'fierté'de ceux qui adorent la croix » (149). Psaumes, aussi lectures vétéro-
testamentaires et évangéliques, ponctuent la démarche.

Finalement vient, au lieu de mémoire qu'est la tombe, l'office de la 9e

heure, ici placé sous le titre « De l'ensevelissement à l'absence du corps »

(169-174). Prétot résume la situation: « La relique de la vraie croix n'est pas
un substitut de (la) présence corporelle de Jésus, mais elle entre dans le concert

des autres 'témoignages', c'est-à-dire des signes donnés au fidèle pour
qu'il soit assuré de la réalité de la résurrection. La relique 'témoigne' : elle
est donc à sa manière une 'parole' tout comme les Ecritures, les lieux et
certains objets inanimés telle la pierre du tombeau. Et cette parole n'est autre
qu'une promesse, celle de participer déjà en espérance à sa résurrection dans
l'attente de participer pleinement à sa gloire lors de son deuxième avènement

[...] qui sera accompagné du signe de la croix » (173).
Suivent alors deux parties théologiquement fondamentales de l'ouvrage

de frère Patrick : « Les enjeux théologiques de l'adoration de la croix » (175—

219) et « Pour une herméneutique de l'adoration de la croix » (221-251). Par
le développement de données théologiques et historiques amples et
complexes, il s'agit de mettre en lumière le rôle de cette célébration du Vendredi
saint dans le débat d'alors entre chrétiens et juifs, mais aussi dans
l'affermissement de l'orthodoxie trinitaire des grands Conciles face aux hérésies.
La croix a sa place dans l'ensemble de la proclamation du mystère pascal. La
Conclusion porte sur « la pertinence de la formule 'Adoration de la croix' »

(251-253). Patrick Prétot reconnaît le problème dogmatique de l'utilisation de

ce terme. Le langage liturgique francophone (et allemand) actuel parle plutôt

de « Vénération de la croix ». Patrick maintient le terme latin d'adoration
pour désigner un geste symbolique d'adhésion au mystère de la croix, à ne
pas considérer comme affirmation sur la nature théologique du geste. Il n'en
reste pas moins qu'actuellement telle utilisation de la notion « adoration »

peut être gênante.
La sixième et dernière partie de l'ouvrage est un essai d'actualisation

(255-280). Il y est évidemment question de l'actuelle liturgie catholique de la
semaine sainte (259-261), mais aussi du livre théologique du protestant Jürgen

Moltmann, Le Dieu crucifié (263-264) et de la problématique : « Adorer
la croix après Auschwitz » (277-280). La dette envers les juifs, accumulée par
une société aux origines chrétiennes, fausse le différend théologique
fondamental entre foi chrétienne et confession juive du Dieu unique. Il importerait

toutefois d'être attentif à cet écueil dès que l'on considère les enjeux



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 207

théologiques et l'herméneutique de l'adoration de la croix, soit dès l'entrée
en matière dans notre sujet - d'où aussi l'importance du rappel du Christ
crucifié au départ de toute réflexion, tel que Jürgen Moltmann l'entendait.
Nous pensons également à la Déclaration Nostra aetate du Concile Vatican II
de 1965.

Les annexes de l'ouvrage - y compris la totalité des notes - recouvrent
r8o pages : cela est assez lourd pour un livre par ailleurs très avenant.

La « Conclusion générale » (281-290) a été mise au point par l'auteur à

Pâques 2014 - donc une bonne douzaine d'années après l'élaboration de
l'étude dans son ensemble. Une distance fructueuse pour synthétiser la
recherche Frère Patrick ouvre cette Conclusion par une référence à Dietrich
Bonhoeffer écrivant en 1936 à Karl Barth concernant l'urgence pour les

jeunes théologiens d'apprendre à prier et à lire l'Ecriture. De longue date, P.

Prétot est préoccupé par la question herméneutique de l'interprétation des

rites liturgiques. Il a pu se convaincre « que ce jour liturgique spécifique (le
Vendredi saint) est un lieu décisif pour une authentique compréhension du
mystère pascal » - avec la vénération de la croix comme geste « d'une
certaine manière 'synthétique' de cet office » (284-285). Le geste tel qu'il est

rapporté par l'Itinéraire d'Egérie est à comprendre « en relation avec les
Ecritures proclamées durant la journée du vendredi saint et leur interprétation

dans les Catéchèses de Cyrille de Jérusalem » (ibidem).
L'adoration de la croix est une célébration pascale en lien avec l'écoute de

la Passion selon saint Jean. Patrick Prétot termine son écriture avec une
confession autant personnelle qu'ecclésiale : « Si l'Eglise convie les chrétiens à

se rassembler pour célébrer la croix du Seigneur, c'est parce qu'elle sait que
la croix est devenue le signe du salut et le chemin de l'adoration en esprit et
en vérité [...] en chantant : Ta croix, Seigneur, nous la vénérons, et ta sainte
résurrection, nous la chantons : c'est par le bois de la croix que la joie est
venue sur le monde (Antienne Crucem Domini, du fond commun des textes
liturgiques d'Orient et d'Occident) (290).

Bruno Bürki

Ganoczy, A./Jeannerod, M. : Confiance par-delà la méfiance : un essai

pluridisciplinaire coll. Théologies). Paris : Ed. du Cerf 2013. 383 p., ISBN
978-2-204-09694-2.

Il s'agit d'un ouvrage interdisciplinaire écrit à deux voix, celle du théologien
Alexandre Ganoczy et celle du médecin spécialiste en sciences cognitives
Marc Jeannerot. Ce dernier décédera prématurément en 2011 laissant à A.
Ganoczy le principal travail de mise en forme du projet. Ceci ne facilite pas la
tâche de la critique, car il est difficile de savoir qui a écrit ou réécrit quoi.
Les ouvrages où on ne sait pas qui parle sont toujours ambigus. C'est
probablement cette situation qui donne au travail, disons-le d'emblée, une
impression de quelque chose d'inabouti. En effet, si le projet était « d'aborder
la dialectique confiance/méfiance dans ses dimensions psychologiques, neu-



2o8 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

roscientifiques, philosophiques et théologiques » (221) nous n'en avons là
malheureusement qu'une ébauche.

On peut diviser l'ouvrage en trois parties : 1) deux chapitres sur la
psychologie de la confiance et l'apport des neurosciences, puis 2) une très
longue deuxième partie décrivant divers lieux où se joue la dialectique
confiance-méfiance, et finalement 3) une partie qui explore la confiance ou plutôt

la méfiance dans l'espace ecclésial et d'une manière plus théorique dans
le cadre de la foi.

On commence donc par une psychologie de la confiance/méfiance,
psychologie clinique d'abord où la confiance est repérée à partir de la première
enfance et de la structuration de l'individu dans l'interaction basale avec sa
mère puis dans la famille qui est présentée comme une école de confiance et
qui, pour autant qu'elle reste ouverte, fonctionne comme « base de départ
pour entrer dans le monde » sachant conjuguer dépendance et indépendance.

Suit un long développement sur la neuropsychologie qui à notre avis
montre ses limites par les conclusions auxquelles elle aboutit qui rejoignent
celles des cliniciens. Fallait-il tout ce détour, fort intéressant, par les aires
cérérales ou les neurones miroirs pour conclure que « le va-et-vient entre
confiance en l'autre et confiance en soi semble jouer un rôle capital » ou que
« le regard positif porté par l'autre est un déterminant de l'estime de soi »

Ces éléments sont mieux mis en évidence dans une petite section consacrée
à Carl Rogers et à sa méthode thérapeutique basée sur la confiance. Il n'y a

pas et cela aurait été intéressant de prise de distance critique par rapport à

l'apport des neurosciences. Est-ce que la compassion ou la confiance peuvent
être réduites à des interactions neuronales, la question a été souvent posée,
mais peut-être faut-il la pousser plus loin et se demander même si l'apport
de ces sciences dont on fait grand cas aujourd'hui fait avancer notre compréhension

de la confiance. Elles ne sont certainement pas inutiles, mais comme
simple substrat pour quelque chose qui les dépassera toujours infiniment.
Peut-être est-on dans le même rapport que celui qui lie l'art pianistique et la

physiologie des muscles de la main. Si on oublie cette dernière, on ne perd
pas grand-chose, tandis que si on se focalise dessus on risque de ne plus
considérer que ce qui est observable et d'oublier l'impalpable qui représente
l'essentiel de ce qu'exprime un pianiste.

On aurait pu attendre ce genre de réflexion de la deuxième partie qui
consiste en un seul et interminable chapitre intitulé « éléments d'une
philosophie concrète de la confiance/défiance ». En fait de philosophie, on a un
alignement de descriptions très générales des lieux où devrait se jouer le
rapport confiance-méfiance : le couple, les relations élève-enseignant ou
patient-médecin, l'économie, l'Union européenne et l'Église catholique. Il est
certes très intéressant et interpellant de visiter ces lieux et d'y apprécier le

jeu de la confiance-méfiance. Mais en général on reste sur sa faim, car il y a

très peu d'analyse, on reste à un niveau très descriptif, alignant les auteurs et
les considérations les unes après les autres sans synthèse et sans prise de
position argumentée. Cela est très regrettable, car les portes entrouvertes
s'avèrent passionnantes, et l'outil de la confiance aurait dû être poussé plus
avant et d'une manière beaucoup plus différenciée. Il aurait fallu par exemple



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 209

faire référence aux formes faibles et fortes de la confiance mises en évidence
par d'autres auteurs (Marzanno). En effet, la confiance dans le couple n'est

pas de la même densité que la confiance dans le jeu économique ou encore il
aurait fallu une réflexion vraiment philosophique pour faire de la subsi-
diarité autre chose qu'une manière de répartir les tâches et en montrer la
vraie densité anthropologique. Là le théologien aurait pu valablement se

mettre en avant et montrer la différence entre la subsidiarité de la communauté

européenne et la subsidiarité de l'enseignement social de l'Église.
C'est d'ailleurs aussi le théologien qu'on attendait sur le don, la gratuité,

ou le saut dans le vide de la foi. Quelques pages, dans la dernière partie sur
la théologie de la foi-confiance, montrent l'affleurement de cette dimension
d'une confiance qui ouvre sur l'insaisissable, sur l'infini des possibles et donc
sur l'espérance qui est motrice de créativité (318-324). Ces passages sont
malheureusement rares et le théologien se borne trop souvent à faire montre
de sa méfiance vis-à-vis de l'institution ecclésiale et de ceux qui la
gouvernent comme dans les 30 pages où il s'en prend à Benoît XVI et à son livre
Lumière du monde sans qu'on comprenne trop bien la place de cette critique
dans l'argument de l'ouvrage.

Peut-être dans ses manques cet ouvrage dont on tire cependant quelque
profit génère-t-il l'envie de poursuivre et d'approfondir la réflexion. La carte
de géographie de la confiance qu'il dresse à trop grands traits ne demande
qu'à être approfondie et précisée. Il est peut-être alors précieux de, comme il
le fait, désigner les lieux d'intérêt pour qu'on s'y arrête.

Thierry Collaud




	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

