
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 1

Artikel: Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes

Autor: Göcke, Benedikt Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761292

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Benedikt Paul Göcke

Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes

Obwohl sich die Idee der Unendlichkeit Gottes wie ein Tiefenstrom durch
die religionsphilosophische Analyse des Wesens Gottes zieht, ist es nicht
klar, was genau es bedeutet, zu behaupten, dass Gott unendlich ist. Um
diese Aussage zu klären, werde ich zunächst einen synkategorematischen
und einen kategorematischen Unendlichkeitsbegriff voneinander
unterscheiden. Während eine synkategorematische Analyse der Unendlichkeit
Gottes auf die Unendlichkeit einzelner göttlicher Attribute beschränkt ist,
besteht der Kern der kategorematischen Analyse darin, dass Unendlichkeit
als ein eigenständiges kategoriales Attribut Gottes aufgefasst wird. Nach
einer kurzen Kritik der Leistungsfähigkeit einer synkategorematischen
Analyse der Unendlichkeit Gottes wird die Analyse des kategorematischen
Unendlichkeitsverständnisses zeigen, dass die Rede von der Unendlichkeit
Gottes als eigenständigem göttlichen Attribut eine Chiffre dafür ist, dass

Gott als erstes Prinzip der Schöpfung alle in der Schöpfung zu findenden
Unterschiede in der Einheit seines Wesens vereint. Ich ende mit einigen
kurzen Bemerkungen über die Voraussetzungen und Konsequenzen dieser
Interpretation der Unendlichkeit Gottes.

l. Interpretationen der Unendlichkeit Gottes

Es gibt mindestens vier verschiedene Möglichkeiten, die Unendlichkeit
Gottes zu verstehen.1 Erstens kann die Aussage „Gott ist unendlich"
verstanden werden als Abkürzung einer Redeweise, die Gott die klassischen
Attribute Allmacht, Allwissenheit, moralische Vollkommenheit und Ewigkeit

zuspricht.2 Wer dieser Interpretation folgend von der Unendlichkeit

1 Vgl. HART, David Bentley: Notes ort the Concept of the Infinite in the History of Western
Metaphysics, in: HELLER, Michael/WOODIN, W. Hugh (Hgg.): Infinity: New Research Frontiers.

Cambridge: Cambridge University Press 2011, 255-74, hier 255: "There is not - nor has
there ever been - any single correct or univocal concept of the infinite." Vgl. auch HILBERT,
David: On the Infinite, in: HEIJENOORT, Jean van (Hg.): From Frege to Gödel. Cambridge:
Harvard University Press 1967, 369-392, hier 371: "The infinite has always stirred the emotions

of mankind more deeply than any other question; the infinite has stimulated and fertilized

reason as few other ideas have; but also the infinite, more than any other notion, is in
need of clarification."

2 GELLMAN, Jerome I.: Experiencing God's Infinity, in: American Philosophical Quarterly
31 (1994) 53-61, hier 53, vertritt beispielsweise diese Option: "Now it is a tenet of these same
religions that God is omnipotent, omniscient, perfectly good, and eternal. Let us abbreviate
this into saying that these religions teach that God is infinite."



Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes 143

Gottes spricht, behauptet nicht mehr, als dass Gott allmächtig, allwissend,
ewig und moralisch vollkommen ist.

Zweitens kann die Rede von der Unendlichkeit Gottes zum Ausdruck
bringen, dass das Wesen Gottes kein Objekt menschlichen Verstehens ist.
Augustinus fasst diese Position prägnant zusammen, wenn er sagt: „Si
comprehendis, non est Deus." Wer diese Interpretation zugrunde legt, der
behauptet mit der Unendlichkeit Gottes die epistemische Unzugänglichkeit

Gottes per se.

Drittens kann sich die Rede von der Unendlichkeit Gottes auf eine
Eigenschaft eines bestimmten göttlichen Attributes beziehen. Wer in diesem
Sinne von der Unendlichkeit Gottes spricht, der meint damit beispielsweise,

dass die Extension göttlichen Wissens unendlich ist oder dass Gottes

Macht vollkommen ist.
Viertens kann mit der Aussage „Gott ist unendlich" auf eine kategoriale

Eigenschaft Gottes selbst Bezug genommen werden, die nicht auf die
klassischen Attribute reduzierbar ist und einen eigenständigen Aspekt göttlichen

Seins repräsentiert.
Da der ersten Option folgend die Rede von der Unendlichkeit Gottes

kein eigenständiges Forschungsfeld konstituiert - die Unendlichkeit Gottes

ist hier nur eine façon de parier mit der auf die klassisch göttlichen
Attribute referiert wird -, kann diese Interpretation im Folgenden ignoriert

werden. Ebenso verhält es sich mit der zweiten Option: Wer
annimmt, dass die Behauptung der Unendlichkeit Gottes ausdrückt, dass wir
von Gott nichts wissen können, der verwendet den Begriff der Unendlichkeit

in einem epistemologischen Sinne und muss diese Verwendung, wenn
sie nicht bloße Behauptung bleiben soll, selbst durch eine weitergehende
Interpretation der Unendlichkeit Gottes rechtfertigen.

Für eine philosophisch fruchtbare Analyse der Unendlichkeit Gottes
verbleiben die dritte und die vierte Möglichkeit. Da die dritte Möglichkeit,
Unendlichkeit zu verstehen, notwendigerweise durch die Wahl eines
göttlichen Attributes und die Präzisierung der Hinsicht, in welcher von der
Unendlichkeit dieses Attributes gesprochen werden soll, ergänzt werden
muss, wird die ihr entsprechende Form der Unendlichkeit als synkategore-
matische Unendlichkeit verstanden. Aufgrund ihrer Annahme, dass
Unendlichkeit eine eigenständige Qualität göttlichen Seins ist, wird die vierte
Möglichkeit, von der Unendlichkeit Gottes zu sprechen, als Analyse der
kategorematischen Unendlichkeit Gottes bezeichnet.3

3 Ich folge hier der Unterscheidung, die eingeführt wurde von Tapp, Christian: Eternity
and Infinity, in: Tapp, Christian/RUNGGALDIER, Edmund (Hgg.): God, Eternity, and Time.
Farnham: Ashgate Publishing Company 2011, 99-116, und dann in der Emmy Noether
Nachwuchsgruppe Infinitas Dei unter der Leitung von Christian Tapp weiter ausgearbeitet wurde,
siehe GÖCKE, Benedikt/TAPP, Christian: Introduction: The Infinity of God, in: DerS./DeRS
(Hgg.): The Infinity ofGod. Scientific, Philosophical and Theological Approaches. Indiana: The
University of Notre Dame Press (voraussichtlich 2016). Alternativ und mit einigen



144 Benedikt Paul Göcke

2. Synkategorematische Unendlichkeit

Die synkategorematische Interpretation der Unendlichkeit Gottes geht
davon aus, dass die Rede von der Unendlichkeit Gottes durch die Analyse der
Unendlichkeit zumindest einiger der klassisch göttlichen Attribute präzisiert

werden kann. Um diese Analyse durchzuführen, muss der Sache nach
in einem ersten Schritt geklärt werden, welche Attribute Gott überhaupt
zugeschrieben werden können. Je nach Gottesbegriff wird die Liste der in
Frage kommenden göttlichen Attribute dabei stark variieren. Während
beispielsweise klassische Theisten von der Ewigkeit Gottes ausgehen, geht
der offene Theist von der Zeitlichkeit Gottes aus.4 Sobald eine Liste göttlicher

Attribute aufgestellt ist, muss in einem zweiten Schritt gezeigt werden,

welche dieser Attribute geeignet sind, durch die Spezifizierung der
Hinsicht ihrer Unendlichkeit semantisch präzisiert zu werden. Dazu muss
geklärt werden, in welcher Hinsicht von der Unendlichkeit eines gewählten

Attributes gesprochen werden kann.
Prima facie stehen uns folgende Interpretationen zur Verfügung, wobei

nicht jede Interpretation für jedes Attribut gleichermaßen plausibel ist.
Erstens: Dass ein göttliches Attribut unendlich ist, kann bedeuten, dass
seine Extension aus unendlich vielen Elementen besteht. Die Extension
des Attributes kann dabei entweder als unendliche Menge einzelner
Elemente oder als unendliches Kontinuum verstanden werden. Zweitens:
Dass ein göttliches Attribut unendlich ist, kann bedeuten, dass seine In-
tensio unendlich ist. Dies kann entweder bedeuten, dass Gott ein Attribut
in einem unendlichen Grad realisiert oder dass das entsprechende göttliche

Attribut der Archetyp der entsprechenden Eigenschaft ist. 5

2.1 Extensionale Unendlichkeit

Um die extensionale Unendlichkeit eines göttlichen Attributes zu präzisieren,

muss zunächst geklärt werden, was notwendig und hinreichend dafür
ist, um überhaupt ein Element in der Extension des jeweiligen Attributes
zu sein. Es muss eine Einheit gefunden werden mithilfe derer die Elemente
der Extension bestimmt und gemessen werden können.6 Im Anschluss da-

Ergänzungen kann die synkategorematische Unendlichkeit auch als quantitative und die
kategorematische Unendlichkeit als qualitative Unendlichkeit verstanden werden.

4 Je nach Attribut wird die Spezifizierung der Unendlichkeit Gottes anders gestaltet sein.
Vgl. zur Logik des Begriffes „Gott": GÖCKE, Benedikt Paul: An Analytic Theologian's Stance
on the Existence ofGod, in: European Journal for Philosophy of Religion 5 (2013) 129-146.

5 Für weitere Details siehe GÖCKE, Benedikt/TAPP, Christian: Introduction: The Infinity of
God, in: DERS./DERS (Hgg.): The Infinity of God. Scientific, Philosophical and Theological
Approaches. Indiana: The University of Notre Dame Press (voraussichtlich 2016).

6 Vgl. OPPY, Graham: Philosophical Perspectives on Infinity. Cambridge: Cambridge
University Press 2006, hier 136: "A measurement scale is a function from the properties of
objects and events to a number system. A useful measurement scale captures a homomor-



Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes 145

ran muss eine geeignete Definition der Unendlichkeit der entsprechenden
Extension aufgestellt werden.7 Sind beide Bedingungen erfüllt, dann kann
die extensionale Unendlichkeit des entsprechenden göttlichen Attributes
angegeben werden.8

Betrachten wir ein paradigmatisches Beispiel: Wenn die Unendlichkeit
göttlicher Allwissenheit spezifiziert werden soll, dann muss dieser Analyse
folgend zunächst festgelegt werden, was notwendig und hinreichend dafür
ist, um ein Element in der Extension göttlichen Wissens zu sein. Hier bietet

sich als Maßeinheit die Kategorie der Propositionen an. Das Wissen
einer Person wird im extensionalen Sinn durch die Anzahl der wahren
Propositionen bestimmt, die diese Person explizit vor Augen hat.9 Wenn die
Extension als Menge diskreter Elemente verstanden wird, dann bietet sich
weiterhin eine mengentheoretische Definition der entsprechenden Unendlichkeit

an: Gottes Wissen ist genau dann unendlich, wenn es keine natürliche

Zahl n gibt, welche die Anzahl der von Gott gewussten Propositionen
ist.10 Von der extensionalen Unendlichkeit Gottes in Bezug auf seine
Allwissenheit zu sprechen bedeutet hier also, dass Gott unendlich viele wahre
Propositionen explizit vor Augen hat.

phism between structural features of the measured properties [...] and structural features of
numbers [...]. In the standard case, the system of numbers is the real numbers." Vgl. auch
RESCHER, Nicholas: Leibniz' Conception of Quantity, Number, and Infinity, in: The Philosophical

Review 64 (1955) io8-r4, hier 109: "How to measure quantity? Measurement is comparison

with a unit. First it must be decided what kind of unit is suitable; next such a unit is
selected (arbitrarily); then, finally, an appropriate comparison can be made."

7 Wenn Extension als unendliche Extension diskreter Elemente verstanden wird (multi-
tudo infinita), wird davon ausgegangen, dass jedes einzelne Element der Extension klar und
abzählbar von anderen Elementen unterschieden werden kann. Wird die Extension als
unendliches Kontinuum aufgefasst (magnitudo infinita), dann ist das Kontinuum überabzähl-
bar, da es zwischen zwei beliebigen Elementen immer ein drittes Element gibt.

8 Vgl. OPPY, Graham: God and Infinity: Directions for Future Research, in: HELLER,

Michael/WOODIN, W. Hugh (Hgg.): Infinity: New Research Frontiers. Cambridge: Cambridge
University Press 2011, 233-254, hier 242: "In every case, the attribution of one of these
properties to God brings with it quantification over a domain of objects, and, in each case, there
is then a serious question to address concerning the measure or cardinality of that domain."
Vgl. auch STEINHART, Eric: A Mathematical Model ofDivine Infinity, in: Theology and Science

7 (2009) 261-274, hier 261.

9 Vgl. OPPY: Future Research, 243: "Every proposition that (one) knows is a proposition
of which (one) has explicit representation."

10 Vgl. COCCHIARELLA, Nino: Infinity in Ontology and Mind, in: Axiomathes 18 (2008) 1-

24, hier 10: "A set is infinite, of course, if, and only if, it is not finite, where by finite we mean
that the set has finitely many members - i. e., that for some natural number n, the set has n

many members." Für eine andere Definition unendlicher Mengen, derzufolge eine Menge
unendlich ist, wenn es eine eineindeutige Abbildung der Menge auf eine ihrer Teilmengen
gibt, vgl. DOTTERER, Ray: The Definition ofInfinity, in: The Journal of Philosophy, Psychology
and Scientific Methods 15 (1918) 294-301, 294.



146 Benedikt Paul Göcke

2.2 Intensionale Unendlichkeit

Neben der extensionalen Interpretation der Unendlichkeit eines göttlichen
Attributes steht die intensionale Interpretation. Diese spezifiziert die
Unendlichkeit eines göttlichen Attributes nicht anhand der Elemente seiner
Extension, sondern anhand des ontologischen Grades seiner Realisierung
in Gott, der je nach Interpretation entweder als unendlicher Grad der
Realisierung oder als archetypische Realisierung dieser Eigenschaft verstanden
wird. Grundlegend für diese Art der Analyse ist die Annahme, dass es
unterschiedliche Grade der Realisierung einer Eigenschaft gibt und dass

angegeben werden kann, anhand welcher Kriterien ein entsprechender Grad
der Realisierung gemessen werden kann.n

Betrachten wir als Beispiel erneut das Attribut der göttlichen Allwissenheit.

Im Gegensatz zur extensionalen Analyse geht die erste Art der inten-
sionalen Analyse nicht davon aus, dass Gott unendlich viele wahre Pro
Positionen kennt, sondern davon, dass im Unterschied zum menschlichen
Wissen der Grad des göttlichen Wissens unendlich ist, wobei der Grad des
Wissens beispielsweise dadurch bestimmt werden kann, wie klar, unfehlbar

und direkt ein Sachverhalt eingesehen wird. Während menschliches
Wissen immer von Zweifeln heimgesucht werden kann, ist Gottes Wissen
in diesem Sinne ein Wissen unendlich hohen Grades.12

Die zweite Art intensionaler Interpretation geht davon aus, dass die
Exemplifizierung einer Eigenschaft durch Gott den archetypischen Fall der
Realisierung dieser Eigenschaft dergestalt darstellt, dass alle anderen
Exemplifikationen dieser Eigenschaft ontologisch minderwertig sind und
der Grad ihrer Realisierung unendlich von der als archetypisch festgelegten

göttlichen Norm entfernt ist. Dieser Analyse zufolge ist Gottes Art und
Weise, etwas zu wissen, das paradigmatische Ideal dessen, was es heißt,
wissend zu sein. Unabhängig davon, wie sicher menschliches Wissen er-

u Die intensionale synkategorematische Analyse der Unendlichkeit Gottes versteht die
göttlichen Attribute als seien diese "freed from all earthly limits [...] by saying that [...] the
degree in which God possesses them exceeds all creaturely degrees infinitely" (TAPP: Eternity,

104-105).
12 Zu den graduellen Bestimmungen der Eigenschaft Wissend-zu-sein vgl. auch HART-

SHORNE, Charles/REESE, William (Hgg): Philosophers Speak of God. New York: Humanity
Books 2000, 19: "Human so-called 'knowledge' of any concrete actuality is mostly ignorance
and for the rest mostly guesswork and probability. In the highest sense of 'knowledge,'
namely, direct, infallible, concrete, clearly conscious apprehension, we human subjects can
scarcely be said to have knowledge." Vgl. auch Tapp, Christian: Absolute infinity - a bridge
between mathematics and theology?, in: TENNANT, Neil (Hg.): Foundational Adventures:
Essays in Honor of Harvey M. Friedman. London: College Publications 2014, 77-90; TAPP,

Christian: Unendlichkeit in Mengenlehre und Theologie. Über tatsächliche und scheinbare
Beziehungen, in: BRACHTENDORF, Johannes/MÖLLENBECK, Thomas/NlCKEL, Gregor/SCHAEDE,
Stephan (Hgg.): Unendlichkeit: Interdisziplinäre Perspektiven. Tübingen: Mohr Siebeck 2008,
233-248, und TAPP, Christian: Infinity in Mathematics and Theology, in: Theology and
Science 9 (2011) 91-100.



Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes 147

scheint, es besteht immer eine unendliche Diskrepanz zum göttlichen Wissen.

2.3 Probleme synkategorematischer Unendlichkeitsanalysen

Obwohl sowohl die extensionale als auch die intensionale Analyse der
Unendlichkeit göttlicher Attribute prima facie in der Lage ist, die Rede von
der Unendlichkeit Gottes semantisch zu präzisieren, sind beide mit
Problemen konfrontiert, welche die Grenzen der Leistungsfähigkeit einer rein
synkategorematischen Unendlichkeitsanalyse aufzeigen.

Erstens: Obschon beispielsweise die extensionale Analyse der
synkategorematischen Unendlichkeit göttlichen Wissens eine Präzisierung der
Allwissenheit Gottes ermöglicht, stößt sie schnell auf folgendes Problem:
Es ist möglich, unendlich viele wahre Propositionen explizit zu wissen und
trotzdem nicht alle wahren Propositionen zu kennen. Jemand, der alle

Propositionen der Form „n ist eine natürliche Zahl" kennt, kennt zwar
unendlich viele wahre Propositionen, aber längst nicht alle wahren Pro
Positionen. Um die mit der Allwissenheit Gottes verbundene Intuition zu
präzisieren, dass Gott eben alles weiß, muss die extensionale Analyse erweitert

werden, indem verlangt wird, dass Gott unendlich viele wahre
Propositionen kennt und es keine wahre Proposition gibt, die Gott nicht kennt.
Das aber bedeutet, dass die Analyse dieser Art der Unendlichkeit
göttlichen Wissens alleine in Begriffen der Unendlichkeit der Extension göttlichen

Wissens nicht hinreichend präzise ist.1?

Zweitens: Ein Problem der intensionalen synkategorematischen
Interpretation ist, dass es nicht immer klar ist, ob sinnvollerweise von Graden
der Realisierung eines Attributes in einer Substanz gesprochen werden
kann oder davon, dass die Eigenschaftsrealisationen geschaffener Substanzen

nie den durch Gott realisierten Archetyp der Eigenschaft erreichen
können. Wie Tapp argumentiert, „one problem is the presupposition that
all these properties come in objective degrees, that these degrees are
objectively comparable, that there exists not only a maximum degree, but
also an infinite one etc."14. Obwohl beispielsweise die Idee naheliegt, dass

man den Grad des Wissen einer Person durch den Grad des Zweifels
charakterisiert, der dieser Person möglich ist, ist nicht unmittelbar
einleuchtend, was es bedeutet, in unendlicher Weise zu wissen oder über
archetypisches Wissen zu verfügen. Auch hier muss die Analyse der
Unendlichkeit göttlicher Attribute durch weitere Annahmen und Klärungen
spezifiziert werden.

3 Analoge Schwierigkeiten treten beispielsweise bei der extensionalen Analyse göttlicher
Allmacht auf. Wenn angenommen wird, dass Gott unendlich viele Sachverhalte aktualisieren
kann, ist damit nicht eo ipso sichergestellt, dass er alle relevanten Sachverhalte realisieren
kann, die ein allmächtiges Wesen realisieren können sollte.

14 TAPP: Eternity, 105.



148 Benedikt Paul Göcke

3. Kategorematische Unendlichkeit

Die synkategorematische Analyse der Unendlichkeit Gottes liefert auf der
einen Seite zwar gewisse semantische Klärungen unter Einbezug der
verschiedenen Hinsichten, in denen von der Unendlichkeit eines göttlichen
Attributes gesprochen werden kann, sie ist aber auf der anderen Seite
nicht hinreichend präzise und muss durch weiterführende interpretatori-
sche Annahmen ergänzt werden, um unseren intuitiven Begriffen göttlicher

Attribute zu entsprechen.
Neben der synkategorematischen Interpretation der Unendlichkeit Gottes

steht die kategorematische Interpretation. Diese geht davon aus, dass

die Unendlichkeit Gottes eine eigenständige Qualität göttlichen Seins ist,
die unabhängig von einer eventuell synkategorematischen Unendlichkeit
anderer göttlicher Attribute besteht.

3.1 Qualitative Endlichkeit

Um uns einem klaren Begriff qualitativer Unendlichkeit zu nähern, ist es

sinnvoll, von einem Begriff qualitativer Endlichkeit auszugehen, da seiner
Bedeutung nach Unendlichkeit prima facie die kontradiktorische Verneinung

von Endlichkeit ist. Des Weiteren ist es sinnvoll, davon auszugehen,
dass es Entitäten im weitesten Sinne des Wortes sind, denen wir qualitative

Endlichkeiten zuschreiben: Alles, über das eine Aussage gemacht werden

kann, ist in diesem Sinne eine Entität.^
Als Definition der qualitativen Endlichkeit einer Entität schlage ich

Folgendes vor:

Qualitative Endlichkeit: Eine Entität x ist qualitativ endlich genau dann,

wenn für jede Eigenschaft F gilt: entweder x ist F oder x ist nicht F.16

'5 Ich verwende den Begriff „Entität" synonym zum Begriff des Gegenstandes wie er von
CARNAP, Rudolf: Der logische Aufbau der Welt. Frankfurt am Main: Ullstein 1979, hier 1-5
definiert wird: „Der Ausdruck .Gegenstand' wird [...] stets im weitesten Sinne gebraucht, nämlich

für alles das, worüber eine Aussage gemacht werden kann. [...] Ob ein bestimmtes
Gegenstandszeichen den Begriff oder den Gegenstand bedeutet, ob ein Satz für Begriffe oder
für Gegenstände gilt, das bedeutet keinen logischen Unterschied, sondern höchstens einen
psychologischen, nämlich einen Unterschied der repräsentierenden Vorstellung. [...] Gegenstand

ist alles, worüber eine Aussage möglich ist."
16 Wenn Kant den Begriff eines Dinges verwendet, bezieht er sich dieser Interpretation

folgend ausschließlich auf qualitativ endliche Entitäten: „Ein jedes Ding aber, seiner
Möglichkeit nach, steht noch unter dem Grundsatze der durchgängigen Bestimmung, nach
welchem ihm von allen möglichen Prädikaten der Dinge, so fern sie mit ihren Gegenteilen
verglichen werden, eines zukommen muss. Dieses beruht nicht bloß auf dem Satze des

Widerspruches; denn es betrachtet, außer dem Verhältnis zweier einander widerstreitenden
Prädikate, jedes Ding noch im Verhältnis auf die gesamte Möglichkeit, als den Inbegriff der
Prädikate der Dinge überhaupt, und, indem es solche als Bedingung a priori voraussetzt, so

stellt es ein jedes Ding so vor, wie es von dem Anteil, den es an jener gesamten Möglichkeit



Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes 149

Qualitativ endliche Entitäten sind ihrem Wesen nach ersteigenschaftlich
wohlbestimmte Entitäten, deren ontologische Kategorie durch ihre Sub-

sumption unter den Satz vom Widerspruch bestimmt wird. Die
Eigenschaft, eine qualitativ endliche Entität zu sein, wird dabei behandelt wie
eine Eigenschaft zweiter Stufe.17

3.2 Qualitative Unendlichkeiten

Basierend auf dem definierten Begriff qualitativer Endlichkeit können wir
uns dem Begriff qualitativer Unendlichkeit nähern. Während allerdings im
Bereich der quantitativen Unendlichkeit diese als direkte Verneinung
quantitativer Endlichkeit verstanden werden kann - eine Menge ist unendlich

genau dann, wenn sie nicht endlich ist - entzieht sich der Begriff
qualitativer Endlichkeit einer eindeutigen kontradiktorischen Verneinung. Es

gibt zwei Möglichkeiten, qualitative Endlichkeit zu verneinen.
Die erste Möglichkeit der Verneinung qualitativer Endlichkeit führt zu

folgender Definition qualitativer Unendlichkeit:

Qualitative Unendlichkeit,: Eine Entität x ist genau dann qualitativ unendlich,

wenn für jede Eigenschaft F gilt, dass es weder der Fall ist, dass x F ist
noch der Fall ist, dass x nicht F ist.

Die zweite Möglichkeit der Verneinung qualitativer Endlichkeit ergibt
folgende Variante:

Qualitative Unendlichkeit^: Eine Entität x ist genau dann qualitativ unendlich,

wenn für jede Eigenschaft F gilt, dass x sowohl F als auch nicht F ist.

Während die erste Verneinung qualitativer Endlichkeit den Satz vom
Widerspruch dahingehend aushebelt, dass anstelle einer Eigenschaft oder
ihres Komplements keine dieser Eigenschaften exemplifiziert wird, geht
die zweite Verneinung davon aus, dass sowohl jede Eigenschaft als auch
deren Komplement exemplifiziert wird. Ich nenne die erste Art qualitativer

Unendlichkeit negativ-qualitative Unendlichkeit und die zweite Art
positiv-qualitative Unendlichkeit.18

hat, seine eigene Möglichkeit ableitet." (Kant, Immanuel. Kritik der reinen Vernunft.
Stuttgart: Felix Meiner Verlag 1998, A 571-72/B 599-600).

17 Hier ist Hart zuzustimmen: "The realm of the finite is that realm in which the princi-
pium contradictionis holds true [...]. The principium contradictions describes that absolute
limit by which any finite thing is the thing it is. In a very real sense, finite existence is
noncontradiction" (HART: Infinite, 256). Vgl. auch HART: Infinite, 256: "The set of even numbers,
for instance, while endless, is nevertheless definite: it includes and excludes particular members;

it is a particular kind of thing, it is bounded by its own nature. In the purely
metaphysical sense, in fact, the mathematical infinite remains within the realm of the finite."

18 Eine detaillierte formale Erläuterung dieser Definitionen muss sich auf Vorarbeiten
der parakonsistenten Logik stützen. "The contemporary logical orthodoxy has it that, from
contradictory premises, anything can be inferred. Let H be a relation of logical consequence,
defined either semantically or proof-theoretically. Call H explosive if it validates {A -A} 1=B



150 Benedikt Paul Göcke

Um den Unterschied zwischen beiden Arten qualitativer Unendlichkeit
zu verdeutlichen, können wir uns einen Frageautomaten vorstellen, der für
jede Eigenschaft F und jede Entität x fragt: Ist es F? Ist es nicht F? Im Falle

qualitativ endlicher Entitäten wird die Antwort aus einem „Ja" und einem
„Nein" bestehen. Im Falle negativ-qualitativer Unendlichkeit wird die
Antwort auf jede Frage „Nein" lauten; diese Art der Verneinung qualitativer
Endlichkeit ist logisch betrachtet die Verneinung der qualitativen
Bejahung. Im Falle positiv-qualitativer Unendlichkeit werden beide Fragen mit
„Ja" beantwortet, was anders ausgedrückt bedeutet, dass diese Form
qualitativer Unendlichkeit die Verneinung der qualitativen Verneinung ist.

Betrachten wir ein Beispiel: Unserer Definition qualitativer Endlichkeit
folgend ist beispielsweise ein Tisch eine qualitativ endliche Entität, da für
jede Eigenschaft erster Stufe eindeutig festgelegt ist, ob der Tisch diese
Eigenschaft exemplifiziert oder nicht: Der Tisch hat eine bestimmte Höhe,
ist aus einem bestimmten Material und verfügt über eine bestimmte Farbe.
Die negativ-qualitative Unendlichkeit einer Entität hingegen impliziert,
dass ihr Begriff jede positive Bestimmbarkeit ausschließt: es wäre falsch,
von einer solchen Entität zu behaupten, dass sie aus einem bestimmten
Material besteht, genauso wie es falsch wäre zu verneinen, dass sie aus
einem bestimmten Material besteht, da dadurch impliziert wäre, dass sie
eben aus einem anderen Material besteht. Die durch die Definition gegebene

begriffliche Einheit negativ-qualitativer Unendlichkeit ist somit
Ausdruck der absoluten Unbestimmbarkeit einer entsprechenden Realität. Im
Gegensatz dazu ist eine positiv-qualitative Unendlichkeit dadurch
gekennzeichnet, dass keine ersteigenschaftliche Bestimmung von ihr ausgeschlossen

werden kann. Für sie gilt beispielsweise, dass sie sowohl aus einem
bestimmten Material besteht wie auch, dass sie nicht aus einem bestimmten
Material besteht, sondern auch aus einem anderen Material. Die durch die
Definition vorgegebene begriffliche Einheit positiv-qualitativer Unendlichkeit

führt also zu einem Begriff einer ontologisch absolut überbestimmten
Entität, die in der Einheit ihres Wesens dasjenige vereint, was sich im
Bereich des Endlichen widerstreitet.^

for every A and B (ex contradictione quodlibet (ECQ)). Classical logic, and most standard
'non-classical' logics too such as intuitionist logic, are explosive. Inconsistency, according to
received wisdom, cannot be coherently reasoned about. Paraconsistent logic challenges this
orthodoxy. A logical consequence relation, i=, is said to be paraconsistent if it is not explosive.

Thus, if t= is paraconsistent, then even if we are in certain circumstances where the
available information is inconsistent, the inference relation does not explode into triviality"
(http://plato.stanford.edu/entries/logic-paraconsistent/). Die hier vorgeschlagenen Definitionen

qualitativer Unendlichkeit sind als „non-explosive" zu verstehen.
>9 Vgl. auch TURNER, Denys A.: Faith, Reason and the Existence ofGod. Cambridge:

Cambridge University Press 2004, hier 188 -189: "For note that the specific difference 'rational'
divides the genus 'animal' into exclusive species ('rational' and 'nonrational'), such that, if
the one then not the other: if any animal exists, then it is either a rational animal or a non-
rational animal. Both belong to the same genus, but, of course, there cannot exist an animal



Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes

3.3 Eine dreistufige Skala ontologischer Bestimmtheit

Anhand der Definition qualitativer Endlichkeit und ihrer beiden Verneinungen

lässt sich eine dreistufige Skala ontologischer Bestimmtheit
spezifizieren.

Die unterste Stufe ontologischer Bestimmtheit wird durch den Begriff
negativ-qualitativer Unendlichkeit gekennzeichnet. Entitäten auf dieser
Stufe zeichnen sich ihrem Begriff nach dadurch aus, dass jede ontologische
Bestimmung von ihnen ausgeschlossen ist. Daraus folgt zweierlei: Erstens
entziehen sich Entitäten dieser Stufe ontologischer Bestimmtheit unserem
direktem epistemologischen Zugang. Wir können durch unseren Verstand
kein direktes Verständnis von negativ-qualitativ unendlichen Gegenständen

erreichen - wir können sie geistig nicht umgreifen - und müssen uns
mit einem indirekten Zugang über die gegebene Definition begnügen.
Zweitens folgt aus der Definition negativ-qualitativer Unendlichkeit, dass

es ontologisch betrachtet gar keine Realität geben kann, die diesem Begriff
entspricht. Die niedrigste Stufe ontologischer Bestimmtheit ist notwendigerweise

leer, was bedeutet, dass der Begriff des negativ-qualitativ Unendlichen

synonym zum Begriff des Unbestimmbaren, des Formlosen und des

Nichts ist.
Auf der mittleren Stufe der Skala ontologischer Bestimmtheit sind alle

qualitativ endlichen Entitäten zu finden. Jeder Gegenstand, dessen
Eigenschaftsexemplifikationen durch den Satz vom Widerspruch reguliert sind,
steht auf dieser Stufe ontologischer Bestimmtheit. Da qualitativ endliche
Gegenstände ihrem Begriff nach ersteigenschaftlich wohlbestimmte
Gegenstände sind, können sie vom Verstand erfasst und umgriffen werden,
was bedeutet, dass die mittlere Stufe der Skala ontologischer Bestimmtheit
epistemologisch zugänglich ist. Sie konstituiert den Bereich des Seins, der
uns durch unsere transzendentale Konstitution zugänglich ist.

Die oberste Stufe ontologischer Bestimmtheit wird durch den Begriff
positiv-qualitativer Unendlichkeit beschrieben. Während die unterste
Stufe ontologischer Bestimmtheit notwendigerweise epistemologisch
unzugänglich ist und ihr keine Wirklichkeit entspricht und die zweite Stufe
ontologischer Bestimmtheit den Bereich des epistemologisch zugänglichen
und ontologisch wohlbestimmten Seins ausmacht, kann über die höchste
Stufe ontologischer Bestimmtheit Folgendes ausgesagt werden. Erstens:
Ähnlich wie im Fall negativ-qualitativer Unendlichkeit entzieht sich
positiv-qualitativ Unendliches unserem epistemologischen Zugang. Genau-

which is, just, generically an animal, being neither rational nor non-rational. But if, per im-
possibile, a generic animal could exist, it could not be neither rational nor non-rational, for
then it would have none of the character of either; it would have to be both rational and
non-rational in some way which is excluded both specifications, in order to exclude the
disjunction between them, and thus contain the notions of both in some non-exclusive way:
by, to use an expression of Eckhart (though not of Thomas) 'negating the negation' between
them."



152 Benedikt Paul Göcke

so wie wir keine Vorstellung von einer absolut ontologisch unterbestimmten
Sache haben können - einem reinen Nichts20 - übersteigt auch der

Begriff einer ontologisch unendlich positiven Realität unser diskursives
Fassungsvermögen. Wir können keinen Gegenstand vor das geistige Auge
führen, dessen Begriff durch die Verneinung der Verneinung bestimmt ist.
Zweitens ist es, wie weiter unten gezeigt wird, im Gegensatz zur untersten
Stufe ontologischer Bestimmtheit nicht notwendigerweise der Fall, dass

dem Begriff positiv-qualitativer Unendlichkeit nichts entspricht. Je nach
metaphysischen Paradigma ist es sogar notwendigerweise der Fall, dass es

eine positiv-qualitativ unendliche Entität gibt.

4. Gott als qualitativ unendliche Entität

Anhand der Skala ontologischer Bestimmtheit lässt sich die Diskussion der
Frage der kategorematischen Unendlichkeit Gottes strukturieren und
erläutern. Erstens können wir mit ihrer Hilfe erklären, warum für das antike
griechische Denken Gott nicht als unendlich bezeichnet werden konnte.
Zweitens können wir zeigen, dass spätestens seit Gregor von Nyssa der
Unendlichkeitsbegriff in gewissen Strömungen des Christentums derjenige
der positiv-qualitativen Unendlichkeit gewesen ist. Drittens können wir
einen systematischen Grund dieser Verwendung des Unendlichkeitsbegriffes
angeben.

4.1 Unendlichkeit als negative Unendlichkeit

In Bezug auf die historische Debatte müssen uns einige thetische
Bemerkungen genügen: Der in der griechisch antiken Tradition verwendete
Unendlichkeitsbegriff entspricht dem entwickelten Konzept qualitativ-negativer

Unendlichkeit, dem zufolge Unendlichkeit das völlige Fehlen jeder
positiven Bestimmbarkeit einer Sache ist. Wird ein solcher
Unendlichkeitsbegriff verwendet, ist es verständlich, dass beispielsweise für Piaton
und Aristoteles Gott nicht als unendlich bezeichnet werden konnte.
Unendlichkeit ist in dieser Tradition aufgrund der vollständigen Verneinung
positiver Bestimmungen ein Begriff des Nichts. Da es systematisch gesehen
für das antike griechische Denken nur zwei Stufen ontologischer
Bestimmtheit gegeben hat - die Stufe negativer Unendlichkeit und die der
qualitativen Endlichkeit - war es folgerichtig, Gott als qualitativ endliche
Entität zu denken.21

20 Vgl. RUNDLE, Bede. Why there is something rather than nothing. Oxford: Oxford
University Press 2004, hier 110: "Our attempts at conceiving of total non-existence are irredeemably

partial. We are always left with something, if only a setting from which we envisage
everything having departed, a void which we confront and find empty, but something which
it makes sense to speak of as having once been home to bodies, radiation, or whatever."

21 Vgl. HART: Infinite, 258: "For the entire classical philosophical tradition of Greece,
including Stoicism - the infinite was solely a negative concept. Words like ouretpov [...] were



Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes 153

4.2 Unendlichkeit als positive Unendlichkeit

Im Gegensatz zur antiken griechischen Verwendung des Unendlichkeitsbegriffs

unterlag der Begriff der qualitativen Unendlichkeit, wie er spätestens

seit Gregor von Nyssa implizit in der christlichen Tradition zu finden
ist, einer semantischen Neuinterpretation: Während er in der antiken
griechischen Tradition der Begriff einer negativ-unendlichen Qualität gewesen
ist, wird er nun als Begriff positiv-unendlicher Qualität verstanden.
Unendlichkeit drückt jetzt die Fülle des Seins durch unendliche Bejahung
jeder Bestimmung aus.22 Seit Gregor von Nyssa wurde sozusagen die Skala

ontologischer Bestimmtheit nach oben hin durch die Stufe positiv-qualitativer
Unendlichkeit erweitert und Gott auf ihr verankert.23

Einige Beispiele, in denen implizit auf Gott als eine positiv unendliche
Entität Bezug genommen wird, sollen diesen Punkt verdeutlichen. Pseudo-
Dionysius Areopagita urteilt wie folgt über das Wesen Gottes:

„Er ist weder .Dies' ohne auch ,Das' zu sein, auch existiert er nicht in dieser
Weise ohne auf jene Weise zu sein. Im Gegenteil: Er ist alles dies als die
Ursache von allem [...] und er ist über allem dadurch, dass er je immer schon
ihre Existenz überwesentlich transzendiert. Also können alle Eigenschaften
von ihm auf einmal bejaht werden, und doch ist er dadurch nicht ein

more or less entirely opprobrious in connotation: they were used to designate that which
was 'indefinite' or 'indeterminate' and, hence 'irrational' or 'unthinkable.' The infinite is that
which lacks form, that which reflects no eidon and receives the impress of no morphe. As
such, it is pure deficiency. Hence, Plato would never have called the Good beyond being
'infinite.'"

22 Vgl. HART: Infinite, 267: "What Gregory understands 'infinity' to mean when
predicated of God is very much [...] what Plotinus understood it to mean in regard to the
One: incomprehensibility, absolute power, simplicity, eternity. God is uncircumscribable [...]
elusive of every finite concept or act, boundless, arriving at no terminus [...] God is without
opposition, as he is beyond nonbeing or negation, transcendent of all composition or
antinomy; it is in this sense of utter fullness, principally, that God is called simple."

23 Vgl. TURNER, Denys A.: A (partially) Skeptical Response to Hart and Russell, in:
HELLER, Michael/WOODIN, W. Hugh (Hgg.): Infinity: New Research Frontiers. Cambridge:
Cambridge University Press 2011, 290-98, 296-297: "If we are to speak of the divine infinity,
it seems necessary to distinguish between infinity understood as the simple negation of the
finite such as yields its corresponding contradictory, namely, that of the infinite understood
as endlessness - whether of mathematical or of temporal seriality - and the infinity that is

yielded by the negation of the negation between the finite and the infinite as so understood
in mathematics. Logically, the difference consists in that, in the case of 'ordinary' negation,
the notion of infinity amounts to the negation of serial finiteness, an endlessly extruded
series each of whose parts is finite, because mutually exclusive, each being a 'this' rather
than a 'that.' In the case of the divine being, however, we have to speak of an infinity that
transcends that known by force of 'ordinary' negation of the finite, because the negation
required is the negation of that 'ordinary' negation itself. As such, this 'transcendent' notion
of the infinite is such as to exclude all exclusion."



154 Benedikt Paul Göcke

bestimmtes Ding. Er besitzt alle Gestalt und Form, und ist doch selber ohne
bestimmte Form und Gestalt."24

Bei Thomas heißt es:

„Wenn also Gott die erste Wirkursache der Dinge ist, existieren die Dinge in
ihrer Vollendung notwendigerweise zuvor in Gott (und zwar) auf eine
hervorragendere Art. Und diese Überlegung greift Dionysius im 5. Kapitel Div.
Nom. auf, wenn er über Gott sagt, dass er nicht einmal dieses ist, dieses aber
nicht ist; sondern er ist alles, wie der Grund von allem."25

Nikolaus von Kues wiederum schreibt folgendes über Gott:

„Weil nun das absolut Größte in absoluter Aktualität alles ist, was sein kann,
und zwar derart frei von irgendeiner Art des Gegensatzes, dass im Größten
das Kleinste koinzidiert, darum ist das absolut Größte gleicherweise erhaben
über alle bejahende und verneinende Aussage. All das, was als sein Sein
begriffen wird, ist es ebensosehr wie es dieses nicht ist, und all das, was als
Nichtsein an ihm begriffen wird, ist es ebensosehr nicht, wie es dieses ist.
Vielmehr ist es dieses in der Weise, dass es alles ist, und es ist in der Weise
alles, dass es keines ist."26

Allen Zitaten ist gemeinsam, dass in ihnen eine Denkbewegung zum
Ausdruck kommt, die sich systematisch dadurch kennzeichnen lässt, dass der
Grad der ontologischen Bestimmtheit Gottes vom Grad der ontologischen

24 Übersetzung aus dem Englischen: "For He is not This without being That; nor doth He

possess this mode of being without that. On the contrary He is all things as being the Cause
of them all, and as holding together and anticipating in Himself all the beginnings and all
the fulfdments of all things; and He is above them all in that He, anterior to their existence,
super-essentially transcends them all. Hence all attributes may be affirmed at once of Him,
and yet He is No Thing. He possesses all shape and form, and yet is formless and shapeless,
containing beforehand incomprehensibly and transcendently the beginning, middle, and
end of all things, and shedding upon them a pure radiance of that one and undifferenced
causality whence all their fairness comes." (ROLT, Clarence: Dionysius the Areopagite on the
Divine Names and the Mystical Theology. Cosimo Classics 2007, hier 139)

25 AQUINAS, Thomas: Summa Theologica, 1 a q. 4 a. 2: „Cum ergo Deus sit prima causa
effectiva rerum, oportet omnium rerum perfectiones praeexistere in Deo secundum eminen-
tiorem modum. Et hanc rationem tangit Dionysius cap. 5 de Div. Nom. dicens de Deo quod
'non hoc quidem est, hoc autem non est; sed omnia est, ut omnium causa'."

26 KUES, Nikolaus von: Die belehrte Unwissenheit. Buch 1. Lateinisch-Deutsch. Hamburg:
Felix Meiner Verlag 1994, hier 19; lateinisch: „Quia igitur maximum absolute est omnia absolute

actu quae esse possunt taliter absque quacumque oppositione, ut in maximo minimum
coincidat, tunc super omnem affirmationem est pariter et negationem. Et omne id quod
«incipitur esse non magis est quam non est. Et omne id quod concipitur non esse non magis
non est quam est. Sed ita est hoc quod est omnia et ita omnia quod est nullum." Vgl.
ACHTNER, Wolfgang: Infinity as a Transformative Concept in Science and Theology, in:
HELLER, Michael/WOODIN, W. Hugh (Hgg.): Infinity: New Research Frontiers. Cambridge:
Cambridge University Press 2011, 19-54, 34T und FLASCH, Kurt: Nikolaus von Kues. Geschichte
einer Entwicklung. Frankfurt: Klostermann 1998, 46: „Es muss aber in diesen tiefen Dingen
unseres ganzen menschlichen Geistes der Versuch sein, zu jener Einfachheit/Einheit sich zu
erheben, wo Widersprüche zusammenfallen. ,Debet autem in his profundis omnis nostri hu-
mani ingenii conatus esse, ut ad illam se elevet simplicitatem, ubi contradictoria coincident'."



Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes 155

Bestimmtheit endlicher Entitäten, welche den Bereich des Geschaffenen
konstituieren, abweicht. Während diese dem Satz vom Widerspruch
folgend ersteigenschaftlich wohlbestimmt sind - sie sind als ein „dies" oder
ein „das" qualitativ endliche Entitäten -, so wird angenommen, dass in der
Einheit des Wesens Gottes alle kreatürlichen Unterschiede vereint sind.27

Diejenigen Eigenschaften, die im Bereich qualitativ endlicher Entitäten als
widerstreitende Eigenschaften in Erscheinung treten, sind in der Einheit
des Wesen Gottes vereint, und genau deswegen ist Gott selbst keine qualitativ

endliche Entität - kein „dies" oder „das".

4.3 Gott als Prinzip der Welt

Der Grund für die Neuinterpretation der qualitativen Unendlichkeit Gottes

- weg von der negativen und hin zur positiven Unendlichkeit - besteht
meines Erachtens darin, dass Gott in der Absicht der Letztbegründung
konsequent als erstes Prinzip allen endlichen und wohlbestimmten Seins

gedacht wurde und aufgrund dessen nicht auf derselben Skala ontologi-
scher Bestimmtheit stehen konnte, wie das von ihm Bestimmte.28 In anderen

Worten, wenn es ein erstes Prinzip gibt, dann muss dieses Prinzip in
der Einheit seines Wesens alle Bestimmungen qualitativ endlicher Entitäten

vereinen ohne dadurch selbst in die Kategorie qualitativer Endlichkeit
zu fallen - ohne selbst ein „dies" oder ein „das" zu werden. Was
unterschieden werden kann in der Schöpfung, ist eins in Gott. Nur so kann Gott
verstanden werden als erstes Prinzip der Schöpfung, der die Bestimmun-

27 Vgl. AQUINAS: Summa, 1 a q. 4 a 2 ad 1: "What are diverse and exclusive in themselves

pre-exist in God as one, without detriment to his simplicity." Vgl. auch TURNER: Faith, 188-
189: "In God all specification of this and that is excluded - 'there is no kind of being that God
is,' or, as we might put it, if 'specificness' is excluded from God, then 'exclusion' is excluded
from God [...]. That is why we cannot comprehend God: the 'darkness' of God is the simple
excess of light. God is not too indeterminate to be known; God is unknowable because too
comprehensively determinate, too actual. It is in that excess of actuality that the divine
unknowability consists." Dass in Gott „'exclusion' is excluded" und dass „God is not too
indeterminate to be known" sondern „too comprehensively determinate, too actual" unterstützt

unsere vorgeschlagene Definition einer positiv-unendlichen Entität von der ontolo-
gische Exklusion ausgeschlossen ist und sie daher nicht durch den diskursiven Verstand zu
greifen ist. Vgl. für eine weitere Analyse der Unendlichkeit Gottes bei Thomas von Aquin:
BURNS, Robert M.: Divine Infinity in Thomas Aquinas: I. Philosophico-Theological
Background, in: The Heythrop Journal 39 (1998) 57-69 und BURNS, Robert M.: Divine Infinity in
Thomas Aquinas: II. A Critical Analysis, in: The Heythrop Journal 39 (1998b) 123-139. Vgl.
auch Tapp, Christian: Eine versteckte Endlichkeitsannahme in Thomas' tertia via, in:
Zeitschrift für Katholische Theologie 137 (2015) 104-116.

28 Vgl. TILLICH, Paul: Systematische Theologie, Bd. 1. Stuttgart: Evangelisches Verlagswerk

1955, 206: „Der Theologe kann nicht umhin, Gott zu einem Objekt im logischen Sinne
des Wortes zu machen, gerade wie der Liebende nicht umhin kann, den Geliebten zu einem
Objekt der Erkenntnis und des Handelns zu machen. Die Gefahr der logischen Objektivierung

ist, dass sie niemals rein logisch ist. Sie führt ontologische Voraussetzungen und
Implikationen mit sich. Wenn Gott in die Subjekt-Objekt-Struktur des Seins gebracht wird, hört
er auf, der Grund des Seins zu sein, und wird ein Seiendes unter anderen."



156 Benedikt Paul Göcke

gen allen Seins je immer schon in sich trägt und aufgrund dessen sich
unserem epistemologischen Verständnis entzieht.29

5. Die kategorematische Unendlichkeit Gottes

Die kategorematische Analyse der Unendlichkeit Gottes zeigt, dass basierend

auf der Skala der ontologischen Bestimmtheit Gott als positiv-qualitativ
unendliche Entität aufgefasst werden kann, und dass diese ontologi-

sche Kategorie dem ersten Prinzip der Wirklichkeit zukommen muss,
wenn die Existenz endlicher Entitäten aus einem ersten Prinzip heraus
gedacht werden soll. Ich ende mit einigen Bemerkungen über
Voraussetzungen und Konsequenzen der entwickelten Deutung göttlicher
Unendlichkeit.

5.J Voraussetzungen der Plausibilität göttlicher Unendlichkeit

Eine erste Voraussetzung besteht darin, dass eine positivistische Verengung

metaphysisch legitimer Paradigmen zurückgewiesen wird. Während
diese ihrem begrifflichen Repertoire nach nur qualitativ endliche Entitäten
als Entitäten überhaupt zuzulassen bereit sind, muss die skizzierte Rede

von der Unendlichkeit Gottes begrifflich den Rahmen qualitativer Endlichkeit

überschreiten dürfen. Denn wer im Rahmen positivistisch verengter
Metaphysik über Gott als qualitativ endliche Entität reden will, der landet
zwar schnell bei denjenigen anthropomorphen Gottesbildern, die Gott als

übergroßen Handlungsagenten sehen,3° aber nicht bei einem Begriff des

ersten Prinzips des qualitativ Endlichen, das deren Unterschiede in sich
vereint und daher als ontologisch und epistemologischer Fluchtpunkt der
Wirklichkeit verstanden werden kann.

Eine zweite Voraussetzung der Plausibilität der hier vorgeschlagenen
Interpretation der Unendlichkeit Gottes ist die Annahme der Möglichkeit
einer philosophisch-theologischen Letztbegründung, da der spezifizierte
Sinn der Unendlichkeit Gottes der Funktion nach als ontologische und

29 Der Umschlag von negativer zu positiver Unendlichkeit ist motiviert durch die Idee
des Schöpfungsgedankens aus einem Prinzip. Weiterhin: Wenn Gott eine positiv-qualitativ
unendliche Entität ist, dann folgt aus der Definition Gottes, dass Gottes Wesen unsere
geläufigen Erkenntnisvermögen transzendiert, da der Verstand als Vermögen der
Unterscheidung und die Vernunft als Vermögen die Einheit zu denken, keinen Gegenstand
begreifen können, von dem gilt, dass er sowohl eine Sache als auch ihr Gegenteil ist. Wir können

zwar die Definition einer positiv-qualitativ unendlichen Entität ihrer Form nach verstehen,

aber den von ihr definierten Gegenstand geistig nicht fassen. In diesem Sinne ist
Augustinus zuzustimmen, wenn er sagt: „Si comprehendis, non est Deus."

3° Die Schwierigkeiten einer solchen Gotteskonzeption sind vom Neuen Atheismus
hinreichend verdeutlicht worden. Siehe für eine kurze Analyse sowohl der jüngeren amerikanischen

als auch der jüngeren europäischen Atheismusliteratur MÜLLER, Klaus: Neuer Atheismus.

Alte Klischees, aggressive Töne, heilsame Provokationen, in: Herder Korrespondenz 61

(2007) 552-557.



Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes 157

epistemologische Letztbegründung qualitativer Endlichkeit zu verstehen
ist.

Der Begriff der Letztbegründung ist in den letzten Jahrzehnten in der
Philosophie nicht so sehr problematisiert, sondern schlicht ignoriert oder
ex cathedra für unmöglich oder sinnlos erklärt worden. So zum Beispiel
durch Autoren wie Rüster, welche erklären, dass sie „keinen Sinn mehr in
dem Versuch [sehen], den christlichen Glauben vor dem Forum der
allgemeinen Vernunft bzw. dem Begriff letztgültigen Sinns zu verteidigen."31
Aus philosophisch-theologischer Sicht ist diese bloße Behauptung
problematische2 Gegen eine solche für große Teile der gegenwärtigen
philosophischen Theologie charakteristische Auffassung von Letztbegründung
muss festgehalten werden, dass das metaphysische Fundament christlicher
Weltdeutung ohne Letztbegründung nichts zu halten vermag. 33 Philosophische

Theologie muss systematisch an der prinzipiellen Möglichkeit von
Letztbegründung festhalten, denn was auch immer für ein Gottesbegriff

31 RÜSTER, Thomas: Der verwechselbare Gott. Theologie nach der Entflechtung von
Christentum und Religion. Freiburg: Herder 2000, hier 17. Schönberger kennzeichnet die
derzeitige Lage auf ähnliche Weise: „Jede Aussage lässt sich wieder als eine Schlussfolgerung
denken. Bei jeder Behauptung kann ich fragen: Was muss ich denken, damit sich jene Aussage

zwingend ergibt? Es gibt aber über alle Gedanken neben den logischen Voraussetzungen

auch hermeneutische Voraussetzungen. Diese haben die Misslichkeit, dass sie durch
logische Analyse nicht sichtbar zu machen sind. Immer wieder hat deshalb die Philosophie
versucht, auf einen Gedanken zu kommen, der überhaupt nichts mehr voraussetzt, der ein
schlechthin erster Gedanke ist, aus dem sich weitere ergeben, der aber nicht weitere zur
Voraussetzung hat. Dieser Traum ist wohl ausgeträumt." SCHÖNBERGER, Rolf: Gott denken,
in: SPAEMANN, Robert: Der letzte Gottesbeweis. München: Pattloch Verlag 2007, 33-127, hier
110.

32 Vgl. auch HOERSTER, Norbert: Die Frage nach Gott. München: Beck 2005, hier 7L:
„Diese Frage betrifft die fundamentale Voraussetzung jedes Christentums, ja jedes
monotheistischen Glaubens schlechthin: die Existenz Gottes. Ist der Glaube an Gott überhaupt
rational oder vernünftig? Diese grundlegende Frage, mit der sich jeder Glaube
monotheistischer Art [und nicht nur ein solcher, BPG] konfrontiert sieht, wird in der deutschen
Philosophie und Theologie seit langem nur noch stiefmütterlich behandelt. Der Gottes-
glaube als Fundament christlicher Religion wird weithin als Ergebnis individueller Veranlagung,

sozialer Prägung oder persönlicher Entscheidung betrachtet, das sich jeder rationalen
Erörterung entzieht. Man nimmt zur Kenntnis, dass nicht wenige Menschen tatsächlich im
Rahmen einer religiösen Einstellung an Gott glauben und diesen Glauben offenbar auch
brauchen. Rationale Argumente pro und kontra hält man unter diesen Umständen für
unpassend: Religion sei ja keine Wissenschaft." Vgl. dagegen Wolfgang Cramer: „Diejenigen,
die meinen, uns sagen zu müssen, was man heute nicht mehr denken kann, sollten doch
wissen, dass es Philosophie mit Sachfragen zu tun hat und daher mit Argumenten, die nicht
durch das Faktum einer allgemein verbreiteten Denkweise widerlegt werden können. Sonst
sollten wir die Lösung philosophischer Fragen den Instituten für Meinungsforschung
übergeben" (CRAMER, Wolfgang: Gottesbeweise und ihre Kritik. Prüfung ihrer Beweiskraft.
Frankfurt: Klostermann 1967, hier gf.).

33 Obwohl also „der Trend der neueren Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie auf eine
Abschwächung, wenn nicht Verabschiedung von Begründungsverfahren tendiert" (MÜLLER,
Klaus: Glauben, Fragen, Denken. Bd. 2. Münster: Aschendorf 2008, hier 121), müssen wir uns
diesem Trend widersetzen.



i58 Benedikt Paul Göcke

verwendet wird, er wird ein Begriff des letzten Grundes sein oder kein
Begriff des christlichen Gottes. Nur unter der Voraussetzung, dass
Letztbegründung heute noch eine Option ist, kann im skizzierten Sinn von der
Unendlichkeit Gottes gesprochen werden.

5.2 Konsequenzen der vorgeschlagenen Interpretation göttlicher
Unendlichkeit

Die vorgeschlagene Definition göttlicher Unendlichkeit führt zu folgendem

Letztbegründungsmodell der Wirklichkeit: Das Sein und So-Sein
qualitativ endlicher Entitäten wird durch Gott als positiv-qualitativ unendliche

Entität erklärt, der in der Einheit seines Wesens je immer schon jede
mögliche Bestimmung endlichen Seins vereint und sich deswegen unserem
an qualitativ Endliches gebundenem epistemologischen Nachvollzug
entzieht. Philosophisch-theologische Konsequenzen der so verstandenen
Unendlichkeit Gottes ergeben sich zum einen in Bezug auf das Schöpfungsverständnis

als auch zum anderen in Bezug auf die Frage nach der Relationen

zwischen Gott und der Welt, verstanden als Menge qualitativ endlicher

Entitäten.
In Bezug auf das Schöpfungsverständnis zeigt sich, dass der Begriff der

creatio ex nihilo je nach Interpretation nur noch schwer eingefangen werden

kann, wenn er nicht Anschlussfähig an den Begriff der creatio ex deo

gedacht wird.?4 Zumindest diejenige Interpretation des Begriffs der creatio
ex nihilo, die die Schöpfung der Welt nicht nur nicht aus vorgegebenem
Material beschreibt, sondern diese ihrem Wesen nach vollständig aus dem
Nichts sich erhebend sieht, steht quer zur vorgeschlagenen Analyse der

34 Zur These der Creatio ex nihilo in der mittelalterlichen Tradition vgl. BALDNER,

Steven/CARROLL, William E. (Hgg): Aquinas on Creation, Writings on the 'Sentences' ofPeter
Lombard, Book 2, Distinction 1, Question 1. Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies

1997. Für eine klassische theistische Verteidigung der These, dass die Welt von Gott aus dem
Nichts geschaffen worden ist, vgl. COPAN, Paul/CRAIG William Lane: Creation out ofNothing.
A Biblical, philosophical, and Scientific Exploration. Ada, MI: Baker Academic 2004. Es ist
anzweifelbar, ob die These der creatio ex nihilo notwendigerweise Bestandteil des christlichen

Glaubens sein muss. Zumindest in der urchristlichen Gemeinde war dies nicht immer
der Fall. GRIFFIN, David Ray: Panentheism: A Postmodern Revelation, in: CLAYTON, Philip/
PEACOCKE, Arthur (Hgg.): In Whom We Live and Move and Have Our Being. Panentheistic
Reflections on God's Presence in a Scientific World. Cambridge: Eerdmans Publishing Company

2004, 19-35, hier 37, fasst die Ergebnisse der Studie von MAY, Gerhard May: Creatio Ex
Nihilo: The Doctrine of 'Creation out ofNothing' in Early Christian Thought. Edinburgh: T &
T Clark 1994, wie folgt zusammen: "As May shows, the doctrine of creation out of absolute
nothingness - according to which the creation of our world was the beginning of finite exis-
tents as such - was an innovation, adopted by some theologians (Theophilus, Hippolytus,
Tertullian, Irenaeus) near the end of the second century in response to Marcion's gnostic
theology, which said that our world was created out of evil matter. The best way to fight this
idea, they thought, was to deny that the world was created out of anything. Although Her-
mogenes, a Platonic Christian theologian, warned that this innovation would lead people to
blame God for the world's evils, these innovators went boldly [...] forward. The doctrine of
creation out of absolute nothingness soon became the standard Christian doctrine."



Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes 159

Unendlichkeit Gottes. Während letztere die Bestimmungen endlichen
Seins in Gott fundiert und das So-Sein der Wirklichkeit aus dem Wesen
Gottes verständlich macht, hat erstere philosophische Schwierigkeiten, die
Welt in ihrem So-Sein strukturell nachzuzeichnen. Wie Klaus Müller
argumentiert:

„Wenn Vernunft einer konsistenten Metaphysik (im Sinne letzter Gedanken
über das Ganze von Leben und Wirklichkeit) fähig sein können soll, ist der
schultheologische Monotheismus zumindest problematisch, weil es keine
hinreichende Antwort auf das Verhältnis von Absolutem und Endlichem
gewährt, sondern im theologischen Krisenprodukt des Schöpfungsgedankens
seine Verlegenheit verbirgt"35

Wenn der Bereich des Endlichen begrifflich in Gott verankert wird,
ergeben sich Konsequenzen für die Relation zwischen Gott und der Welt, die
„panentheistisch" genannt werden können, da jede Bestimmung jedes
qualitativ endlichen Seins je immer schon ein Teil der Bestimmung Gottes ist.
Wenn also angenommen wird, dass Gott eine positiv-qualitativ unendliche
Entität ist und wenn Gott als solcher das erste Prinzip der Schöpfung ist,
und wenn Schöpfung verstanden wird als der Bereich des qualitativ
Endlichen, dann gibt es keine Bestimmung eines endlichen Seins, die nicht
epistemologisch und ontologisch zum Wesen Gottes gehört. Damit ist aber
nichts anderes ausgedrückt als die panentheistische Grundidee: „Alles ist
in Gott."36

35 MÜLLER, Klaus: Streit um Gott. Politik, Poetik und Philosophie im Ringen um das wahre
Gottesbild. Regensburg: Friedrich Pustet 2006, hier 244. Schon Fichte hat den Begriff der
creatio ex nihilo zurückgewiesen und als den „absoluten Grundirrthum aller falschen
Metaphysik und Religionslehre"verstanden, denn „eine Schöpfung lässt sich gar nicht ordentlich
denken - das was man wirklich denken heißt - und es hat noch nie irgend ein Mensch sie
also gedacht." FICHTE, Johann Gottlieb: Die Anweisung zum seligen Leben, oder auch die
Religionslehre, in: FICHTE, Immanuel (Hg): Fichtes Werke, Bd. 5. Zur Religionsphilosophie.
Berlin: De Gruyter 1971, hier 479.

36 Vgl. HENRICH, Dieter: Denken und Selbstsein. Vorlesungen über Subjektivität. Frankfurt
am Main: Suhrkamp 2007, hier 269: „Das All-Eine ist jenes selbstgenügsame Eine, das sich
selbst ursprünglich in Alles differenziert hat oder das kraft seines Wesens ursprünglich in
Alles differenziert ist."



i6o Benedikt Paul Göcke

Zusammenfassung
Obwohl sich die Idee der Unendlichkeit Gottes wie ein Tiefenstrom durch die

religionsphilosophische Analyse des Wesens Gottes zieht, ist es nicht klar,
was genau es bedeutet, zu behaupten, dass Gott unendlich ist. Ich zeige,
dass die Rede von der Unendlichkeit Gottes als eigenständigem göttlichen
Attribut eine Chiffre dafür ist, dass Gott als erstes Prinzip der Schöpfung alle
in der Schöpfung zu findenden Unterschiede in der Einheit seines Wesens
vereint. Ich ende mit einigen kurzen Bemerkungen über die Voraussetzungen
und Konsequenzen dieser Interpretation der Unendlichkeit Gottes.

Abstract
The claim that God is infinite is ambiguous in many ways. Is it an abbreviation

for the claim that God is eternal, omnipotent, omniscient and morally
perfect? Does it refer to a particular quality of divine attributes that we can
specify in mathematical terms? Finally, does it refer to a distinctive feature
of the divine being itself? In this paper I analyse different ways to specify the
claim that God is infinite and argue that it should refer to a distinctive feature

of God. That God is infinite should be taken to mean that, as the
ultimate ground of reality, God unites every feature of reality in the unity ofhis

being. I end by way of showing how this conclusion relates to the pan-
entheistic thesis that everything is in God.


	Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes

