Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 1

Artikel: Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes
Autor: Gocke, Benedikt Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761292

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BENEDIKT PAUL GOCKE

Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes

Obwohl sich die Idee der Unendlichkeit Gottes wie ein Tiefenstrom durch
die religionsphilosophische Analyse des Wesens Gottes zieht, ist es nicht
klar, was genau es bedeutet, zu behaupten, dass Gott unendlich ist. Um
diese Aussage zu kldren, werde ich zundchst einen synkategorematischen
und einen kategorematischen Unendlichkeitsbegriff voneinander unter-
scheiden. Wahrend eine synkategorematische Analyse der Unendlichkeit
Gottes auf die Unendlichkeit einzelner gottlicher Attribute beschrankt ist,
besteht der Kern der kategorematischen Analyse darin, dass Unendlichkeit
als ein eigenstdandiges kategoriales Attribut Gottes aufgefasst wird. Nach
einer kurzen Kritik der Leistungsfdahigkeit einer synkategorematischen
Analyse der Unendlichkeit Gottes wird die Analyse des kategorematischen
Unendlichkeitsverstandnisses zeigen, dass die Rede von der Unendlichkeit
Gottes als eigenstindigem gottlichen Attribut eine Chiffre dafiir ist, dass
Gott als erstes Prinzip der Schopfung alle in der Schopfung zu findenden
Unterschiede in der Einheit seines Wesens vereint. Ich ende mit einigen
kurzen Bemerkungen iiber die Voraussetzungen und Konsequenzen dieser
Interpretation der Unendlichkeit Gottes.

1. INTERPRETATIONEN DER UNENDLICHKEIT GOTTES

Es gibt mindestens vier verschiedene Mdglichkeiten, die Unendlichkeit
Gottes zu verstehen.! Erstens kann die Aussage ,Gott ist unendlich® ver-
standen werden als Abkiirzung einer Redeweise, die Gott die klassischen
Attribute Allmacht, Allwissenheit, moralische Vollkommenheit und Ewig-
keit zuspricht.> Wer dieser Interpretation folgend von der Unendlichkeit

1Vgl. HART, David Bentley: Notes on the Concept of the Infinite in the History of Western
Metaphysics, in: HELLER, Michael/WOODIN, W. Hugh (Hgg.): Infinity: New Research Fron-
tiers. Cambridge: Cambridge University Press 2011, 255-74, hier 255: “There is not - nor has
there ever been - any single correct or univocal concept of the infinite.” Vgl. auch HILBERT,
David: On the Infinite, in: HEJJENOORT, Jean van (Hg.): From Frege to Gédel. Cambridge:
Harvard University Press 1967, 369-392, hier 371: “The infinite has always stirred the emo-
tions of mankind more deeply than any other question; the infinite has stimulated and ferti-
lized reason as few other ideas have; but also the infinite, more than any other notion, is in
need of clarification.”

2 GELLMAN, Jerome l.: Experiencing God’s Infinity, in: American Philosophical Quarterly
31 (1994) 53-61, hier 53, vertritt beispielsweise diese Option: “Now it is a tenet of these same
religions that God is omnipotent, omniscient, perfectly good, and eternal. Let us abbreviate
this into saying that these religions teach that God is infinite.”



Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes 143

Gottes spricht, behauptet nicht mehr, als dass Gott allmdchtig, allwissend,
ewig und moralisch vollkommen ist.

Zweitens kann die Rede von der Unendlichkeit Gottes zum Ausdruck
bringen, dass das Wesen Gottes kein Objekt menschlichen Verstehens ist.
Augustinus fasst diese Position pragnant zusammen, wenn er sagt: ,Si
comprehendis, non est Deus.“ Wer diese Interpretation zugrunde legt, der
behauptet mit der Unendlichkeit Gottes die epistemische Unzugdanglich-
keit Gottes per se.

Drittens kann sich die Rede von der Unendlichkeit Gottes auf eine Ei-
genschaft eines bestimmten goéttlichen Attributes beziehen. Wer in diesem
Sinne von der Unendlichkeit Gottes spricht, der meint damit beispiels-
weise, dass die Extension gottlichen Wissens unendlich ist oder dass Got-
tes Macht vollkommen ist.

Viertens kann mit der Aussage ,Gott ist unendlich auf eine kategoriale
Eigenschaft Gottes selbst Bezug genommen werden, die nicht auf die klas-
sischen Attribute reduzierbar ist und einen eigenstandigen Aspekt gottli-
chen Seins reprasentiert.

Da der ersten Option folgend die Rede von der Unendlichkeit Gottes
kein eigenstandiges Forschungsfeld konstituiert - die Unendlichkeit Got-
tes ist hier nur eine facon de parler mit der auf die klassisch gottlichen
Attribute referiert wird —, kann diese Interpretation im Folgenden igno-
riert werden. Ebenso verhdlt es sich mit der zweiten Option: Wer an-
nimmt, dass die Behauptung der Unendlichkeit Gottes ausdriickt, dass wir
von Gott nichts wissen konnen, der verwendet den Begriff der Unendlich-
keit in einem epistemologischen Sinne und muss diese Verwendung, wenn
sie nicht bloffe Behauptung bleiben soll, selbst durch eine weitergehende
Interpretation der Unendlichkeit Gottes rechtfertigen.

Fiir eine philosophisch fruchtbare Analyse der Unendlichkeit Gottes
verbleiben die dritte und die vierte Moglichkeit. Da die dritte Moglichkeit,
Unendlichkeit zu verstehen, notwendigerweise durch die Wahl eines gott-
lichen Attributes und die Prazisierung der Hinsicht, in welcher von der
Unendlichkeit dieses Attributes gesprochen werden soll, erginzt werden
muss, wird die ihr entsprechende Form der Unendlichkeit als synkategore-
matische Unendlichkeit verstanden. Aufgrund ihrer Annahme, dass Un-
endlichkeit eine eigenstindige Qualitdt gottlichen Seins ist, wird die vierte
Moglichkeit, von der Unendlichkeit Gottes zu sprechen, als Analyse der
kategorematischen Unendlichkeit Gottes bezeichnet.3

3 Ich folge hier der Unterscheidung, die eingefiihrt wurde von TAPP, Christian: Eternity
and Infinity, in: TAPP, Christian/RUNGGALDIER, Edmund (Hgg.): God, Eternity, and Time.
Farnham: Ashgate Publishing Company 2011, 99-116, und dann in der Emmy Noether Nach-
wuchsgruppe Infinitas Dei unter der Leitung von Christian Tapp weiter ausgearbeitet wurde,
siehe GOCKE, Benedikt/TAPpP, Christian: Introduction: The Infinity of God, in: DERS./DERS
(Hgg.): The Infinity of God. Scientific, Philosophical and Theological Approaches. Indiana: The
University of Notre Dame Press (voraussichtlich 2016). Alternativ und mit einigen



144 Benedikt Paul Gocke

2. SYNKATEGOREMATISCHE UNENDLICHKEIT

Die synkategorematische Interpretation der Unendlichkeit Gottes geht da-
von aus, dass die Rede von der Unendlichkeit Gottes durch die Analyse der
Unendlichkeit zumindest einiger der klassisch gottlichen Attribute prazi-
siert werden kann. Um diese Analyse durchzufiihren, muss der Sache nach
in einem ersten Schritt geklart werden, welche Attribute Gott iberhaupt
zugeschrieben werden konnen. Je nach Gottesbegriff wird die Liste der in
Frage kommenden gottlichen Attribute dabei stark variieren. Wahrend
beispielsweise klassische Theisten von der Ewigkeit Gottes ausgehen, geht
der offene Theist von der Zeitlichkeit Gottes aus.#4 Sobald eine Liste gottli-
cher Attribute aufgestellt ist, muss in einem zweiten Schritt gezeigt wer-
den, welche dieser Attribute geeignet sind, durch die Spezifizierung der
Hinsicht ihrer Unendlichkeit semantisch prazisiert zu werden. Dazu muss
geklart werden, in welcher Hinsicht von der Unendlichkeit eines gewadhl-
ten Attributes gesprochen werden kann.

Prima facie stehen uns folgende Interpretationen zur Verfiigung, wobei
nicht jede Interpretation fiir jedes Attribut gleichermaflen plausibel ist.
Erstens: Dass ein gottliches Attribut unendlich ist, kann bedeuten, dass
seine Extension aus unendlich vielen Elementen besteht. Die Extension
des Attributes kann dabei entweder als unendliche Menge einzelner Ele-
mente oder als unendliches Kontinuum verstanden werden. Zweitens:
Dass ein gottliches Attribut unendlich ist, kann bedeuten, dass seine In-
tensio unendlich ist. Dies kann entweder bedeuten, dass Gott ein Attribut
in einem unendlichen Grad realisiert oder dass das entsprechende gott-
liche Attribut der Archetyp der entsprechenden Eigenschaft ist.5

2.1 Extensionale Unendlichkeit

Um die extensionale Unendlichkeit eines gottlichen Attributes zu prazisie-
ren, muss zundchst geklart werden, was notwendig und hinreichend dafiir
ist, um tiberhaupt ein Element in der Extension des jeweiligen Attributes
zu sein. Es muss eine Einheit gefunden werden mithilfe derer die Elemente
der Extension bestimmt und gemessen werden kénnen.® Im Anschluss da-

Erganzungen kann die synkategorematische Unendlichkeit auch als quantitative und die
kategorematische Unendlichkeit als qualitative Unendlichkeit verstanden werden.

4 Je nach Attribut wird die Spezifizierung der Unendlichkeit Gottes anders gestaltet sein.
Vgl. zur Logik des Begriffes ,Gott“: GOCKE, Benedikt Paul: An Analytic Theologian’s Stance
on the Existence of God, in: European Journal for Philosophy of Religion 5 (2013) 129-146.

5 Fiir weitere Details siehe GOCKE, Benedikt/TAPP, Christian: Introduction: The Infinity of
God, in: DERS./DERS (Hgg.): The Infinity of God. Scientific, Philosophical and Theological
Approaches. Indiana: The University of Notre Dame Press (voraussichtlich 2016).

6 Vgl. OPPY, Graham: Philosophical Perspectives on Infinity. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press 2006, hier 136: “A measurement scale is a function from the properties of
objects and events to a number system. A useful measurement scale captures a homomor-



Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes 145

ran muss eine geeignete Definition der Unendlichkeit der entsprechenden
Extension aufgestellt werden.? Sind beide Bedingungen erfiillt, dann kann
die extensionale Unendlichkeit des entsprechenden géttlichen Attributes
angegeben werden.8

Betrachten wir ein paradigmatisches Beispiel: Wenn die Unendlichkeit
gottlicher Allwissenheit spezifiziert werden soll, dann muss dieser Analyse
folgend zundchst festgelegt werden, was notwendig und hinreichend dafir
ist, um ein Element in der Extension gottlichen Wissens zu sein. Hier bie-
tet sich als Mafdeinheit die Kategorie der Propositionen an. Das Wissen
einer Person wird im extensionalen Sinn durch die Anzahl der wahren Pro-
positionen bestimmt, die diese Person explizit vor Augen hat.9 Wenn die
Extension als Menge diskreter Elemente verstanden wird, dann bietet sich
weiterhin eine mengentheoretische Definition der entsprechenden Unend-
lichkeit an: Gottes Wissen ist genau dann unendlich, wenn es keine natiir-
liche Zahl n gibt, welche die Anzahl der von Gott gewussten Propositionen
ist.’® Von der extensionalen Unendlichkeit Gottes in Bezug auf seine All-
wissenheit zu sprechen bedeutet hier also, dass Gott unendlich viele wahre
Propositionen explizit vor Augen hat.

phism between structural features of the measured properties [...] and structural features of
numbers [...]. In the standard case, the system of numbers is the real numbers.” Vgl. auch
RESCHER, Nicholas: Leibniz’ Conception of Quantity, Number, and Infinity, in: The Philoso-
phical Review 64 (1955) 108-14, hier 109: “How to measure quantity? Measurement is compa-
rison with a unit. First it must be decided what kind of unit is suitable; next such a unit is
selected (arbitrarily); then, finally, an appropriate comparison can be made.”

7 Wenn Extension als unendliche Extension diskreter Elemente verstanden wird (multi-
tudo infinita), wird davon ausgegangen, dass jedes einzelne Element der Extension klar und
abzahlbar von anderen Elementen unterschieden werden kann. Wird die Extension als un-
endliches Kontinuum aufgefasst (magnitudo infinita), dann ist das Kontinuum iiberabzihl-
bar, da es zwischen zwei beliebigen Elementen immer ein drittes Element gibt.

8 Vgl. OppY, Graham: God and Infinity: Directions for Future Research, in: HELLER,
Michael/WOODIN, W. Hugh (Hgg.): Infinity: New Research Frontiers. Cambridge: Cambridge
University Press 2011, 233-254, hier 242: “In every case, the attribution of one of these pro-
perties to God brings with it quantification over a domain of objects, and, in each case, there
is then a serious question to address concerning the measure or cardinality of that domain.”
Vgl. auch STEINHART, Eric: A Mathematical Model of Divine Infinity, in: Theology and Science
7 (2009) 261-274, hier 261.

9 Vgl. OppY: Future Research, 243: “Every proposition that (one) knows is a proposition
of which (one) has explicit representation.”

10 Vgl. COCCHIARELLA, Nino: Infinity in Ontology and Mind, in: Axiomathes 18 (2008) 1-
24, hier 10: “A set is infinite, of course, if, and only if, it is not finite, where by finite we mean
that the set has finitely many members - i. e., that for some natural number n, the set has n
many members.” Fiir eine andere Definition unendlicher Mengen, derzufolge eine Menge
unendlich ist, wenn es eine eineindeutige Abbildung der Menge auf eine ihrer Teilmengen
gibt, vgl. DOTTERER, Ray: The Definition of Infinity, in: The Journal of Philosophy, Psychology
and Scientific Methods 15 (1918) 294-301, 294.



146 Benedikt Paul Gocke

2.2 Intensionale Unendlichkeit

Neben der extensionalen Interpretation der Unendlichkeit eines gottlichen
Attributes steht die intensionale Interpretation. Diese spezifiziert die Un-
endlichkeit eines gottlichen Attributes nicht anhand der Elemente seiner
Extension, sondern anhand des ontologischen Grades seiner Realisierung
in Gott, der je nach Interpretation entweder als unendlicher Grad der Rea-
lisierung oder als archetypische Realisierung dieser Eigenschaft verstanden
wird. Grundlegend fiir diese Art der Analyse ist die Annahme, dass es un-
terschiedliche Grade der Realisierung einer Eigenschaft gibt und dass an-
gegeben werden kann, anhand welcher Kriterien ein entsprechender Grad
der Realisierung gemessen werden kann."

Betrachten wir als Beispiel erneut das Attribut der gottlichen Allwissen-
heit. Im Gegensatz zur extensionalen Analyse geht die erste Art der inten-
sionalen Analyse nicht davon aus, dass Gott unendlich viele wahre Propo-
sitionen kennt, sondern davon, dass im Unterschied zum menschlichen
Wissen der Grad des gottlichen Wissens unendlich ist, wobei der Grad des
Wissens beispielsweise dadurch bestimmt werden kann, wie klar, unfehl-
bar und direkt ein Sachverhalt eingesehen wird. Wahrend menschliches
Wissen immer von Zweifeln heimgesucht werden kann, ist Gottes Wissen
in diesem Sinne ein Wissen unendlich hohen Grades.*

Die zweite Art intensionaler Interpretation geht davon aus, dass die
Exemplifizierung einer Eigenschaft durch Gott den archetypischen Fall der
Realisierung dieser Eigenschaft dergestalt darstellt, dass alle anderen
Exemplifikationen dieser Eigenschaft ontologisch minderwertig sind und
der Grad ihrer Realisierung unendlich von der als archetypisch festgeleg-
ten gottlichen Norm entfernt ist. Dieser Analyse zufolge ist Gottes Art und
Weise, etwas zu wissen, das paradigmatische Ideal dessen, was es heifdt,
wissend zu sein. Unabhdngig davon, wie sicher menschliches Wissen er-

1 Die intensionale synkategorematische Analyse der Unendlichkeit Gottes versteht die
gottlichen Attribute als seien diese “freed from all earthly limits [...] by saying that [...] the
degree in which God possesses them exceeds all creaturely degrees infinitely” (TAPP: Eter-
nity, 104-105).

2 Zu den graduellen Bestimmungen der Eigenschaft Wissend-zu-sein vgl. auch HART-
SHORNE, Charles/REESE, William (Hgg): Philosophers Speak of God. New York: Humanity
Books 2000, 19: “Human so-called ‘knowledge’ of any concrete actuality is mostly ignorance
and for the rest mostly guesswork and probability. In the highest sense of ‘knowledge,
namely, direct, infallible, concrete, clearly conscious apprehension, we human subjects can
scarcely be said to have knowledge.” Vgl. auch TAPP, Christian: Absolute infinity — a bridge
between mathematics and theology?, in: TENNANT, Neil (Hg.): Foundational Adventures:
Essays in Honor of Harvey M. Friedman. London: College Publications 2014, 77-90; TAPP,
Christian: Unendlichkeit in Mengenlehre und Theologie. Uber tatsdchliche und scheinbare Be-
ziehungen, in: BRACHTENDORF, Johannes/MOLLENBECK, Thomas/NICKEL, Gregor/SCHAEDE,
Stephan (Hgg.): Unendlichkeit: Interdisziplindre Perspektiven. Tiibingen: Mohr Siebeck 2008,
233-248, und TAPP, Christian: Infinity in Mathematics and Theology, in: Theology and
Science g (2011) 91-100.



Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes 147

scheint, es besteht immer eine unendliche Diskrepanz zum goéttlichen Wis-
sen.

2.3 Probleme synkategorematischer Unendlichkeitsanalysen

Obwohl sowohl die extensionale als auch die intensionale Analyse der Un-
endlichkeit gottlicher Attribute prima facie in der Lage ist, die Rede von
der Unendlichkeit Gottes semantisch zu prazisieren, sind beide mit Pro-
blemen konfrontiert, welche die Grenzen der Leistungsfahigkeit einer rein
synkategorematischen Unendlichkeitsanalyse aufzeigen.

Erstens: Obschon beispielsweise die extensionale Analyse der synkate-
gorematischen Unendlichkeit gottlichen Wissens eine Prazisierung der
Allwissenheit Gottes ermdoglicht, stofdt sie schnell auf folgendes Problem:
Es ist moglich, unendlich viele wahre Propositionen explizit zu wissen und
trotzdem nicht alle wahren Propositionen zu kennen. Jemand, der alle
Propositionen der Form ,n ist eine natiirliche Zahl“ kennt, kennt zwar un-
endlich viele wahre Propositionen, aber langst nicht alle wahren Proposi-
tionen. Um die mit der Allwissenheit Gottes verbundene Intuition zu pra-
zisieren, dass Gott eben alles weifd, muss die extensionale Analyse erwei-
tert werden, indem verlangt wird, dass Gott unendlich viele wahre Propo-
sitionen kennt und es keine wahre Proposition gibt, die Gott nicht kennt.
Das aber bedeutet, dass die Analyse dieser Art der Unendlichkeit gott-
lichen Wissens alleine in Begriffen der Unendlichkeit der Extension gottli-
chen Wissens nicht hinreichend prazise ist.3

Zweitens: Ein Problem der intensionalen synkategorematischen Inter-
pretation ist, dass es nicht immer klar ist, ob sinnvollerweise von Graden
der Realisierung eines Attributes in einer Substanz gesprochen werden
kann oder davon, dass die Eigenschaftsrealisationen geschaffener Substan-
zen nie den durch Gott realisierten Archetyp der Eigenschaft erreichen
konnen. Wie Tapp argumentiert, ,one problem is the presupposition that
all these properties come in objective degrees, that these degrees are ob-
jectively comparable, that there exists not only a maximum degree, but
also an infinite one etc.“4. Obwohl beispielsweise die Idee naheliegt, dass
man den Grad des Wissen einer Person durch den Grad des Zweifels
charakterisiert, der dieser Person moglich ist, ist nicht unmittelbar ein-
leuchtend, was es bedeutet, in unendlicher Weise zu wissen oder tiber
archetypisches Wissen zu verfiigen. Auch hier muss die Analyse der Un-
endlichkeit gottlicher Attribute durch weitere Annahmen und Klarungen
spezifiziert werden.

13 Analoge Schwierigkeiten treten beispielsweise bei der extensionalen Analyse gottlicher
Allmacht auf. Wenn angenommen wird, dass Gott unendlich viele Sachverhalte aktualisieren
kann, ist damit nicht eo ipso sichergestellt, dass er alle relevanten Sachverhalte realisieren
kann, die ein allmachtiges Wesen realisieren kénnen sollte.

14 TAPP: Eternity, 105.



148 Benedikt Paul Gocke

3. KATEGOREMATISCHE UNENDLICHKEIT

Die synkategorematische Analyse der Unendlichkeit Gottes liefert auf der
einen Seite zwar gewisse semantische Klirungen unter Einbezug der ver-
schiedenen Hinsichten, in denen von der Unendlichkeit eines gottlichen
Attributes gesprochen werden kann, sie ist aber auf der anderen Seite
nicht hinreichend prazise und muss durch weiterfiihrende interpretatori-
sche Annahmen erginzt werden, um unseren intuitiven Begriffen gottli-
cher Attribute zu entsprechen.

Neben der synkategorematischen Interpretation der Unendlichkeit Got-
tes steht die kategorematische Interpretation. Diese geht davon aus, dass
die Unendlichkeit Gottes eine eigenstandige Qualitat gottlichen Seins ist,
die unabhdngig von einer eventuell synkategorematischen Unendlichkeit
anderer gottlicher Attribute besteht.

3.1 Qualitative Endlichkeit

Um uns einem klaren Begriff qualitativer Unendlichkeit zu nahern, ist es
sinnvoll, von einem Begriff qualitativer Endlichkeit auszugehen, da seiner
Bedeutung nach Unendlichkeit prima facie die kontradiktorische Vernei-
nung von Endlichkeit ist. Des Weiteren ist es sinnvoll, davon auszugehen,
dass es Entitdten im weitesten Sinne des Wortes sind, denen wir qualita-
tive Endlichkeiten zuschreiben: Alles, iiber das eine Aussage gemacht wer-
den kann, ist in diesem Sinne eine Entitdt.’s

Als Definition der qualitativen Endlichkeit einer Entitdt schlage ich
Folgendes vor:

Qualitative Endlichkeit: Eine Entitat x ist qualitativ endlich genau dann,
wenn fiir jede Eigenschaft F gilt: entweder x ist F oder x ist nicht F.1©

15 Ich verwende den Begriff ,Entitdt“ synonym zum Begriff des Gegenstandes wie er von
CARNAP, Rudolf: Der logische Aufbau der Welt. Frankfurt am Main: Ullstein 1979, hier 1-5 de-
finiert wird: ,Der Ausdruck ,Gegenstand’ wird [...] stets im weitesten Sinne gebraucht, nam-
lich fiir alles das, woriiber eine Aussage gemacht werden kann. [..] Ob ein bestimmtes Ge-
genstandszeichen den Begriff oder den Gegenstand bedeutet, ob ein Satz fiir Begriffe oder
fir Gegenstdnde gilt, das bedeutet keinen logischen Unterschied, sondern héchstens einen
psychologischen, ndmlich einen Unterschied der reprasentierenden Vorstellung. [...] Gegen-
stand ist alles, woriiber eine Aussage moglich ist.”

16 Wenn Kant den Begriff eines Dinges verwendet, bezieht er sich dieser Interpretation
folgend ausschliefilich auf qualitativ endliche Entitdten: ,Ein jedes Ding aber, seiner
Maéglichkeit nach, steht noch unter dem Grundsatze der durchgiangigen Bestimmung, nach
welchem ihm von allen méglichen Pradikaten der Dinge, so fern sie mit ihren Gegenteilen
verglichen werden, eines zukommen muss. Dieses beruht nicht blof auf dem Satze des
Widerspruches; denn es betrachtet, aufler dem Verhiltnis zweier einander widerstreitenden
Pradikate, jedes Ding noch im Verhaltnis auf die gesamte Mdglichkeit, als den Inbegriff der
Pradikate der Dinge iiberhaupt, und, indem es solche als Bedingung a priori voraussetzt, so
stellt es ein jedes Ding so vor, wie es von dem Anteil, den es an jener gesamten Moglichkeit



Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes 149

Qualitativ endliche Entitaten sind ihrem Wesen nach ersteigenschaftlich
wohlbestimmte Entititen, deren ontologische Kategorie durch ihre Sub-
sumption unter den Satz vom Widerspruch bestimmt wird. Die Eigen-
schaft, eine qualitativ endliche Entitdt zu sein, wird dabei behandelt wie
eine Eigenschaft zweiter Stufe.'7

3.2 Qualitative Unendlichkeiten

Basierend auf dem definierten Begriff qualitativer Endlichkeit konnen wir
uns dem Begriff qualitativer Unendlichkeit ndhern. Wahrend allerdings im
Bereich der quantitativen Unendlichkeit diese als direkte Verneinung
quantitativer Endlichkeit verstanden werden kann - eine Menge ist unend-
lich genau dann, wenn sie nicht endlich ist - entzieht sich der Begriff qua-
litativer Endlichkeit einer eindeutigen kontradiktorischen Verneinung. Es
gibt zwei Moglichkeiten, qualitative Endlichkeit zu verneinen.

Die erste Moglichkeit der Verneinung qualitativer Endlichkeit fiihrt zu
folgender Definition qualitativer Unendlichkeit:

Qualitative Unendlichkeit,: Eine Entitat x ist genau dann qualitativ unend-
lich, wenn fiir jede Eigenschaft F gilt, dass es weder der Fall ist, dass x F ist
noch der Fall ist, dass x nicht F ist.

Die zweite Moglichkeit der Verneinung qualitativer Endlichkeit ergibt fol-
gende Variante:

Qualitative Unendlichkeit,: Eine Entitat x ist genau dann qualitativ unend-
lich, wenn fiir jede Eigenschaft F gilt, dass x sowohl F als auch nicht F ist.

Waihrend die erste Verneinung qualitativer Endlichkeit den Satz vom Wi-
derspruch dahingehend aushebelt, dass anstelle einer Eigenschaft oder
ihres Komplements keine dieser Eigenschaften exemplifiziert wird, geht
die zweite Verneinung davon aus, dass sowohl jede Eigenschaft als auch
deren Komplement exemplifiziert wird. Ich nenne die erste Art qualitati-
ver Unendlichkeit negativ-qualitative Unendlichkeit und die zweite Art
positiv-qualitative Unendlichkeit.’®

hat, seine eigene Madoglichkeit ableitet.” (KANT, Immanuel. Kritik der reinen Vernunft.
Stuttgart: Felix Meiner Verlag 1998, A 571-72/B 599-600).

17 Hier ist Hart zuzustimmen: “The realm of the finite is that realm in which the princi-
pium contradictionis holds true [...]. The principium contradictionis describes that absolute
limit by which any finite thing is the thing it is. In a very real sense, finite existence is non-
contradiction” (HART: Infinite, 256). Vgl. auch HART: Infinite, 256: “The set of even numbers,
for instance, while endless, is nevertheless definite: it includes and excludes particular mem-
bers; it is a particular kind of thing, it is bounded by its own nature. In the purely meta-
physical sense, in fact, the mathematical infinite remains within the realm of the finite.”

18 Eine detaillierte formale Erlduterung dieser Definitionen muss sich auf Vorarbeiten
der parakonsistenten Logik stiitzen. “The contemporary logical orthodoxy has it that, from
contradictory premises, anything can be inferred. Let & be a relation of logical consequence,
defined either semantically or proof-theoretically. Call & explosive if it validates {A , -A} =B



150 Benedikt Paul Gocke

Um den Unterschied zwischen beiden Arten qualitativer Unendlichkeit
zu verdeutlichen, kénnen wir uns einen Frageautomaten vorstellen, der fiir
jede Eigenschaft F und jede Entitdt x fragt: Ist es F? Ist es nicht F? Im Falle
qualitativ endlicher Entitdten wird die Antwort aus einem ,Ja“ und einem
,Nein“ bestehen. Im Falle negativ-qualitativer Unendlichkeit wird die Ant-
wort auf jede Frage ,Nein“ lauten; diese Art der Verneinung qualitativer
Endlichkeit ist logisch betrachtet die Verneinung der qualitativen Beja-
hung. Im Falle positiv-qualitativer Unendlichkeit werden beide Fragen mit
»Ja“ beantwortet, was anders ausgedriickt bedeutet, dass diese Form quali-
tativer Unendlichkeit die Verneinung der qualitativen Verneinung ist.

Betrachten wir ein Beispiel: Unserer Definition qualitativer Endlichkeit
folgend ist beispielsweise ein Tisch eine qualitativ endliche Entitat, da fiir
jede Eigenschaft erster Stufe eindeutig festgelegt ist, ob der Tisch diese Ei-
genschaft exemplifiziert oder nicht: Der Tisch hat eine bestimmte Héhe,
ist aus einem bestimmten Material und verfiigt Giber eine bestimmte Farbe.
Die negativ-qualitative Unendlichkeit einer Entitdt hingegen impliziert,
dass ihr Begriff jede positive Bestimmbarkeit ausschliefdt: es ware falsch,
von einer solchen Entitdt zu behaupten, dass sie aus einem bestimmten
Material besteht, genauso wie es falsch ware zu verneinen, dass sie aus ei-
nem bestimmten Material besteht, da dadurch impliziert ware, dass sie
eben aus einem anderen Material besteht. Die durch die Definition gege-
bene begriffliche Einheit negativ-qualitativer Unendlichkeit ist somit Aus-
druck der absoluten Unbestimmbarkeit einer entsprechenden Realitat. Im
Gegensatz dazu ist eine positiv-qualitative Unendlichkeit dadurch gekenn-
zeichnet, dass keine ersteigenschaftliche Bestimmung von ihr ausgeschlos-
sen werden kann. Fir sie gilt beispielsweise, dass sie sowohl aus einem be-
stimmten Material besteht wie auch, dass sie nicht aus einem bestimmten
Material besteht, sondern auch aus einem anderen Material. Die durch die
Definition vorgegebene begriffliche Einheit positiv-qualitativer Unendlich-
keit fiihrt also zu einem Begriff einer ontologisch absolut {iberbestimmten
Entitat, die in der Einheit ihres Wesens dasjenige vereint, was sich im Be-
reich des Endlichen widerstreitet.*

for every A and B (ex contradictione quodlibet (ECQ)). Classical logic, and most standard
‘non-classical’ logics too such as intuitionist logic, are explosive. Inconsistency, according to
received wisdom, cannot be coherently reasoned about. Paraconsistent logic challenges this
orthodoxy. A logical consequence relation, F, is said to be paraconsistent if it is not explo-
sive. Thus, if £ is paraconsistent, then even if we are in certain circumstances where the
available information is inconsistent, the inference relation does not explode into triviality”
(http://plato.stanford.edu/entries/logic-paraconsistent/). Die hier vorgeschlagenen Defini-
tionen qualitativer Unendlichkeit sind als ,non-explosive” zu verstehen.

19 Vgl. auch TURNER, Denys A.: Faith, Reason and the Existence of God. Cambridge: Cam-
bridge University Press 2004, hier 188 -189: “For note that the specific difference ‘rational’
divides the genus ‘animal’ into exclusive species (‘rational’ and ‘nonrational’), such that, if
the one then not the other: if any animal exists, then it is either a rational animal or a non-
rational animal. Both belong to the same genus, but, of course, there cannot exist an animal



Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes 151

3.3 Eine dreistufige Skala ontologischer Bestimmtheit

Anhand der Definition qualitativer Endlichkeit und ihrer beiden Vernei-
nungen ldsst sich eine dreistufige Skala ontologischer Bestimmtheit spezi-
fizieren.

Die unterste Stufe ontologischer Bestimmtheit wird durch den Begriff
negativ-qualitativer Unendlichkeit gekennzeichnet. Entititen auf dieser
Stufe zeichnen sich ihrem Begriff nach dadurch aus, dass jede ontologische
Bestimmung von ihnen ausgeschlossen ist. Daraus folgt zweierlei: Erstens
entziehen sich Entitdten dieser Stufe ontologischer Bestimmtheit unserem
direktem epistemologischen Zugang. Wir konnen durch unseren Verstand
kein direktes Verstindnis von negativ-qualitativ unendlichen Gegenstan-
den erreichen - wir kénnen sie geistig nicht umgreifen - und miissen uns
mit einem indirekten Zugang iiber die gegebene Definition begniigen.
Zweitens folgt aus der Definition negativ-qualitativer Unendlichkeit, dass
es ontologisch betrachtet gar keine Realitdt geben kann, die diesem Begriff
entspricht. Die niedrigste Stufe ontologischer Bestimmtheit ist notwendi-
gerweise leer, was bedeutet, dass der Begriff des negativ-qualitativ Unend-
lichen synonym zum Begriff des Unbestimmbaren, des Formlosen und des
Nichts ist.

Auf der mittleren Stufe der Skala ontologischer Bestimmtheit sind alle
qualitativ endlichen Entitdten zu finden. Jeder Gegenstand, dessen Eigen-
schaftsexemplifikationen durch den Satz vom Widerspruch reguliert sind,
steht auf dieser Stufe ontologischer Bestimmtheit. Da qualitativ endliche
Gegenstidnde ihrem Begriff nach ersteigenschaftlich wohlbestimmte Ge-
genstande sind, konnen sie vom Verstand erfasst und umgriffen werden,
was bedeutet, dass die mittlere Stufe der Skala ontologischer Bestimmtheit
epistemologisch zugadnglich ist. Sie konstituiert den Bereich des Seins, der
uns durch unsere transzendentale Konstitution zuganglich ist.

Die oberste Stufe ontologischer Bestimmtheit wird durch den Begriff
positiv-qualitativer Unendlichkeit beschrieben. Wihrend die unterste
Stufe ontologischer Bestimmtheit notwendigerweise epistemologisch un-
zuganglich ist und ihr keine Wirklichkeit entspricht und die zweite Stufe
ontologischer Bestimmtheit den Bereich des epistemologisch zuganglichen
und ontologisch wohlbestimmten Seins ausmacht, kann iiber die hochste
Stufe ontologischer Bestimmtheit Folgendes ausgesagt werden. Erstens:
Ahnlich wie im Fall negativ-qualitativer Unendlichkeit entzieht sich
positiv-qualitativ Unendliches unserem epistemologischen Zugang. Genau-

which is, just, generically an animal, being neither rational nor non-rational. But if, per im-
possibile, a generic animal could exist, it could not be neither rational nor non-rational, for
then it would have none of the character of either; it would have to be both rational and
non-rational in some way which is excluded both specifications, in order to exclude the
disjunction between them, and thus contain the notions of both in some non-exclusive way:
by, to use an expression of Eckhart (though not of Thomas) ‘negating the negation” between
them.”



152 Benedikt Paul Gocke

so wie wir keine Vorstellung von einer absolut ontologisch unterbestimm-
ten Sache haben kénnen - einem reinen Nichts?® - tibersteigt auch der Be-
griff einer ontologisch unendlich positiven Realitdt unser diskursives Fas-
sungsvermoOgen. Wir konnen keinen Gegenstand vor das geistige Auge
fihren, dessen Begriff durch die Verneinung der Verneinung bestimmt ist.
Zweitens ist es, wie weiter unten gezeigt wird, im Gegensatz zur untersten
Stufe ontologischer Bestimmtheit nicht notwendigerweise der Fall, dass
dem Begriff positiv-qualitativer Unendlichkeit nichts entspricht. Je nach
metaphysischen Paradigma ist es sogar notwendigerweise der Fall, dass es
eine positiv-qualitativ unendliche Entitat gibt.

4. GOTT ALS QUALITATIV UNENDLICHE ENTITAT

Anhand der Skala ontologischer Bestimmtheit ldsst sich die Diskussion der
Frage der kategorematischen Unendlichkeit Gottes strukturieren und er-
lautern. Erstens konnen wir mit ihrer Hilfe erklaren, warum fiir das antike
griechische Denken Gott nicht als unendlich bezeichnet werden konnte.
Zweitens konnen wir zeigen, dass spatestens seit Gregor von Nyssa der Un-
endlichkeitsbegriff in gewissen Stromungen des Christentums derjenige
der positiv-qualitativen Unendlichkeit gewesen ist. Drittens konnen wir ei-
nen systematischen Grund dieser Verwendung des Unendlichkeitsbegriffes
angeben.

4.1 Unendlichkeit als negative Unendlichkeit

In Bezug auf die historische Debatte miissen uns einige thetische Bemer-
kungen geniigen: Der in der griechisch antiken Tradition verwendete Un-
endlichkeitsbegriff entspricht dem entwickelten Konzept qualitativ-nega-
tiver Unendlichkeit, dem zufolge Unendlichkeit das vdllige Fehlen jeder
positiven Bestimmbarkeit einer Sache ist. Wird ein solcher Unendlich-
keitsbegriff verwendet, ist es verstandlich, dass beispielsweise fiir Platon
und Aristoteles Gott nicht als unendlich bezeichnet werden konnte. Un-
endlichkeit ist in dieser Tradition aufgrund der vollstindigen Verneinung
positiver Bestimmungen ein Begriff des Nichts. Da es systematisch gesehen
fiir das antike griechische Denken nur zwei Stufen ontologischer Be-
stimmtheit gegeben hat - die Stufe negativer Unendlichkeit und die der
qualitativen Endlichkeit — war es folgerichtig, Gott als qualitativ endliche
Entitdt zu denken.

20 Vgl. RUNDLE, Bede. Why there is something rather than nothing. Oxford: Oxford Uni-
versity Press 2004, hier 110: “Our attempts at conceiving of total non-existence are irredee-
mably partial. We are always left with something, if only a setting from which we envisage
everything having departed, a void which we confront and find empty, but something which
it makes sense to speak of as having once been home to bodies, radiation, or whatever.”

21 Vgl. HART: Infinite, 258: “For the entire classical philosophical tradition of Greece, in-
cluding Stoicism - the infinite was solely a negative concept. Words like ameipov [...] were



Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes 153

4.2 Unendlichkeit als positive Unendlichkeit

Im Gegensatz zur antiken griechischen Verwendung des Unendlichkeits-
begriffs unterlag der Begriff der qualitativen Unendlichkeit, wie er spates-
tens seit Gregor von Nyssa implizit in der christlichen Tradition zu finden
ist, einer semantischen Neuinterpretation: Wahrend er in der antiken grie-
chischen Tradition der Begriff einer negativ-unendlichen Qualitdt gewesen
ist, wird er nun als Begriff positiv-unendlicher Qualitat verstanden. Un-
endlichkeit driickt jetzt die Fiille des Seins durch unendliche Bejahung je-
der Bestimmung aus.?? Seit Gregor von Nyssa wurde sozusagen die Skala
ontologischer Bestimmtheit nach oben hin durch die Stufe positiv-qualita-
tiver Unendlichkeit erweitert und Gott auf ihr verankert.?

Einige Beispiele, in denen implizit auf Gott als eine positiv unendliche
Entitdat Bezug genommen wird, sollen diesen Punkt verdeutlichen. Pseudo-
Dionysius Areopagita urteilt wie folgt iiber das Wesen Gottes:

LEr ist weder ,Dies‘ ohne auch ,Das‘ zu sein, auch existiert er nicht in dieser
Weise ohne auf jene Weise zu sein. Im Gegenteil: Er ist alles dies als die
Ursache von allem [...] und er ist iiber allem dadurch, dass er je immer schon
ihre Existenz iiberwesentlich transzendiert. Also konnen alle Eigenschaften
von ihm auf einmal bejaht werden, und doch ist er dadurch nicht ein

more or less entirely opprobrious in connotation: they were used to designate that which
was ‘indefinite’ or ‘indeterminate’ and, hence ‘irrational’ or ‘unthinkable.” The infinite is that
which lacks form, that which reflects no eidon and receives the impress of no morphe. As
such, it is pure deficiency. Hence, Plato would never have called the Good beyond being
‘infinite.”

22 Vgl. HART: Infinite, 267: “What Gregory understands ‘infinity’ to mean when
predicated of God is very much [...] what Plotinus understood it to mean in regard to the
One: incomprehensibility, absolute power, simplicity, eternity. God is uncircumscribable [...]
elusive of every finite concept or act, boundless, arriving at no terminus [...] God is without
opposition, as he is beyond nonbeing or negation, transcendent of all composition or anti-
nomy; it is in this sense of utter fullness, principally, that God is called simple.”

23 Vgl. TURNER, Denys A.: A (partially) Skeptical Response to Hart and Russell, in:
HELLER, Michael/WOODIN, W. Hugh (Hgg.): Infinity: New Research Frontiers. Cambridge:
Cambridge University Press 2011, 290-98, 296-297: “If we are to speak of the divine infinity,
it seems necessary to distinguish between infinity understood as the simple negation of the
finite such as yields its corresponding contradictory, namely, that of the infinite understood
as endlessness — whether of mathematical or of temporal seriality - and the infinity that is
yielded by the negation of the negation between the finite and the infinite as so understood
in mathematics. Logically, the difference consists in that, in the case of ‘ordinary’ negation,
the notion of infinity amounts to the negation of serial finiteness, an endlessly extruded
series each of whose parts is finite, because mutually exclusive, each being a ‘this’ rather
than a ‘that.” In the case of the divine being, however, we have to speak of an infinity that
transcends that known by force of ‘ordinary’ negation of the finite, because the negation
required is the negation of that ‘ordinary’ negation itself. As such, this ‘transcendent’ notion
of the infinite is such as to exclude all exclusion.”



154 Benedikt Paul Gocke

bestimmtes Ding. Er besitzt alle Gestalt und Form, und ist doch selber ohne
bestimmte Form und Gestalt.“%4

Bei Thomas heifdt es:

»Wenn also Gott die erste Wirkursache der Dinge ist, existieren die Dinge in
ihrer Vollendung notwendigerweise zuvor in Gott (und zwar) auf eine her-
vorragendere Art. Und diese Uberlegung greift Dionysius im 5. Kapitel Div.
Nom. auf, wenn er iiber Gott sagt, dass er nicht einmal dieses ist, dieses aber
nicht ist; sondern er ist alles, wie der Grund von allem.“?5

Nikolaus von Kues wiederum schreibt folgendes tiber Gott:

,Weil nun das absolut Grofdte in absoluter Aktualitat alles ist, was sein kann,
und zwar derart frei von irgendeiner Art des Gegensatzes, dass im Grofiten
das Kleinste koinzidiert, darum ist das absolut Grofdte gleicherweise erhaben
iiber alle bejahende und verneinende Aussage. All das, was als sein Sein
begriffen wird, ist es ebensosehr wie es dieses nicht ist, und all das, was als
Nichtsein an ihm begriffen wird, ist es ebensosehr nicht, wie es dieses ist.
Vielmehr ist es dieses in der Weise, dass es alles ist, und es ist in der Weise
alles, dass es keines ist.“20

Allen Zitaten ist gemeinsam, dass in ihnen eine Denkbewegung zum Aus-
druck kommt, die sich systematisch dadurch kennzeichnen lasst, dass der
Grad der ontologischen Bestimmtheit Gottes vom Grad der ontologischen

24 Ubersetzung aus dem Englischen: “For He is not This without being That; nor doth He
possess this mode of being without that. On the contrary He is all things as being the Cause
of them all, and as holding together and anticipating in Himself all the beginnings and all
the fulfilments of all things; and He is above them all in that He, anterior to their existence,
super-essentially transcends them all. Hence all attributes may be affirmed at once of Him,
and yet He is No Thing. He possesses all shape and form, and yet is formless and shapeless,
containing beforehand incomprehensibly and transcendently the beginning, middle, and
end of all things, and shedding upon them a pure radiance of that one and undifferenced
causality whence all their fairness comes.” (ROLT, Clarence: Dionysius the Areopagite on the
Divine Names and the Mystical Theology. Cosimo Classics 2007, hier 139)

25 AQUINAS, Thomas: Summa Theologica, 1 a q. 4 a. 2: ,Cum ergo Deus sit prima causa
effectiva rerum, oportet omnium rerum perfectiones praeexistere in Deo secundum eminen-
tiorem modum. Et hanc rationem tangit Dionysius cap. 5 de Div. Nom. dicens de Deo quod

’ o«

‘non hoc quidem est, hoc autem non est; sed omnia est, ut omnium causa’.

26 KUEs, Nikolaus von: Die belehrte Unwissenheit. Buch 1. Lateinisch-Deutsch. Hamburg:
Felix Meiner Verlag 1994, hier 19; lateinisch: ,Quia igitur maximum absolute est omnia abso-
lute actu quae esse possunt taliter absque quacumque oppositione, ut in maximo minimum
coincidat, tunc super omnem affirmationem est pariter et negationem. Et omne id quod con-
cipitur esse non magis est quam non est. Et omne id quod concipitur non esse non magis
non est quam est. Sed ita est hoc quod est omnia et ita omnia quod est nullum.“ Vgl.
ACHTNER, Wolfgang: Infinity as a Transformative Concept in Science and Theology, in:
HELLER, Michael/WOODIN, W. Hugh (Hgg.): Infinity: New Research Frontiers. Cambridge:
Cambridge University Press 2011, 19-54, 34f. und FLASCH, Kurt: Nikolaus von Kues. Geschichte
einer Entwicklung. Frankfurt: Klostermann 1998, 46: ,Es muss aber in diesen tiefen Dingen
unseres ganzen menschlichen Geistes der Versuch sein, zu jener Einfachheit/Einheit sich zu
erheben, wo Widerspriiche zusammenfallen. ,Debet autem in his profundis omnis nostri hu-

[

mani ingenii conatus esse, ut ad illam se elevet simplicitatem, ubi contradictoria coincident’.



Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes 155

Bestimmtheit endlicher Entitaten, welche den Bereich des Geschaffenen
konstituieren, abweicht. Wahrend diese dem Satz vom Widerspruch fol-
gend ersteigenschaftlich wohlbestimmt sind - sie sind als ein ,dies” oder
ein ,das” qualitativ endliche Entititen -, so wird angenommen, dass in der
Einheit des Wesens Gottes alle kreatiirlichen Unterschiede vereint sind.??
Diejenigen Eigenschaften, die im Bereich qualitativ endlicher Entitdten als
widerstreitende Eigenschaften in Erscheinung treten, sind in der Einheit
des Wesen Gottes vereint, und genau deswegen ist Gott selbst keine quali-
tativ endliche Entitat — kein ,dies“ oder ,das®.

4.3 Gott als Prinzip der Welt

Der Grund fiir die Neuinterpretation der qualitativen Unendlichkeit Got-
tes — weg von der negativen und hin zur positiven Unendlichkeit - besteht
meines Erachtens darin, dass Gott in der Absicht der Letztbegriindung
konsequent als erstes Prinzip allen endlichen und wohlbestimmten Seins
gedacht wurde und aufgrund dessen nicht auf derselben Skala ontologi-
scher Bestimmtheit stehen konnte, wie das von ihm Bestimmte.?3 In ande-
ren Worten, wenn es ein erstes Prinzip gibt, dann muss dieses Prinzip in
der Einheit seines Wesens alle Bestimmungen qualitativ endlicher Entita-
ten vereinen ohne dadurch selbst in die Kategorie qualitativer Endlichkeit
zu fallen — ohne selbst ein ,dies“ oder ein ,das“ zu werden. Was unter-
schieden werden kann in der Schopfung, ist eins in Gott. Nur so kann Gott
verstanden werden als erstes Prinzip der Schopfung, der die Bestimmun-

27 Vgl. AQUINAS: Summa, 1 a q. 4 a 2 ad 1: “What are diverse and exclusive in themselves
pre-exist in God as one, without detriment to his simplicity.” Vgl. auch TURNER: Faith, 188-
189: “In God all specification of this and that is excluded - ‘there is no kind of being that God
is,” or, as we might put it, if ‘specificness’ is excluded from God, then ‘exclusion’ is excluded
from God [...]. That is why we cannot comprehend God: the ‘darkness’ of God is the simple
excess of light. God is not too indeterminate to be known; God is unknowable because too
comprehensively determinate, too actual. It is in that excess of actuality that the divine
unknowability consists.” Dass in Gott ,‘exclusion’ is excluded“ und dass ,God is not too
indeterminate to be known“ sondern ,too comprehensively determinate, too actual” unter-
stlitzt unsere vorgeschlagene Definition einer positiv-unendlichen Entitit von der ontolo-
gische Exklusion ausgeschlossen ist und sie daher nicht durch den diskursiven Verstand zu
greifen ist. Vgl. fiir eine weitere Analyse der Unendlichkeit Gottes bei Thomas von Aquin:
BURNS, Robert M.: Divine Infinity in Thomas Aquinas: 1. Philosophico-Theological Back-
ground, in: The Heythrop Journal 39 (1998) 57-69 und BURNS, Robert M.: Divine Infinity in
Thomas Aquinas: II. A Critical Analysis, in: The Heythrop Journal 39 (1998b) 123-139. Vgl.
auch TAPP, Christian: Eine versteckte Endlichkeitsannahme in Thomas’ tertia via, in: Zeit-
schrift fir Katholische Theologie 137 (2015) 104-116.

28 Vgl. TILLICH, Paul: Systematische Theologie, Bd. 1. Stuttgart: Evangelisches Verlags-
werk 1955, 206: ,Der Theologe kann nicht umhin, Gott zu einem Objekt im logischen Sinne
des Wortes zu machen, gerade wie der Liebende nicht umhin kann, den Geliebten zu einem
Objekt der Erkenntnis und des Handelns zu machen. Die Gefahr der logischen Objektivie-
rung ist, dass sie niemals rein logisch ist. Sie fiihrt ontologische Voraussetzungen und Impli-
kationen mit sich. Wenn Gott in die Subjekt-Objekt-Struktur des Seins gebracht wird, hort
er auf, der Grund des Seins zu sein, und wird ein Seiendes unter anderen.“



156 Benedikt Paul Gocke

gen allen Seins je immer schon in sich tragt und aufgrund dessen sich un-
serem epistemologischen Verstandnis entzieht.?9

5. DIE KATEGOREMATISCHE UNENDLICHKEIT GOTTES

Die kategorematische Analyse der Unendlichkeit Gottes zeigt, dass basie-
rend auf der Skala der ontologischen Bestimmtheit Gott als positiv-quali-
tativ unendliche Entitdt aufgefasst werden kann, und dass diese ontologi-
sche Kategorie dem ersten Prinzip der Wirklichkeit zukommen muss,
wenn die Existenz endlicher Entitdten aus einem ersten Prinzip heraus ge-
dacht werden soll. Ich ende mit einigen Bemerkungen iiber Voraus-
setzungen und Konsequenzen der entwickelten Deutung goéttlicher Un-
endlichkeit.

5.1 Voraussetzungen der Plausibilitdt gottlicher Unendlichkeit

Eine erste Voraussetzung besteht darin, dass eine positivistische Vereng-
ung metaphysisch legitimer Paradigmen zuriickgewiesen wird. Waihrend
diese ihrem begrifflichen Repertoire nach nur qualitativ endliche Entitdaten
als Entitdaten {iberhaupt zuzulassen bereit sind, muss die skizzierte Rede
von der Unendlichkeit Gottes begrifflich den Rahmen qualitativer Endlich-
keit tiberschreiten diirfen. Denn wer im Rahmen positivistisch verengter
Metaphysik iiber Gott als qualitativ endliche Entitdt reden will, der landet
zwar schnell bei denjenigen anthropomorphen Gottesbildern, die Gott als
tiibergroffen Handlungsagenten sehen,3° aber nicht bei einem Begriff des
ersten Prinzips des qualitativ Endlichen, das deren Unterschiede in sich
vereint und daher als ontologisch und epistemologischer Fluchtpunkt der
Wirklichkeit verstanden werden kann.

Eine zweite Voraussetzung der Plausibilitdt der hier vorgeschlagenen
Interpretation der Unendlichkeit Gottes ist die Annahme der Moglichkeit
einer philosophisch-theologischen Letztbegriindung, da der spezifizierte
Sinn der Unendlichkeit Gottes der Funktion nach als ontologische und

29 Der Umschlag von negativer zu positiver Unendlichkeit ist motiviert durch die Idee
des Schopfungsgedankens aus einem Prinzip. Weiterhin: Wenn Gott eine positiv-qualitativ
unendliche Entitdt ist, dann folgt aus der Definition Gottes, dass Gottes Wesen unsere
geldufigen Erkenntnisvermoégen transzendiert, da der Verstand als Vermégen der Unter-
scheidung und die Vernunft als Vermdgen die Einheit zu denken, keinen Gegenstand be-
greifen konnen, von dem gilt, dass er sowohl eine Sache als auch ihr Gegenteil ist. Wir kon-
nen zwar die Definition einer positiv-qualitativ unendlichen Entitdt ihrer Form nach verste-
hen, aber den von ihr definierten Gegenstand geistig nicht fassen. In diesem Sinne ist Au-
gustinus zuzustimmen, wenn er sagt: ,Si comprehendis, non est Deus.*

30 Die Schwierigkeiten einer solchen Gotteskonzeption sind vom Neuen Atheismus hin-
reichend verdeutlicht worden. Siehe fiir eine kurze Analyse sowohl der jiingeren amerikani-
schen als auch der jiingeren europdischen Atheismusliteratur MULLER, Klaus: Neuer Atheis-
mus. Alte Klischees, aggressive Téne, heilsame Provokationen, in: Herder Korrespondenz 61

(2007) 552-557.



Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes 157

epistemologische Letztbegriindung qualitativer Endlichkeit zu verstehen
1st.

Der Begriff der Letztbegriindung ist in den letzten Jahrzehnten in der
Philosophie nicht so sehr problematisiert, sondern schlicht ignoriert oder
ex cathedra fiir unmdéglich oder sinnlos erklart worden. So zum Beispiel
durch Autoren wie Ruster, welche erklaren, dass sie ,keinen Sinn mehr in
dem Versuch [sehen], den christlichen Glauben vor dem Forum der allge-
meinen Vernunft bzw. dem Begriff letztgiiltigen Sinns zu verteidigen.“3!
Aus philosophisch-theologischer Sicht ist diese blofde Behauptung proble-
matisch.3® Gegen eine solche fiir grofde Teile der gegenwartigen philoso-
phischen Theologie charakteristische Auffassung von Letztbegriindung
muss festgehalten werden, dass das metaphysische Fundament christlicher
Weltdeutung ohne Letztbegriindung nichts zu halten vermag.33 Philoso-
phische Theologie muss systematisch an der prinzipiellen Méglichkeit von
Letztbegriindung festhalten, denn was auch immer fiir ein Gottesbegriff

31 RUSTER, Thomas: Der verwechselbare Gott. Theologie nach der Entflechtung von Chris-
tentum und Religion. Freiburg: Herder 2000, hier 17. Schénberger kennzeichnet die der-
zeitige Lage auf dhnliche Weise: ,Jede Aussage ldsst sich wieder als eine Schlussfolgerung
denken. Bei jeder Behauptung kann ich fragen: Was muss ich denken, damit sich jene Aus-
sage zwingend ergibt? Es gibt aber iiber alle Gedanken neben den logischen Voraussetzun-
gen auch hermeneutische Voraussetzungen. Diese haben die Misslichkeit, dass sie durch
logische Analyse nicht sichtbar zu machen sind. Immer wieder hat deshalb die Philosophie
versucht, auf einen Gedanken zu kommen, der tiberhaupt nichts mehr voraussetzt, der ein
schlechthin erster Gedanke ist, aus dem sich weitere ergeben, der aber nicht weitere zur
Voraussetzung hat. Dieser Traum ist wohl ausgetrdumt.“ SCHONBERGER, Rolf: Gott denken,
in: SPAEMANN, Robert: Der letzte Gottesbeweis. Miinchen: Pattloch Verlag 2007, 33-127, hier
110.

32 Vgl. auch HOERSTER, Norbert: Die Frage nach Gott. Miinchen: Beck 2005, hier 7f.:
,Diese Frage betrifft die fundamentale Voraussetzung jedes Christentums, ja jedes mono-
theistischen Glaubens schlechthin: die Existenz Gottes. Ist der Glaube an Gott iiberhaupt
rational oder verniinftig? Diese grundlegende Frage, mit der sich jeder Glaube mono-
theistischer Art [und nicht nur ein solcher, BPG] konfrontiert sieht, wird in der deutschen
Philosophie und Theologie seit langem nur noch stiefmiitterlich behandelt. Der Gottes-
glaube als Fundament christlicher Religion wird weithin als Ergebnis individueller Veranla-
gung, sozialer Pragung oder personlicher Entscheidung betrachtet, das sich jeder rationalen
Erorterung entzieht. Man nimmt zur Kenntnis, dass nicht wenige Menschen tatsachlich im
Rahmen einer religiésen Einstellung an Gott glauben und diesen Glauben offenbar auch
brauchen. Rationale Argumente pro und kontra hilt man unter diesen Umstdnden fiir
unpassend: Religion sei ja keine Wissenschaft.” Vgl. dagegen Wolfgang Cramer: ,Diejenigen,
die meinen, uns sagen zu miissen, was man heute nicht mehr denken kann, sollten doch
wissen, dass es Philosophie mit Sachfragen zu tun hat und daher mit Argumenten, die nicht
durch das Faktum einer allgemein verbreiteten Denkweise widerlegt werden konnen. Sonst
sollten wir die Losung philosophischer Fragen den Instituten fiir Meinungsforschung
{ibergeben“ (CRAMER, Wolfgang: Gottesbeweise und ihre Kritik. Priifung ihrer Beweiskraft.
Frankfurt: Klostermann 1967, hier of.).

33 Obwohl also ,der Trend der neueren Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie auf eine
Abschwichung, wenn nicht Verabschiedung von Begrindungsverfahren tendiert“ (MULLER,
Klaus: Glauben, Fragen, Denken. Bd. 2. Munster: Aschendorf 2008, hier 121), miissen wir uns
diesem Trend widersetzen.



158 Benedikt Paul Gocke

verwendet wird, er wird ein Begriff des letzten Grundes sein oder kein Be-
griff des christlichen Gottes. Nur unter der Voraussetzung, dass Letztbe-
grindung heute noch eine Option ist, kann im skizzierten Sinn von der
Unendlichkeit Gottes gesprochen werden.

5.2 Konsequenzen der vorgeschlagenen Interpretation géttlicher Unend-
lichkeit

Die vorgeschlagene Definition gottlicher Unendlichkeit fithrt zu folgen-
dem Letztbegriindungsmodell der Wirklichkeit: Das Sein und So-Sein qua-
litativ endlicher Entititen wird durch Gott als positiv-qualitativ unend-
liche Entitdt erklart, der in der Einheit seines Wesens je immer schon jede
mogliche Bestimmung endlichen Seins vereint und sich deswegen unserem
an qualitativ Endliches gebundenem epistemologischen Nachvollzug ent-
zieht. Philosophisch-theologische Konsequenzen der so verstandenen Un-
endlichkeit Gottes ergeben sich zum einen in Bezug auf das Schopfungs-
verstandnis als auch zum anderen in Bezug auf die Frage nach der Relatio-
nen zwischen Gott und der Welt, verstanden als Menge qualitativ endli-
cher Entitaten.

In Bezug auf das Schopfungsverstandnis zeigt sich, dass der Begriff der
creatio ex nihilo je nach Interpretation nur noch schwer eingefangen wer-
den kann, wenn er nicht Anschlussfihig an den Begriff der creatio ex deo
gedacht wird.34 Zumindest diejenige Interpretation des Begriffs der creatio
ex nihilo, die die Schépfung der Welt nicht nur nicht aus vorgegebenem
Material beschreibt, sondern diese ihrem Wesen nach vollstindig aus dem
Nichts sich erhebend sieht, steht quer zur vorgeschlagenen Analyse der

34 Zur These der Creatio ex nihilo in der mittelalterlichen Tradition vgl. BALDNER,
Steven/CARROLL, William E. (Hgg): Aquinas on Creation, Writings on the ‘Sentences’ of Peter
Lombard, Book 2, Distinction 1, Question 1. Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies
1997. Fiir eine klassische theistische Verteidigung der These, dass die Welt von Gott aus dem
Nichts geschaffen worden ist, vgl. COPAN, Paul/CRAIG William Lane: Creation out of Nothing.
A Biblical, philosophical, and Scientific Exploration. Ada, MI: Baker Academic 2004. Es ist
anzweifelbar, ob die These der creatio ex nihilo notwendigerweise Bestandteil des christ-
lichen Glaubens sein muss. Zumindest in der urchristlichen Gemeinde war dies nicht immer
der Fall. GRIFFIN, David Ray: Panentheism: A Postmodern Revelation, in: CLAYTON, Philip/
PEACOCKE, Arthur (Hgg.): In Whom We Live and Move and Have Our Being. Panentheistic
Reflections on God’s Presence in a Scientific World. Cambridge: Eerdmans Publishing Com-
pany 2004, 19-35, hier 37, fasst die Ergebnisse der Studie von MAY, Gerhard May: Creatio Ex
Nihilo: The Doctrine of ‘Creation out of Nothing’ in Early Christian Thought. Edinburgh: T &
T Clark 1994, wie folgt zusammen: “As May shows, the doctrine of creation out of absolute
nothingness - according to which the creation of our world was the beginning of finite exis-
tents as such - was an innovation, adopted by some theologians (Theophilus, Hippolytus,
Tertullian, Irenaeus) near the end of the second century in response to Marcion’s gnostic
theology, which said that our world was created out of evil matter. The best way to fight this
idea, they thought, was to deny that the world was created out of anything. Although Her-
mogenes, a Platonic Christian theologian, warned that this innovation would lead people to
blame God for the world’s evils, these innovators went boldly [...] forward. The doctrine of
creation out of absolute nothingness soon became the standard Christian doctrine.”



Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes 159

Unendlichkeit Gottes. Wahrend letztere die Bestimmungen endlichen
Seins in Gott fundiert und das So-Sein der Wirklichkeit aus dem Wesen
Gottes verstandlich macht, hat erstere philosophische Schwierigkeiten, die
Welt in ihrem So-Sein strukturell nachzuzeichnen. Wie Klaus Miiller argu-
mentiert:

»Wenn Vernunft einer konsistenten Metaphysik (im Sinne letzter Gedanken
tiber das Ganze von Leben und Wirklichkeit) fahig sein kénnen soll, ist der
schultheologische Monotheismus zumindest problematisch, weil es keine
hinreichende Antwort auf das Verhdltnis von Absolutem und Endlichem ge-
wahrt, sondern im theologischen Krisenprodukt des Schopfungsgedankens
seine Verlegenheit verbirgt“35

Wenn der Bereich des Endlichen begrifflich in Gott verankert wird, er-
geben sich Konsequenzen fiir die Relation zwischen Gott und der Welt, die
,panentheistisch genannt werden kénnen, da jede Bestimmung jedes qua-
litativ endlichen Seins je immer schon ein Teil der Bestimmung Gottes ist.
Wenn also angenommen wird, dass Gott eine positiv-qualitativ unendliche
Entitdt ist und wenn Gott als solcher das erste Prinzip der Schopfung ist,
und wenn Schopfung verstanden wird als der Bereich des qualitativ End-
lichen, dann gibt es keine Bestimmung eines endlichen Seins, die nicht
epistemologisch und ontologisch zum Wesen Gottes gehort. Damit ist aber
nichts anderes ausgedriickt als die panentheistische Grundidee: ,Alles ist
in Gott.“3

35 MULLER, Klaus: Streit um Gott. Politik, Poetik und Philosophie im Ringen um das wahre
Gottesbild. Regensburg: Friedrich Pustet 2006, hier 244. Schon Fichte hat den Begriff der
creatio ex nihilo zuriickgewiesen und als den ,absoluten Grundirrthum aller falschen Meta-
physik und Religionslehre“verstanden, denn ,eine Schépfung ldsst sich gar nicht ordentlich
denken - das was man wirklich denken heifdt - und es hat noch nie irgend ein Mensch sie
also gedacht.” FICHTE, Johann Gottlieb: Die Anweisung zum seligen Leben, oder auch die
Religionslehre, in: FICHTE, Immanuel (Hg): Fichtes Werke, Bd. 5. Zur Religionsphilosophie.
Berlin: De Gruyter 1971, hier 479.

36 Vgl. HENRICH, Dieter: Denken und Selbstsein. Vorlesungen iiber Subjektivitit. Frankfurt
am Main: Suhrkamp 2007, hier 269: ,Das All-Eine ist jenes selbstgeniigsame Eine, das sich
selbst urspriinglich in Alles differenziert hat oder das kraft seines Wesens urspriinglich in
Alles differenziert ist.“



160 Benedikt Paul Gocke

Zusammenfassung

Obwohl sich die Idee der Unendlichkeit Gottes wie ein Tiefenstrom durch die
religionsphilosophische Analyse des Wesens Gottes zieht, ist es nicht klar,
was genau es bedeutet, zu behaupten, dass Gott unendlich ist. Ich zeige,
dass die Rede von der Unendlichkeit Gottes als eigenstindigem gottlichen
Attribut eine Chiffre dafiir ist, dass Gott als erstes Prinzip der Schépfung alle
in der Schopfung zu findenden Unterschiede in der Einheit seines Wesens
vereint. Ich ende mit einigen kurzen Bemerkungen tiber die Voraussetzungen
und Konsequenzen dieser Interpretation der Unendlichkeit Gottes.

Abstract

The claim that God is infinite is ambiguous in many ways. Is it an abbrevia-
tion for the claim that God is eternal, omnipotent, omniscient and morally
perfect? Does it refer to a particular quality of divine attributes that we can
specify in mathematical terms? Finally, does it refer to a distinctive feature
of the divine being itself? In this paper I analyse different ways to specify the
claim that God is infinite and argue that it should refer to a distinctive fea-
ture of God. That God is infinite should be taken to mean that, as the ulti-
mate ground of reality, God unites every feature of reality in the unity of his
being. I end by way of showing how this conclusion relates to the pan-
entheistic thesis that everything is in God.



	Eine Analyse der Unendlichkeit Gottes

