
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 1

Artikel: Das Prinzip der Verletzbarkeit als Begründungsweg der
Menschenrechte

Autor: Kirchschläger, Peter G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761291

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter G. Kirchschläger

Das Prinzip der Verletzbarkeit als

Begründungsweg der Menschenrechte1

Einleitung

Menschenrechte erweisen sich auch nach dem 65-jährigen Jubiläum der
Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte von 1948 als „Minderheitsphänomen":

Weiterhin kommt nur eine Minderheit in den Genuss der
Realisierung aller ihrer Menschenrechte oder gar eines Teiles ihrer Menschenrechte.

Vor über zehn Jahren habe ich mit meinem Bruder Thomas - Jurist
und Rechtsanwalt - die Frage diskutiert, welchen Beitrag wir aus unseren
jeweiligen Disziplinen heraus leisten können, um die Durchsetzung der
Menschenrechte mehr voranzutreiben. Wir stimmten darin überein, dass

es einerseits von akademischer Seite eine sorgfaltige theoretische
Auseinandersetzung rechtswissenschaftlicher bzw. theologisch-ethischer Natur
braucht, um für die Praxis das Fundament zu legen und immer wieder
Fragen, die in der Praxis aufkommen und Schwierigkeiten bereiten, zu klären;
andererseits gäbe es einen Bedarf nach Dialog über die Grenzen der
Disziplinen und der Weltanschauungen und über die Tischkanten der
wissenschaftlichen Beschäftigung mit Menschenrechtsfragen hinaus. Als
Folge davon haben wir 2003 gemeinsam das Internationale
Menschenrechtsforum Luzern (IHRF)2 gegründet, das es sich zur Aufgabe gemacht
hat, eine Plattform für fachspezifischen Menschenrechtsdiskurs zum Einen
und öffentliche Menschenrechtsdebatte mit den verschiedenen Akteurinnen

und Akteuren der Menschenrechte zum Anderen zu bieten. Dieses

Engagement und der daraus resultierende Dialog löste erstens zahlreiche
Menschenrechtsprojekte aus, was zum Wunsch nach einer Institutionalisierung

am Hochschulstandort Luzern im Rahmen der Pädagogischen
Hochschule Luzern führte, sodass wir im Jahr 2007 das Zentrum für
Menschenrechtsbildung (ZMRB)3 gründen konnten.

Zweitens setzte ich vor diesem Hintergrund meine theologisch-ethische
Auseinandersetzung mit den Menschenrechten fort. Dabei stimme ich
Ingeborg Gabriel zu, wenn sie festhält: „Es ist tatsächlich so, dass die
Menschenrechte als Freiheitsrechte gegen die Majoritätskirchen (katholisch,
protestantisch, orthodox) politisch durchgesetzt werden mussten. Doch

1 Überarbeitete Fassung meines Vortrags vom 22. Januar 2014 an der Katholisch-Theologischen

Fakultät der Universität Wien.
2 www.humanrightsforum.ch.
3 www.zmrb.ch.



122 Peter G. Kirchschläger

dies heisst nicht automatisch, dass in ihnen [in den Menschenrechten]
nicht wesentliche christliche Inhalte enthalten sind."4

U.a. im Zuge meiner theologischen Dissertation setzte ich mich aus
neutestamentlicher Perspektive mit dem christlichen Wahrheitsanspruch
auseinander. In der Folge versuchte ich, diesen in Beziehung zum
Universalitätsanspruch der Menschenrechte zu setzen. Dabei beschäftigte mich
die damit verbundene Fragestellung, wie die Menschenrechte in religiösen
Gemeinschaften wirken, d.h. inwiefern die Menschenrechte ihren Schutz
auch für Individuen als Mitglieder von religiösen Gemeinschaften ausüben.
Im Rahmen dieser Reflexion stiess ich immer wieder auf die Frage, wie
überhaupt begründet werden kann, dass der Mensch Trägerin und Träger
von Menschenrechten ist. Dieser Fokus verdichtete sich im Laufe der Zeit
angesichts der traurigen Realität von unzähligen massiven
Menschenrechtsverletzungen, die tagtäglich geschehen, im Rahmen von Beratungsmandaten

u.a. für die UNO, die UNESCO, die EU, den Europarat, die
OSZE, für Unternehmen und für Nichtregierungsorganisationen und in
Gesprächen mit Menschen, welche die Menschenrechte generell, einzelne
spezifische Menschenrechte oder die gleichen Menschenrechte für eine
bestimmte Gruppe von Menschen in Frage stellen oder ihnen sogar ihre
Geltung aberkennen.

Ein vorläufiges Ergebnis dieser Auseinandersetzung soll im Folgenden
dargelegt werden. Dabei werden einige Begründungsversuche der
Menschenrechte, die bisher unternommen worden sind, kurz diskutiert (1). Vor
diesem Hintergrund ist eine Reflexion über die notwendigen Eigenschaften

eines Begründungsversuchs anzustellen (2). Anschliessend wird der
von mir entwickelte Begründungsansatz der Menschrechte vorgestellt, der
auf dem Prinzip der Verletzbarkeit basiert und mit dem Modell der „Adaption"

verbunden ist (3). Dieser Begründungsansatz wird sodann an einem
spezifischen Menschenrecht - dem Recht auf Nichtdiskriminierung - konkret

durchgeführt (4). In einer abschliessenden Zusammenfassung gilt es,
den Mehrwert und das Neue dieses Begründungsmodells herauszuarbeiten
(5).

4 Gabriel, Ingeborg: Woher kommen die Menschenrechte? Spurensuche in Bibel, Theologie,

Tradition und moderner politischer Kultur, Vortrag in Wien, 28. Oktober 2009, in: Freunde
der Theologischen Kurse, Manuskripte 6 (2009) 2-20, hier 5-6.



Das Prinzip der Verletzbarkeit als Begründungsweg der Menschenrechte 123

1. Die Frage nach der Begründung der Menschenrechte und einige
Antwortversuches

Der Begründung dafür, dass alle Menschen Trägerinnen und Träger von
Menschenrechten sind, kann aus juristischer, politischer, historischer und
moralischer Sicht nachgegangen werden. Dies hat damit zu tun, dass die
Menschenrechte als komplexe Rechte verstanden werden können, die eine
Mehrdimensionalität aufweisen.6 Im Folgenden werde ich mich auf die
moralischen Begründungsversuche beschränken. Dies tue ich nicht nur
aus Platzgründen, sondern auch aus inhaltlichen Überlegungen: Eine
rechtliche Begründung der Menschenrechte, die z.B. auf einen
demokratischen Entscheid in einem Land zurückgeht, kann der Universalität
der Menschenrechte insofern nicht genügen, als sie für einen Menschen,
der nicht in diesem Land lebt, irrelevant bleibt. Wenn also das

demokratisch gewählte Parlament der Republik Österreich entscheidet,
die UN-Konvention der Rechte der Menschen mit Behinderung zu
ratifizieren, ist dies für die betroffenen Menschen in einem anderen Staat
weitestgehend wirkungslos und hat bestenfalls Vorbildcharakter. Eine
moralische Begründung kann demgegenüber nachvollziehbare Gründe angeben,

die universalisierbar bleiben. Voraussetzung dafür ist allerdings, dass

diese moralische Begründung nicht konfessionellen Einschränkungen
unterliegt, sondern sich allgemein rationaler Argumentationen bedient.
Mit dem gleichen Problem wie die rechtlichen Begründungen haben auch
die historischen und politischen Begründungen zu kämpfen. Bei den
politischen Begründungen kommt das Problem hinzu, dass sie in Bezug
auf das Verständnis von Menschenrechten unscharf und meist zu eng
bleibt. Dies wird beispielsweise bei John Rawls' Ansatz des „overlapping
consensus'^ deutlich.8 Bei historischen Begründungen muss gesehen werden,

dass bei ihnen die Gefahr besteht, dass sie eine bestimmte historische
Unrechtserfahrung als das für die Menschenrechte entscheidende Ereignis

5 Vgl. zur Frage, warum man Menschenrechte überhaupt begründen muss, KlRCHSCHLÄ-

GER, Peter G.: Brauchen die Menschenrechte eine (moralische) Begründung?, in: KlRCHSCHLÄ-

GER, Peter G./KIRCHSCHLÄGER, Thomas/BELLIGER, Andrea/KRIEGER, David J. (Hgg.):
Menschenrechte und Kinder. Internationales Menschenrechtsforum Luzern (IHRF), Bd. IV. Bern:
Stämpfli 2007, 55-63.

6 Vgl. KIRCHSCHLÄGER, Peter G.: Die Multidimensionalität der Menschenrechte - Chance
oder Gefahr für den universellen Menschenrechtsschutz?, in: MenschenRechtsMagazin 18/2
(2013) 77-95-

7 Vgl. RAWLS, John: Political Liberalism. New York: Columbia University Press 1993,133-172.
8 In John Rawls' Ansatz werden die Menschenrechte durch nationale Grenzen

eingeschränkt, einige Menschenrechte werden weggelassen, was das Prinzip der Unteilbarkeit der
Menschenrechte verletzt (z.B. das Recht auf Bildung), und die Beurteilung von Staaten, welche

die Menschenrechte verletzen, fallt zu tolerant aus (vgl. KIRCHSCHLÄGER, Peter G. Wie
können Menschenrechte begründet werden? Ein für religiöse und säkulare Menschenrechtskonzeptionen

anschlussfähiger Ansatz [= ReligionsRecht im Dialog 15]. Münster: LIT-Verlag
2013,192).



124 Peter G. Kirchschläger

„adeln". Dieses Risiko ergibt sich beispielsweise, wenn man die Begründung

der Menschenrechte zu eng an den Zweiten Weltkrieg und den Holocaust

bindet, wie dies z.B. Johannes Morsink tut.9 Es ist Johannes Morsink
zuzustimmen, dass eine direkte Verbindung zwischen dem Holocaust und
der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte von 1948 besteht. Allerdings

ist hinsichtlich der Frage nach der Begründung zu bezweifeln, dass
eine singuläre Unrechtserfahrung eine universelle Strahlkraft erreichen
kann. Geschichtsschreibung kann auch ausschliessen,10 was in diesem Fall
gleichsam zu einer doppelten Diskriminierung führen würde. Überdies
muss die Frage nach der Begründung, die auf die Geltung der Menschenrechte

abzielt, von der Frage nach der Entdeckung, die auch die Genese
der Menschenrechte verstehen will, unterschieden werden."

Wenn aus den bisher ausgeführten Gründen im Folgenden der Fokus
auf den moralischen Begründungsversuchen liegt, gilt es, als Vorbemerkungen

festzuhalten, dass die kritische Betrachtung dieser Begründungsansätze

aufgrund der Kürze der jeweiligen Ausführungen dem je
individuellen Ansatz nie ganz gerecht werden kann. Das Vorhaben, Argumentationsmuster

der Begründung herauszuschälen und in diesem Sinne
systematisierend diese Begründungsansätze zu reduzieren, um sie so für den
Begründungsdiskurs kritisch würdigen zu können, kommt diesbezüglich
zusätzlich erschwerend dazu. Schliesslich können nur drei Beispiele aus
einer beeindruckenden Fülle und Vielfalt von Begründungsmodellen
herausgegriffen werden, was keinen abschliessenden Charakter ausweisen
kann.12 An dieser Stelle möchte ich jedoch festhalten, dass diese Fülle und
Vielfalt von Vorhaben, auf die Frage eine Antwort zu geben, warum die
Menschen Trägerinnen und Träger von Menschenrechten sind, der Sache
der Menschenrechte weiterhilft, weil sie erstens grundsätzlich die
Stärkung der Fegitimation der Menschenrechte anstreben, was trotz möglicher
Schwächen oder Tücken eines Begründungsansatzes in einem bestimmten
Kontext oder in einer bestimmten Situation trotzdem gelingt, und da sie

unabhängig von ihrer Überzeugungskraft zweitens jeweils spezifische
Aspekte des Menschenrechtsbegriffs freilegen.

9 Vgl. MORSINK, Johannes: The Universal Declaration and the Conscience ofHumanity, in:
Huhle, Rainer (Hg.): Human Rights and History: A Challenge for Education. Berlin: FATA
Morgana Verlag 2010, 25-36.

10 Beispielsweise dominiert in der Rezeption des Zweiten Weltkrieges weitestgehend die
europäische Perspektive, während die afrikanische/n Erfahrungen und Wahrnehmung viel
zu wenig Beachtung finden.

11 Vgl. SALMON, Wesley C: Logik. Stuttgart: Reclam Verlag 1983, 25-32.
12 Vgl. für eine Übersicht, die Begründungsmodelle der Menschenrechte in Gruppen

unterscheidet, ALEXY, Robert: Menschenrechte ohne Metaphysik?, in: Deutsche Zeitschrift für
Philosophie 52 (2004) 15-24.



Das Prinzip der Verletzbarkeit als Begründungsweg der Menschenrechte 125

1.1 Vernunftbasierte Begründungsansätze

Unter den moralischen Begründungsversuchen der Menschenrechte stösst
man auf zahlreiche, mehrheitlich auf Immanuel Kant zurückgehende,
vernunftbasierte Begründungsansätze. Vereinfacht folgen diese dem
Argumentationsmuster: Der Mensch ist Trägerin und Träger von Menschenrechten,

weil er Menschenwürde aufweist, da er eine Vernunft besitzt. Dabei

tappt Kant nicht in die Falle, dass er unzulässig speziezistisch
argumentiert, weil er nicht die Zugehörigkeit zur Spezies „Mensch" zur Voraussetzung

für die Menschenrechte macht, sondern die Vernunft, was theoretisch

auch nicht menschliche Vernunftwesen zu Träger von Menschenrechten

macht.
Neben anderen Problemen, welche vernunftbasierte Begründungsansätze

auslösen,y bereitet bei den vernunftbasierten Ansätzen v.a. ihr
Diskriminierungspotential Schwierigkeiten. Vernunft im kantischen Sinne
verstanden als Moralfähigkeit und Autonomie zu der entscheidenden
Eigenschaft oder Fähigkeit aus der Fülle der menschlichen Eigenschaften
oder Fähigkeiten zu machen, beinhaltet die Gefahr einer Diskriminierung
von jenen Menschen, die gerade bei dieser Eigenschaft bzw. bei dieser
Fähigkeit anders sind, wie z.B. Menschen mit Behinderungen, Komapatienten,

Embryos.... Dieses Diskriminierungspotential wird besonders deutlich
z.B. bei Martha C. Nussbaum, wenn sie so weit geht, Menschen mit
Behinderungen dieser Linie folgend das Menschsein abzusprechen, weil
ihnen gewisse Fähigkeiten fehlen, und ihnen - um den Versuch zu unternehmen,

diese Folgerung abzuschwächen - moralische Relevanz zuzusprechen:

„[...] that certain serverely damaged infants are not human ever, even if born
from two human parents: again, those with global and total sensory
incapacity and/or no consciousness or thought; also, I think, those with no
ability at all to recognize or relate to others. (This of course tells us nothing
about what we owe them morally, it just separates that question from moral
questions about human beings.

1.2 Intuitionbasierte Begründungsansätze

Motiviert durch die kontroverse Intensität, die Komplexität und die
Schwierigkeiten des Begründungsdiskurses und inspiriert von politischen
Begründungsansätzen, welche die Menschenrechte als ein Faktum der Gegenwart
bezeichnen und daher die Notwendigkeit einer Diskussion über die
Begründung der Menschenrechte bestreiten - im Sinne von: warum über et-

*3 Vgl. dazu ausführlicher KIRCHSCHLÄGER: Wie können Menschenrechte begründet
werden?, 33-36.

*4 NUSSBAUM, Martha C.: Human Capabilities, Female Human Beings, in: NUSSBAUM, Martha

C./GLOVER, Jonathan (Hgg.): Women, culture, and development. A study ofhuman capabilities.

Oxford: Oxford University Press 1995, 61-104, hier 82.



126 Peter G. Kirchschläger

was streiten, dass es schon gilt - ertönt u.a. von Richard Rorty der Ruf,
nicht mehr über die Begründung der Menschenrechte zu streiten, sondern
den Fokus auf die Überzeugungsarbeit für die Menschenrechte zu legen.
Letzteres sei legitim, weil man den Menschenrechten intuitiv zustimmt.

Natürlich kann man, wie es Hans Joas formuliert, die Menschenrechte
als „Monument" bezeichnen, an dem man nicht mehr vorbei kommt.'5 Dies
bedeutet aber nicht, dass man die Begründungsfrage vernachlässigen
kann, denn ein Nachdenken über Menschenrechte, das sich nicht mehr
der Herausforderung der Begründung stellt, untergräbt implizit aufgrund
ihrer Inkohärenz mit der Idee der Menschenrechte die Menschenrechte
selbst. Wo bleibt das selbstbestimmte Individuum, das durch die
Menschenrechte geschützt wird, wenn ihm nicht einmal eine Begründung für
all die Begrenzungen seiner Freiheit vorgelegt wird, welche die Menschenrechte

mit sich bringen? Weil die Menschenrechte Menschen-Rechte und
nicht „Peter-Kirchschläger-Rechte" sind, bin ich z.B. in meiner Freiheit
insofern eingeschränkt, dass meine Freiheit mit der Freiheit aller anderen
Menschen Hand in Hand gehen muss.

Wo bleibt das selbstbestimmte Individuum, wenn ihm nicht einmal die
Auseinandersetzung mit den Gründen zugemutet wird, warum es sich
zusammen mit allen anderen Menschen als Trägerinnen und Träger von
Menschenrechten erweist, sondern es als Rezipientin und Rezipient von
menschenrechtlicher Indoktrinierung konfrontiert wird?

Wo bleibt das selbstbestimmte Individuum, wenn zwar die Menschenrechte

zu mit ihnen korrespondierenden Pflichten nicht nur für Staaten,
sondern auch für nichtstaatliche Akteure führen, zu denen auch Individuen

zu zählen sind, diese moralischen Pflichten aber nicht begründet
werden?

Menschenrechte sind weder einfach vom Himmel gefallen noch stellen
sie natürliche Eigenschaften des Menschen dar. Sie gehen auf Menschen
zurück, die sich aus bestimmten Gründen auf sie geeinigt haben. Ihre
historische Kontingenz anerkennend gilt es nach diesen Gründen zu suchen
und sie zu einer Begründung zusammenzufügen, denn dies ist man dem
selbstbestimmten Individuum schuldig.

Darüber hinaus stellt sich die Frage, was passiert, wenn Menschen diese

spezielle Intuition nicht teilen. Wenn wir uns z.B. eine Diskussionssituation

mit einem Gesprächspartner vorstellen, der auf die Forderung nach
einer konsequenteren Realisierung der Menschenrechte antwortet, dass es

seiner Intuition widerspricht, allen Menschen die gleichen Rechte zuzugestehen,

kommt man mit dem Argument, dass die Menschenrechte aber
doch eigentlich unserer Intuition entsprechen, nicht weiter, weil dann
Irrationalität und Willkür dominieren.

*5 Vgl. JOAS, Hans: Die Sakralität der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte.
Berlin: Suhrkamp Verlag 2011, 280.



Das Prinzip der Verletzbarkeit als Begründungsweg der Menschenrechte 127

1.3 Bedürfnisbasierte Begründungsansätze

Der Versuch, die Menschenrechte von menschlichen Bedürfnissen abzuleiten,

findet im theoretischen Diskurs viel Zustimmung und erfreut sich
auch in der Menschenrechtspraxis hoher Beliebtheit. Gerade beispielsweise

im Handlungsfeld der sozialen Arbeit wird aus menschenrechtlicher
Perspektive oft mit den Bedürfnissen des Menschen argumentiert und die
Menschenrechte von den menschlichen Bedürfnissen abgeleitet. Vereinfacht

könnte man diesen Begründungsansatz auf das folgende Argumentationsmuster

reduzieren: Weil der Mensch die folgenden Bedürfnisse X, Y,
Z hat, ist er Trägerin und Träger von Menschenrechten. Während der
bedürfnisbasierte Begründungsansatz zwar auf die Frage eine Antwort zu
geben versucht, wie begründet werden kann, dass der Mensch diese spezifischen

Rechte hat (und andere Bereiche und Elemente der menschlichen
Existenz nicht durch die Menschenrechte geschützt werden), gibt er keine
Antwort auf die Frage, warum die Menschen überhaupt Trägerinnen und
Träger von Menschenrechten sind. Zusätzlich unterläuft einem bei diesem
Ansatz ein naturalistischer Fehlschluss. Die empirische Beobachtung, dass
der Mensch Bedürfnisse aufweist, trifft zwar zu, beinhaltet aber noch keine
Normativität. Nur weil der Mensch Bedürfnisse besitzt, heisst dies noch
lange nicht, dass diese durch Menschenrechte geschützt werden müssen
und der Mensch daher Trägerin und Träger von Menschenrechten und
zudem dazu korrespondieren Pflichten hat. Aus zwei deskriptiven Prämissen
(z.B. Pi: Alle Menschen haben Bedürfnisse; P2: Die Menschenrechte
schützen diese Bedürfnisse) lässt sich keine normative Schlussfolgerung
(z.B. S: Alle Menschen sollen Menschenrechte haben) ableiten.

Schliesslich gelingt dem bedürfnisbasierten Ansatz selbst im Bereich
der spezifischen Menschenrechte kein Beitrag zur Begründung, warum
jetzt bestimmte Bedürfnisse durch die Menschenrechte geschützt werden
und andere nicht. Denn die Abgrenzung zwischen menschenrechtlich zu
schützenden und menschenrechtlich nicht zu schützenden Bedürfnissen
verlangt überdies nach einem Kriterium, das ausserhalb der Bedürfnis-
Kategorie liegt und auch nicht durch Bedürfnisse begründet werden kann,
sodass sich bedürfnisbasierte Begründungsansätze auf ein Fundament
ausserhalb der Bedürfnis-Kategorie abstützen müssen.

2. Welche Anforderungen muss eine Begründung der Menschenrechte
EIGENTLICH ERFÜLLEN?

Gerade beim letzten Beispiel der bedürfnisbasierten Begründungsansätze
wurde deutlich, dass das Fehlen von gewissen Schritten in der Argumentation

kritisiert werden kann, in diesem Fall die Auseinandersetzung mit
der Frage, warum Menschen überhaupt Trägerinnen und Träger von
Menschenrechten sind, oder die Thematisierung der Herausforderung, wie Ele-



128 Peter G. Kirchschläger

mente und Bereiche der menschlichen Existenz, die durch Menschenrechte
geschützt werden, von anderen Elementen und Bereichen der menschlichen

Existenz, die nicht durch die Menschenrechte geschützt werden,
abgegrenzt werden können. Zudem wurden bisher in der kritischen
Würdigung von drei Ansätzen sich jeweils ergebende Probleme benannt. Daher
erweist es sich als sinnvoll, sich als Nächstes mit der Meta-Frage
auseinanderzusetzen, welche Anforderungen eine Begründung der Menschenrechte

eigentlich erfüllen muss.
Ein Begründungsversuch der Menschenrechte muss erstens auf die

folgenden zwei Fragen eingehen:
- Warum sind alle Menschen Trägerinnen und Träger von Menschenrechten?

- Warum sind alle Menschen Trägerinnen und Träger von diesen
Menschenrechten? (Warum gibt es also z.B. keine menschenrechtlichen
Ansprüche auf andere Elemente und Bereiche der menschlichen Existenz?)

Zweitens müssen die Antworten auf beide Fragen miteinander komplementär

in Verbindung gebracht werden und einen hermeneutischen Zirkel
bilden. Dabei baut die Antwort auf die Frage nach der Begründung der
spezifischen Menschenrechte auf der Frage nach der Begründung der
Menschenrechte an sich auf.

Drittens muss ein Begründungsversuch der Menschenrechte in beiden
sich komplementär ergänzenden Begründungsschritten dem Anspruch an
eine rationale oder kritische Moral genügen. Er muss also ausschliesslich
aus „guten Gründen" erfolgen, d.h., er muss sich aus für alle Menschen
nachvollziehbaren und annehmbaren Gründen zusammensetzen und im
Rahmen eines vorstellbaren Denkmodells und nicht auf dem Wege einer
realen Abstimmung Allgemeingültigkeit erlangen, bzw. beanspruchen.

Viertens muss ein Begründungsversuch im ersten Begründungsschritt
nicht einfach „Menschenrechte" begründen, sondern genau gesehen die

folgenden Thesen stützen:
- „Alle Menschen haben die gleichen Menschenrechte."
- „Wenn jemand ein Mensch ist, dann schreiben wir ihm Menschenrechte

zu."
- „A//e Menschen sind Trägerinnen und Träger von Menschenrechten."
Fünftens muss ein Begründungsversuch so gestaltet sein, dass er in

einem zweiten Begründungsschritt legitimiert, dass alle Menschen Trägerinnen

und Träger von bestimmten Menschenrechten sind. Die Begründung
muss also mit Bezug auf alle einzelnen Menschenrechte durchgeführt werden

können.

3. Das Prinzip der Verletzbarkeit als Begründungsweg

Eine (mögliche) Antwort auf die Frage, warum alle Menschen überhaupt
Trägerinnen und Träger von Menschenrechten sind, gibt das Prinzip der



Das Prinzip der Verletzbarkeit als Begründungsweg der Menschenrechte 129

Verletzbarkeit. Dabei werden die einzelnen Überlegungen in einem ersten,
zweiten und dritten Filterungsschritt zusammengeführt:

3.1 Erster Filterungsschritt

Das Prinzip der Verletzbarkeit beinhaltet erstens die Selbstwahrnehmung
des Menschen in seiner eigenen Verletzbarkeit.16 Beispielsweise weiss der

jetzt gesunde Mensch, dass er in der Zukunft krank werden könnte. Oder
dass er - wenn er in der Gegenwart glücklich vor sich hinlebt - von anderen

Menschen getötet werden könnte. Es handelt sich also um einen
verunsichernden Prozess, den der Mensch durchläuft, denn es wird ihm seine
Verletzbarkeit und in letzter Konsequenz seine Vergänglichkeit vor Augen
geführt.1?

Zweitens ist die „Erste-Person-Perspektive"18 ein wesentlicher Teil des

Prinzips der Verletzbarkeit. Bei der Bewusstwerdung der eigenen Verletzbarkeit

handelt es sich um eine Selbstwahrnehmung des Menschen,'9 deren
empirische Richtigkeit sich als irrelevant erweist. Entscheidend ist, dass

der Mensch aufgrund dieses erlangten Bewusstseins seiner Verletzbarkeit
etwas unternehmen möchte, um sich vor der Verletzbarkeit zu schützen
bzw. einen sinnvollen Umgang mit seiner Verletzbarkeit zu finden.

Während dieses Bewusstseinsbildungsprozesses eröffnet sich dem
Menschen, wenn seine eigene Verletzbarkeit für ihn präsent wird, ex negativo
die „Erste-Person-Perspektive". Die „Erste-Person-Perspektive" umfasst die
Wahrnehmung des Menschen, dass er zum Einen als Ich Subjekt der
Selbstwahrnehmung ist, die ihm einen Zugang zu seiner Verletzbarkeit bietet.
Zum Anderen erlebt er diese anthropologische Grundsituation der Verletzbarkeit

als das Ich-Subjekt (d.h. als die erste Person Singular). Des Weiteren

interpretiert er diese anthropologische Grundsituation der Verletzbarkeit

als das Ich-Subjekt: Die Handlungen, die Entscheidungen, das Leiden,

16 Vgl. ausführlicher zum Prinzip der Verletzbarkeit KIRCHSCHLÄGER: Wie können
Menschenrechte begründet werden?, 231-267.

1V Vgl. HOFFMASTER, Barry: What Does Vulnerability Mean?, in: The Hastings Center
Report 36/2 (2006) 38-45, 42.

18 Vgl. RUNGGALDIER, Edmund: Deutung menschlicher Grunderfahrungen im Hinblick auf
unser Selbst, in: RAGER, Günter/QuiTTERER, Josef/ RUNGGALDIER, Edmund (Hgg.): Unser Selbst -
Identität im Wandel neuronaler Prozesse. 2. Auflage. Paderborn: Schöningh 2003, 143-221.

*9 Natürlich können diese Überlegungen auch ausgeweitet werden auf die Auseinandersetzung

mit der Verletzbarkeit von Anderen. P. Nortvedt stellt bezugnehmend auf E. Lévinas
fest: „Ethics is the awakening of consciousness in the concrete experience of vulnerability.
Ethics is the traumatic awakening of a consciousness no longer for itself, but before the
other. The only way to know the otherness of the other, this always incomprehensible otherness,

is by taking responsibility for the other person" (NORTVEDT, Per: Subjectivity and
vulnerability: refections on the foundation ofethical sensibility, in: Nursing Philosophy 4 [2003]
222-230, hier 227). Vgl. dazu auch Kass, Leon R.: Toward a more Natural Science. New York:
The Free Press 1985. Den Ausgangspunkt für die Wahrnehmung der Verletzbarkeit anderer
Menschen verorte ich in der Selbstwahrnehmung der eigenen Verletzbarkeit.



13° Peter G. Kirchschläger

das Leben des Menschen gehen auf ihn selbst als dem Ich-Subjekt
zurück.20

Schliesslich sieht der Mensch drittens aus der „Erste-Person-Perspekti-
ve", dass auch die „Erste-Person-Perspektive" selbst und das „Selbstverhältnis"

von der Verletzbarkeit dominiert werden.
Viertens geht es auf diesen Bewusstwerdungsprozess seiner Verletzbarkeit

und seiner „Erste-Person-Perspektive" zurück, dass sich der Mensch in
einem Selbstverhältnis und in einem Verhältnis zu allen anderen
Menschen verorten kann. Im Zuge dieser Verortung wird ihm klar, dass nicht
nur er verletzbar ist, sondern dass er die Verletzbarkeit mit allen
Menschen teilt.

Fünftens erweist sich Letzteres als Schlüssel dafür, dass sich der
Mensch im Zuge der Wahrnehmung der eigenen Verletzbarkeit und der
Verletzbarkeit aller anderen Menschen bewusst wird, dass er nicht nur die
Verletzbarkeit mit allen anderen Menschen, sondern auch die je individuelle

„Erste-Person-Perspektive" auf die je eigene Verletzbarkeit und auf
die Verletzbarkeit von allen anderen Menschen und das je individuelle
„Selbstverhältnis" teilt: Jeder Mensch ist Subjekt seines Lebens. Als Folge
erschliesst sich dem Menschen die Gleichheit der Menschen in Bezug auf
die Verletzbarkeit, auf die „Erste-Person-Perspektive" und auf das
„Selbstverhältnis". Das mit der „Erste-Person-Perspektive" verbundene „Selbstverhältnis"

erkennt der Mensch so als Bedingung der Möglichkeit eines
Lebens als Mensch.

Dies führt sechstens dazu, dass der Mensch - auf der Basis, dass der
Mensch die Verletzbarkeit der eigenen „Erste-Person-Perspektive" und des

eigenen „Selbstverhältnisses" wahrnimmt - die gleiche Verletzbarkeit für
die „Erste-Person-Perspektive" und das „Selbstverhältnis" von allen anderen

Menschen erkennt und daher die Bereitschaft zeigt, sich selbst und
damit - aufgrund der diesbezüglichen Gleichheit aller Menschen - allen
Menschen die „Erste-Person-Perspektive" und das „Selbstverhältnis" zuzugestehen

und sich und alle anderen Menschen aufgrund der sogar auch die
„Erste-Person-Perspektive" und das „Selbstverhältnis" umfassenden
Verletzbarkeit aller Menschen mit Menschenrechten zu schützen. Dieser
Schutz durch die Menschenrechte zielt darauf ab, zum Einen eine
Transformation von Verletzbarkeit zu einer konkreten Verletzung zu verhindern

20 „Denn handelnd und leidend erfahrt er sich als das Lebewesen, das nicht einfach lebt
wie alle anderen Lebewesen, sondern das nur lebt, indem es sein Leben führt. Sich zu sich zu
verhalten, weder naturnotwendig noch beliebig zu handeln, sondern sich an Gründen zu
orientieren und frei gewählte Zwecke zu verfolgen, macht die Lebensform aus, die ihn mit
allen Menschen als seinesgleichen verbindet. Sie macht ihn zugleich verletzbar, ist doch das

zu seiner Lebensform gehörende Selbstverhältnis auf fundamentale Realisierungsbedingungen

angewiesen." (HONNEFELDER, Ludger: Theologische und metaphysische
Menschenrechtsbegründungen, in: POLLMANN, Arnd/LOHMANN, Georg (Hgg.): Menschenrechte. Ein
interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart: J.B. Metzler 2012, 171-178, hier 171-172).



Das Prinzip der Verletzbarkeit als Begründungsweg der Menschenrechte 131

oder zum Anderen im Falle einer allfalligen Transformation von Verletzbarkeit

zu konkreten Verletzungen bzw. bei konkreten Verletzungen aktive

Kompensation zu erfahren.
Diese bisherigen sechs Punkte zum Prinzip der Verletzbarkeit machen

deutlich, dass siebtens die Verletzbarkeit an sich keine moralische Qualität
aufweist, sondern dass das Prinzip der Verletzbarkeit mit der Verletzbarkeit,

der „Erste-Person-Perspektive" und dem „Selbstverhältnis" als moralischem

Anspruch normativ geladen ist. Das Prinzip der Verletzbarkeit
betrifft alle Menschen und unterscheidet sie von allen anderen Lebewesen.

Wegen des Prinzips der Verletzbarkeit sprechen sich die Menschen gegenseitig

Menschenrechte zu, denn sie einigen sich darauf, sich selbst und alle
Menschen mit Menschenrechten vor den möglichen Konsequenzen der
Verletzbarkeit zu schützen. Es handelt sich dabei um eine Entscheidung
der moralischen Gemeinschaft, dass sich die Menschen gegenseitig
aufgrund des Prinzips der Verletzbarkeit Menschenrechte zusprechen und so
alle Menschen zu Trägerinnen und Trägern von Menschenrechten zu
machen.

Demzufolge sind Menschen nicht Trägerinnen und Träger von
Menschenrechten aufgrund ihrer Verletzbarkeit, sondern weil sich Menschen
mit ihrer Verletzbarkeit und ihrer Relevanz auseinandersetzen, weil sie
sich der „Erste-Person-Perspektive" und dem „Selbstverhältnis" von ihnen
und von allen Menschen bewusst werden und dieses als Bedingung der
Möglichkeit eines Lebens als Mensch erkennen und weil sie die sogar die
„Erste-Person-Perspektive" und das „Selbstverhältnis" umfassende Verletzbarkeit

aller Menschen erkennen - wegen des Prinzips der Verletzbarkeit.
Die Menschen differenzieren Verletzbarkeit basierend auf Unrechtserfahrungen,

Ungerechtigkeit und Verletzungen und sie etablieren wegen des

Prinzips der Verletzbarkeit einen Schutz von Elementen und Bereichen der
menschlichen Existenz mit spezifischen Menschenrechten. Das Prinzip der
Verletzbarkeit stellt daher einen Anfangspunkt der Begründung von
Menschenrechten an sich und von spezifischen Menschenrechten dar.21

Achtens ist es angesichts des Prinzips der Verletzbarkeit durchaus möglich,

dass die Menschen neuen Leidens- und Unrechtserfahrungen ausgesetzt

sind, die aufgrund ihres bedrohlichen Charakters menschenrechtlichen

Schutz notwendig machen, der eine Formulierung von Rechten
hervorruft, die über die bisherigen Menschenrechte hinausgeht. Damit in
Kohärenz erweist sich die Dynamik, welche die Menschenrechte für neue
Herausforderungen, die möglicherweise auftreten können, offen lässt. Das

21 In die gleiche Richtung und gleichzeitig entscheidend anders denkt C. Wellman, der
zwar ähnlich einen engen Zusammenhang zwischen Menschenrechten und
Beschädigung/Leid („harm") sieht („the moral reasons that ground moral human rights involve harm
to human beings" (WELLMAN, Carl: The Moral Dimensions of Human Rights. Oxford: Oxford
University Press 2011, 50), diesem Zusammenhang aber als Begründung der Menschenrechte
vorausschickt, dass jeder Mensch Menschenrechte hat, „simply as a human being" (ebd. 8).



132 Peter G. Kirchschläger

Prinzip der Verletzbarkeit besitzt hier eine „Entdeckungsfunktion"22 und
führt zu neuen Aktualisierungen und Präzisierungen des Menschenrechtsschutzes.

Diese bisherigen acht Punkte können als der erste Filterungsschritt des

auf dem Prinzip der Verletzbarkeit basierenden Begründungswegs zusam-
mengefasst werden. Nicht alle Elemente und Bereiche der menschlichen
Existenz, sondern nur diejenigen, in denen der Mensch aufgrund des Prinzips

der Verletzbarkeit des Schutzes bedarf, kommen für den Schutz durch
die Menschenrechte in Frage.

Auf einer Metaebene ist an diesem Punkt festzustellen, dass der
Begründungsversuch basierend auf dem Prinzip der Verletzbarkeit die
folgenden Aussagen begründet:

- „Alle Menschen haben die gleichen Menschenrechte."
- „Wenn jemand ein Mensch ist, dann schreiben wir ihm Menschenrechte

zu."
- „A/Ze Menschen sind Trägerinnen und Träger von Menschenrechten."

3.2 Zweiter Filterungsschritt

Der zweite Filterungsschritt nimmt die bisherigen Überlegungen auf und
präzisiert sie hinsichtlich der Schutzbereiche, auf die alle Menschen als

Trägerinnen und Träger von Menschenrechten einen Anspruch besitzen.
Natürlich umfasst der Konsens über den Schutz vor der Verletzbarkeit und
ihren Folgen nicht alle Elemente und Bereiche der menschlichen Existenz.
Welche Elemente und Bereiche der menschlichen Existenz sollen aber unter

den Schutz der Menschenrechte gestellt werden? Welche Kriterien
sollen die Auswahl dieser Elemente und Bereiche der menschlichen Existenz

leiten?
Ausgangspunkt sind historische Leidens- und Unrechtserfahrungen,

denen der Mensch aufgrund des Prinzips der Verletzbarkeit des Menschen
ausgeliefert ist bzw. sein könnte. Diese historisch gravierenden Unrechtsund

Verletzungserfahrungen und das Prinzip der Verletzbarkeit bewegen
den Menschen dazu, etwas für die zukünftige Unterbindung und Verhinderung

von Verletzungen zu unternehmen.

22 J. Habermas führt diesen Begriff ein in Bezug auf die Erfahrung verletzter Menschenwürde

„angesichts unerträglicher sozialer Lebensverhältnisse und der Marginalisierung
verarmter sozialer Klassen; angesichts der Ungleichbehandlung von Frauen und Männern am
Arbeitsplatz, der Diskriminierung von Fremden, von kulturellen, sprachlichen, religiösen
und rassischen Minderheiten; auch angesichts der Qual junger Frauen aus Immigrantenfamilien,

die sich von der Gewalt eines traditionellen Ehrenkodex befreien müssen; oder
angesichts der brutalen Abschiebung illegaler Einwanderer und Asylbewerber" (HABERMAS,

Jürgen: Das Konzept der Menschenwürde und die realistische Utopie der Menschenrechte, in:
HABERMAS, Jürgen (Hg.): Zur Verfassung Europas. Ein Essay. Berlin: Suhrkamp Verlag 2011, 13-
38,18).



Das Prinzip der Verletzbarkeit als Begründungsweg der Menschenrechte 133

Auf einer Metaebene ist an dieser Stelle erneut eine Zwischenbeobachtung

zu machen: Es wird deutlich, dass der Begründungsweg, der auf dem
Prinzip der Verletzbarkeit basiert, versucht, die beiden Begründungsschritte

miteinander komplementär in Verbindung zu bringen und einen
hermeneutischen Zirkel zu bilden. Zudem baut die Antwort auf die Frage
nach der Begründung der spezifischen Menschenrechte auf der Frage nach
der Begründung der Menschenrechte an sich auf.

Sollen alle historischen Unrechtserfahrungen, unter denen der Mensch
aufgrund des Prinzips der Verletzbarkeit des Menschen leidet oder leiden
könnte, durch die Menschenrechte geschützt werden? Beispielsweise die
Verletzung eines Partikularinteresses eines Menschen in einer
Geschäftsbeziehung oder die Unfähigkeit eines Menschen, ein Luxusgut käuflich zu
erwerben, weisen darauf hin, dass nicht alle historischen Verletzungserfahrungen

durch Menschenrechte verhindert werden sollen, und dass die
Notwendigkeit einer Auswahl von historischen Unrechtserfahrungen
besteht, die den Schutz der Menschenrechte verlangen.

Der Ruf nach Selektion führt zur Frage nach den Kriterien für diesen
Auswahlprozess. Da die Auswahl der Identifizierung der spezifischen
Menschenrechte dient, erweist es sich als notwendig, die Menschenrechte an
sich genauer zu betrachten, um so zu verstehen, welche Charakteristika
der Menschenrechte von einer historischen Erfahrung erwartet werden,
damit sie für den Menschenrechtsschutz in Frage kommt.

Die Antwort auf diese Frage korrespondiert mit der Definition der
Menschenrechte und basiert auf einer moralischen Entscheidung: Um die
Verletzbarkeit aller Menschen zu meistern und um Unrechtserfahrungen
zu beenden und zu verhindern, schützen Menschenrechte Elemente und
Bereiche der menschlichen Existenz aller Menschen, die dem Verständnis
der Menschenrechte an sich entsprechen.

Auf der Basis der bisher genannten Punkte können die folgenden sechs
Charakteristika der Menschenrechte an sich identifiziert werden:

1. Universalität^ (alle Menschen haben Menschenrechte - immer, überall,

und auf jeden Fall);
2. kategorischer Charakter (alle Menschen haben Menschenrechte ohne

Bedingungen, z.B. müssen sie nicht Steuern zahlen, das Gesetz achten,
um Menschenrechte zu besitzen);

3. Egalität (alle Menschen haben in gleichem Ausmass und mit dem
gleichen Zugang Menschenrechte);

4. individuelle Geltung (jeder Mensch ist als Individuum Trägerin und
Träger der Menschenrechte, nicht als Teil eines Kollektivs);

5. Justizierbarkeit (Menschenrechte müssen rechtlich durchsetzbar sein);

23 Vgl. dazu ausführlicher KIRCHSCHLÄGER, Peter G.: Das ethische Charakteristikum der
Universalisierung im Zusammenhang des Universalitätsanspruchs der Menschenrechte, in:
AST, Stefan/MATHIS, Klaus/HÄNNI, Julia/ZABEL, Benno (Hgg.): Gleichheit und Universalität
(ARSP-Beihefte 128). Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2011, 301-312.



134 Peter G. Kirchschläger

6. Fundamentalität (Menschenrechte schützen einen Minimalstandard
von essentiellen Elementen und Bereichen der menschlichen Existenz, die
der Mensch braucht, um zu überleben und um als Mensch zu leben.

Diese sechs Kriterien bestimmen die Auswahl der spezifischen
Menschenrechte.

Es gilt an diesem Punkt als Zwischenbeobachtung auf einer Metaebene
festzuhalten, dass der Begründungsweg basierend auf dem Prinzip der
Verletzbarkeit demzufolge im Zuge der Differenzierung neben der Frage,
warum alle Menschen Trägerinnen und Träger von Menschenrechten sind,
auch die Frage thematisiert, warum alle Menschen Trägerinnen und Träger
von diesen Menschenrechten sind.

Den zweiten Filterungsschritt des Begründungswegs basierend auf dem
Prinzip der Verletzbarkeit charakterisiert eine immanente Offenheit für
neue Bedrohungen, Risiken und Unrechtserfahrungen, die in der Gegenwart

weder sich dem Bewusstsein und der Vorstellungskraft entziehen
noch nicht aufgetreten sind, sowie die Offenheit für Unrechtserfahrungen,
die sich in unterschiedlichen Religionen, Kulturen, Traditionen, Zivilisationen

und Weltanschauungen ergeben.
Zugleich führt der zweite Filterungsschritt aber auch zur Herausforderung

der Anwendung dieser sechs Kriterien auf historische Unrechtserfahrungen,

z.B. zu den Herausforderungen der historischen Kontingenz und
der Universalisierung von partikularen Unrechtserfahrungen.

3.3 Dritter Filterungsschritt

Der dritte Filterungsschritt beinhaltet die Anwendung der oben erwähnten
sechs Kriterien mit dem Ziel, die Elemente und Bereiche der menschlichen
Existenz zu identifizieren, die den Schutz der Menschenrechte benötigen.

Hinsichtlich des Kriteriums „Universalität" und der oben erwähnten
Herausforderungen der historischen Kontingenz und der Universalisierung
von partikularen Unrechtserfahrungen müssen aufgrund des Prinzips der
Verletzbarkeit inklusive der „Erste-Person-Perspektive" zur Erfüllung dieses

Kriteriums rationale Gründe angegeben werden, warum eine Unrechtsund

Verletzungserfahrung menschenrechtsrelevant sei und ein Element
bzw. einen Bereich der menschlichen Existenz betreffen würde, das bzw.
der für alle Menschen überall und immer geschützt werden müsse. Die
notwendige Voraussetzung der Angabe von rationalen Gründen ermöglicht

den Übergang von einer subjektiven Unrechts- und Verletzungserfahrung

zur universalisierbaren Unrechts- und Verletzungserfahrung.24

24 Tatjana Hörnle hält fest: „Wenn es um die Bestimmung verletzter Menschenwürde
geht, kann das subjektive Gefühl, gekränkt worden zu sein, nicht ausreichen. Würde man
die Feststellung einer Verletzung von Menschenwürde von individuellen Reaktionen
abhängig machen, wäre ausschlaggebend, ob der konkret Betroffene besonders dünnhäutig
oder dickfellig ist. Bei einem derart subjektivierten Massstab wären die für rechtliche



Das Prinzip der Verletzbarkeit als Begründungsweg der Menschenrechte 135

Hinsichtlich des Kriteriums „kategorischer Charakter" wird die Erfüllung
des Kriteriums erreicht, indem gezeigt wird, dass keine Voraussetzungen
von einem Menschen erwartet werden, um diese Verletzbarkeit, diese
Verletzung oder das dazu korrespondierende Recht, das vor dieser Verletzbarkeit

oder vor dieser Verletzung schützt, zu haben.
Hinsichtlich der „Egalität" ist das Kriterium erfüllt, wenn die Möglichkeit

besteht, dass jeder Mensch in den Genuss des korrespondierenden
Rechts ohne Unterschied kommen kann.

Hinsichtlich des Kriteriums „individuelle Geltung" beinhaltet die Erfüllung

dieses Kriteriums die Möglichkeit, das korrespondierende Recht als
Individuum unabhängig von einem Kollektiv zu besitzen.

Hinsichtlich des Kriteriums „Justizierbarkeit" hängt die Erfüllung dieses
Kriteriums von der Möglichkeit ab, das korrespondierende Recht in einem
Rechtssystem durchsetzen zu können.

Hinsichtlich des Kriteriums „Fundamentalität" umfasst die Erfüllung
dieses Kriteriums die Prüfung-, ob eine historische Unrechtserfahrung ein
Element oder einen Bereich der menschlichen Existenz berührt, der
überlebensnotwendig oder für ein Leben als Mensch notwendig ist.

Auf einer Metaebene stellt sich nun am Ende des Begründungswegs
basierend auf dem Prinzip der Verletzbarkeit die Frage, ob jene der oben
eingeführten Anforderungen an einen Begründungsversuch der Menschenrechte,

auf die noch nicht explizit im Zuge dieses Begründungswegs
hingewiesen worden ist, durch den Begründungsweg basierend auf dem Prinzip
der Verletzbarkeit erfüllt werden.

Der Begründungsweg strebt danach, dass er in seinen Begründungsschritten

dem Anspruch an eine rationale oder kritische Moral gerecht
wird. Die Begründungsschritte sind ausschliesslich aus „guten Gründen"
entwickelt, d.h. sie argumentieren mit für alle Menschen nachvollziehbaren

und annehmbaren Kriterien - dies im Sinne eines vorstellbaren
Denkmodells und nicht im Sinne einer realen Abstimmung. Und es scheint ihm
zu gelingen.

Ein Begründungsversuch muss so gestaltet sein, dass er für alle einzelnen

Menschenrechte durchgeführt werden kann. Dieser Anforderung wird
nun exemplarisch an einem Beispiel eines spezifischen Rechts in Ansätzen
entsprochen - in Ansätzen deshalb, weil es an dieser Stelle nicht möglich
ist, dies für alle dreissig Menschenrechte durchzuführen.

Zwecke erforderlichen einheitlichen Wertungen nicht möglich" (HÖRNLE, Tatjana: Zur
Konkretisierung des Begriffs „Menschenwürde", in: JOERDEN, Jan C./HlLGENDORF, Eric/PETRILLO,
Natalia/THIELE, Felix [Hgg.]: Menschenwürde und moderne Medizintechnik. Baden-Baden:
Nomos 20H, 57-76, hier 67).



136 Peter G. Kirchschläger

4. Das Rechtauf Nichtdiskriminierung

Als Nächstes soll nun der Begründungsweg basierend auf dem Prinzip der
Verletzbarkeit exemplarisch am Recht auf Nichtdiskriminierung demonstriert

werden. Möglicherweise könnte der Eindruck entstehen, dass damit
bewusst das Leben einfach gemacht werden soll, weil ein Recht gewählt
wird, dass unumstritten zu sein scheint. Aber auch beispielsweise die
Schweiz kennt die gegenwärtige Brisanz dieses Menschenrechts - und
dieses Beispiel wurde gewählt, um zuerst vor der eigenen Türe zu kehren,
anstatt andere zu kritisieren -, verletzt die Schweiz doch mit dem in einer
Volksabstimmung angenommenen Minarettverbot v.a. dieses Recht auf
Nichtdiskriminierung. Wenn man davon ausgeht, dass die Verletzung
eines Menschenrechts die intensivste Form der Infragestellung eines
Menschenrechts ist, weil eine konstante Verletzung und Missachtung eines
Menschenrechts dieses insgesamt gefährdet, dann erweist sich die Wahl
des Rechts auf Nichtdiskriminierung für die Demonstration dieses
Begründungsansatzes als besonders adäquat.

Artikel 2 der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte von 1948
definiert:

„Jeder hat Anspruch auf die in dieser Erklärung verkündeten Rechte und
Freiheiten ohne irgendeinen Unterschied, etwa nach Rasse, Hautfarbe,
Geschlecht, Sprache, Religion, politischer oder sonstiger Überzeugung, nationaler

oder sozialer Herkunft, Vermögen, Geburt oder sonstigem Stand. Des
weiteren darf kein Unterschied gemacht werden auf Grund der politischen,
rechtlichen oder internationalen Stellung des Landes oder Gebiets, dem eine
Person angehört, gleichgültig ob dieses unabhängig ist, unter Treuhandschaft
steht, keine Selbstregierung besitzt oder sonst in seiner Souveränität
eingeschränkt ist."

Im Folgenden wird überprüft, ob das Menschenrecht auf Nichtdiskriminierung

moralisch begründet werden kann. Gemäss dem Begründungsmodell
basierend auf dem Prinzip der Verletzbarkeit umfasst der erste Schritt die
Analyse, ob historische Leidens- und Unrechtserfahrungen von Diskriminierung

festzustellen sind, die auf das Prinzip der Verletzbarkeit des
Menschen zurückgehen. Angesichts der unzähligen Diskriminierungserfahrungen

und diskriminierenden Ungleichbehandlungen weltweit muss diese

Frage leider bejaht werden. Es scheint angesichts eines Blicks in das

gegenwärtige Lebensumfeld offensichtlich zu sein, dass zahlreiche gravierende

Verletzungs- und Unrechtserfahrungen von Diskriminierung zum Be-
wusstsein dieser Verletzbarkeit des Menschen führen, was schliesslich zur
Forderung nach ihrer zukünftigen Unterbindung und Verhinderung führt.
Diese Funktion übt der menschenrechtliche Schutz durch ein spezifisches
Menschenrecht auf Nichtdiskriminierung aus.

In einem nächsten Schritt muss geklärt werden, ob das Menschenrecht
auf Nichtdiskriminierung Elemente und Bereiche der menschlichen Exis-



Das Prinzip der Verletzbarkeit als Begründungsweg der Menschenrechte 137

tenz umfasst, die für das Überleben eines Menschen und für das Leben als
Mensch notwendig sind und deshalb den Schutz der Menschenrechte
verlangen. Sechs Kriterien dienen der Identifikation dieser essentiellen
Elemente und Bereiche der menschlichen Existenz: Universalität, kategorischer

Charakter, Egalität, individuelle Geltung, Justizierbarkeit und Fun-
damentalität.

Um die Universalität des Menschenrechts auf Nichtdiskriminierung zu
zeigen, muss die Möglichkeit ausgeschlossen werden, dass es sich bei den
Unrechtserfahrungen im Schutzbereich des Menschenrechts auf
Nichtdiskriminierung nur um Partikularerfahrungen handelt, die nicht universali-
sierbar sind. Es ist daher notwendig, rationale Gründe für die
Menschenrechtsrelevanz der Nichtdiskriminierung anzugeben. Ein positiver Ausgang
dieser Überprüfung würde die Universalisierung einer subjektiven Unrechtserfahrung

bedeuten. Die Universalität des Menschenrechts auf Nichtdiskriminierung

erweist sich als begründet, weil keine „guten Gründe" (d.h.
Gründe mit einer plausiblen und akzeptierbaren Basis, die für alle
Menschen - in einem Denkmodell und nicht in einer realen weltweiten
Abstimmung - annehmbar wären) aufgeführt werden können, die einen
Ausschluss eines Individuums oder einer Gruppe von Menschen von diesem
Recht legitimieren würden.

Der kategorische Charakter des Menschenrechts auf Nichtdiskriminierung
besteht darin, dass das Menschenrecht auf Nichtdiskriminierung keine

Voraussetzungen für die korrespondierende Verletzbarkeit, für die
korrespondierenden Unrechtserfahrungen oder das Menschenrecht auf
Nichtdiskriminierung selbst verlangt.

Die Egalität des Menschenrechts auf Nichtdiskriminierung basiert auf
der Möglichkeit, dass jeder Mensch in den Genuss des Menschenrechts auf
Nichtdiskriminierung ohne Unterschied kommen kann.

Die individuelle Geltung des Menschenrechts auf Nichtdiskriminierung
kommt darin zum Ausdruck, dass die individuelle Nichtdiskriminierung
geschützt wird und das Menschenrecht auf Nichtdiskriminierung einem
Individuum und jedem Mensch unabhängig von einer Zugehörigkeit zu
einem Kollektiv zukommen kann.

Die Justizierbarkeit des Menschenrechts auf Nichtdiskriminierung
erweist sich in der Möglichkeit seiner Durchsetzung und Realisierung in
einem Rechtssystem, weil eine Verletzung des Menschenrechts auf
Nichtdiskriminierung identifiziert werden kann, es kann den Grund für ein
rechtliches Verfahren darstellen, ein Urteil kann gesprochen werden, das

Subjekt der Verletzung kann verurteilt werden (z.B. zu Wiedergutmachung

gegenüber dem Opfer), und die Durchsetzung des Urteils kann
kontrolliert und erreicht werden. Daher erweist sich das Menschenrecht auf
Nichtdiskriminierung als justizierbar in einem Rechtssystem.

Die Fundamentalität des Menschenrechts auf Nichtdiskriminierung, die
seine Zugehörigkeit zu den essentiellen Elementen und Bereichen der



i38 Peter G. Kirchschläger

menschlichen Existenz bedeutet, die überlebensnotwendig oder für ein
Leben als Mensch notwendig sind, kann insofern begründet werden, als das
Menschenrecht auf Nichtdiskriminierung eine konstituierende Rolle für
die Menschenrechte an sich und für alle anderen spezifischen Menschenrechte

wahrnimmt, weil ohne dieses Recht weder die Universalität der
Menschenrechte noch der gleiche Zugang zu allen anderen spezifischen
Menschenrechten gewährleistet wäre. Wird der Mensch aufgrund von
Diskriminierung in seinem Menschsein äusserst massiv eingeschränkt, dann
stehen zudem u.a. die Menschenwürde und die Gleichheit des Menschen
auf dem Spiel. Darüber hinaus wäre der Mensch auch in der Inanspruchnahme

aller anderen Menschenrechte beeinträchtigt, weil auch dieser
Vorgang von Diskriminierung dominiert sein könnte. Demzufolge wären das
Überleben und das Leben als Mensch aller Menschen ohne das Menschenrecht

auf Nichtdiskriminierung nicht geschützt. Nichtdiskriminierung
gehört zu den essentiellen Bereichen und Elementen der menschlichen Existenz.

Daher ist der Schutz durch das Recht auf Nichtdiskriminierung
gerechtfertigt.

Daher kann mit „guten Gründen" gezeigt werden, dass das Menschenrecht

auf Nichtdiskriminierung universell, kategorisch, egalitär, individuell,

justizierbar und fundamental ist.
Der Begründungsweg basierend auf dem Prinzip der Verletzbarkeit

möchte sowohl für religiöse als auch für säkulare Menschenrechtskonzeptionen

anschlussfähig sein, indem er bewusst danach strebt, minimalis-
tisch zu bleiben. Der Versuch, bewusst nicht maximalistisch (z.B.
metaphysisch basierend auf einem substantiellen Menschenwürdeverständnis)
zu verfahren, ist nicht mit einem Verzicht auf einen transzendenten Bezug
gleichzusetzen. Der Begründungsweg basierend auf dem Prinzip der
Verletzbarkeit ist als eine Fundierung zu verstehen, die gleichzeitig weniger
und mehr ist als eine Begründung: Sie ist weniger als eine „theologische
Begründung", da sie minimalistisch verfährt. Sie ist mehr als eine
philosophische Begründung, weil der theologische Sinnüberschuss die
Menschenrechte in einen bestimmten Sinnhorizont setzt.

An einem konkreten Beispiel soll gezeigt werden, was damit gemeint
ist. Das Prinzip der Verletzbarkeit bietet zahlreiche Berührungspunkte zur
christlichen Tradition. U.a. werden das Geschaffensein des Menschen, seine

Abhängigkeit von Gott, seine Begrenztheit und Endlichkeit (Gen 1), von
denen die biblischen Schriften berichten, durch das Prinzip der Verletzbarkeit

hervorgehoben. Auch die Erzählung von Hiob thematisiert
paradigmatisch die Verletzbarkeit, in der Gott dem Menschen beisteht.25
Alle Menschen wurden von Gott gleich - auch in ihrer Verletzbarkeit -
geschaffen (Gen 1,26-27). Damit verbunden sind auch die Aufgaben, die ei-

25 Vgl. HEIMBACH-STEINS, Marianne: Menschenrechte in Gesellschaft und Kirche.
Lernprozesse, Konßiktfelder, Zukunftschancen. Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag 2001, 135-140.



Das Prinzip der Verletzbarkeit als Begründungsweg der Menschenrechte 139

nen unverzichtbaren Anspruch der christlichen Verkündigung bilden, wie
sich im Gleichnis vom Weltgericht in Mt 25 zeigen lässt (vgl. Mt 25,31-46).
Von Gott in ihrer Abhängigkeit und als Beziehungswesen geschaffen brauchen

Menschen Liebe und Geliebtwerden, was in den biblischen Schriften
im Gebot der Nächstenliebe konkretisiert wird (Lev 19,11-18; Mk 12,28-34

par; Rom 13,8-10; Gal 5,14). Die Verletzbarkeit des Menschen eröffnet den
Christinnen und Christen eine sich mit Jesus Christus in dessen Tod und
Auferstehung identifizierende Nachfolge (vgl. Rom 6,3-22). Darüber hinaus

ist die kenosis der Inkarnation Jesu Christi mitzubedenken, die sogar
den Tod miteinschliesst. Diesbezüglich kann weiterführend auch das sote-
riologische Handeln Gottes reflektiert werden, das nach Phil 2 im Tod Jesu
die entscheidende Wende zum Leben auslöst. Dabei gilt es zu betonen,
dass die zahlreichen Berührungspunkte zwischen dem Prinzip der Verletzbarkeit

und der christlichen Tradition zum Einen keineswegs die Notwendigkeit

eines religionsübergreifenden Zugangs zu diesem Problemkreis
einschränken. Zum Anderen ist darauf hinzuweisen, dass solche Bezüge
auch jeweils in anderen Religionen denkbar sind.

5. Das Prinzip der Verletzbarkeit und Adaption

Einleitend wurden die Menschenrechte in ihrer Multidimensionalität
eingeführt. Dank der Multidimensionalität der Menschenrechte besteht auch
die Möglichkeit, dass Traditionen, Zivilisationen, Kulturen, Religionen
oder Weltanschauungen Zugänge zu den Menschenrechten in Form einer
„Adaption"26 eröffnen und somit zur Durchsetzung und Realisierung der
Menschenrechte beitragen können. Ein als Adaption verstandener Prozess
führt zu einer Anknüpfung vom eigenen traditionellen, kulturellen,
religiösen oder weltanschaulichen Fundament mit den Menschenrechten und
zu einem Zugang zu den Menschenrechten aus der Perspektive der eigenen

Tradition, Zivilisation, Kultur, Religion und Weltanschauung. Dabei
bewahrt Adaption im Unterschied zur Interpretation, die eine Veränderung

des Inhalts nicht ausschliesst,27 die Identität der Menschenrechte,
übersetzt diese jedoch in eine Sprache der eigenen Tradition, Zivilisation,
Kultur, Religion und Weltanschauung und legt darüber hinaus Akzente,

26 Vgl. ausführlicher zum Begriff „Adaption" KIRCHSCHLÄGER: Wie können Menschenrechte

begründet werden?, 162-184.
27 Vgl. z.B. Cairo Declaration on Human Rights in Islam of1990, die eine Interpretation

der Menschenrechte bildet, weil sie den Inhalt der Menschenrechte verändert, so u.a. im
Artikel 24: "All the rights and freedoms stipulated in this Declaration are subject to the
Islamic Sharia."; oder im Artikel 19: "There shall be no crime or punishment except as
provided for in the Sharia."; z.B. die Bangkok Declaration ofHuman Rights of1993, die aufgrund
ihrer inhaltlichen Veränderungen der Menschenrechte eine Interpretation der Menschenrechte

darstellt, u.a. im Artikel 6: "Reiterate that all countries, large and small, have the
right to determine their political systems, control and freely utilize their resources, and freely

pursue their economic, social and cultural development."



140 Peter G. Kirchschläger

Schwerpunkte und Gewichtungen. Die Adaption ist demzufolge als
dialogischer Prozess zu verstehen.

Unter anderem das die Grundlage des Traditionen, Zivilisationen,
Kulturen, Religionen und Weltanschauungen schützende Recht auf Religionsfreiheit28

und das Traditionen, Zivilisationen, Kulturen, Religionen und
Weltanschauungen vor Ungleichbehandlung schützende, menschenrechtlich

verankerte Recht auf Nichtdiskriminierung bilden das Fundament der
Adaption. Die Bedeutung des „komplementären Lernprozesses"29 zwischen
Säkularem und Religiösem umfasst auch die Suche nach einer „Interpretation

der Menschenrechte, die der modernen Welt auch aus der Sicht anderer

Kulturen gerecht wird".3°
Die Adaption umfasst nicht nur eine Wirkung der Menschenrechte auf

die eigene Tradition, Zivilisation, Kultur, Religion und Weltanschauung,
sondern auch auf die Menschenrechte (zum Beispiel Akzentsetzung, Fo-
kussierung, etc.), auch wenn diese dabei - wie oben festgestellt - inhaltlich
nicht verändert werden. Diese Klärungen für das Verständnis der
Menschenrechte und die gewählten Akzente und Schwerpunkte fliessen als

Beiträge der Traditionen, Zivilisationen, Kulturen, Religionen und
Weltanschauungen in den Menschenrechtsdiskurs ein.

Zusammenfassung

Im Begründungsdiskurs der Menschenrechte bringt ein so genannt „negativer"

Begründungsansatz wie jener, der auf dem Prinzip der Verletzbarkeit

aufbaut, verschiedene Vorteile mit sich:
- Dieser Begründungsweg muss erstens nicht darlegen, dass Menschen

Achtung verdienen und aufgrund welcher Eigenschaften des Menschen
alle Menschen Achtung verdienen, d.h. welche Eigenschaften den
Menschen als Menschen ausmachen. Vielmehr setzt der Begründungsweg
basierend auf dem Prinzip der Verletzbarkeit bei den Verletzungen an, denen
Menschen ausgesetzt sein können und die aus Achtung vor dem Menschen
zu vermeiden sind.

- Zweitens erweist sich dieser Begründungsweg als ein Verfahren, das
auch gegenüber neuen Verletzungen, die auftauchen können, seine Gültigkeit

bewahrt.

28 Zur Begründung des Rechts auf Religionsfreiheit siehe KIRCHSCHLÄGER: Religionsfreiheit

- ein Menschenrecht im Konflikt, 353-374.
29 Habermas, Jürgen: Zwischen Naturalismus und Religion. Frankfurt a. Main 2009,116.
3° HABERMAS, Jürgen: Der interkulturelle Diskurs über Menschenrechte, in: BRUNKHORST,

Hauke/KÖHLER, WOLFGANG R./LUTZ-BACHMANN, MATTHIAS (Hgg.): Recht auf Menschenrechte.

Menschenrechte, Demokratie und internationale Politik. Frankfurt a. Main: Suhrkamp
Verlag 1999, 216-227, hier 224. Anstelle von „Interpretation" kann der Begriff „Adaption"
vermeiden, dass auch inhaltliche Änderungen gemeint sein könnten, was im Extremfall die
Identität der Menschenrechte berühren könnte. Letzteres ist auszuschliessen, was für die
Verwendung des Begriffs „Adaption" spricht.



Das Prinzip der Verletzbarkeit als Begründungsweg der Menschenrechte 141

- Drittens kann dieser Begründungsweg mit Unrechtserfahrungen, die
in unterschiedlichen Religionen, Kulturen, Traditionen, Zivilisationen und
Weltanschauungen auftreten, gut umgehen, weil das Prinzip der Verletzbarkeit

vielfältige und vielschichtige Anknüpfungspunkte bietet.
- Viertens zeichnet sich der entwickelte Begründungsweg durch seine

Offenheit für eine moralische Überprüfung durch die Achtungsmoral aus,
welche die universelle und egalitäre Geltung der Begründung sicherstellt.

- Fünftens erweist sich der Begründungsweg als anschlussfahig sowohl
für religiöse als auch für säkulare Menschenrechtskonzeptionen, weil er
bewusst danach strebt, minimalistisch zu bleiben und gleichzeitig den
theologischen Sinngehalt der Menschenrechte nicht einschränkt.

Für die theologische Sozialethik zeigt sich also, dass ein säkular
ausgestatteter Begründungsversuch der Menschenrechte gerade in dieser seiner
Eigenart einem theologisch geprägten Menschenbild die Brücke baut -
vielleicht ein Modellfall für eine Gesellschaftsethik der Zukunft.

Zusammenfassung
Werden die Menschenrechte z.B. wegen ihres Universalitätsanspruchs in
ihrer Geltung angezweifelt oder wird der Versuch unternommen, eine
bestimmte Gruppe von Menschen von den Menschenrechten oder von
bestimmten Rechten auszuschliessen, drängt sich die Frage nach der Begründung

der Menschenrechte auf. Ein moralischer Begründungsansatz der
Menschenrechte, der aufdem Prinzip der Verletzbarkeit aufbaut, will hier weiterhelfen.

Abstract
The question rises how human rights can be justified in the case of doubts
and criticism of the claim of universality of human rights or in the case of
attempts to exclude a group of humans from human rights in general or
from some specific rights. A moral approach of justifying human rights
based on the principle ofvulnerability aims to help.


	Das Prinzip der Verletzbarkeit als Begründungsweg der Menschenrechte

