
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 1

Artikel: Staat und Religion bei Hobbes und Hegel : zwei Auffassungen des
Säkularstaates

Autor: Navrátilová, Olga

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761290

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Olga Navrâtilovâ

Staat und Religion bei Hobbes und Hegel:
zwei Auffassungen des Säkularstaates

Was ist das Wesen des modernen Staates? Worin bestehen seine
Aufgaben? Welche Quellen sind es, aus denen er sein Selbstverständnis
schöpft? Dies sind Fragen, die in der Hektik alltäglichen politischen
Handelns und heftiger Wahlkämpfe leicht vergessen werden. Es scheint,
dass der Staat zunehmend rein pragmatisch als ein Mittel zur Redistribution

der Güter und zum Ausgleich der in der Gesellschaft wirkenden Kräfte
aufgefasst wird. Kunst, Religion, Bildung und Wissenschaft werden immer
öfter als eine bloß private Angelegenheit der Bürger angesehen, in die sich
der Staat nicht einzumischen hat. Der säkulare Charakter des Staates
beinhalte, dass der Staat auf alle geistlichen Werte verzichtet und sich gegenüber

der Tradition, aus der er erwachsen ist, indifferent stellt. Doch es gibt
Momente, in denen nach der gemeinsamen Identität und ihren geistlichen
Voraussetzungen gefragt wird - oder zumindest gefragt werden sollte -, so
z.B. in Fällen des Streits um religiöse Symbole im öffentlichen Raum oder
die Integration kultureller und religiöser Minderheiten in die europäische
Gesellschaft.

In diesem Artikel sollen zwei verschiedene Antworten auf die oben
genannten Fragen vorgestellt werden - eine von Thomas Hobbes und eine
andere von Georg Wilhelm Friedrich Hegel -, und zwar im Kontext der
Frage nach dem Charakter des Säkularstaates und dem Verhältnis von
Politik und Religion. Hobbes steht in der Tradition des englischen
Empirismus und der Sozialvertragstheorie, die bis heute besonders für den
politischen Liberalismus einflussreich ist. Die politische Philosophie
Hegels stellt hierzu eine interessante Alternative dar, die den einseitigen
Individualismus dieser Tradition kritisiert, ohne aber den Wert des
Individuums und seiner Freiheit zu verneinen.

Der Prozess der Säkularisation ist für die neuzeitliche Entwicklung des
Staates prägend.1 Die neuzeitliche politische Philosophie ersetzt die religiös

bedingte Rechtfertigung der Existenz der Obrigkeit durch eine
Legitimierung der Staatsmacht, die von der kirchlichen Lehre unabhängig sein
sollte. Die politische Ordnung solle von nun an ausschließlich mithilfe der
Vernunft, die über allen konfessionellen Differenzen steht, begründet
werden, und zwar unter Berufung auf eine allgemeine menschliche Natur,

1 Vgl. dazu BÖCKENFÖRDE, Ernst-Wolfgang: Die Entstehung des Staates als Vorgang der
Säkularisation [1967], in: BÖCKENFÖRDE, Ernst-Wolfgang: Recht, Staat, Freiheit. Erweiterte
Ausgabe. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, 92-ti4.



102 Olga Navrâtilovâ

aus der die Notwendigkeit einer politischen Organisation des gesellschaftlichen

Zusammenlebens folge.
Wie an den Beispielen von Hobbes und Hegel deutlich zu sehen, kann

die Auffassung des Säkularstaates verschiedene Gestalten annehmen:
Während die politische Theorie von Hobbes eine radikale Verweltlichung
nicht nur des Staates, sondern aller Bereiche des menschlichen Lebens

voraussetzt, in denen die Religion keine autonome Rohe mehr spielt,
impliziert für Hegel die Emanzipation des Staates von einer partikulären
Religion nicht zugleich eine Ablehnung seiner geistlichen Quellen.

Meine Absicht ist es, in diesem Artikel zu zeigen, dass die Verwandlung
der Religion in eine Staatsideologie, wie es bei Hobbes geschieht, und
umgekehrt ihre Verdrängung aus dem öffentlichen Raum, wie es die liberale
Staatstheorie fordert, einen gemeinsamen Ursprung haben, und zwar eine
reduktive Anthropologie, die sich in einer reduktiven Staats- wie auch
Religionsauffassung spiegelt. Demgegenüber bietet, wie ich überzeugt bin,
Hegels Philosophie einen weiteren Menschenbegriff, der es ihm erlaubt,
den Staat und die Religion als zwei Gestalten der Freiheit zu denken, die
füreinander unentbehrlich sind, die die Freiheit aber zugleich nur dann
bewahren können, wenn sie institutionell unabhängig sind.

l. Hobbes: Instrumentalisierung der Religion und des Staates

Hobbes schreibt seine politisch-philosophischen Werke in einer Zeit, in
der sich das Verhältnis von Politik und Religion nach den Wirren der
konfessionellen Kriege des 17. Jahrhunderts in den europäischen Staaten neu
bestimmt. In den absolutistisch werdenden Staaten soll von nun an die
Religion nicht als ein die politische Ordnung zerstörender Faktor auftreten.
Diese Tendenzen, die die Religion der Politik und die kirchliche Institutionen

dem Staat unterordnen, spiegeln sich in der politischen Philosophie
von Hobbes, besonders in seinem Hauptwerk Leviathan,2 wieder, dessen
dritter und vierter Teil den Fragen des Verhältnisses von Staat und
Religion, bzw. der Kirche, gewidmet ist.

Wie bereits erwähnt, suchen die neuzeitlichen politischen Theoretiker
die Begründung der Existenz des Staates in der allgemeinen menschlichen
Natur, die mithilfe der Vernunft und Erfahrung zu entdecken sei. Wie
sieht also die Auffassung des Menschen von Hobbes aus?

2 HOBBES, Thomas: Leviathan. With selected variants from the Latin edition of 1668.

Indianapolis: Hackett 1994 (Lev). Die deutsche Übersetzung in diesem Artikel (Seitenzahl in
Klammern angegeben) stammt von HOBBES, Thomas: Leviathan. Hamburg: Meiner 1996.



Staat und Religion bei Hobbes und Hegel 103

1.1 Hobbes' Auffassung des Menschen und die Begründung der Souveränität
des Staates

Hobbes' Menschenbegriff, wie er in den ersten sechzehn Kapiteln des

Leviathan zu finden ist, ist von seinem Empirismus geprägt. Alles menschliche

Handeln unterliegt dem Bestreben, Schmerz zu vermeiden und die
Lust zu erlangen, sich zu erhalten und vom Tod zu schützen. Der Unterschied

zu anderen Lebewesen, mit denen der Mensch dieselbe Sensualität,
dieselben Triebe und denselben Zweck - nämlich das Überleben - teilt,
besteht nur in der Tatsache, dass der Mensch über die Vernunft (reason)
verfügt,3 die ihm durch die Erkenntnis der Ursachen und das Antizipieren
der Folgen diese Ziele zu erreichen hilft.

Es ist ein Naturgesetz, dass der Mensch die Selbsterhaltung als den
höchsten Zweck seines Lebens empfindet, was sich in der Furcht vor dem
Tod und im Verlangen nach einem angenehmen Leben als der letzten
Motivation des menschlichen Handelns ausdrückt.4 Dieses Naturgesetz,
das der Mensch als eine allgemeine Regel mithilfe seiner Vernunft
entdeckt^ ist zugleich ein Recht, alle Mittel, die diesem Zweck dienen, zu
wählen und zu verwenden,6 einschließlich der Versklavung oder sogar des

Totschlags von jedem, der diese Bestrebung gefährdet.
Diese individualistisch verfasste menschliche Natur führt dazu, dass die

anderen nur als Mittel für die Befriedigung der eigenen Bedürfnisse
betrachtet werden, während das an seiner Selbsterhaltung interessierte Subjekt

für sich selbst immer das einzige Ziel bleibt. Aus dieser Tatsache, dass
die einzelnen sich gegenseitig bloße Mittel sind, folgt notwendigerweise
ein Kampf aller gegen alle.7

Der Ausweg aus dieser hoffnungslosen Situation der ständigen Gefährdung

des eigenen Lebens durch andere kann nur dann gefunden werden,
wenn sich eine Macht einrichten lässt, die die natürlichen Ansprüche der
einzelnen begrenzt, sein Leben gegen die anderen schützt und so den
allgemeinen gesellschaftlichen Frieden bewahrt. Die Furcht bleibt die
Motivation des Handelns; es ist die Furcht vor der übergeordneten Macht, die
den gegenseitigen Respekt der einzelnen fordert und die dessen
Verletzung bestrafen kann. Es gibt zwei Möglichkeiten, womit diese Macht in

3 Lev, 22 (32).
4 Lev, 78 (107). Hobbes unterscheidet zwischen einem Naturrecht als der Freiheit alles

für die Selbsterhaltung tun zu dürfen und einem Naturgesetz als der Vorschrift, die untersagt,

eigenes Leben zu vernichten: Lev, 79h (i07f.). Es ist aber jetzt die Frage, woraus die
normative Kraft des Gesetzes entspringt - also das, was verursacht, dass der Mensch es als
eine Vorschrift versteht, die ihm versagt z.B. Selbstmord zu begehen. Diese Frage stellt sich
Hobbes nicht. Die Normativität des Gesetzes ist für ihn - meines Erachtens - in der Fakti-
zität des Triebes, von dem der Mensch nicht abweichen kann, ausreichend begründet.

5 Lev, 79F (i07f.).
6 Lev, 79 (107).
7 Lev, 76 (104).



104 Olga Navrätilovä

Hobbes' Leviathan identifiziert werden kann: entweder mit der Gestalt
Gottes, oder mit der Gestalt des Souveräns. Wäre es Gott, der das friedliche

menschliche Zusammenleben garantieren würde, wie einige Ausleger
behaupten,8 hieße es, dass die „Naturgesetze" (laws of Nature), die Hobbes
in Kapitel XV des Leviathan aufzählt, schon im Naturzustand verbindlich
wären. In dem Fall würden sie aber auch als Begrenzung der Macht des
Souveräns gelten, auf die sich der einzelne gegenüber dem Staat berufen
könnte.9 Nach meinem Erachten ist aber diese Unabhängigkeit des einzelnen

gegenüber der Staatsmacht gerade das, was Hobbes vermeiden will,
denn das würde das endgültige Heraustreten aus dem Elend des Naturzustandes

und des allgemeinen Krieges verhindern.10 Die andere Möglichkeit,
wie der gegenseitige Respekt, der nur auf sich selbst gerichteten einzelnen
hergestellt werden kann, ist die Einführung der absoluten Macht des
politischen Souveräns, des Staates, dem sich jeder Bürger unterordnen und
ihn als Herrn über sein Leben und seine Freiheit anerkennen muss.11 Nur
durch diese unbedingte Unterwerfung jedes einzelnen unter die staatliche
Gewalt kann der Naturzustand tatsächlich verlassen werden. Die absolute
Macht des Staates vermittelt dann zwischen den individualistischen Zielen
der einzelnen, ermöglicht die gesellschaftliche Ordnung und dient als die
einzige Quelle aller Normen.

Diese zweite Möglichkeit würde bedeuten, dass Hobbes die Vorstellung
von Gott als dem höchsten Gesetzgeber - im Unterschied z.B. zu John
Locke - für die Stiftung der politischen und rechtlichen Ordnung nicht
braucht. Es gibt keine transzendente Begründung der Staatsmacht (die
zugleich ihre Begrenzung darstellen würde). Ihr Anspruch an den Menschen
kann ausschließlich durch die Annahme der nach Selbsterhaltung strebenden

menschlichen Natur und des kalkulierenden Verstands, der sich
ausrechnet, dass es vorteilhafter ist, sich einer absoluten Macht des Souveräns
zu unterwerfen als im Naturzustand zu bleiben, gerechtfertigt werden. Das
heißt aber zugleich, dass der einzige Grund und das einzige Ziel der
Existenz des Staates die Selbsterhaltung der einzelnen ist.

8 Vgl. dazu z.B. MARTINICH, Aloysius P.: The Two Gods of Leviathan. Thomas Hobbes on
Religion and Politics. Cambridge: Cambridge University Press 1992, 71ft.

9 Die These, Hobbes halte die Vorstellung Gottes für die Begründung des Staates nicht
für nötig, vertritt z.B. Leo Strauss (STRAUSS, Leo: Natural Right and History. Chicago: The
University of Chicago Press 1965, 198) oder Michael Großheim (GROßHEIM, Michael: Religion
und Politik im Leviathan, in: KERSTING, Wolfgang [Hg.]: Thomas Hobbes, Leviathan oder
Stoff, Form und Gewalt eines bürgerlichen und kirchlichen Staates [= Klassiker Auslegen 5].
Berlin: Akademie 1996, 283-316).

10 Vgl. dazu u.a. die Kapitel XVIII des Leviathan von den Rechten des Souveränen: Lev,
110-118 (146-156).

11 Lev, 109 (i44f.). Vgl. Lev, 127 (168).



Staat und Religion bei Hobbes und Hegel 105

1.2 Die Unterbindung der Religion und der Kirche durch den Staat

Mit der Zielsetzung der Existenz des Staates, die sich auf den Schutz des
Lebens begrenzt, könnte man meinen, dass für Hobbes die Religion eine
Privatsache der einzelnen Bürger ist, gegenüber der der Staat einen
gleichgültigen Standpunkt einnimmt. Das ist aber nicht der Fall.

Hobbes ist sich dessen bewusst, dass die Religion als das, was die
Gesinnung der Menschen auf der tiefsten Ebene formt und ihr Handeln motiviert,

politisch relevant ist und als solche auch den Staat gefährden kann.
Die Religion bezieht sich auf Gott als auf die höchste Macht überhaupt;
der Wille Gottes ist für den Menschen unmittelbar verbindlich, und zwar
aufgrund seiner „unwiderstehlichen Macht" (irresistible power), a die nicht
auf einem Vertrag beruht, sondern auf der Tatsache, dass Gott von Natur
aus unendlich mächtiger als der Mensch ist. Das Problem besteht nun
darin, dass der göttliche Wille den Menschen nicht unmittelbar zugänglich
ist. Sollte er als vermittelt durch die Kirche, die Heilige Schrift oder das

religiöse Gewissen des einzelnen begriffen werden, stellt er sich über den
Staat und bedroht als eine unabhängige Instanz den Frieden, der nach
Hobbes nur durch die unbedingte Hingabe aller an den Willen des Souveräns

möglich ist. Infolgedessen muss die Kirche immer als eine politische
Gemeinschaft verstanden werden, die dem Staat gegenüber als eine
konkurrierende Macht auftritt, falls sie ihm nicht untergeordnet ist. *3 Aus
demselben Grund kann auch die religiöse Überzeugung keine bloße
Privatangelegenheit der einzelnen sein.

Die Religion ist für Hobbes eine anthropologische Konstante; ihre
verschiedenen Gestalten sprießen aus den „natürlichen Keimen der Religion"
(natural seeds of religion),h die allen Menschen gemein sind. Diese Keime
bestehen einerseits in der Neugier, mit der der Mensch die Ursachen und
Anfänge aller Dinge sucht, anderseits in der Furcht, mit der er seiner
Zukunft entgegensieht.>5 Diese allgemeine, menschliche religiöse Anlage wird
von verschiedenen politischen Führern kultiviert. Der Zweck dieses „An-
bauens" ist eindeutig politisch.16 Richtig gezüchtet dient die Religion der
Unterstützung des gesellschaftlichen Friedens und der politischen
Ordnung; falsch verstanden kann sie diesen Frieden zerstören.

Um das destruktive Potenzial der Religion zu vermindern, unternimmt
Hobbes folgende Schritte: Er identifiziert den göttlichen Willen mit dem
Naturgesetz, er bindet die positive Religion an den Willen des Souveräns
und ordnet die Kirche dem Staat unter. Er legt die christliche Lehre so aus,
dass er sie in Übereinstimmung mit seiner politischen Theorie bringt und

12 Lev, 235 (303).
•3 Lev, 215b (278b).

Lev, 66 (92).
'5 Lev, 63-67 (88-93).
16 Lev, 67 (93).



io6 Olga Navrâtilovâ

ihr alle staatsbedrohenden Elemente abnimmt und er beschränkt die
Sphäre des Gewissens auf die reine Innerlichkeit.

Das Naturgesetz, das dem Menschen vorschreibt, sich die eigene
Selbsterhaltung als das ausschließliche Ziel zu setzen und sich demzufolge
der Macht des Souveräns zu unterwerfen, ist für Hobbes zugleich
Ausdruck des göttlichen Willens, ein göttliches Gesetz.1? Was Gott den
Menschen auferlegt, kann also mithilfe der Vernunft erkannt werden; der
Mensch handelt im Einklang mit dem Willen seines höchsten Herrn, wenn
er dem Naturgesetz, das er selbst entdeckt, gehorcht.18

Da es erst der Souverän ist, der alle Gesetze, die das Leben der Gesellschaft

gestalten, verbindlich macht,'9 verkörpert sein Wille - vermittelt -
auch den göttlichen Willen.20 Vermittelt deswegen, weil diese seine Befugnis,

gegenüber seinen Untertanen anstelle Gottes aufzutreten, von dem

Naturgesetz der Selbsterhaltung, das zugleich ein Gottesgesetz ist, ableitbar

ist. Sie beruht also nicht auf einer Offenbarung des göttlichen Willens,
wie sie z.B. die Heilige Schrift bekundet, sondern folgt aus dem vernünftig
erkennbaren Naturgesetz, dem aber die Bibel, wie sie Hobbes auslegt,
nicht widerspricht, sondern es bestätigt. Aus diesem Grund ist der Souverän

gleichzeitig das Haupt der Kirche und entscheidet über die Gestalt der
positiven Religion, die im Staat für alle bindend ist.21

Hobbes' Deutung der christlichen Lehre, die er im dritten Buch des
Leviathan unternimmt, ist von dem Bestreben geleitet, alle Züge dieser
Religion, die die absolute irdische Macht des Herrschers infrage stellen könnten,

zu beseitigen, denn „der häufigste Vorwand für Aufruhr und Bürgerkrieg

in christlichen Gemeinwesen ist lange Zeit einer noch nicht hinreichend

gelösten Schwierigkeit entsprungen, zugleich Gott und dem
Menschen dann zu gehorchen, wenn ihre Befehle einander entgegengesetzt
sind."22 Die Bibel oder die kirchliche Tradition dürfen nicht als eine
unabhängige Quelle der Normen, die das Handeln der Christen bestimmen,
dienen, sondern sie müssen in Einklang mit dem durch die Vernunft
entdeckten Naturgesetz gebracht werden. Christus als König und sein Reich
werden in die Zukunft geschoben. Das Wesen des christlichen Glaubens
besteht im Bekenntnis „Jesus ist Christus",23 das jeder Christ in seinem
Herzen ablegen kann, ohne es äußern zu müssen. Das ermöglicht dem
Christen seinen Glauben auch unter einer anderen Staatsreligion zu
bewahren und sich äußerlich anzupassen.24 Jedes Martyrium, in dem der

27 Lev, 237 (304L).
18 Lev, 242 (3iof.).
'9 Lev, 173L (224t.).
20 Lev, 186-188 (242-244).
21 Lev, 315L (394L).
22 Lev, 397L (492).
23 Lev, 402 (498).
24 Lev, 338L (420t).



Staat und Religion bei Hobbes und Hegel 107

Mensch sein Leben um seiner religiösen Überzeugung willen preisgibt,
verstößt gegen das Naturgesetz und daher auch gegen den göttlichen
Willen; jede Religion, die das Opfer des eigenen Lebens fordert, ist eine
Illusion.25

Auf diese Weise trennt Hobbes also einerseits die innere Sphäre des

Gewissens von allen Äußerungen und jedem Handeln des einzelnen, was
aber zu einer äußerst problematischen Spaltung des Menschen führt.
Anderseits mildert er die Spannung, die aus dieser Spaltung folgt, durch die
Gleichsetzung des göttlichen Willens, dem das Gewissen verpflichtet ist,
mit dem Naturgesetz der Selbsterhaltung und mit dem Willen des Souveräns.

Obwohl Hobbes die Einheit des Staates und der Kirche verlangt und
keiner Pluralität der Religionen unter einem Souverän zustimmt, kann
sein Staat meines Erachtens als ein säkularer bezeichnet werden. Seine
Begründung und seine Zwecke liegen nämlich in der rein weltlichen Sphäre
der Lebenserhaltung. Die Religion wird - zumindest in ihrer positiven
Gestalt - als ein Mittel der Politik begriffen und verliert ihre Eigenständigkeit.26

1.3 Grenzen der Religions- und Staatsauffassung bei Hobbes

Wie gerade gezeigt, ist in der politischen Theorie von Thomas Hobbes alle
politische Realität wie auch die Religion aus dem menschlichen Trieb zur
Selbsterhaltung ableitbar und auf dieses eine Naturgesetz reduzierbar.

Folglich bleibt Hobbes von der Religion nicht viel übrig: Sie wird auf
die Erkennung und Respektierung der Naturgesetze und auf die Verehrung
Gottes als ihren Urheber beschränkt. Es ist ein deistischer Gott, den
Hobbes in Leviathan vorstellt. Seine Macht und sein Wille ist in den
Naturgesetzen anwesend. Zugleich charakterisiert Hobbes Gott als den
unbegrenzten Herrscher, dessen Anspruch auf Gehorsam in seiner
unwiderstehlichen Macht liegt. Das Wesen des Verhältnisses zwischen Gott und
dem Menschen besteht in Gottes Macht und in menschlicher Furcht. Da
aber Gottes Wille nach Leviathan letztendlich nur in den Naturgesetzen
kundgetan wird und die Naturgesetze für ihre Erkennbarkeit und Verbind-

25 Lev, 338-341 (420-423). Vgl. die (unsystematische) Ausnahme in Lev, 340 (42if.).
26 Die säkulare Auffassung des Staates, dessen Ziele in dem pragmatischen Gebiet der

Absicherung des Lebens liegen, zusammen mit Hobbes rationalistischer Deutung der
Religion, die die Religion auf den vernünftigen Kern reduziert und von konfessionellen Differenzen

absieht, führt einige Interpreten dazu, u.a. auch Edwin Curley, Hobbes als einen
Vertreter der religiösen Toleranz zu sehen (CURLEY, Edwin. Hobbes and the Cause of Religious
Toleration, in: SPRINGBORG, Patricia [Hg.]: The Cambridge Companion to Hobbes's Leviathan.
Cambridge: Cambridge University Press 2007, 309-334). Ich stimme zu, dass erst eine säkulare

Deutung des Staates die Toleranz und Pluralität der Religionen und Weltanschauungen
ermöglicht. Dazu muss aber auch die Autonomie der Religion bewahrt werden, was bei
Hobbes nicht geschieht.



io8 Olga Navrâtilovâ

lichkeit nicht unbedingt auf die Unterstützung der göttlichen Macht
angewiesen sind, kann sich die Gottesvorstellung überhaupt erübrigen
(obgleich Hobbes diesen letzten Schritt nicht tätigt).

Des Weiteren wird die Religion bei Hobbes um den Grund ihrer
eigenständigen Existenz dadurch beraubt, dass sie auf ein bloßes Mittel der
Politik reduziert wird. Das steht aber im Widerspruch dazu, wie sich die
Religion selbst versteht. Jede Religion ist mit einem Wahrheitsanspruch
verbunden, der sich nicht pragmatisieren lässt. Für Hobbes stellen jedoch
die Befriedigung der Bedürfnisse und die Selbsterhaltung das Wesen der
menschlichen Existenz dar. Alles, was dieses Ziel übersteigt, enthüllt Hobbes

als eine Täuschung - unter anderem auch das Gewissen, das dem
Menschen geböte, sein Leben durch Ungehorsam gegenüber den politischen
Gesetzen in Gefahr zu bringen, und zwar mit Berufung auf das, was er als
die Wahrheit erkennt. Damit wird aber der Mensch zum Knecht seines
Überlebens gemacht. Etwas übertrieben und vereinfachend lässt sich

sagen, dass Hobbes nicht nur den Staat, sondern auch die Religion säkularisiert,

wenn er sie der Selbsterhaltung als dem einzigen Ziel des

menschlichen Lebens unterordnet.
Der politische Zustand, den der Mensch aus Furcht um sein Leben

betritt, mindert zwar die Todesgefahr in erheblicher Weise, er kann sie aber
nie völlig beseitigen. Der Souverän, dem sich jeder untergeben soll, steht
über allen Gesetzen und als solcher ist er ein Herr über Leben und Tod seiner

Untertanen. Für den Menschen, der sich um seines Lebens willen der
souveränen Macht des Staates preisgibt, gibt es keine Garantie, dass ihn
der Herrscher nicht um sein Leben bringt. Der durch keine Gesetze

gebundene Wille des Souveräns kann manchmal auch als irrationelle
Macht gegenüber den Menschen auftreten.

Die Hingabe des einzelnen an den Staat, die für die Bewahrung des
gesellschaftlichen Friedens notwendig ist, kann deswegen auch nie
vollkommen sein. Im politischen Zustand bleibt der einzelne, wie im Naturzustand,

für sich der einzige Zweck und alles andere, einschließlich des Staates,

ist ihm nur ein Mittel.
Der politische Zustand ist meines Erachtens bei Hobbes aus diesen

Gründen mit einigen Zügen des Naturzustandes behaftet und
unterscheidet sich nicht qualitativ von ihm. Der konsequente Individualismus
von Hobbes lässt keine Intersubjektivität denken, die nicht auf der Macht
beruhte und einen Kräfteausgleich darstellte: sei es im Naturzustand, sei
es im Staat.27 Der Staatsbegriff, wie ihn Hobbes entwickelt, ist deswegen

27 Nach Paul Ricoeur liegt der Mangel der politischen Philosophie von Hobbes darin,
dass ihm - im Unterschied zu Hegel - das Konzept von Alterität fehlt. Hobbes sieht nicht,
dass der andere eine unentbehrliche Bedingung der Gestaltung der eigenen Identität und
Subjektivität darstellt. So kommt er auch zu keiner wahren Idee der Reziprozität, an die die
Gesetze und politischen Institutionen gebunden werden könnten. RICOEUR, Paul: Parcours
de la reconnaissance. Trois études. Paris: Gallimard 2005, 269.



Staat und Religion bei Hobbes und Hegel 109

mit einer Doppeldeutigkeit behaftet. Der Staat soll der Schöpfer und der
Hüter der Gesetze sein, die das friedliche Zusammenleben innerhalb der
Gesellschaft ermöglichen (und Hobbes widmet viele Seiten der Beschreibung,

wie das Leben des Staates und die gültigen Gesetze aussehen
sollten), er ist aber zugleich eine unvorhersehbare willkürliche Macht, die
über aller Rationalität und allen Gesetzen steht. Die Souveränität, die mit
der Gesetzlichkeit nicht vermittelt wird, bleibt problematisch.28

2. Hegel: Staat und Religion als Gestalten der Freiheit

Hobbes löst das Problem der Spannung zwischen Staat und Religion im
säkularen Staat so auf, dass er die geistliche Ebene des Menschen, die
Ebene, die das nur auf die Selbsterhaltung konzentrierte Leben trans zen-
diert, verneint und als eine Illusion entlarvt. Auch Hegel ist sich der
möglichen Diskrepanz zwischen den Anforderungen der Staatsmacht und der
Religion bewusst, seine Antwort ist jedoch eine andere. Er bestreitet, dass

die Existenz des Staates nur im Schutz des Lebens ihren Ursprung hat.
Ganz im Gegenteil, der Staat - wie auch die Religion - entsteht als ein
Produkt der menschlichen Freiheit, die den Menschen über das bloße Überleben

erhebt. Dies führt zu einer Auffassung des Verhältnisses vom Staat

zur Religion, die sich von Hobbes' grundlegend unterscheidet.

2.1 Der Mensch als frei, geistig und geistlich

Eine Phänomenologie der Entdeckung von Subjektivität und Freiheit des

Menschen, die in der Erhebung über das bloße biologische Leben besteht,
wird von Hegel im berühmten Absatz der Phänomenologie des Geistes
über den Kampf um die Anerkennung und über die Dialektik des Herrn
und des Knechts entwickelt.29

28 Ottfried Höffe behauptet in seiner Deutung des Kapitels 26 von Leviathan, Hobbes
wäre kein wahrer Voluntarist und Rechtspositivist. Hobbes' Betonung der Autorität des

Staates, ohne die die Naturgesetze als Gesetze nie in Kraft treten könnten, bedeutete nicht,
dass die Macht des Souveräns beliebige Willkür wäre (HÖFFE, Ottfried: „Sed authoritas, non
Veritas, facit legem" - Zum Kapitel 26 des Leviathan, in: KERSTING, Wolfgang [Hg.]: Thomas
Hobbes, Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines bürgerlichen und kirchlichen Staates [=
Klassiker Auslegen 5]. Berlin: Akademie 1996, 235-257). Höffe interpretiert Hobbes' These
„Geltung [der Gesetze] kraft Autorität" als „Geltung kraft einer von jedem Betroffenen autorisierten

Macht" (a.a.O., 255), die nur deswegen anerkannt wird, weil sich jeder Bürger von der
Autorität des Staates, die seine Freiheit einschränkt, die wechselseitige Freiheitssicherung
verspricht. Diese Anerkennung stellt die letzte Legitimationsgrundlage des Staates dar.
Trotz dieses Verständnisses führt die Hobbessche Auffassung des Staates auch nach Höffe in
einen Widerspruch: „Wo sich die Legitimation von Souveränität nicht mit der entsprechenden
Limitation verbindet und der Untertan neben den Pflichten auch Rechte hat, dort bleibt seine

freie Selbsterhaltung gefährdet" (a.a.O., 256).
29 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geistes (PhG). Hamburg: Meiner

2006 127ff.



110 Olga Navrâtilovâ

Strikt genommen geht es Hegel in diesem Abschnitt nicht darum, die
Entstehung der Gesellschaft zu beschreiben, sondern die allgemeinen
Strukturen der Subjektivität zu untersuchen. Da aber die Subjektivität
ohne die Intersubjektivität für Hegel nicht denkbar ist, kann deren Analyse

zugleich auch für eine Analyse der paradigmatischen gesellschaftlichen

Strukturen angewandt werden.
Der Kampf aller gegen alle entsteht aus der Kollision der einzelnen, die

ihr Selbstbewusstsein mit ihrer unmittelbaren Existenz, mit ihrem mittels
der Begierde und ihrer Befriedigung sich erhaltenden Leben verknüpfen
und der Selbstnegation und der Distanz zu sich selbst nicht fähig sind.3°
Diese nur auf sich selbst bezogenen Atome schließen sich gegenseitig aus
und geraten in Konflikt. Der Ausweg aus dieser Situation, die mit dem
Naturzustand von Hobbes gleichgesetzt werden kann, besteht nicht in der
Unterwerfung aller unter den Willen des Souveräns wie bei Hobbes: Die
Herrschaft des Siegers, der sein Leben aufs Spiel setzt, über die Besiegten,
die an ihrem Leben festhalten, stellt nur eine Etappe in der Entwicklung
der gesellschaftlichen Verhältnisse zur gegenseitigen Anerkennung dar.
Die Macht des Herrn entspringt aus seiner Freiheit, mit der er imstande ist
„sein Versenktsein in die Ausbreitung des Lebens" zu verneinen, im Kampf
sein Leben zu riskieren und sich daher frei zu setzen. 31 Dagegen bleibt der
Knecht der Gefangene seines Lebens, dem er willig ist, seine Freiheit zu
opfern, gefesselt durch Furcht und unfähig sich selbst zu überschreiten. 32

So kann er seine Subjektivität nicht erkennen und bleibt unfrei: „Das
Individuum, welches das Leben nicht gewagt hat, kann wohl als Person
anerkannt werden; aber es hat die Wahrheit dieses Anerkanntseins als eines
selbständigen Selbstbewußtseins nicht erreicht."33

Wie bekannt, stellt die reine Selbstnegation des Herrn nur einen
Moment des Begriffs der Freiheit dar und muss durch das positive Moment,
das der Knecht verkörpert, ergänzt werden. Die Freiheit ist nur in der
gegenseitigen Vermittlung beider Momente - der Negativität des reinen
Selbstbewusstseins und der Positivität des Lebens - zu denken. Die
Freiheit besteht nicht in einer bloßen Verachtung des Lebens, in einem
Rückzug in die Innerlichkeit aus der daseienden Welt und der Körperlichkeit

mit ihren Trieben und Bedürfnissen (dies wäre eine Täuschung,
die in die Knechtschaft und nicht in die Freiheit mündete), sondern wird
in dieser Welt und durch den Menschen als einem lebendigen, körperlichen,

biologisch und sozial bedingten verwirklicht. Mit der Verneinung

3° PhG, 129t.
31 PhG, 131.

32 Wenn auch für Hegel die „absolute Furcht" (im Unterschied zu nur „einiger Angst"),
die alles Feste erschüttert und den Menschen mit dem Tod konfrontiert, letztlich eine für
die Erkennung der Freiheit wesentliche Rolle spielt, indem sie dem Knecht seine Negativität
und mithin seine Freiheit bewusst macht (vgl. PhG, i34ff.).

33 PhG, 131.



Staat und Religion bei Hobbes und Hegel 111

der Unmittelbarkeit des Lebens verliert jedoch alles, was mich zum passiven

Objekt der äußerlichen natürlichen und sozialen Kräfte zu machen
scheint, seinen Charakter der Unmittelbarkeit. In der Distanz, die ich zur
Welt und allen partikulären Inhalten meiner Existenz einnehme und sie so

zum Objekt meiner Umgestaltung mache, finde ich meine Freiheit und
Subjektivität. So werde ich auch zu einem wahren Individuum, denn meine

Individualität besteht nicht nur in den zufälligen Eigenschaften, die
mich von den anderen unterscheiden, sondern in meiner Subjektivität, in
der ich mich zum Gestalter meines Lebens mache.

Die Erhebung über meine unmittelbare partikuläre Existenz führt dazu,
dass ich mich als Subjekt in einer Allgemeinheit verstehe, die die Grundlage

für eine gegenseitige Anerkennung bildet - und zwar als eine
Allgemeinheit, die die Besonderheit nicht ausschließt, sondern einschließt. Die
Anerkennung besteht dann in der Erkennung des Menschen als des der
Selbstverneinung fähigen Wesens, des reinen Ichs, das zugleich seine
Subjektivität nur in seiner Körperlichkeit, in seinem partikulären und
sozial verwurzelten Leben verwirklichen kann.34

In der Stellung des Knechts, der aus Angst ums Leben der Macht des

Herrn nachgibt, können leicht die Züge des Staatsbegriffs von Hobbes
erkannt werden. Das Verhältnis des Herrn und des Knechts ist ein Machtverhältnis,

das immer auch ein latenter Kampf beider bleibt und kein vollendetes

Herauskommen aus dem Naturzustand darstellt. Erst dann, wenn
der Knecht imstande ist, die Bezogenheit auf das Leben zu überschreiten
und die Selbstnegation in seine Selbstbeziehung einzuschließen (was bei
Hobbes nicht geschieht), kann es zu einer gegenseitigen Anerkennung
kommen, die das Fundament des wahren politischen Zustandes ausmacht.

Mit dem Heraustreten aus der Gebundenheit in das unmittelbare Leben
wird nach Hegel auch der Begriff des Geistes entdeckt: „Was für das
Bewußtsein weiter wird, ist die Erfahrung, was der Geist ist, diese absolute
Substanz, welche in der vollkommenen Freiheit und Selbstständigkeit
ihres Gegensatzes, nämlich verschiedener für sich seiender Selbstbewußtsein,

die Einheit derselben ist; Ich, das Wir, und Wir, das Ich ist. "35 Damit
sind die Begriffe der Subjektivität und der Intersubjektivität, der Freiheit
und der Geistigkeit für Hegel miteinander verbunden und machen das

Wesen des Menschen aus, das ihn von anderen Lebewesen, mit denen er
sonst vieles teilt, radikal unterscheidet.

34 In dieser verkürzten und notwendigerweise auch vereinfachten Wiedergabe bezwecke
ich, den Unterschied von Hegels Auffassung des menschlichen Subjekts, der in sich die
Selbstnegation einschließt, zu der Auffassung von Hobbes zu verdeutlichen.

35 PhG, 127.



112 Olga Navrâtilovâ

2.2 Der Staat als die Verwirklichung der Freiheit

Den Begriff des Staates als des Produkts des Geistes entwickelt Hegel erst
im enzyklopädischen Entwurf seiner Philosophie vollständig. Der Staat,
wie er in den Grundlinien der Philosophie des Rechts vorgestellt wird, kann
als die Wirklichkeit der Anerkennung, deren paradigmatische Struktur in
der Phänomenologie des Geistes dargestellt wurde, aufgefasst werden.36

Der Staat ist eine Verkörperung der menschlichen Freiheit;37 in ihm
erreicht die Anerkennung ihre Konkretisierung in den gültigen Normen und
den existierenden Institutionen. Wie bekannt, versteht Hegel den Staat in
einem weiten Sinne: Er umfasst die Familie sowie Institutionen der bürgerlichen

Gesellschaft. Das bedeutet aber nicht, dass der Staat diese auch

unnötig macht. Sie gehören notwendig zum Begriff der Freiheit, der in der

ganzen Rechtsphilosophie entwickelt wird. In ihr analysiert Hegel Schritt
für Schritt die verschiedenen Aspekte der Freiheit in ihrer praktischen
Bedeutung. Diese Aspekte sollen sich gegenseitig ergänzen und vermitteln,
nicht aber ersetzen. Erst alle zusammen bilden den Inhalt des Begriffs der
praktischen Freiheit, d.i. des (freien) Willens. (Ich bin frei als eine Rechtsperson,

als ein handelndes und moralisch verantwortliches Subjekt, als ein
Glied der Familie, der bürgerlichen Gesellschaft und als ein Staatsbürger.)

In seiner Rechtsphilosophie übt Hegel starke Kritik an der Staatsauffassung,

die er als „äußeren" oder „Not- und Verstandes-Staat" bezeichnet.38

Obwohl er den Namen von Hobbes in diesem Zusammenhang nicht
erwähnt und als den Theoretiker dieses Staatsverständnisses - teilweise zu
Unrecht - eher Jean Jacques Rousseau kritisiert,39 kann seine Analyse gerade

auf den Staatsbegriff von Hobbes bezogen werden.40 Der Staat bleibt

36 Ich teile die Meinung von Robert B. Pippin, der in Hegels enzyklopädischer praktischer

Philosophie keinen Bruch mit der Jenaer Anerkennungstheorie sieht und in der
Anerkennung die Grundlage der in Hegels Rechtsphilosophie analysierten sozialen Verhältnisse,
Normen und Institutionen sieht. Siehe PIPPIN, Robert: Hegel's Practical Philosophy. Rational
Agency as Ethical Life. Cambridge: Cambridge University Press 2008, t83ff. Hegels Analyse
des freien Willens, auf die er seine praktische Philosophie in den Grundlinien aufbaut, weist
meiner Meinung nach dieselbe Struktur der Selbstnegation und Selbstsetzung auf wie das

Selbstbewusstsein, zu deren Begriff die gegenseitige Anerkennung gehört.
37 Vgl. HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts. Hamburg:

Meiner, 2013 (GPR), 239 (§ 260).
38 GPR, 182 (§ 183).
39 GPR, 233 (§ 258 A).
4° Die Kritik der sich auf den Empirismus stützenden politischen Philosophie kann

schon in Hegels Schrift Über die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts aus
dem Jahr 1802 gefunden werden. Vgl. dazu HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Ueber die
wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, seine Stelle in der praktischen Philosophie,
und sein Verhältnis zu den positiven Rechtswissenschaften, in: Jenaer kritische Schriften
Hauptwerke in sechs Bänden 1). Hamburg: Meiner 1999, 42iff. Die explizite Kritik von
Hobbes übt Hegel in den Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie: Er lobt Hobbes,
dass er die Natur der Staatsgewalt nicht auf die Schrift oder das positive Recht, sondern „auf
Prinzipien zurückzuführen versucht, die in uns selbst liegen, die wir als unsere eigenen aner-



Staat und Religion bei Hobbes und Hegel 113

ein „äußerer", weil der allgemeine Wille, den er verkörpert, der partikulären

Willkür der einzelnen Bürger äußerlich ist. Sein Zweck ist „die
Sicherheit und der Schutz des Eigentums und der persönlichen Freiheit",41
was aber dazu führt, dass der Staat nur als ein Mittel der divergenten Ziele
der Einzelpersonen verstanden wird. Der Wille des Staates, der als der
allgemeine Wille über der partikulären Willkür der Einzelnen stehen muss,
und diese partikuläre Willkür schließen einander aus.

Wenn der Staat nicht ein „äußerer" im Verhältnis zu den einzelnen
Bürgern und ihren Interessen bleiben soll, muss er als der sie und ihre
Freiheit vorausgehende begriffen werden, nämlich als ihr „substanzieller
Wille".42 Nur als ein solcher kann er auch wirklich allgemein sein und
mithin das friedliche Zusammenleben der einzelnen Zwecke und Bedürfnisse

der Bürger, was die Bedingung ihrer Befriedigung darstellt, ermöglichen.

Als allgemein ist der Staat auch vernünftig und als vernünftig ist er
nicht eine düstere, unvorhersehbare und irrationelle Macht, der sich jeder
blind beugen muss, sondern ein Rechtstaat. Seine gegliederte Organisation
ermöglicht, dass die besonderen Interessen und Zwecke der einzelnen
Bürger mit dem allgemeinen Willen auf verschiedenen Ebenen vermittelt
werden und in ihr ihre Befriedigung finden (durch die Rechtsordnung und
die -pflege, die Selbstverwaltungskörperschaften, in der Familie usw.).

2.3 Die Entdeckung der menschlichen Freiheit in der Religion

An die Menschenauffassung ist bei Hegel nicht nur ein anderer Staatsbegriff

als bei Hobbes gebunden, sondern auch ein anderes Religionsver-
ständnis. Religion ist kein Ausdruck von menschlicher Furcht und Neugier,

die für die politischen Zwecke ausgenutzt werden sollen, sondern ein
Ausdruck von Freiheit.

kennen." Hobbes' Fehler jedoch ist, dass er den allgemeinen Willen mit einer blinden Willkür

des Monarchen verwechselt. In seiner politischen Lehre „ist aber nichts Spekulatives,
eigentlich Philosophisches". Hobbes bleibt im Gebiet des Verstandes stehen und aus diesem
Grund kann er den allgemeinen Willen nicht als wahrlich allgemeinen denken. HEGEL, Georg
Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, Teil III Werke in
zwanzig Bänden 20). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986, 225-229. Auch in den Grundlinien der
Philosophie des Rechtes kritisiert Hegel in der Einleitung solche Willensauffassung, die den
Willen als bedingten durch empirisch gegebene Inhalte versteht. Diese Auffassung ist aber -
wie Hegel zeigt - in sich widersprüchlich, weil sie die menschliche Freiheit zugleich voraussetzt

und verneint. Mit diesem Willensverständnis kann das Wesen des menschlichen
Handelns und der sozialen Welt einschließlich des Staats nicht richtig erklärt werden. Auch
diese Kritik könnte auf den empirischen Willensbegriff von Hobbes und auf die von ihm
aufgebaute politische Theorie, in der der Staat „äußerlich" bleibt, bezogen werden, obwohl
nicht ausschließlich.

41 GPR, 23if. (§ 258 A).
42 GPR, 231 (§ 257).



114 Olga Navrâtilovâ

Das Wesen der Religion besteht nach Hegel in der Bewegung, mittels
der der Mensch die Sphäre des Endlichen überschreitet und sich selbst wie
auch die Welt in die Perspektive des Unendlichen setzt.43 So wird alles
Endliche in seiner Selbstständigkeit und Unmittelbarkeit verneint und in
einem Zusammenhang mit dem Ganzen und Unbedingten gesehen. Wie
Hegel unermüdlich betont, kann das Verhältnis des Endlichen und des

Unendlichen nicht so verstanden werden, als ob das Endliche auf der
einen und das Unendliche auf der anderen Seite als zwei unüberwindbare
Gegensätze stünden. Dies wäre eine „schlechte Unendlichkeit", weil das

Unendliche als endlich, nämlich als das durch das Endliche begrenzte
vorgestellt würde.44 Das Endliche muss als das ins Unendliche inkorporierte
gedacht werden; das Unendliche ist die ganze Bewegung der Verneinung
und des Setzens des Endlichen, in der das Endliche nicht nur negiert,
sondern auch bestätigt wird, jedoch nicht als etwas Unmittelbares, sondern
als etwas Vermitteltes und Gesetztes.

Diese Überschreitung der Sphäre des Endlichen geschieht in der Religion

und der Philosophie,45 in denen der Mensch an der Bewegung des
Unendlichen teilnimmt. Gerade in dieser Bewegung, in der er die Unmittelbarkeit

und Partikularität seiner Existenz verneint, enthüllt der Mensch
seine Freiheit und seine Verwurzelung in der Unendlichkeit.

Die Religion ist also für Hegel eine Bewegung des Selbstüberschreitens,
mit dem der Mensch seine Unendlichkeit, und damit seine Subjektivität,
Freiheit und wahre Individualität entdeckt. Mithin ist es aber nicht nur die
Bewegung des Menschen, sondern auch Gottes. Der Religionsbegriff deckt
sich für Hegel mit dem Gottesbegriff. Das eine ohne das andere kann nicht
gedacht werden. So ist aber auch die Philosophie der Religion zugleich
eine philosophische Theologie. 46 Es ist Gott selbst, der in der Religion zu
sich selbst kommt. Die Bewegung der Erhebung ist eine göttliche Bewegung

der Selbstverneinung und Selbstbestätigung. Hegels Gott ist - im
Unterschied zu Hobbes' Gott - ein inkarnierter Gott, der jedoch auch in
seiner Immanenz seine Transzendenz bewahrt. Er steht im Gegensatz zur
Welt und zum Menschen und doch ist er zugleich in ihnen präsent und
sich in ihnen und durch sie verwirklichend.

43 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der Religion, Teil 1.

Einleitung in die Philosophie der Religion. Der Begriff der Religion. Hamburg: Meiner 1993
(VPR I), 308.

44 VPR I, 315. Zu dem Begriff der „schlechten Unendlichkeit" vgl. HEGEL, Georg Wilhelm
Friedrich: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften (1830) Hauptwerke in sechs
Bänden 6). Hamburg: Meiner 1999 (Enz), 130h (§ 93h).

45 Vgl. Enz, 39 (§ 1).

46 Vgl. u. A. VPR I, 86ff., 277ff. Vgl. dazu auch JAESCHKE, Walter: Die Vernunft in der
Religion. Studien zur Grundlegung der Religionsphilosophie Hegels. Stuttgart-Bad Cannstatt,
Frommann-Holzboog 1986, 9-17; 254-270.



Staat und Religion bei Hobbes und Hegel 115

So ist auch der göttliche Wille für Hegel nicht eine äußerliche und
irrationelle Autorität, zu der der Mensch in einem knechtischen Verhältnis
stünde, sondern eine Macht, mit der der Mensch seine Endlichkeit
überschreitet und seine Freiheit verwirklicht. Diese Verwirklichung kann nach
Hegel nur in einer Gemeinschaft geschehen, in einer „Gemeinde" als dem
Ort der Gegenwart Gottes, wie sie sich im Christentum zeigt, in dem der
Begriff der Religion seine geschichtliche Konkretisierung vollendet.47 Die
Subjektivität und Freiheit, die der Mensch in der Religion entdeckt, um-
fasst auch die Subjektivität und Freiheit der anderen und ist durch sie
bedingt. Der Mensch wird frei und ein Subjekt seines Lebens nur zusammen
mit den anderen.

In Abschnitt 2.2 wurde der Staat, wie ihn Hegel versteht, als eine
institutionelle Verkörperung der gegenseitigen Anerkennung dargestellt, deren
Bedingung die menschliche Fähigkeit ist, sich über das bloße Überleben zu
erheben. Es ist also dieselbe Bewegung des Selbstüberschreitens, die auch
für die Religion charakteristisch ist. Hier liegt die gemeinsame Quelle der
Religion und des Staates: Die Freiheit, die in der Religion als die Selbstverneinung

der unmittelbaren Existenz und die Selbstbestätigung der in der
Unendlichkeit gegründeten Subjektivität erfahren wird, erhält ihren Inhalt
und ihre Realisierung in den verschiedenen Gestalten des sittlichen
Lebens,48 die in der Rechtsphilosophie analysiert werden und die sich im
Leben in einer freien politischen Gemeinschaft vollenden. Die recht verstandene

Religion führt nicht ins Jenseits, in eine Vorstellung des zukünftigen
seligen Lebens, sondern in ein freies Leben in dieser Welt. Der göttliche
Wille ist dann identisch mit dem allgemeinen Willen, der sich in den
rationalen Strukturen der sittlichen Welt manifestiert, die durch die
Menschen verwirklicht werden und ihr freies Zusammenleben ermöglichen.

2.4 Die Spannung zwischen Staat und Religion

Die Religion und der Staat sind für Hegel, wie gezeigt, zwei verschiedene
Gestalten der menschlichen Freiheit und des Geistes.49 Als solche haben
sie eine gemeinsame Wurzel, zugleich dürfen sie aber nicht vermischt werden.

Die Theokratie einerseits und die Herrschaft des Staates über die
Religion und das Gewissen der Bürger anderseits münden beide in eine
Verneinung der Freiheit. Die unerlässliche Trennung des Staates und der
Kirche bedeutet für Hegel jedoch nicht, dass die Religion und der Staat ein
gleichgültiges Verhältnis zueinander haben sollten. Ein solches Verständ-

47 VPR I, 251ft. Zum Begriff der „Gemeinde" (in dem Zusammenhang mit der Frage nach
dem Verhältnis des Staats und der Religion) vgl. SCHEIT, Herbert: Geist und Gemeinde. Zum
Verhältnis von Religion und Politik bei Hegel. München: Anton Pustet 1973.

48 Vgl. VPR I, 334.
49 VPR I, 339G; Enz, 54of. (§ 552).



ii6 Olga Navrâtilovâ

nis des Säkularstaates wäre ihm zufolge ein falsches.5° Die Gestalt des

Staates und die der Religion entsprechen einander. 5> So kann der freie
säkulare Staat nur auf dem Boden einer freien Religion entstehen, die für
Hegel im protestantischen Christentum ihre Gestalt findet.

Trotz der Enthüllung der gemeinsamen Wurzel der Religion und des

Staates bleibt nach Hegel zwischen den beiden Gestalten der Freiheit eine
Spannung. Diese ist durch die Form der Religion verursacht, die sich auf
die Vorstellung und das Gefühl begrenzte Während die Vorstellung dem
Menschen die Inhalte der Religion als gegeben vorlegt und dadurch ihre
freie Aneignung verhindert, vermischt das Gefühl das Göttliche mit den

partikulären Inhalten der Subjektivität. So bedroht die Religion den Staat

von zwei Seiten: Einerseits stellt die Religion die kirchliche Autorität, die
sich auf die Autorität der geoffenbarten Lehre beruft, über den Staat und
seine Vernünftigkeit und verachtet ihn als etwas Ungeistiges,53 anderseits
ordnet sie den Staat der frommen Subjektivität unter, die alle, auch die
vernünftige Autorität ablehnt und sich selbst als das höchste betrachtet. 54

Obwohl die Religion als der Bereich, in dem die menschliche Freiheit
entdeckt wird, für Hegel die „Grundlage" des Staates darstellt,55 stellt sie

wegen ihrer Form für den Staat immer auch eine Gefahr dar. Erst die
Philosophie ist imstande, die vernünftige Struktur der Religion und ihren
Zusammenhang mit dem Staat zu enthüllen und die beiden auf diese Weise
zu versöhnen. Ob jedoch die Religion diese philosophische Deutung ihrer
selbst annehmen kann, ist fraglich.

Nicht nur für Hegel, aber auch für einige seiner Ausleger, die sich mit
der Frage nach dem Verhältnis von Staat und Religion beschäftigen, 56 wird
die Freiheit in diesem Verhältnis fast ausschließlich von der Religion
bedroht. Diese Auffassung scheint historisch bedingt, läuft aber aus meiner
Sicht auf ein einseitiges Bild hinaus. Nicht nur in der Religion, sondern
auch im Staat vermischt sich - notwendigerweise - das Vernünftige mit
dem Positiven. Auch der Staat bleibt mit der Endlichkeit behaftet und als
solcher tritt er dem Einzelnen gegenüber nicht nur als eine Verkörperung
der Rationalität, sondern auch als eine fremde Macht auf. Auch der Staat
sieht sich mit der ständigen Gefahr konfrontiert, dass er die Gewalt dem

5° Enz, 536 (§ 552); VPR I, 345ft
51 Vgl. Enz, 547 (§ 562 A).
52 GPR, 247f. (§ 270 A). Vgl. VPR I, 285fr.
53 Vgl. GPR, 252 (§ 270 A); Enz, 533F (§ 552 A); VPR I, 342t.; HEGEL, Georg Wilhelm

Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der Religion, Teil 3. Die vollendete Religion. Hamburg:

Meiner, 1995 (VPR III), 263h;
54 Vgl. GPR, 248 (§ 270 A).
55 GPR, 247 (§ 270 A); VPR I, 339. Vgl. Enz, 532 (§ 552 A).
56 Vgl. z.B. SCHMIDT, Gerhart: Die Religion in Hegels Staat, in: Philosophisches Jahrbuch

74 (1967), 294-309; JAESCHKE, Walter: Es ist ein Begrijf der Freiheit in Religion und Staat, in:
ARNDT, Andreas et al. (Hgg.): Staat und Religion in Hegels Rechtsphilosophie. Berlin:
Akademie 2009, 9-22.



Staat und Religion bei Hobbes und Hegel 117

Recht, die Irrationalität der Rationalität überordnet und von seinen
Bürgern anstatt des vernünftigen einen blinden Gehorsam fordert. In einer
solchen Situation kann es auch die Religion sein, die auf die menschliche
Freiheit hinweist und die blinde Unterwerfung unter die totalitäre Macht
des Staates als einen Götzendienst entlarvt.

Die ständige Spannung zwischen dem Staat und der Religion muss,
meines Erachtens, nicht nur als eine tödliche erscheinen - wenn beide in
einer Einseitigkeit auf ihrer Absolutheit beharren -, sondern kann auch als
eine fruchtbare verstanden werden - wenn sich beide als sich gegenseitig
ergänzend sehen und ihre Selbstständigkeit respektieren. 57

In dieser Deutung, nach der die Spannung zwischen dem Staat und der
Religion als fruchtbar und für die Freiheit notwendig verstanden wird,
stütze ich mich auf Hegels Exposition des Freiheitsbegriffs in seiner
enzyklopädischen Philosophie des Geistes. Der dritte Teil der Enzyklopädie
wird durch eine abstrakte Darlegung dieses Begriffs eingeführt: Die Freiheit,

als das Wesen des Geistes, ist ein Bei-sich-sein-im-Anderen, eine
Bewegung der Selbstverneinung und der Selbstsetzung. 58 Der Gang der
Philosophie des Geistes wird dann durch die allmähliche Entwicklung dieses

erst leeren Begriffs bestimmt, indem die verschiedenen Aspekte der
menschlichen Freiheit vorgestellt werden (nämlich der individuelle, der
intersubjektive und der metaphysische), die dem Begriff seinen konkreten
Inhalt geben. Erst alle zusammen, als sich gegenseitig ergänzend und
vermittelnd, bilden diese Aspekte den ganzen Reichtum dessen, was es
bedeutet, frei und ein Mensch zu sein.

Nach meiner Überzeugung kann sich aus diesem Grund in Hegels
Auffassung des Säkularstaates die Religion eine selbstständige Bedeutung
neben der Philosophie bewahren und diese Bedeutung muss sich - trotz einiger

Bemerkungen Hegels - nicht nur in der Aufgabe erschöpfen, den
Ungebildeten die Inhalte der Philosophie auf eine für sie annehmbare Weise
vorzulegen.59 Die Aufgabe der Philosophie ist es, auf die vernünftige Struktur

der verschiedenen Gestalten der Freiheit und der Geistigkeit hinzuweisen

(und sie damit zu vollenden), jedoch nicht zu ersetzen, sonst verlöre
sie ihren Inhalt. Dies gilt, wie ich es deute, auch für ihr Verhältnis zur
Religion. Als eine Philosophie des Absoluten ist sie auf die Inhalte der
Religion angewiesen, aber nicht in dem Sinne, dass sie sie annehmen sollte,
wie sie in ihrer Unmittelbarkeit in der positiven Gestalt der Religion ge-

57 Zur Deutung des Staates und der Religion bei Hegel als sich wechselseitig ergänzend
vgl. auch KaräSEK, Jindrich: Staat, Religion und Kirche bei Hegel. Zur vermeintlichen
Doppeldeutigkeit der Hegeischen Bestimmung des Verhältnisses von Religion und Staat, in: ARNDT,
Andreas et al. (Hgg.): Staat und Religion in Hegels Rechtsphilosophie. Berlin: Akademie
2004, 65-82.

58 Zu der Darstellung der abstrakten Struktur des Begriffs des Geistes und der Freiheit
vgl. Enz, 38iff. (§§ 381-384).

59 Vgl. VPR I, 347.



ii8 Olga Navrâtilovâ

geben sind. Aufgabe der Philosophie ist es, gerade die Form des Gegeben-
seins und der Unmittelbarkeit zu verneinen, indem sie die Notwendigkeit
und Vernünftigkeit dieser Inhalte aufzeigt, und mithin diese auch
umgestaltet. Die Philosophie schöpft aus der Religion, die Religion vollendet
sich in der Philosophie. Ist diese Deutung plausibel,60 so muss in einem
Säkularstaat neben der Philosophie auch für die Religion ein selbst ständiger

Platz bewahrt bleiben.

3. Zusammenfassung

Die zwei oben vorgestellten Modelle des säkularen Staates - die selbstverständlich

nicht die einzigen sind - gehen beide davon aus, dass die Religion

dem Staat gegenüber keine gleichgültige private Angelegenheit von
Bürgern ist, sondern einen Einfluss auf die Gestalt und die Funktion des
Staates ausübt. Sie unterscheiden sich aber zugleich darin, wie sie die
Spannung zwischen den Ansprüchen der Religion und denen des Staates

zu bewältigen versuchen. Während Hobbes den einzigen Ausweg in der
Umdeutung der Religion zu einem Mittel der Politik findet und damit die
Religion des Grundes ihrer selbstständigen Existenz beraubt, ist für Hegel
die friedliche Koexistenz beider nur dann gesichert, wenn sie ihre
Selbstständigkeit bewahren und zugleich ihre gemeinsame Natur, die in der
Freiheit und Geistigkeit des Menschen beruht, entdecken.61

Diese zwei Auffassungen des säkularen Staates unterscheiden sich nicht
nur in verschiedenen Ansichten im Blick auf die Notwendigkeit der Trennung

von Staat und Kirche, sondern gehen von einem jeweils unterschiedlichen

Verständnis von der Rolle des Staates und der Politik aus. Dies
wiederum ist mit einem jeweils anderen Menschenbegriff verbunden.

Hobbes reduziert den Menschen auf ein Wesen, dessen einziges
Interesse das Überleben ist. Diesem Ziel ordnet er den ganzen Bereich des
menschlichen Handelns, samt der Politik, unter. Dies führt nicht nur zur
Verkennung der autonomen Rolle der Religion, sondern auch zur Verneinung

der Selbstständigkeit der Politik selbst. Das, was den Staat zusam-

60 Vgl. RlCOEUR, Paul: Le status de la Vorstellung dans la philosophie hégélienne de la
religion, in: RlCOEUR, Paul (Hg.): Qu'est-ce que Dieu? Philosophie/Theologie, Hommage à l'abbé
Daniel Coppieters de Gibson. Bruxelles: Facultés universitaires Saint-Louis 1985, 185-206.

61 Hegels Behauptung, dass der moderne Staat nur im Zusammenhang mit der
protestantischen Kultur bestehen kann, ist in Bezug auf die heutige pluralistische europäische
Gesellschaft dennoch kaum haltbar (vgl. dazu z.B. die Kritik in SlEP, Ludwig: Ist Hegels Staat
ein christlicher Staat, in: SlEP, Ludwig: Aktualität und Grenzen der praktischen Philosophie
Hegels: Aufsätze iggy-20og. München: Wilhelm Fink 2009, 93-114). Trotz seiner Betonung
von einer historischen Entwicklung der Religionsformen nimmt Hegel m.E. die verschiedenen

historischen Gestalten der Religion zu statisch. Wenn wirklich die Substanz jeder
Religion die Freiheit ist, kann das Leben in einer freien Gesellschaft und einem Säkularstaat
die verschiedenen Religionen auch beeinflussen und in ihnen solche Elemente hervorheben,
die mit der Freiheit in Einklang sind und die sie unterstützen.



Staat und Religion bei Hobbes und Hegel 119

menhält, ist die bloße Macht des Souveräns, zu der die Bürger in einer
knechtischen Stellung stehen, weil ihnen ihr Leben mehr als ihre Freiheit
wert ist. Das Überleben bleibt das Ziel. Eine solche Reduktion der Politik
auf ein Mittel der ökonomischen Zwecke der Bürger, zu der es besonders
heute starke Tendenzen gibt - mögen sie rechts- oder linksorientiert sein -,
gefährdet den Staat, der dann entweder durch einen Zerfall in einen
individualistischen Atomismus, oder durch eine Diktatur bedroht wird.
Die Religion mag heute nicht die Gestalt einer Staatsideologie annehmen,
sie wird aber in anderer Weise verharmlost, nämlich als bloßes Mittel der
Befriedigung von „religiösen Bedürfnisse" und als eine Ware auf dem
Markt der Weltanschauungen.

Wie gezeigt wurde, ist für Hegel die Existenz des Staates nur dann
möglich, wenn der Mensch das Überleben als das einzige Ziel seines
Lebens transzendiert und den Raum seiner Freiheit entdeckt. Erst so
entsteht die Möglichkeit der Bildung des politischen Lebens und der freien
Institutionen, deren Aufgabe sich nicht nur in der Sicherung des Wohls
der Bürger erschöpft; vielmehr stellen sie auch einen Bereich dar, wo
Bürger ihre Freiheit verwirklichen können. Die Bedeutung der Religion -
wie auch der Kunst und der Wissenschaft - in einem solchen Staat besteht
darin, darauf aufmerksam zu machen, dass sich das menschliche Leben
nicht im bloßen Konsum erschöpft, sondern sein Sinn gerade darin liegt,
wo der Mensch dieses enge Ziel übersteigt. Der Staat, der seine geistige
und geistliche Natur übersieht, der es versäumt, nach seinen eigenen Wurzeln

zu fragen, der sich nur ökonomische Ziele setzt, der die Bildung mit
der Ausbildung nach den Forderungen des Markts ersetzt und die Religion
und Kunst aus dem öffentlichen Raum verdrängt, kann nicht lange frei
bleiben.



120 Olga Navrâtilovâ

Zusammenfassung
Der Artikel befasst sich mit der Auffassung des Säkularstaates bei Thomas
Hobbes und Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Hobbes, der in der Tradition des

englischen Empirismus und der Sozialvertragstheorie steht, verkennt die
autonome Rolle der Religion und macht aus ihr ein Mittel der Politik, die auf
ökonomische Zwecke reduziert wird. Für Hegel hingegen sind Staat und Religion

zwei selbstständige, aufeinander nicht reduzierbare Ausdrücke menschlicher

Freiheit, in der sich der Mensch über die bloßen ökonomischen
Interessen erhebt. Dieser Artikel zielt darauf ab aufzuzeigen, inwiefern die beiden

Darstellungen des Verhältnisses von Staat und Religion in zwei
unterschiedlichen Menschenbegriffen verwurzelt sind.

Abstract
The article deals with the concept of the secular state in Thomas Hobbes
and Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Hobbes, standing in the tradition of
English empiricism and social contract theory, disallows the autonomous
role of religion and reduces it to a mere instrument ofpolitics, which he in
turn subordinates to economic goals. On the contrary, Hegel sees the state
and religion as two independent and irreducible manifestations of human
freedom, which allows humans to transcend sheer economic interests. The

article aims to show the way in which both representations of the relationship

of the state and religion are rooted in two different notions of humanity.


	Staat und Religion bei Hobbes und Hegel : zwei Auffassungen des Säkularstaates

