Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 1

Artikel: Staat und Religion bei Hobbes und Hegel : zwei Auffassungen des
Séakularstaates

Autor: Navratilova, Olga

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761290

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OLGA NAVRATILOVA

Staat und Religion bei Hobbes und Hegel:

zwei Auffassungen des Siakularstaates

Was ist das Wesen des modernen Staates? Worin bestehen seine Auf-
gaben? Welche Quellen sind es, aus denen er sein Selbstverstandnis
schopft? Dies sind Fragen, die in der Hektik alltiglichen politischen
Handelns und heftiger Wahlkdmpfe leicht vergessen werden. Es scheint,
dass der Staat zunehmend rein pragmatisch als ein Mittel zur Redistribu-
tion der Giiter und zum Ausgleich der in der Gesellschaft wirkenden Krafte
aufgefasst wird. Kunst, Religion, Bildung und Wissenschaft werden immer
ofter als eine blof? private Angelegenheit der Biirger angesehen, in die sich
der Staat nicht einzumischen hat. Der sdkulare Charakter des Staates bein-
halte, dass der Staat auf alle geistlichen Werte verzichtet und sich gegen-
tiber der Tradition, aus der er erwachsen ist, indifferent stellt. Doch es gibt
Momente, in denen nach der gemeinsamen Identitdt und ihren geistlichen
Voraussetzungen gefragt wird - oder zumindest gefragt werden sollte -, so
z.B. in Fallen des Streits um religiose Symbole im 6ffentlichen Raum oder
die Integration kultureller und religioser Minderheiten in die europdische
Gesellschaft.

In diesem Artikel sollen zwei verschiedene Antworten auf die oben ge-
nannten Fragen vorgestellt werden - eine von Thomas Hobbes und eine
andere von Georg Wilhelm Friedrich Hegel -, und zwar im Kontext der
Frage nach dem Charakter des Sdkularstaates und dem Verhailtnis von
Politik und Religion. Hobbes steht in der Tradition des englischen
Empirismus und der Sozialvertragstheorie, die bis heute besonders fiir den
politischen Liberalismus einflussreich ist. Die politische Philosophie
Hegels stellt hierzu eine interessante Alternative dar, die den einseitigen
Individualismus dieser Tradition kritisiert, ohne aber den Wert des
Individuums und seiner Freiheit zu verneinen.

Der Prozess der Sdkularisation ist fiir die neuzeitliche Entwicklung des
Staates pragend.! Die neuzeitliche politische Philosophie ersetzt die reli-
gios bedingte Rechtfertigung der Existenz der Obrigkeit durch eine Legiti-
mierung der Staatsmacht, die von der kirchlichen Lehre unabhdngig sein
sollte. Die politische Ordnung solle von nun an ausschliefdlich mithilfe der
Vernunft, die iiber allen konfessionellen Differenzen steht, begriindet
werden, und zwar unter Berufung auf eine allgemeine menschliche Natur,

1 Vgl. dazu BOCKENFORDE, Ernst-Wolfgang: Die Entstehung des Staates als Vorgang der
Sdkularisation [1967], in: BOCKENFORDE, Ernst-Wolfgang: Recht, Staat, Freiheit. Erweiterte
Ausgabe. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, 92-114.



102 Olga Navratilova

aus der die Notwendigkeit einer politischen Organisation des gesellschaft-
lichen Zusammenlebens folge.

Wie an den Beispielen von Hobbes und Hegel deutlich zu sehen, kann
die Auffassung des Sdkularstaates verschiedene Gestalten annehmen:
Wahrend die politische Theorie von Hobbes eine radikale Verweltlichung
nicht nur des Staates, sondern aller Bereiche des menschlichen Lebens
voraussetzt, in denen die Religion keine autonome Rolle mehr spielt,
impliziert fiir Hegel die Emanzipation des Staates von einer partikuldaren
Religion nicht zugleich eine Ablehnung seiner geistlichen Quellen.

Meine Absicht ist es, in diesem Artikel zu zeigen, dass die Verwandlung
der Religion in eine Staatsideologie, wie es bei Hobbes geschieht, und um-
gekehrt ihre Verdrangung aus dem o6ffentlichen Raum, wie es die liberale
Staatstheorie fordert, einen gemeinsamen Ursprung haben, und zwar eine
reduktive Anthropologie, die sich in einer reduktiven Staats- wie auch
Religionsauffassung spiegelt. Demgegentiber bietet, wie ich iiberzeugt bin,
Hegels Philosophie einen weiteren Menschenbegriff, der es ihm erlaubt,
den Staat und die Religion als zwei Gestalten der Freiheit zu denken, die
flireinander unentbehrlich sind, die die Freiheit aber zugleich nur dann
bewahren kénnen, wenn sie institutionell unabhdngig sind.

1. HOBBES: INSTRUMENTALISIERUNG DER RELIGION UND DES STAATES

Hobbes schreibt seine politisch-philosophischen Werke in einer Zeit, in
der sich das Verhadltnis von Politik und Religion nach den Wirren der kon-
fessionellen Kriege des 17. Jahrhunderts in den europdischen Staaten neu
bestimmt. In den absolutistisch werdenden Staaten soll von nun an die Re-
ligion nicht als ein die politische Ordnung zerstérender Faktor auftreten.
Diese Tendenzen, die die Religion der Politik und die kirchliche Institutio-
nen dem Staat unterordnen, spiegeln sich in der politischen Philosophie
von Hobbes, besonders in seinem Hauptwerk Leviathan,> wieder, dessen
dritter und vierter Teil den Fragen des Verhaltnisses von Staat und Reli-
gion, bzw. der Kirche, gewidmet ist.

Wie bereits erwdhnt, suchen die neuzeitlichen politischen Theoretiker
die Begriindung der Existenz des Staates in der allgemeinen menschlichen
Natur, die mithilfe der Vernunft und Erfahrung zu entdecken sei. Wie
sieht also die Auffassung des Menschen von Hobbes aus?

2 HOBBES, Thomas: Leviathan. With selected variants from the Latin edition of 1668.
Indianapolis: Hackett 1994 (Lev). Die deutsche Ubersetzung in diesem Artikel (Seitenzahl in
Klammern angegeben) stammt von HOBBES, Thomas: Leviathan. Hamburg: Meiner 1996.



Staat und Religion bei Hobbes und Hegel 103

1.1 Hobbes’ Auffassung des Menschen und die Begriindung der Souverdnitdt
des Staates

Hobbes’ Menschenbegriff, wie er in den ersten sechzehn Kapiteln des
Leviathan zu finden ist, ist von seinem Empirismus gepragt. Alles mensch-
liche Handeln unterliegt dem Bestreben, Schmerz zu vermeiden und die
Lust zu erlangen, sich zu erhalten und vom Tod zu schiitzen. Der Unter-
schied zu anderen Lebewesen, mit denen der Mensch dieselbe Sensualitdt,
dieselben Triebe und denselben Zweck - namlich das Uberleben - teilt,
besteht nur in der Tatsache, dass der Mensch tiber die Vernunft (reason)
verfiigt,3 die ihm durch die Erkenntnis der Ursachen und das Antizipieren
der Folgen diese Ziele zu erreichen hilft.

Es ist ein Naturgesetz, dass der Mensch die Selbsterhaltung als den
hochsten Zweck seines Lebens empfindet, was sich in der Furcht vor dem
Tod und im Verlangen nach einem angenehmen Leben als der letzten
Motivation des menschlichen Handelns ausdriickt.4 Dieses Naturgesetz,
das der Mensch als eine allgemeine Regel mithilfe seiner Vernunft ent-
deckt,5 ist zugleich ein Recht, alle Mittel, die diesem Zweck dienen, zu
wahlen und zu verwenden,6 einschliefflich der Versklavung oder sogar des
Totschlags von jedem, der diese Bestrebung gefahrdet.

Diese individualistisch verfasste menschliche Natur fiihrt dazu, dass die
anderen nur als Mittel fiir die Befriedigung der eigenen Bediirfnisse be-
trachtet werden, wahrend das an seiner Selbsterhaltung interessierte Sub-
jekt fiir sich selbst immer das einzige Ziel bleibt. Aus dieser Tatsache, dass
die einzelnen sich gegenseitig blof3e Mittel sind, folgt notwendigerweise
ein Kampf aller gegen alle.7

Der Ausweg aus dieser hoffnungslosen Situation der standigen Gefdhr-
dung des eigenen Lebens durch andere kann nur dann gefunden werden,
wenn sich eine Macht einrichten ldsst, die die natiirlichen Anspriiche der
einzelnen begrenzt, sein Leben gegen die anderen schiitzt und so den all-
gemeinen gesellschaftlichen Frieden bewahrt. Die Furcht bleibt die Moti-
vation des Handelns; es ist die Furcht vor der iibergeordneten Macht, die
den gegenseitigen Respekt der einzelnen fordert und die dessen Ver-
letzung bestrafen kann. Es gibt zwei Moglichkeiten, womit diese Macht in

3 Lev, 22 (32).

4 Lev, 78 (107). Hobbes unterscheidet zwischen einem Naturrecht als der Freiheit alles
fiir die Selbsterhaltung tun zu diirfen und einem Naturgesetz als der Vorschrift, die unter-
sagt, eigenes Leben zu vernichten: Lev, 79f. (107f.). Es ist aber jetzt die Frage, woraus die
normative Kraft des Gesetzes entspringt - also das, was verursacht, dass der Mensch es als
eine Vorschrift versteht, die ihm versagt z.B. Selbstmord zu begehen. Diese Frage stellt sich
Hobbes nicht. Die Normativitdt des Gesetzes ist fiir ihn - meines Erachtens - in der Fakti-
zitat des Triebes, von dem der Mensch nicht abweichen kann, ausreichend begriindet.

5 Lev, 79f. (107f.).

6 Lev, 79 (107).

7 Lev, 76 (104).



104 Olga Navratilova

Hobbes’ Leviathan identifiziert werden kann: entweder mit der Gestalt
Gottes, oder mit der Gestalt des Souverans. Ware es Gott, der das fried-
liche menschliche Zusammenleben garantieren wiirde, wie einige Ausleger
behaupten,8 hiefde es, dass die ,Naturgesetze“ (laws of Nature), die Hobbes
in Kapitel XV des Leviathan aufzdhlt, schon im Naturzustand verbindlich
waren. In dem Fall wiirden sie aber auch als Begrenzung der Macht des
Souverdns gelten, auf die sich der einzelne gegeniiber dem Staat berufen
konnte.9 Nach meinem Erachten ist aber diese Unabhangigkeit des einzel-
nen gegeniiber der Staatsmacht gerade das, was Hobbes vermeiden will,
denn das wiirde das endgiiltige Heraustreten aus dem Elend des Naturzu-
standes und des allgemeinen Krieges verhindern. Die andere Méglichkeit,
wie der gegenseitige Respekt, der nur auf sich selbst gerichteten einzelnen
hergestellt werden kann, ist die Einfiihrung der absoluten Macht des po-
litischen Souverdns, des Staates, dem sich jeder Biirger unterordnen und
ihn als Herrn iiber sein Leben und seine Freiheit anerkennen muss.n Nur
durch diese unbedingte Unterwerfung jedes einzelnen unter die staatliche
Gewalt kann der Naturzustand tatsachlich verlassen werden. Die absolute
Macht des Staates vermittelt dann zwischen den individualistischen Zielen
der einzelnen, ermoglicht die gesellschaftliche Ordnung und dient als die
einzige Quelle aller Normen.

Diese zweite Moglichkeit wiirde bedeuten, dass Hobbes die Vorstellung
von Gott als dem hochsten Gesetzgeber - im Unterschied z.B. zu John
Locke - fiir die Stiftung der politischen und rechtlichen Ordnung nicht
braucht. Es gibt keine transzendente Begriindung der Staatsmacht (die zu-
gleich ihre Begrenzung darstellen wiirde). Ihr Anspruch an den Menschen
kann ausschlief3lich durch die Annahme der nach Selbsterhaltung streben-
den menschlichen Natur und des kalkulierenden Verstands, der sich aus-
rechnet, dass es vorteilhafter ist, sich einer absoluten Macht des Souverans
zu unterwerfen als im Naturzustand zu bleiben, gerechtfertigt werden. Das
heifdt aber zugleich, dass der einzige Grund und das einzige Ziel der
Existenz des Staates die Selbsterhaltung der einzelnen ist.

8 Vgl. dazu z.B. MARTINICH, Aloysius P.: The Two Gods of Leviathan. Thomas Hobbes on
Religion and Politics. Cambridge: Cambridge University Press 1992, 71ff.

9 Die These, Hobbes halte die Vorstellung Gottes fiir die Begriindung des Staates nicht
fir notig, vertritt z.B. Leo Strauss (STRAUSS, Leo: Natural Right and History. Chicago: The
University of Chicago Press 1965, 198) oder Michael Grofdheim (GRORHEIM, Michael: Religion
und Politik im Leviathan, in: KERSTING, Wolfgang [Hg.]: Thomas Hobbes, Leviathan oder
Stoff, Form und Gewalt eines biirgerlichen und kirchlichen Staates [= Klassiker Auslegen 5].
Berlin: Akademie 1996, 283-316).

10 Vgl. dazu u.a. die Kapitel XVIII des Leviathan von den Rechten des Souverdnen: Lev,
110-118 (146-156).

1 Lev, 109 (144f.). Vgl. Lev, 127 (168).



Staat und Religion bei Hobbes und Hegel 105

1.2 Die Unterbindung der Religion und der Kirche durch den Staat

Mit der Zielsetzung der Existenz des Staates, die sich auf den Schutz des
Lebens begrenzt, konnte man meinen, dass fiir Hobbes die Religion eine
Privatsache der einzelnen Biirger ist, gegeniiber der der Staat einen gleich-
giltigen Standpunkt einnimmt. Das ist aber nicht der Fall.

Hobbes ist sich dessen bewusst, dass die Religion als das, was die Ge-
sinnung der Menschen auf der tiefsten Ebene formt und ihr Handeln moti-
viert, politisch relevant ist und als solche auch den Staat gefihrden kann.
Die Religion bezieht sich auf Gott als auf die hochste Macht iiberhaupt;
der Wille Gottes ist fiir den Menschen unmittelbar verbindlich, und zwar
aufgrund seiner ,unwiderstehlichen Macht“ (irresistible power), 2 die nicht
auf einem Vertrag beruht, sondern auf der Tatsache, dass Gott von Natur
aus unendlich madchtiger als der Mensch ist. Das Problem besteht nun da-
rin, dass der gottliche Wille den Menschen nicht unmittelbar zugianglich
ist. Sollte er als vermittelt durch die Kirche, die Heilige Schrift oder das
religiose Gewissen des einzelnen begriffen werden, stellt er sich tiber den
Staat und bedroht als eine unabhingige Instanz den Frieden, der nach
Hobbes nur durch die unbedingte Hingabe aller an den Willen des Souve-
rans moglich ist. Infolgedessen muss die Kirche immer als eine politische
Gemeinschaft verstanden werden, die dem Staat gegeniiber als eine kon-
kurrierende Macht auftritt, falls sie ihm nicht untergeordnet ist.3 Aus
demselben Grund kann auch die religiése Uberzeugung keine blof3e Pri-
vatangelegenheit der einzelnen sein.

Die Religion ist fiir Hobbes eine anthropologische Konstante; ihre ver-
schiedenen Gestalten sprieflen aus den ,natiirlichen Keimen der Religion®
(natural seeds of religion), die allen Menschen gemein sind. Diese Keime
bestehen einerseits in der Neugier, mit der der Mensch die Ursachen und
Anfange aller Dinge sucht, anderseits in der Furcht, mit der er seiner Zu-
kunft entgegensieht.’5s Diese allgemeine, menschliche religiose Anlage wird
von verschiedenen politischen Fithrern kultiviert. Der Zweck dieses ,An-
bauens ist eindeutig politisch.6 Richtig geziichtet dient die Religion der
Unterstlitzung des gesellschaftlichen Friedens und der politischen Ord-
nung; falsch verstanden kann sie diesen Frieden zerstoren.

Um das destruktive Potenzial der Religion zu vermindern, unternimmt
Hobbes folgende Schritte: Er identifiziert den gottlichen Willen mit dem
Naturgesetz, er bindet die positive Religion an den Willen des Souverdns
und ordnet die Kirche dem Staat unter. Er legt die christliche Lehre so aus,
dass er sie in Ubereinstimmung mit seiner politischen Theorie bringt und

12 Lev, 235 (303).

3 Lev, 215f. (278f.).

14 Lev, 66 (92).

15 Lev, 63-67 (88-93).
16 Lev, 67 (93).



106 Olga Navratilova

ihr alle staatsbedrohenden Elemente abnimmt und er beschrankt die
Sphare des Gewissens auf die reine Innerlichkeit.

Das Naturgesetz, das dem Menschen vorschreibt, sich die eigene
Selbsterhaltung als das ausschlief3liche Ziel zu setzen und sich demzufolge
der Macht des Souverdans zu unterwerfen, ist fiir Hobbes zugleich Aus-
druck des gottlichen Willens, ein gottliches Gesetz.:7 Was Gott den Men-
schen auferlegt, kann also mithilfe der Vernunft erkannt werden; der
Mensch handelt im Einklang mit dem Willen seines hochsten Herrn, wenn
er dem Naturgesetz, das er selbst entdeckt, gehorcht.8

Da es erst der Souverdn ist, der alle Gesetze, die das Leben der Gesell-
schaft gestalten, verbindlich macht,9 verkérpert sein Wille - vermittelt -
auch den gottlichen Willen.2e Vermittelt deswegen, weil diese seine Befug-
nis, gegeniiber seinen Untertanen anstelle Gottes aufzutreten, von dem
Naturgesetz der Selbsterhaltung, das zugleich ein Gottesgesetz ist, ableit-
bar ist. Sie beruht also nicht auf einer Offenbarung des gottlichen Willens,
wie sie z.B. die Heilige Schrift bekundet, sondern folgt aus dem verniinftig
erkennbaren Naturgesetz, dem aber die Bibel, wie sie Hobbes auslegt,
nicht widerspricht, sondern es bestatigt. Aus diesem Grund ist der Souve-
ran gleichzeitig das Haupt der Kirche und entscheidet iiber die Gestalt der
positiven Religion, die im Staat fiir alle bindend ist.=

Hobbes’ Deutung der christlichen Lehre, die er im dritten Buch des Le-
viathan unternimmt, ist von dem Bestreben geleitet, alle Ziige dieser Reli-
gion, die die absolute irdische Macht des Herrschers infrage stellen konn-
ten, zu beseitigen, denn ,der hdufigste Vorwand fiir Aufruhr und Biirger-
krieg in christlichen Gemeinwesen ist lange Zeit einer noch nicht hinrei-
chend geldsten Schwierigkeit entsprungen, zugleich Gott und dem Men-
schen dann zu gehorchen, wenn ihre Befehle einander entgegengesetzt
sind.“22 Die Bibel oder die kirchliche Tradition diirfen nicht als eine unab-
hdngige Quelle der Normen, die das Handeln der Christen bestimmen,
dienen, sondern sie miissen in Einklang mit dem durch die Vernunft ent-
deckten Naturgesetz gebracht werden. Christus als Kénig und sein Reich
werden in die Zukunft geschoben. Das Wesen des christlichen Glaubens
besteht im Bekenntnis ,Jesus ist Christus“,23 das jeder Christ in seinem
Herzen ablegen kann, ohne es dufern zu miissen. Das ermoglicht dem
Christen seinen Glauben auch unter einer anderen Staatsreligion zu be-
wahren und sich auflerlich anzupassen.24 Jedes Martyrium, in dem der

17 Lev, 237 (304f.).

18 Lev, 242 (310f.).

19 Lev, 173f. (224f.).

20 Lev, 186-188 (242-244).
21 Lev, 315f. (394f.).

22 Lev, 397f. (492).

23 Lev, 402 (498).

24 Lev, 338f. (420f.).



Staat und Religion bei Hobbes und Hegel 107

Mensch sein Leben um seiner religiosen Uberzeugung willen preisgibt,
verstoft gegen das Naturgesetz und daher auch gegen den gottlichen
Willen; jede Religion, die das Opfer des eigenen Lebens fordert, ist eine
[lusion.2s

Auf diese Weise trennt Hobbes also einerseits die innere Sphare des
Gewissens von allen Auflerungen und jedem Handeln des einzelnen, was
aber zu einer duferst problematischen Spaltung des Menschen fiihrt. An-
derseits mildert er die Spannung, die aus dieser Spaltung folgt, durch die
Gleichsetzung des gottlichen Willens, dem das Gewissen verpflichtet ist,
mit dem Naturgesetz der Selbsterhaltung und mit dem Willen des Souve-
rans.

Obwohl Hobbes die Einheit des Staates und der Kirche verlangt und
keiner Pluralitit der Religionen unter einem Souverdn zustimmt, kann
sein Staat meines Erachtens als ein sakularer bezeichnet werden. Seine Be-
grindung und seine Zwecke liegen namlich in der rein weltlichen Sphare
der Lebenserhaltung. Die Religion wird - zumindest in ihrer positiven Ge-
stalt — als ein Mittel der Politik begriffen und verliert ihre Eigenstandig-
keit.26

1.3 Grenzen der Religions- und Staatsauffassung bei Hobbes

Wie gerade gezeigt, ist in der politischen Theorie von Thomas Hobbes alle
politische Realitat wie auch die Religion aus dem menschlichen Trieb zur
Selbsterhaltung ableitbar und auf dieses eine Naturgesetz reduzierbar.
Folglich bleibt Hobbes von der Religion nicht viel tibrig: Sie wird auf
die Erkennung und Respektierung der Naturgesetze und auf die Verehrung
Gottes als ihren Urheber beschrankt. Es ist ein deistischer Gott, den
Hobbes in Leviathan vorstellt. Seine Macht und sein Wille ist in den Na-
turgesetzen anwesend. Zugleich charakterisiert Hobbes Gott als den unbe-
grenzten Herrscher, dessen Anspruch auf Gehorsam in seiner unwider-
stehlichen Macht liegt. Das Wesen des Verhadltnisses zwischen Gott und
dem Menschen besteht in Gottes Macht und in menschlicher Furcht. Da
aber Gottes Wille nach Leviathan letztendlich nur in den Naturgesetzen
kundgetan wird und die Naturgesetze fiir ihre Erkennbarkeit und Verbind-

25 Lev, 338-341 (420-423). Vgl. die (unsystematische) Ausnahme in Lev, 340 (421f.).

26 Die sikulare Auffassung des Staates, dessen Ziele in dem pragmatischen Gebiet der
Absicherung des Lebens liegen, zusammen mit Hobbes rationalistischer Deutung der Reli-
gion, die die Religion auf den verniinftigen Kern reduziert und von konfessionellen Differen-
zen absieht, fiihrt einige Interpreten dazu, u.a. auch Edwin Curley, Hobbes als einen Ver-
treter der religiosen Toleranz zu sehen (CURLEY, Edwin. Hobbes and the Cause of Religious
Toleration, in: SPRINGBORG, Patricia [Hg.]: The Cambridge Companion to Hobbes’s Leviathan.
Cambridge: Cambridge University Press 2007, 309-334). Ich stimme zu, dass erst eine sidku-
lare Deutung des Staates die Toleranz und Pluralitat der Religionen und Weltanschauungen
ermdoglicht. Dazu muss aber auch die Autonomie der Religion bewahrt werden, was bei
Hobbes nicht geschieht.



108 Olga Navratilova

lichkeit nicht unbedingt auf die Unterstiitzung der gottlichen Macht ange-
wiesen sind, kann sich die Gottesvorstellung tiberhaupt ertibrigen (ob-
gleich Hobbes diesen letzten Schritt nicht tatigt).

Des Weiteren wird die Religion bei Hobbes um den Grund ihrer eigen-
standigen Existenz dadurch beraubt, dass sie auf ein blofies Mittel der
Politik reduziert wird. Das steht aber im Widerspruch dazu, wie sich die
Religion selbst versteht. Jede Religion ist mit einem Wahrheitsanspruch
verbunden, der sich nicht pragmatisieren lasst. Fiir Hobbes stellen jedoch
die Befriedigung der Bediirfnisse und die Selbsterhaltung das Wesen der
menschlichen Existenz dar. Alles, was dieses Ziel tibersteigt, enthiillt Hob-
bes als eine Tauschung - unter anderem auch das Gewissen, das dem Men-
schen geboéte, sein Leben durch Ungehorsam gegeniiber den politischen
Gesetzen in Gefahr zu bringen, und zwar mit Berufung auf das, was er als
die Wahrheit erkennt. Damit wird aber der Mensch zum Knecht seines
Uberlebens gemacht. Etwas iibertrieben und vereinfachend ldsst sich
sagen, dass Hobbes nicht nur den Staat, sondern auch die Religion sdakula-
risiert, wenn er sie der Selbsterhaltung als dem einzigen Ziel des
menschlichen Lebens unterordnet.

Der politische Zustand, den der Mensch aus Furcht um sein Leben be-
tritt, mindert zwar die Todesgefahr in erheblicher Weise, er kann sie aber
nie vollig beseitigen. Der Souverdn, dem sich jeder untergeben soll, steht
iber allen Gesetzen und als solcher ist er ein Herr tiber Leben und Tod sei-
ner Untertanen. Fiir den Menschen, der sich um seines Lebens willen der
souveranen Macht des Staates preisgibt, gibt es keine Garantie, dass ihn
der Herrscher nicht um sein Leben bringt. Der durch keine Gesetze
gebundene Wille des Souverdns kann manchmal auch als irrationelle
Macht gegeniiber den Menschen auftreten.

Die Hingabe des einzelnen an den Staat, die fiir die Bewahrung des ge-
sellschaftlichen Friedens notwendig ist, kann deswegen auch nie voll-
kommen sein. Im politischen Zustand bleibt der einzelne, wie im Naturzu-
stand, fiir sich der einzige Zweck und alles andere, einschlief3lich des Staa-
tes, ist ihm nur ein Mittel.

Der politische Zustand ist meines Erachtens bei Hobbes aus diesen
Grinden mit einigen Ziigen des Naturzustandes behaftet und unter-
scheidet sich nicht qualitativ von ihm. Der konsequente Individualismus
von Hobbes ldsst keine Intersubjektivitit denken, die nicht auf der Macht
beruhte und einen Krafteausgleich darstellte: sei es im Naturzustand, sei
es im Staat.27 Der Staatsbegriff, wie ihn Hobbes entwickelt, ist deswegen

27 Nach Paul Ricoeur liegt der Mangel der politischen Philosophie von Hobbes darin,
dass ihm - im Unterschied zu Hegel - das Konzept von Alteritdt fehlt. Hobbes sieht nicht,
dass der andere eine unentbehrliche Bedingung der Gestaltung der eigenen Identitdt und
Subjektivitdt darstellt. So kommt er auch zu keiner wahren Idee der Reziprozitdt, an die die
Gesetze und politischen Institutionen gebunden werden kdnnten. RICOEUR, Paul: Parcours
de la reconnaissance. Trois études. Paris: Gallimard 2005, 269.



Staat und Religion bei Hobbes und Hegel 109

mit einer Doppeldeutigkeit behaftet. Der Staat soll der Schopfer und der
Hiiter der Gesetze sein, die das friedliche Zusammenleben innerhalb der
Gesellschaft ermdglichen (und Hobbes widmet viele Seiten der Beschrei-
bung, wie das Leben des Staates und die giiltigen Gesetze aussehen soll-
ten), er ist aber zugleich eine unvorhersehbare willkiirliche Macht, die
tiber aller Rationalitdt und allen Gesetzen steht. Die Souveranitat, die mit
der Gesetzlichkeit nicht vermittelt wird, bleibt problematisch.28

2. HEGEL: STAAT UND RELIGION ALS GESTALTEN DER FREIHEIT

Hobbes 16st das Problem der Spannung zwischen Staat und Religion im
sakularen Staat so auf, dass er die geistliche Ebene des Menschen, die
Ebene, die das nur auf die Selbsterhaltung konzentrierte Leben transzen-
diert, verneint und als eine Illusion entlarvt. Auch Hegel ist sich der mog-
lichen Diskrepanz zwischen den Anforderungen der Staatsmacht und der
Religion bewusst, seine Antwort ist jedoch eine andere. Er bestreitet, dass
die Existenz des Staates nur im Schutz des Lebens ihren Ursprung hat.
Ganz im Gegenteil, der Staat — wie auch die Religion - entsteht als ein Pro-
dukt der menschlichen Freiheit, die den Menschen iiber das bloRe Uber-
leben erhebt. Dies fiihrt zu einer Auffassung des Verhaltnisses vom Staat
zur Religion, die sich von Hobbes’ grundlegend unterscheidet.

2.1 Der Mensch als frei, geistig und geistlich

Eine Phianomenologie der Entdeckung von Subjektivitait und Freiheit des
Menschen, die in der Erhebung iiber das blofde biologische Leben besteht,
wird von Hegel im berithmten Absatz der Phdnomenologie des Geistes
tiber den Kampf um die Anerkennung und iiber die Dialektik des Herrn
und des Knechts entwickelt.29

28 Ottfried Hoffe behauptet in seiner Deutung des Kapitels 26 von Leviathan, Hobbes
wdre kein wahrer Voluntarist und Rechtspositivist. Hobbes’ Betonung der Autoritdt des
Staates, ohne die die Naturgesetze als Gesetze nie in Kraft treten konnten, bedeutete nicht,
dass die Macht des Souverdns beliebige Willkiir ware (HOFFE, Ottfried: ,Sed authoritas, non
veritas, facit legem“ - Zum Kapitel 26 des Leviathan, in: KERSTING, Wolfgang [Hg.]: Thomas
Hobbes, Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines biirgerlichen und kirchlichen Staates [=
Klassiker Auslegen 5]. Berlin: Akademie 1996, 235-257). Hoffe interpretiert Hobbes These
»Geltung [der Gesetze] kraft Autoritdt” als ,Geltung kraft einer von jedem Betroffenen autori-
sierten Macht* (a.a.O., 255), die nur deswegen anerkannt wird, weil sich jeder Biirger von der
Autoritdt des Staates, die seine Freiheit einschrankt, die wechselseitige Freiheitssicherung
verspricht. Diese Anerkennung stellt die letzte Legitimationsgrundlage des Staates dar.
Trotz dieses Verstandnisses fiihrt die Hobbessche Auffassung des Staates auch nach Hoéffe in
einen Widerspruch: , Wo sich die Legitimation von Souverdnitit nicht mit der entsprechenden
Limitation verbindet und der Untertan neben den Pflichten auch Rechte hat, dort bleibt seine
freie Selbsterhaltung gefdhrdet” (a.a.0., 256).

29 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Phdnomenologie des Geistes (PhG). Hamburg: Mei-
ner 2006 127ff.



110 Olga Navratilova

Strikt genommen geht es Hegel in diesem Abschnitt nicht darum, die
Entstehung der Gesellschaft zu beschreiben, sondern die allgemeinen
Strukturen der Subjektivitit zu untersuchen. Da aber die Subjektivitat
ohne die Intersubjektivitat fiir Hegel nicht denkbar ist, kann deren Ana-
lyse zugleich auch fiir eine Analyse der paradigmatischen gesellschaft-
lichen Strukturen angewandt werden.

Der Kampf aller gegen alle entsteht aus der Kollision der einzelnen, die
ihr Selbstbewusstsein mit ihrer unmittelbaren Existenz, mit ihrem mittels
der Begierde und ihrer Befriedigung sich erhaltenden Leben verkniipfen
und der Selbstnegation und der Distanz zu sich selbst nicht fahig sind.3°
Diese nur auf sich selbst bezogenen Atome schliefen sich gegenseitig aus
und geraten in Konflikt. Der Ausweg aus dieser Situation, die mit dem
Naturzustand von Hobbes gleichgesetzt werden kann, besteht nicht in der
Unterwerfung aller unter den Willen des Souverdans wie bei Hobbes: Die
Herrschaft des Siegers, der sein Leben aufs Spiel setzt, iiber die Besiegten,
die an ihrem Leben festhalten, stellt nur eine Etappe in der Entwicklung
der gesellschaftlichen Verhidltnisse zur gegenseitigen Anerkennung dar.
Die Macht des Herrn entspringt aus seiner Freiheit, mit der er imstande ist
,sein Versenktsein in die Ausbreitung des Lebens” zu verneinen, im Kampf
sein Leben zu riskieren und sich daher frei zu setzen.3 Dagegen bleibt der
Knecht der Gefangene seines Lebens, dem er willig ist, seine Freiheit zu
opfern, gefesselt durch Furcht und unfdhig sich selbst zu {iberschreiten.32
So kann er seine Subjektivitat nicht erkennen und bleibt unfrei: ,Das Indi-
viduum, welches das Leben nicht gewagt hat, kann wohl als Person an-
erkannt werden; aber es hat die Wahrheit dieses Anerkanntseins als eines
selbstindigen Selbstbewuftseins nicht erreicht.“s3

Wie bekannt, stellt die reine Selbstnegation des Herrn nur einen Mo-
ment des Begriffs der Freiheit dar und muss durch das positive Moment,
das der Knecht verkérpert, ergianzt werden. Die Freiheit ist nur in der
gegenseitigen Vermittlung beider Momente - der Negativitit des reinen
Selbstbewusstseins und der Positivitit des Lebens - zu denken. Die
Freiheit besteht nicht in einer bloflen Verachtung des Lebens, in einem
Riickzug in die Innerlichkeit aus der daseienden Welt und der Korper-
lichkeit mit ihren Trieben und Bediirfnissen (dies ware eine Tduschung,
die in die Knechtschaft und nicht in die Freiheit miindete), sondern wird
in dieser Welt und durch den Menschen als einem lebendigen, korperli-
chen, biologisch und sozial bedingten verwirklicht. Mit der Verneinung

30 PhQ, 129f.

31 PhG, 131.

32 Wenn auch fiir Hegel die ,absolute Furcht“ (im Unterschied zu nur ,einiger Angst®),
die alles Feste erschiittert und den Menschen mit dem Tod konfrontiert, letztlich eine fiir
die Erkennung der Freiheit wesentliche Rolle spielt, indem sie dem Knecht seine Negativitat
und mithin seine Freiheit bewusst macht (vgl. PhG, 134ff.).

33 PhG, 131.



Staat und Religion bei Hobbes und Hegel 111

der Unmittelbarkeit des Lebens verliert jedoch alles, was mich zum passi-
ven Objekt der dufderlichen natiirlichen und sozialen Krafte zu machen
scheint, seinen Charakter der Unmittelbarkeit. In der Distanz, die ich zur
Welt und allen partikuldren Inhalten meiner Existenz einnehme und sie so
zum Objekt meiner Umgestaltung mache, finde ich meine Freiheit und
Subjektivitdt. So werde ich auch zu einem wahren Individuum, denn mei-
ne Individualitat besteht nicht nur in den zufdlligen Eigenschaften, die
mich von den anderen unterscheiden, sondern in meiner Subjektivitdt, in
der ich mich zum Gestalter meines Lebens mache.

Die Erhebung iiber meine unmittelbare partikuldre Existenz fiithrt dazu,
dass ich mich als Subjekt in einer Allgemeinheit verstehe, die die Grund-
lage fiir eine gegenseitige Anerkennung bildet - und zwar als eine Allge-
meinheit, die die Besonderheit nicht ausschliefdt, sondern einschliefdt. Die
Anerkennung besteht dann in der Erkennung des Menschen als des der
Selbstverneinung fdahigen Wesens, des reinen Ichs, das zugleich seine
Subjektivitdit nur in seiner Korperlichkeit, in seinem partikuliren und
sozial verwurzelten Leben verwirklichen kann.34

In der Stellung des Knechts, der aus Angst ums Leben der Macht des
Herrn nachgibt, kénnen leicht die Ziige des Staatsbegriffs von Hobbes er-
kannt werden. Das Verhadltnis des Herrn und des Knechts ist ein Machtver-
hdltnis, das immer auch ein latenter Kampf beider bleibt und kein vollen-
detes Herauskommen aus dem Naturzustand darstellt. Erst dann, wenn
der Knecht imstande ist, die Bezogenheit auf das Leben zu tiberschreiten
und die Selbstnegation in seine Selbstbeziehung einzuschlieffen (was bei
Hobbes nicht geschieht), kann es zu einer gegenseitigen Anerkennung
kommen, die das Fundament des wahren politischen Zustandes ausmacht.

Mit dem Heraustreten aus der Gebundenheit in das unmittelbare Leben
wird nach Hegel auch der Begriff des Geistes entdeckt: ,Was fiir das Be-
wufdtsein weiter wird, ist die Erfahrung, was der Geist ist, diese absolute
Substanz, welche in der vollkommenen Freiheit und Selbststindigkeit
ihres Gegensatzes, namlich verschiedener fiir sich seiender Selbstbewuf3t-
sein, die Einheit derselben ist; Ich, das Wir, und Wir, das Ich ist. ‘35 Damit
sind die Begriffe der Subjektivitit und der Intersubjektivitdt, der Freiheit
und der Geistigkeit fiir Hegel miteinander verbunden und machen das
Wesen des Menschen aus, das ihn von anderen Lebewesen, mit denen er
sonst vieles teilt, radikal unterscheidet.

34 In dieser verkiirzten und notwendigerweise auch vereinfachten Wiedergabe bezwecke
ich, den Unterschied von Hegels Auffassung des menschlichen Subjekts, der in sich die
Selbstnegation einschlief3t, zu der Auffassung von Hobbes zu verdeutlichen.

35 PhG, 127.



112 Olga Navratilova

2.2 Der Staat als die Verwirklichung der Freiheit

Den Begriff des Staates als des Produkts des Geistes entwickelt Hegel erst
im enzyklopddischen Entwurf seiner Philosophie vollstindig. Der Staat,
wie er in den Grundlinien der Philosophie des Rechts vorgestellt wird, kann
als die Wirklichkeit der Anerkennung, deren paradigmatische Struktur in
der Phdnomenologie des Geistes dargestellt wurde, aufgefasst werden.36
Der Staat ist eine Verkorperung der menschlichen Freiheit;37 in ihm er-
reicht die Anerkennung ihre Konkretisierung in den giiltigen Normen und
den existierenden Institutionen. Wie bekannt, versteht Hegel den Staat in
einem weiten Sinne: Er umfasst die Familie sowie Institutionen der biirger-
lichen Gesellschaft. Das bedeutet aber nicht, dass der Staat diese auch
unnotig macht. Sie gehdren notwendig zum Begriff der Freiheit, der in der
ganzen Rechtsphilosophie entwickelt wird. In ihr analysiert Hegel Schritt
fir Schritt die verschiedenen Aspekte der Freiheit in ihrer praktischen Be-
deutung. Diese Aspekte sollen sich gegenseitig erganzen und vermitteln,
nicht aber ersetzen. Erst alle zusammen bilden den Inhalt des Begriffs der
praktischen Freiheit, d.i. des (freien) Willens. (Ich bin frei als eine Rechts-
person, als ein handelndes und moralisch verantwortliches Subjekt, als ein
Glied der Familie, der biirgerlichen Gesellschaft und als ein Staatsbiirger.)
In seiner Rechtsphilosophie iibt Hegel starke Kritik an der Staatsauf-
fassung, die er als ,dufleren“ oder ,Not- und Verstandes-Staat® bezeich-
net.3® Obwohl er den Namen von Hobbes in diesem Zusammenhang nicht
erwahnt und als den Theoretiker dieses Staatsverstandnisses - teilweise zu
Unrecht - eher Jean Jacques Rousseau kritisiert,39 kann seine Analyse gera-
de auf den Staatsbegriff von Hobbes bezogen werden.4c Der Staat bleibt

36 Ich teile die Meinung von Robert B. Pippin, der in Hegels enzyklopadischer prakti-
scher Philosophie keinen Bruch mit der Jenaer Anerkennungstheorie sieht und in der Aner-
kennung die Grundlage der in Hegels Rechtsphilosophie analysierten sozialen Verhdltnisse,
Normen und Institutionen sieht. Siehe PIPPIN, Robert: Hegel’s Practical Philosophy. Rational
Agency as Ethical Life. Cambridge: Cambridge University Press 2008, 183ff. Hegels Analyse
des freien Willens, auf die er seine praktische Philosophie in den Grundlinien aufbaut, weist
meiner Meinung nach dieselbe Struktur der Selbstnegation und Selbstsetzung auf wie das
Selbstbewusstsein, zu deren Begriff die gegenseitige Anerkennung gehort.

37 Vgl. HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts. Ham-
burg: Meiner, 2013 (GPR), 239 (§ 260).

38 GPR, 182 (§183).

39 GPR, 233 (§ 258 A).

40 Die Kritik der sich auf den Empirismus stiitzenden politischen Philosophie kann
schon in Hegels Schrift Uber die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts aus
dem Jahr 1802 gefunden werden. Vgl. dazu HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Ueber die wis-
senschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, seine Stelle in der praktischen Philosophie,
und sein Verhdltnis zu den positiven Rechtswissenschaften, in: Jenaer kritische Schriften (=
Hauptwerke in sechs Bianden 1). Hamburg: Meiner 1999, 421ff. Die explizite Kritik von
Hobbes tibt Hegel in den Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie: Er lobt Hobbes,
dass er die Natur der Staatsgewalt nicht auf die Schrift oder das positive Recht, sondern , auf
Prinzipien zuriickzufiihren versucht, die in uns selbst liegen, die wir als unsere eigenen aner-



Staat und Religion bei Hobbes und Hegel 13

ein ,duflerer”, weil der allgemeine Wille, den er verkorpert, der partiku-
laren Willkiir der einzelnen Biirger duflerlich ist. Sein Zweck ist ,die
Sicherheit und der Schutz des Eigentums und der personlichen Freiheit“,4
was aber dazu fiihrt, dass der Staat nur als ein Mittel der divergenten Ziele
der Einzelpersonen verstanden wird. Der Wille des Staates, der als der all-
gemeine Wille {iber der partikuliren Willkiir der Einzelnen stehen muss,
und diese partikuldare Willkiir schliefden einander aus.

Wenn der Staat nicht ein ,duflerer” im Verhdltnis zu den einzelnen
Biirgern und ihren Interessen bleiben soll, muss er als der sie und ihre
Freiheit vorausgehende begriffen werden, namlich als ihr ,substanzieller
Wille“.42 Nur als ein solcher kann er auch wirklich allgemein sein und
mithin das friedliche Zusammenleben der einzelnen Zwecke und Bediirf-
nisse der Biirger, was die Bedingung ihrer Befriedigung darstellt, ermog-
lichen.

Als allgemein ist der Staat auch verniinftig und als verniinftig ist er
nicht eine diistere, unvorhersehbare und irrationelle Macht, der sich jeder
blind beugen muss, sondern ein Rechtstaat. Seine gegliederte Organisation
ermoglicht, dass die besonderen Interessen und Zwecke der einzelnen
Biirger mit dem allgemeinen Willen auf verschiedenen Ebenen vermittelt
werden und in ihr ihre Befriedigung finden (durch die Rechtsordnung und
die -pflege, die Selbstverwaltungskdrperschaften, in der Familie usw.).

2.3 Die Entdeckung der menschlichen Freiheit in der Religion

An die Menschenauffassung ist bei Hegel nicht nur ein anderer Staatsbe-
griff als bei Hobbes gebunden, sondern auch ein anderes Religionsver-
standnis. Religion ist kein Ausdruck von menschlicher Furcht und Neu-
gier, die fiir die politischen Zwecke ausgenutzt werden sollen, sondern ein
Ausdruck von Freiheit.

kennen.“ Hobbes’ Fehler jedoch ist, dass er den allgemeinen Willen mit einer blinden Will-
kiir des Monarchen verwechselt. In seiner politischen Lehre ,ist aber nichts Spekulatives, ei-
gentlich Philosophisches“. Hobbes bleibt im Gebiet des Verstandes stehen und aus diesem
Grund kann er den allgemeinen Willen nicht als wahrlich allgemeinen denken. HEGEL, Georg
Wilhelm Friedrich: Vorlesungen tiber die Geschichte der Philosophie, Teil III (= Werke in
zwanzig Banden 20). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986, 225-229. Auch in den Grundlinien der
Philosophie des Rechtes kritisiert Hegel in der Einleitung solche Willensauffassung, die den
Willen als bedingten durch empirisch gegebene Inhalte versteht. Diese Auffassung ist aber -
wie Hegel zeigt - in sich widerspriichlich, weil sie die menschliche Freiheit zugleich voraus-
setzt und verneint. Mit diesem Willensverstdndnis kann das Wesen des menschlichen Han-
delns und der sozialen Welt einschlieflich des Staats nicht richtig erklart werden. Auch
diese Kritik konnte auf den empirischen Willensbegriff von Hobbes und auf die von ihm auf-
gebaute politische Theorie, in der der Staat ,dauflerlich bleibt, bezogen werden, obwohl
nicht ausschliefdlich.

41 GPR, 231f. (§ 258 A).

42 GPR, 231 (§ 257).



114 Olga Navratilova

Das Wesen der Religion besteht nach Hegel in der Bewegung, mittels
der der Mensch die Sphare des Endlichen tiberschreitet und sich selbst wie
auch die Welt in die Perspektive des Unendlichen setzt.43 So wird alles
Endliche in seiner Selbststindigkeit und Unmittelbarkeit verneint und in
einem Zusammenhang mit dem Ganzen und Unbedingten gesehen. Wie
Hegel unermiidlich betont, kann das Verhadltnis des Endlichen und des
Unendlichen nicht so verstanden werden, als ob das Endliche auf der
einen und das Unendliche auf der anderen Seite als zwei uniiberwindbare
Gegensatze stiinden. Dies ware eine ,schlechte Unendlichkeit”, weil das
Unendliche als endlich, namlich als das durch das Endliche begrenzte vor-
gestellt wiirde.44 Das Endliche muss als das ins Unendliche inkorporierte
gedacht werden; das Unendliche ist die ganze Bewegung der Verneinung
und des Setzens des Endlichen, in der das Endliche nicht nur negiert, son-
dern auch bestatigt wird, jedoch nicht als etwas Unmittelbares, sondern
als etwas Vermitteltes und Gesetztes.

Diese Uberschreitung der Sphire des Endlichen geschieht in der Reli-
gion und der Philosophie,4s in denen der Mensch an der Bewegung des Un-
endlichen teilnimmt. Gerade in dieser Bewegung, in der er die Unmittel-
barkeit und Partikularitdt seiner Existenz verneint, enthiillt der Mensch
seine Freiheit und seine Verwurzelung in der Unendlichkeit.

Die Religion ist also fiir Hegel eine Bewegung des Selbstiiberschreitens,
mit dem der Mensch seine Unendlichkeit, und damit seine Subjektivitdt,
Freiheit und wahre Individualitat entdeckt. Mithin ist es aber nicht nur die
Bewegung des Menschen, sondern auch Gottes. Der Religionsbegriff deckt
sich fiir Hegel mit dem Gottesbegriff. Das eine ohne das andere kann nicht
gedacht werden. So ist aber auch die Philosophie der Religion zugleich
eine philosophische Theologie. 46 Es ist Gott selbst, der in der Religion zu
sich selbst kommt. Die Bewegung der Erhebung ist eine gottliche Bewe-
gung der Selbstverneinung und Selbstbestdtigung. Hegels Gott ist - im
Unterschied zu Hobbes” Gott - ein inkarnierter Gott, der jedoch auch in
seiner Immanenz seine Transzendenz bewahrt. Er steht im Gegensatz zur
Welt und zum Menschen und doch ist er zugleich in ihnen présent und
sich in ihnen und durch sie verwirklichend.

43 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion, Teil 1.
Einleitung in die Philosophie der Religion. Der Begriff der Religion. Hamburg: Meiner 1993
(VPR ), 308.

44 VPR 1, 315. Zu dem Begriff der ,schlechten Unendlichkeit“ vgl. HEGEL, Georg Wilhelm
Friedrich: Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften (1830) (= Hauptwerke in sechs
Banden 6). Hamburg: Meiner 1999 (Enz), 130f. (§ 93f.).

45 Vgl. Enz, 39 (§ 1).

46 Vgl. u. A. VPR 1, 86ff., 277ff. Vgl. dazu auch JAESCHKE, Walter: Die Vernunft in der Re-
ligion. Studien zur Grundlegung der Religionsphilosophie Hegels. Stuttgart-Bad Cannstatt,
Frommann-Holzboog 1986, 9-17; 254-270.



Staat und Religion bei Hobbes und Hegel 15

So ist auch der gottliche Wille fiir Hegel nicht eine dufderliche und irra-
tionelle Autoritat, zu der der Mensch in einem knechtischen Verhaltnis
stiinde, sondern eine Macht, mit der der Mensch seine Endlichkeit tiber-
schreitet und seine Freiheit verwirklicht. Diese Verwirklichung kann nach
Hegel nur in einer Gemeinschaft geschehen, in einer ,Gemeinde“ als dem
Ort der Gegenwart Gottes, wie sie sich im Christentum zeigt, in dem der
Begriff der Religion seine geschichtliche Konkretisierung vollendet.47 Die
Subjektivitit und Freiheit, die der Mensch in der Religion entdeckt, um-
fasst auch die Subjektivitat und Freiheit der anderen und ist durch sie be-
dingt. Der Mensch wird frei und ein Subjekt seines Lebens nur zusammen
mit den anderen.

In Abschnitt 2.2 wurde der Staat, wie ihn Hegel versteht, als eine insti-
tutionelle Verkorperung der gegenseitigen Anerkennung dargestellt, deren
Bedingung die menschliche Fihigkeit ist, sich {iber das blofRe Uberleben zu
erheben. Es ist also dieselbe Bewegung des Selbstiiberschreitens, die auch
fiir die Religion charakteristisch ist. Hier liegt die gemeinsame Quelle der
Religion und des Staates: Die Freiheit, die in der Religion als die Selbstver-
neinung der unmittelbaren Existenz und die Selbstbestdtigung der in der
Unendlichkeit gegriindeten Subjektivitat erfahren wird, erhadlt ihren Inhalt
und ihre Realisierung in den verschiedenen Gestalten des sittlichen Le-
bens,48 die in der Rechtsphilosophie analysiert werden und die sich im Le-
ben in einer freien politischen Gemeinschaft vollenden. Die recht verstan-
dene Religion fiihrt nicht ins Jenseits, in eine Vorstellung des zukiinftigen
seligen Lebens, sondern in ein freies Leben in dieser Welt. Der gottliche
Wille ist dann identisch mit dem allgemeinen Willen, der sich in den ra-
tionalen Strukturen der sittlichen Welt manifestiert, die durch die Men-
schen verwirklicht werden und ihr freies Zusammenleben ermdéglichen.

2.4 Die Spannung zwischen Staat und Religion

Die Religion und der Staat sind fiir Hegel, wie gezeigt, zwei verschiedene
Gestalten der menschlichen Freiheit und des Geistes.49 Als solche haben
sie eine gemeinsame Wurzel, zugleich diirfen sie aber nicht vermischt wer-
den. Die Theokratie einerseits und die Herrschaft des Staates iiber die Re-
ligion und das Gewissen der Biirger anderseits miinden beide in eine Ver-
neinung der Freiheit. Die unerldssliche Trennung des Staates und der
Kirche bedeutet fiir Hegel jedoch nicht, dass die Religion und der Staat ein
gleichgiiltiges Verhdltnis zueinander haben sollten. Ein solches Verstand-

47 VPR 1, 251ff. Zum Begriff der ,Gemeinde“ (in dem Zusammenhang mit der Frage nach
dem Verhiltnis des Staats und der Religion) vgl. SCHEIT, Herbert: Geist und Gemeinde. Zum
Verhdltnis von Religion und Politik bei Hegel. Miinchen: Anton Pustet 1973.

48 Vgl. VPR |, 334.

49 VPR 1, 339f.; Enz, 540f. (§ 552).



116 Olga Navratilova

nis des Sdkularstaates ware ihm zufolge ein falsches.se Die Gestalt des
Staates und die der Religion entsprechen einander.5 So kann der freie sa-
kulare Staat nur auf dem Boden einer freien Religion entstehen, die fir
Hegel im protestantischen Christentum ihre Gestalt findet.

Trotz der Enthiillung der gemeinsamen Wurzel der Religion und des
Staates bleibt nach Hegel zwischen den beiden Gestalten der Freiheit eine
Spannung. Diese ist durch die Form der Religion verursacht, die sich auf
die Vorstellung und das Gefiihl begrenzt.s2 Wahrend die Vorstellung dem
Menschen die Inhalte der Religion als gegeben vorlegt und dadurch ihre
freie Aneignung verhindert, vermischt das Gefiihl das Gottliche mit den
partikuldren Inhalten der Subjektivitit. So bedroht die Religion den Staat
von zwei Seiten: Einerseits stellt die Religion die kirchliche Autoritdt, die
sich auf die Autoritdt der geoffenbarten Lehre beruft, tiber den Staat und
seine Verniinftigkeit und verachtet ihn als etwas Ungeistiges,53 anderseits
ordnet sie den Staat der frommen Subjektivitit unter, die alle, auch die
verniinftige Autoritat ablehnt und sich selbst als das hochste betrachtet.54

Obwohl die Religion als der Bereich, in dem die menschliche Freiheit
entdeckt wird, fiir Hegel die ,Grundlage” des Staates darstellt,ss stellt sie
wegen ihrer Form fiir den Staat immer auch eine Gefahr dar. Erst die Phi-
losophie ist imstande, die verniinftige Struktur der Religion und ihren Zu-
sammenhang mit dem Staat zu enthiillen und die beiden auf diese Weise
zu versohnen. Ob jedoch die Religion diese philosophische Deutung ihrer
selbst annehmen kann, ist fraglich.

Nicht nur fiir Hegel, aber auch fir einige seiner Ausleger, die sich mit
der Frage nach dem Verhiltnis von Staat und Religion beschaftigen,s6 wird
die Freiheit in diesem Verhdltnis fast ausschliefllich von der Religion be-
droht. Diese Auffassung scheint historisch bedingt, lauft aber aus meiner
Sicht auf ein einseitiges Bild hinaus. Nicht nur in der Religion, sondern
auch im Staat vermischt sich - notwendigerweise - das Verniinftige mit
dem Positiven. Auch der Staat bleibt mit der Endlichkeit behaftet und als
solcher tritt er dem Einzelnen gegeniiber nicht nur als eine Verkérperung
der Rationalitiat, sondern auch als eine fremde Macht auf. Auch der Staat
sieht sich mit der staindigen Gefahr konfrontiert, dass er die Gewalt dem

50 Enz, 536 (§ 552); VPR I, 345ff.

51 Vgl. Enz, 547 (§ 562 A).

52 GPR, 247f. (§ 270 A). Vgl. VPR 1, 285ff.

53 Vgl. GPR, 252 (§ 270 A); Enz, 533f. (§ 552 A); VPR I, 342f.; HEGEL, Georg Wilhelm
Friedrich: Vorlesungen tiber die Philosophie der Religion, Teil 3. Die vollendete Religion. Ham-
burg: Meiner, 1995 (VPR III), 263f.;

54 Vgl. GPR, 248 (§ 270 A).

55 GPR, 247 (§ 270 A); VPR 1, 339. Vgl. Enz, 532 (§ 552 A).

56 Vgl. z.B. SCHMIDT, Gerhart: Die Religion in Hegels Staat, in: Philosophisches Jahrbuch
74 (1967), 294-309; JAESCHKE, Walter: Es ist ein Begriff der Freiheit in Religion und Staat, in:
ARNDT, Andreas et al. (Hgg.): Staat und Religion in Hegels Rechtsphilosophie. Berlin: Aka-
demie 2009, 9-22.



Staat und Religion bei Hobbes und Hegel 1y

Recht, die Irrationalitdat der Rationalitat tiberordnet und von seinen Biir-
gern anstatt des verniinftigen einen blinden Gehorsam fordert. In einer
solchen Situation kann es auch die Religion sein, die auf die menschliche
Freiheit hinweist und die blinde Unterwerfung unter die totalitdire Macht
des Staates als einen Gotzendienst entlarvt.

Die stdndige Spannung zwischen dem Staat und der Religion muss,
meines Erachtens, nicht nur als eine todliche erscheinen - wenn beide in
einer Einseitigkeit auf ihrer Absolutheit beharren -, sondern kann auch als
eine fruchtbare verstanden werden - wenn sich beide als sich gegenseitig
erganzend sehen und ihre Selbststandigkeit respektieren.s7

In dieser Deutung, nach der die Spannung zwischen dem Staat und der
Religion als fruchtbar und fiir die Freiheit notwendig verstanden wird,
stiitze ich mich auf Hegels Exposition des Freiheitsbegriffs in seiner enzy-
klopadischen Philosophie des Geistes. Der dritte Teil der Enzyklopddie
wird durch eine abstrakte Darlegung dieses Begriffs eingefiihrt: Die Frei-
heit, als das Wesen des Geistes, ist ein Bei-sich-sein-im-Anderen, eine Be-
wegung der Selbstverneinung und der Selbstsetzung.58 Der Gang der Philo-
sophie des Geistes wird dann durch die allmdhliche Entwicklung dieses
erst leeren Begriffs bestimmt, indem die verschiedenen Aspekte der
menschlichen Freiheit vorgestellt werden (namlich der individuelle, der
intersubjektive und der metaphysische), die dem Begriff seinen konkreten
Inhalt geben. Erst alle zusammen, als sich gegenseitig erganzend und ver-
mittelnd, bilden diese Aspekte den ganzen Reichtum dessen, was es be-
deutet, frei und ein Mensch zu sein.

Nach meiner Uberzeugung kann sich aus diesem Grund in Hegels Auf-
fassung des Sdkularstaates die Religion eine selbststandige Bedeutung ne-
ben der Philosophie bewahren und diese Bedeutung muss sich - trotz eini-
ger Bemerkungen Hegels — nicht nur in der Aufgabe erschopfen, den Un-
gebildeten die Inhalte der Philosophie auf eine fiir sie annehmbare Weise
vorzulegen.s9 Die Aufgabe der Philosophie ist es, auf die verniinftige Struk-
tur der verschiedenen Gestalten der Freiheit und der Geistigkeit hinzuwei-
sen (und sie damit zu vollenden), jedoch nicht zu ersetzen, sonst verlore
sie ihren Inhalt. Dies gilt, wie ich es deute, auch fiir ihr Verhaltnis zur
Religion. Als eine Philosophie des Absoluten ist sie auf die Inhalte der Re-
ligion angewiesen, aber nicht in dem Sinne, dass sie sie annehmen sollte,
wie sie in ihrer Unmittelbarkeit in der positiven Gestalt der Religion ge-

57 Zur Deutung des Staates und der Religion bei Hegel als sich wechselseitig erginzend
vgl. auch KARASEK, Jindfich: Staat, Religion und Kirche bei Hegel. Zur vermeintlichen Doppel-
deutigkeit der Hegelschen Bestimmung des Verhdltnisses von Religion und Staat, in: ARNDT,
Andreas et al. (Hgg.): Staat und Religion in Hegels Rechtsphilosophie. Berlin: Akademie
2004, 65-82.

58 Zu der Darstellung der abstrakten Struktur des Begriffs des Geistes und der Freiheit
vgl. Enz, 381ff. (§§ 381-384).

59 Vgl. VPR |, 347.



18 Olga Navratilova

geben sind. Aufgabe der Philosophie ist es, gerade die Form des Gegeben-
seins und der Unmittelbarkeit zu verneinen, indem sie die Notwendigkeit
und Verniinftigkeit dieser Inhalte aufzeigt, und mithin diese auch um-
gestaltet. Die Philosophie schopft aus der Religion, die Religion vollendet
sich in der Philosophie. Ist diese Deutung plausibel,6° so muss in einem
Sakularstaat neben der Philosophie auch fiir die Religion ein selbststandi-
ger Platz bewahrt bleiben.

3. ZUSAMMENFASSUNG

Die zwei oben vorgestellten Modelle des sikularen Staates - die selbstver-
standlich nicht die einzigen sind - gehen beide davon aus, dass die Reli-
gion dem Staat gegeniiber keine gleichgiiltige private Angelegenheit von
Biirgern ist, sondern einen Einfluss auf die Gestalt und die Funktion des
Staates ausiibt. Sie unterscheiden sich aber zugleich darin, wie sie die
Spannung zwischen den Anspriichen der Religion und denen des Staates
zu bewaltigen versuchen. Wahrend Hobbes den einzigen Ausweg in der
Umdeutung der Religion zu einem Mittel der Politik findet und damit die
Religion des Grundes ihrer selbststandigen Existenz beraubt, ist fiir Hegel
die friedliche Koexistenz beider nur dann gesichert, wenn sie ihre Selbst-
standigkeit bewahren und zugleich ihre gemeinsame Natur, die in der
Freiheit und Geistigkeit des Menschen beruht, entdecken.®

Diese zwei Auffassungen des siakularen Staates unterscheiden sich nicht
nur in verschiedenen Ansichten im Blick auf die Notwendigkeit der Tren-
nung von Staat und Kirche, sondern gehen von einem jeweils unterschied-
lichen Verstandnis von der Rolle des Staates und der Politik aus. Dies wie-
derum ist mit einem jeweils anderen Menschenbegriff verbunden.

Hobbes reduziert den Menschen auf ein Wesen, dessen einziges Inte-
resse das Uberleben ist. Diesem Ziel ordnet er den ganzen Bereich des
menschlichen Handelns, samt der Politik, unter. Dies fiithrt nicht nur zur
Verkennung der autonomen Rolle der Religion, sondern auch zur Vernei-
nung der Selbststiandigkeit der Politik selbst. Das, was den Staat zusam-

60 Vgl. RICOEUR, Paul: Le status de la Vorstellung dans la philosophie hégélienne de la reli-
gion, in: RICOEUR, Paul (Hg.): Qu’est-ce que Dieu? Philosophie/Theologie, Hommage a 'abbé
Daniel Coppieters de Gibson. Bruxelles: Facultés universitaires Saint-Louis 1985, 185-206.

61 Hegels Behauptung, dass der moderne Staat nur im Zusammenhang mit der protes-
tantischen Kultur bestehen kann, ist in Bezug auf die heutige pluralistische europaische Ge-
sellschaft dennoch kaum haltbar (vgl. dazu z.B. die Kritik in SIEP, Ludwig: Ist Hegels Staat
ein christlicher Staat, in: SIEP, Ludwig: Aktualitdt und Grenzen der praktischen Philosophie
Hegels: Aufsdtze 1997-2009. Miinchen: Wilhelm Fink 2009, 93-114). Trotz seiner Betonung
von einer historischen Entwicklung der Religionsformen nimmt Hegel m.E. die verschie-
denen historischen Gestalten der Religion zu statisch. Wenn wirklich die Substanz jeder
Religion die Freiheit ist, kann das Leben in einer freien Gesellschaft und einem Sdkularstaat
die verschiedenen Religionen auch beeinflussen und in ihnen solche Elemente hervorheben,
die mit der Freiheit in Einklang sind und die sie unterstiitzen.



Staat und Religion bei Hobbes und Hegel 119

menhalt, ist die bloffe Macht des Souverdns, zu der die Biirger in einer
knechtischen Stellung stehen, weil ihnen ihr Leben mehr als ihre Freiheit
wert ist. Das Uberleben bleibt das Ziel. Eine solche Reduktion der Politik
auf ein Mittel der 6konomischen Zwecke der Biirger, zu der es besonders
heute starke Tendenzen gibt - mogen sie rechts- oder linksorientiert sein -,
gefihrdet den Staat, der dann entweder durch einen Zerfall in einen
individualistischen Atomismus, oder durch eine Diktatur bedroht wird.
Die Religion mag heute nicht die Gestalt einer Staatsideologie annehmen,
sie wird aber in anderer Weise verharmlost, namlich als blofdes Mittel der
Befriedigung von ,religiosen Bediirfnisse“ und als eine Ware auf dem
Markt der Weltanschauungen.

Wie gezeigt wurde, ist fiir Hegel die Existenz des Staates nur dann
moglich, wenn der Mensch das Uberleben als das einzige Ziel seines
Lebens transzendiert und den Raum seiner Freiheit entdeckt. Erst so
entsteht die Moglichkeit der Bildung des politischen Lebens und der freien
Institutionen, deren Aufgabe sich nicht nur in der Sicherung des Wohls
der Biirger erschopft; vielmehr stellen sie auch einen Bereich dar, wo
Biirger ihre Freiheit verwirklichen konnen. Die Bedeutung der Religion -
wie auch der Kunst und der Wissenschaft - in einem solchen Staat besteht
darin, darauf aufmerksam zu machen, dass sich das menschliche Leben
nicht im bloffen Konsum erschopft, sondern sein Sinn gerade darin liegt,
wo der Mensch dieses enge Ziel ibersteigt. Der Staat, der seine geistige
und geistliche Natur iibersieht, der es versdumt, nach seinen eigenen Wur-
zeln zu fragen, der sich nur 6konomische Ziele setzt, der die Bildung mit
der Ausbildung nach den Forderungen des Markts ersetzt und die Religion

und Kunst aus dem offentlichen Raum verdrangt, kann nicht lange frei
bleiben.



120 Olga Navratilova

Zusammenfassung

Der Artikel befasst sich mit der Auffassung des Sdkularstaates bei Thomas
Hobbes und Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Hobbes, der in der Tradition des
englischen Empirismus und der Sozialvertragstheorie steht, verkennt die au-
tonome Rolle der Religion und macht aus ihr ein Mittel der Politik, die auf
6konomische Zwecke reduziert wird. Fiir Hegel hingegen sind Staat und Reli-
gion zwei selbststdndige, aufeinander nicht reduzierbare Ausdriicke mensch-
licher Freiheit, in der sich der Mensch tiber die blofsen 6konomischen Inte-
ressen erhebt. Dieser Artikel zielt darauf ab aufzuzeigen, inwiefern die bei-
den Darstellungen des Verhdltnisses von Staat und Religion in zwei unter-
schiedlichen Menschenbegriffen verwurzelt sind.

Abstract

The article deals with the concept of the secular state in Thomas Hobbes
and Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Hobbes, standing in the tradition of
English empiricism and social contract theory, disallows the autonomous
role of religion and reduces it to a mere instrument of politics, which he in
turn subordinates to economic goals. On the contrary, Hegel sees the state
and religion as two independent and irreducible manifestations of human
freedom, which allows humans to transcend sheer economic interests. The
article aims to show the way in which both representations of the relation-
ship of the state and religion are rooted in two different notions of huma-

nity.



	Staat und Religion bei Hobbes und Hegel : zwei Auffassungen des Säkularstaates

