
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 1

Artikel: Dieses Leben gibt zu denken : Überlegungen zum dogmatischen
Ansatzpunkt

Autor: Schelhas, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Schelhas

Dieses Leben gibt zu denken.
Überlegungen zum dogmatischen Ansatzpunkt

Die christliche Offenbarungserkenntnis ist aufs Engste mit der Wirklichkeit
des Lebens verwoben. Doch die Sache und der Begriff des Lebens stehen

in der Dogmatik nicht auf den vorderen Plätzen der Bearbeitung.
Leben ist latent ein Thema, aber Leben ist offenkundig eher selten Thema
Nummer eins.

In den folgenden Ausführungen geht es um das Leben, das Leben des
Menschen. Darin teilt sich im Unterschied zum Tier1 Leben Gottes mit,
ewiges Leben. Ewiges Leben lebt nicht losgelöst vom irdischen Leben.
Ewiges Leben beginnt nicht erst nach dem Tod. Das irdische Leben, dieses
Leben des Menschen, ist Anfang des ewigen Lebens. Bereits hier ist der
Mensch „das Säugetier von Gottes Gnaden"2.

In der neueren Theologie hat das ewige Leben noch immer in der
Zukunft seinen Schwerpunkt. Ein Indiz für den präsentischen Mangel ewigen
Lebens ist die Tatsache, dass theologische Lexika bis in die Gegenwart hinein

den Begriff des Lebens vernachlässigen oder sich über die Sache des
irdischen Lebens in ihrer systematisch-theologischen Dimension, sofern sie
die Dogmatik betrifft, in Schweigen hüllen.3 Gewiss: Der Adventus Domini
stimuliert das Denken. Das Thema in seiner primär anthropologischen
Dimension hat jedoch inzwischen eine systematisch-theologische „Aufholj-

1 Vgl. RAHNER, Karl: Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriffdes Christentums.
Freiburg i.Br.: Herder 1976 u.ö. (zit. nach der 6. Aufl. 1991 der Sonderausg. 1984), 58. Nach
Rahner ist der Gottesbezug das Unterscheidende, das menschliches und tierisches Leben
voneinander trennt.

2 So der Buchtitel: LÜKE, Ulrich: Das Säugetier von Gottes Gnaden. Evolution, Bewusst-
sein, Freiheit. 2. Auflage. Freiburg i.Br.: Herder 2006.

3 Das LMA kennt neben den Lemmata Leben, apostolisches und Leben Christi nur das -
hier in Betracht kommende - Lemma Leben, ewiges; vgl. WlCKI, N.: Leben, ewiges, in: LMA
Bd. 5 (1990/91) 1780L Dürftig fällt aus der systematisch-theologische Ertrag in den Art.
„Leben" im RGG3 Bd. 4 (i960) 248L und im LThK2 Bd. 6 (1961) 848-858. Instruktiv: der von
einem Autorenkollektiv verfasste Art. „Leben", in: HWP Bd. 5 (1980) 52-103; HÜBNER, J.:
Leben, V. Historisch/Systematisch, in: TRE Bd. 20 (1990) 530-561. SCHULTE, R.: Leben, V.

Systematisch-theologisch, in: LThK3 Bd. 6 (1997) 714-716, vermag jedoch kaum zu überzeugen, da
die vorgelegte „systematisch-theologische" Synthese des Begriffs Leben beim unabdingbaren
neutestamentlichen Befund stehenbleibt. Demgegenüber bietet SPARN, W.: Leben, III.
Fundamentaltheologisch und dogmatisch, in: RGG4 Bd. 5 (2002) 137-139, aufschlussreiche systematische

Ausführungen zum Begriff. Die spezifisch dogmatischen Nachschlagewerke Lexikon
der katholischen Dogmatik (1987). 3. Auflage. Freiburg i.Br.: Herder 1991 und Neues Lexikon
der katholischen Dogmatik. Freiburg i.Br.: Herder 2012 enthalten keinen Begriffsartikel
Leben.



46 Johannes Schelhas

agd" begonnen.4 Auf das irdische Leben wenden mein Auge und mein
Verstand ihre Aufmerksamkeit.

Das irdische Leben ist verstreut Thema dogmatischer Theologie: an
geradezu klassischen Orten wie in der Sakramenten- und Gnadenlehre. Es

verschafft sich in der Eschatologie hinter der Unsterblichkeitsdebatte
Aufmerksamkeit. Es stimuliert die Leib-Seele-Diskussion.5 Es kommt in der
Hirnforschung insofern zur Sprache, als Theologen und Philosophen einerseits

und Neurowissenschaftler anderseits das Leben unter dem Aspekt der
Realität oder der Illusion von menschlicher Freiheit erweisen.6 Das
irdische Leben hat überdies die Bio- und Lebensethik erfasst, insoweit sich die
Überlegungen auf ein richtiges und gutes Leben in Authentizität und
Gerechtigkeit richten.7 Werden die genannten Facetten der Lebensthematik
vom Thema Leben abgezogen, so bleibt in der Tat wenig übrig. Das
irdische Leben stünde dann ziemlich nackt da. An diesem inhaltlich erheblich
reduzierten Punkt setzen die folgenden Überlegungen ein. Der dogmatische

Ansatzpunkt des irdischen Lebens des Menschen gibt zu denken. Die
nachstehenden systematischen Erwägungen zum Verständnis des Lebens
nehmen Aspekte und Begriffe der philosophisch-theologischen Anthropologie

auf und denken sie weiter.8 Sie beginnen mit der Darstellung der
Gedanken zweier Theologen über das irdische Leben des Menschen. Einen
Vergleich von Meister Eckhart und Walter Kasper am Punkt des irdischen
Lebens der Menschen hält der Verfasser insofern für angebracht, als das
Thema bei Eckhart (fast) nicht mit dem mystischen Stufenweg von

4 Vgl. THEOBALD, Christoph: „Der Herr und Lebensspender". Zum Ansatz einer Theologie
des „Lebens", in: Conc(D) 36 (2000) 53-69; MlGGELBRINK, Ralf: Lebensfülle. Für die Wiederentdeckung

einer theologischen Kategorie QD 235). Freiburg i.Br.: Herder 2009.
5 Einen Diskussionsüberblick gibt KLÄDEN, Tobias: Die aktuelle Debatte um das Leib-

Seele-Problem, in: ThRv 102 (2006) 183-202. Weiterführend GOLLER, Hans: Erleben, Erinnern,
Handeln. Eine Einführung in die Psychologie und ihre philosophischen Grenzfragen. Stuttgart:
Kohlhammer 2009; QuiTTERER, Josef: Lässt sich die Seele naturalisieren?, in: ZKTh 133 (2011)

303-320.
6 Unter philosophisch-theologischer Rücksicht nehmen den Diskus mit der gegenwärtigen

neurophysiologischen Hirnforschung u.a. auf: LÜKE, Ulrich: Neuro-Theologie. Gott und
Religion als Produkt neuronaler Erregungsmuster?, in: ThGl 95 (2005) 423-438; SCHÜSSLER,

Werner: Freiheit als Illusion? Anmerkungen zur aktuellen Diskussion um die Hirnforschung,
in: TThZ 115 (2006) 85-98; QuiTTERER, Josef: (Erb)sünde aus der Sichtweise von Hirnforschung

und Neurophilosophie, in: HOPING, Helmut/SCHULZ, Michael (Hgg.): Unheilvolles
Erbe? Zur Theologie der Erbsünde QD 231). Freiburg i.Br.: Herder 2009,100-119.

7 Das irdische Leben des Menschen wird in dogmatisch-ethischer Hinsicht zum Gegenstand

der Reflexion bei SCHOCKENHOFF, Eberhard: Ethik des Lebens. Grundlagen und neue
Herausforderungen. Freiburg i.Br. 2009, bes. 23-34. Wird dieser Themenhorizont weit
gespannt, so lassen sich hier auch die philosophisch-theologischen Überlegungen zur Lebenskunst

ansiedeln; dazu SAUTERMEISTER, Jochen: Lebenskunst in der Postmoderne. Impulse aus
der zeitgenössischen Philosophie für ein christliches Ethos, in: IKaZ 39 (2010) 520-533, zur
dogmatisch-theologischen Relevanz der Lebenskunst bes. 530-532.

8 Zum kognitiven Ort der Anthropologie in der Gegenwart: LÜKE: Das Säugetier von
Gottes Gnaden, 20-24.



Dieses Leben gibt zu denken 47

Reinigung, Erleuchtung und Einigung verknüpft wird. Eckhart konzipiert
Aktion und Kontemplation so, dass sie den Glaubenden zum Gottfinden
im Alltag und zum sichtbaren wie verborgenen Leben mit Gott angesichts
der Erfahrung der Gottesferne gereichen. Dies ist ebenso der geistige
Hintergrund, vor dem der Verfasser Kaspers Überlegungen zum irdischen
Leben angestellt sieht.

t. Eckhart von Hochheim: Leben als Vollzug der Einheit von Gott und
Mensch

Auf der Suche nach einem systematisch-theologischen Begriff des Lebens
wende ich mich Eckhart von Hochheim OP (um 1260-1327/28) zu. Meister
Eckhart, der „zu den anziehendsten Gestalten der christlichen Überlieferung'^

gehört, hat zum einen als Philosoph den Begriff des Lebens eng mit
dem Begriff des Seins verbunden. Der Seinsbegriff koinzidiert nicht
undifferenziert mit dem Gottesbegriff. Eckhart hat zum anderen das irdische
Leben des Menschen immer wieder thematisiert. Er wollte weniger
Lehrmeister („lesemeister") und Theoretiker, dafür umso mehr Praxismeister
(„lebemeister") und Begleiter von Menschen im existenziellen Vollzug des
Lebens sein.10 Die konzeptionelle Verbindung von spekulativer Lebenslehre

und spirituell-geerdeter Lebenspraxis wurde ihm zum Indiz der Häresie,
die postum zur Verurteilung bestimmter Passagen seines Werkes geführt
hat11. Demgegenüber hatte Thomas von Aquin OP (1224/25-1274) den
Zusammenhang von Leben und Sein in der Anwendung des Denkens auf die
Praxis kaum hergestellt.12

Bei der Erschließung des Themas gehe ich von ausgewählten Passagen
in den Predigten Eckharts aus. Aussagen aus anderen Schriften des Meisters

werden ergänzend herangezogen. Der Großteil der überlieferten Meis-

9 HAAS, Alois Maria: Aktualität und Normativität Meister Eckharts, in: DERS.: Mystik als
Aussage. Erfahrungs-, Denk- und Redeformen christlicher Mystik stw 1196). Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1996, 336-410, hier 337. Vgl. DERS.: Wind des Absoluten. Mystische Weisheit der
Postmoderne? 2. Auflage. Freiburg i.Br.: Herder 2010, 51-59; VANNIER, Marie-Anne: Die
Aktualität von Meister Eckhart, in: TThZ 119 (2010) 345-361.

10 Zu den Begriffen vgl. den Kommentar von LARGIER, Nikiaus, in: MEW II, 848. Unter
dem Gedanken der Einheit führt in das Werk ein: LANGER, Otto: Meister Eckhart. Die Einheit
von Theologie, Philosophie und Spiritualität, in: KÖPF, Ulrich (Hg.): Theologen des Mittelalters.

Eine Einführung. Darmstadt: WBG 2002, 149-167. - Die Werke Eckharts werden zitiert
nach der Ausgabe: Meister Eckhart, Werke, 2 Bde., hg. v. Nikiaus Largier. Frankfurt a.M.:
Deutscher Klassiker 2008 [Sigel: MEW]. Die Belege im laufenden Text beziehen sich hierauf
und werden nur mit Angabe von Band, Seite und Zeile nachgewiesen.

11 Dazu die Verurteilungsbulle „In agro dominico" (27.03.1329) von Papst Johannes XXII.,
abgedruckt in: DENZINGER, Heinrich: Enchiridion symbolorum et declarationum de rebus fidei
et morum / Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen, [...]
hg. v. Peter Hünermann. Freiburg i.Br.: Herder 2005, 40. Auflage [Sigel: DH mit Nr.], hier
DH 950-980.

12 Vgl. VENNEBUSCH, J.: Leben III, in: HWP Bd. 5 (1980) 59-62, bes. 6if.



48 Johannes Schelhas

ter Eckhart-Predigten fällt in das Straßburger Jahrzehnt seines Lebens
(Sommer 1313 - frühestens 1323, wahrscheinlicher 1324). Mein Anliegen ist
es, systematisch-theologische Aspekte des Themas Leben aus der genuinen
Orientierung auf die homiletische Anwendung zu Wort kommen zu
lassen. Dies geschieht nicht zum Zweck einer systematisierenden Darstellung
der Mystik'3 Meister Eckharts. Seine Aussagen entfalten ihre Anschaulichkeit,

Überzeugungskraft und Wirkung gerade in der Einbettung in den

spezifischen Kontext der Schriftauslegung des Seelsorgers. Parallele
Gedankengänge in verschiedenen Predigten zeigen als retardierende Momente

unterschiedliche Facetten des Themas an.

a) Leben als Gabe Gottes

Das irdische Leben des Menschen ist Gabe Gottes schlechthin. In der Predigt

Q 2 ,Intravit Jesus in quoddam castellum et mulier quaedam, Martha
nomine, excepit illum in domum suam'14 entfaltet Meister Eckhart diese

theologische Basisaussage. An Martha aus Bethanien, die Jesus im
„Burgstädtchen" (I, 25,6f.) ihrer Seele aufnimmt, illustriert der Prediger den
Begriff des Lebens. Ein erstes Element des Begriffs lautet: Ein Mensch
empfangt das irdische Leben von Gott. Es ist Gabe Gottes. Der Mensch muss
die Gabe der Selbstmitteilung bzw. Selbstoffenbarung Gottes aktiv annehmen.

Erst durch die Annahme in Freiheit (Willensfreiheit) erkennt ein
Mensch die Größe der Gabe Gottes. Gott wirkt, begleitet und erhält das
irdische Leben des Menschen nicht ohne das Zutun des Menschen. Wenngleich

die Aktion des Menschen für sich genommen nicht den Dreh- und
Angelpunkt des geschöpflichen Lebens bezeichnet, so ist sie bei Eckhart
gegenüber der Kontemplation nicht von minderer Qualität. Eckharts
Martha-Auslegung hebt sich von vielen pejorativen Auslegungen dieser
neutestamentlichen Menschgestalt in der Geschichte der Theologie dezi-
diert ab.

Für Eckhart ist Martha, die Jesus nicht nur gastlich beherbergt und
äußerlich aufnimmt, sondern ihn auch innerlich im Herzen empfängt,
„Jungfrau, die ein Weib war" (1, 25,7f.). Um das Leben des Menschen zu
charakterisieren, führt er das paradoxe Bild der Jungfrau, die Frau ist, an.
Eckhart betrachtet den Menschen in seiner geschöpflichen Gestalt antithetisch.

Das Bild ist ontisch-philosophisch zu verstehen. Es evoziert die
„Frage nach der Möglichkeit von Freiheit und Unmittelbarkeit jenseits der
Institutionen", mit denen das Leben des Menschen auf Erden verwoben

'3 Auf die Kontroverse um die Mystik Meister Eckharts, die sich in der neueren
Forschung an den Positionen von Kurt Flasch bzw. Burkhard Mojsisch auf der einen Seite und
Werner Beierwaltes auf der anderen Seite entzündet hat, gehe ich hier nicht ein.

H In: MEW I, 24-37. I" der Predigt Q 86 .Intravit Jesus in quoddam castellum etc.'
wendet sich Eckhart ebenfalls der Schriftperikope Lk 10,38-42 zu (in: MEW II, 208-229).



Dieses Leben gibt zu denken 49

ist.1? Es nimmt seine vielfaltigen Wachstumsmöglichkeiten und Reifungswege

in den Blick, ohne einen Gegensatz zwischen Jungfräulichkeit und
Ehe sowie zwischen Kontemplation und Aktion auf dem spirituellen Weg
zur eschatologischen Vollkommenheit zu insinuieren.

Jungfräulichkeit ist für Meister Eckhart ein anthropologisches Existen-
zial, das er schöpfungstheologisch bestimmt: Jungfräulich lebt der
Mensch, der (1) die Gabe Gottes „frei und ledig" (I, 25,25) und im Heute
Gottes wandelnd, also adäquat, repräsentiert; der (2) seine Vernunft
gegenüber dem Irdischen in rechter Weise gebraucht und der (3) seine
Vernunft zur Erkenntnis Gottes, zur Erkenntnis des Urbildes des Menschen in
Gott - „von allen fremden Bildern ledig" (I, 25,12) -l6, einsetzt. Eckhart
postuliert in dieser (späten) Predigt die „Bildlosigkeit der Vernunft".In
seinem Konzept sind die Vernunft und Autonomie des Menschen mit dem
Verzicht auf die letzte Selbstbestimmung des Menschen zugunsten der
Autorität Gottes verknüpft.18 Jungfräulich lebt der Mensch, der (4) in
Abgeschiedenheit sein irdisches Leben führt. Eckhart reflektiert andernorts
den Gedanken der Jungfräulichkeit auch unter dem konzeptionellen
Begriff der Abgeschiedenheit19. Davon ist noch zu sprechen.

b) Leben bedeutet: Früchte bringen

Eckhart lässt es mit dem jungfräulichen Empfang der göttlichen Gabe
nicht bewenden. Die Gabe Gottes drängt den Menschen, diese Gabe wie
eine Frau fruchtbringend anzuwenden und zu vermehren. Eckhart spricht
vom „Fruchtbarwerden der Gabe" (I, 27,11). Ein zweites Element des
Begriffs Leben lautet somit: Frucht bringen, gleichsam als ratifiziere der
Mensch auf seinem Weg eine Kultur des Lebens. Um überhaupt Frucht zu
erbringen, darf der Mensch nach Aussage des Meisters nicht Jungfrau bleiben,

sondern muss Frau werden:

„Soll er fruchtbar werden, so ist es notwendig, dass er Weib sei. ,Weib' ist der
edelste Name, den man der Seele zulegen kann, und ist viel edler als Jungfrau'.

Dass der Mensch Gott in sich empfängt, das ist gut, und in dieser
Empfänglichkeit ist er Jungfrau. Dass aber Gott fruchtbar in ihm werde, das ist
besser; denn Fruchtbarwerden der Gabe, das allein ist Dankbarkeit für die
Gabe, und da ist der Geist Weib in der wiedergebärenden Dankbarkeit, wo er
Jesum wiedergebiert in Gottes väterliches Herz" (I, 27,6-14).

15 Largier, Nikiaus: Kritik und Lebenskunst nach Eckhart von Hochheim, Heinrich Seuse
und Margareta Porète, in: DELGADO Mariano/FUCHS Gotthard (Hgg.): Die Kirchenkritik der
Mystiker. Prophétie aus Gotteserfahrung, Bd. 1: Mittelalter. Fribourg: Academic Press 2004,
141-155, hier 149.

16 Hierzu siehe den Kommentar von LARGIER, in: MEW 1, 761.

Largier: Kritik und Lebenskunst, 150.
18 Vgl. LARGIER: Kritik und Lebenskunst, 151.

19 Dazu der Traktat 3 ,Von abegescheidenheit', in: MEW II, 435-459 (mit Kommentar
802-815).



50 Johannes Schelhas

Jungfräulich lebt demzufolge der Mensch, der (5) einwilligt, Frau zu
werden.

Jungfräulichkeit, Leerwerden und Kontemplation verflicht Meister Eckhart

mit Mutterschaft, Fruchtbarkeit und Aktion (Gottesgeburt20),
wodurch er den geistigen Horizont seiner monastischen Zuhörerinnen durchbricht

und „in seine eigentlichen Denkbahnen" eintritt21. In dieser wie in
jener Trias von Termen geht es in begrifflich nicht mehr fassbarer Weise
um die höchste Einung des Menschen mit Gott. Des Menschen Vereinigung

mit Gott auf Erden bezeichnet Eckhart im gleichnamigen Traktat als
„lautere Abgeschiedenheit" (II, 455). Indem ein Mensch in solcher Haltung
Gott gegenüber verharrt, wird die Abgeschiedenheit - sprachlich im Paradox

ausgedrückt - „von Erkennen erkenntnislos und von Licht finster"
(II, 455) realisiert.

Die Verflechtung der beiden komplementären Begriffsreihen entbehrt
nicht der Brisanz. Anthropologisch auf den Begriff des Lebens gewendet
bedeutet dies: Eckhart warnt den Menschen, der die Gabe Gottes in
seinem Leben nicht fruchtbringend anwendet. Die Gabe Gottes zielt auf die
Tat menschlicher Liebe in der aktiven Erfüllung des Doppelgebots. Wer
keine irdischen Früchte hervorbringt, erweist sich in der Jetzt-Zeit nicht
nur undankbar gegenüber seinem Schöpfer, sondern kann auch künftig
das ewige Ziel seines Lebens verfehlen. Die Jungfräulichkeit sei in diesem
Fall „zu nichts nütze, denn [der Mensch] ist über seine Jungfräulichkeit
hinaus nicht Weib mit voller Fruchtbarkeit. Darin liegt der Schaden" (I,
27,20-22). Jungfräuliches Leben bezeichnet somit keinen ontischen
Zustand im geschöpflichen Leben des Menschen, sondern ist Ausdruck eines

physischen Abschnitts innerhalb der geistigen Entwicklung des Menschen.
Jungfräulichkeit ist ein Existenzial zur Bezeichnung von Leben. Weil Eckhart

den Sinn jungfräulichen Lebens nicht auf der Ebene des Seins der
Geschöpfe situiert hat, kann die Interpretation Eckharts diesen Sinn dort
auch nicht finden.

Das menschliche Leben als Frau oder Mutter ist nach Eckhart ebenso
Ausdruck eines physischen Abschnitts innerhalb der geistigen Entwicklung

des Menschen. Dieser Abschnitt hat jedoch Ewigkeitsbedeutung. Er

erschöpft sich nicht temporär, sondern besagt mehr. Die Termini Frau und
Mutter sind ebenso Existenzialien zur Bezeichnung von Leben. Im Blick
auf Jesus Christus bestimmt Eckhart den Sinn des Lebens der Frau oder
Mutter. Frau oder Mutter bezeichnet nicht „einen Menschen" in seiner
Individualität, sondern „die menschliche Natur" des Menschen an sich, die
Jesus Christus in der Inkarnation real angenommen hat (II, 457). Den Sinn

20 Vgl. ECKERT, Willehad Paul OP: Meister Eckhart. Spekulative Mystik, in: SUDBRACK,
Josef (Hg.): Zeugen christlicher Gotteserfahrung. Mainz: Grünewald 1981, 95-112, hier 102-111.

21 Ruh, Kurt: Meister Eckhart. Theologe, Prediger, Mystiker. 2. Auflage. München: Beck
1989, 149. Dazu auch MlETH, Dietmar: Meister Eckhart. Mystik und Lebenskunst. Düsseldorf:
Patmos 2004,11-15; 152_195-



Dieses Leben gibt zu denken 51

des reifen menschlichen Lebens als Frau oder Mutter situiert Eckhart auf
der Ebene des Seins der Geschöpfe. Er situiert ihn dort, weil die von der
Sünde nicht affizierte menschliche Natur22 in Jesus Christus ontisch
beschaffen ist. In Frau bzw. Mutter wird nach Eckharts Deutung von Mensch
und Gott gemäß Joh 1,1 der „lebendige Entwurf' (conceptio actualis) des
Lebens und Denkens des Menschen konzeptionell verwirklicht (II, 494f.).

Im Leben als Frau oder Mutter setzt ein Mensch die Tugend der
Abgeschiedenheit (vgl. II, 44i,24-2Ô)23 um. Abgeschiedenheit ist für Eckhart par
excellence realisiertes Leben. Sie führt den Menschen unter „Absehen auf
die Kreatur" (II, 435,i6f.) zum Ursprung und Grund seiner selbst. Eckhart
lässt sich von der Auffassung leiten, wonach die anderen Geschöpfe den
unmittelbaren Weg zum Ursprung und Grund des Menschen erschweren.
Abgeschiedenheit ist das eine Notwendige (vgl. Lk 10,42), das - an Martha
abgelesen24 - jeder Mensch zu einem glücklichen Leben auf Erden benötigt.

Sie speist die vielfältigen Aktionen des Menschen. Sie reguliert die
irdischen Tugenden. In Abgeschiedenheit teilt Gott sich selbst dem
Menschen mit (vgl. II, 441,35-37). Wir stoßen an dieser Stelle auf des Meisters
„Konzept der freundschaftlich-gleichwesentlichen Selbstmitteilung
Gottes"25. Eckhart erachtet Abgeschiedenheit des Menschen sogar für größer

22 Über die Sünde führt Eckhart, von 1293/1294 bis 1298 Prior des Predigerklosters in
Erfurt, in den während dieser Zeit entstandenen .Reden der Unterweisung' Traktat 2), c.

9, aus: „Die Neigung zur Sünde ist nicht Sünde, aber sündigen wollen, das ist Sünde, zürnen
wollen, das ist Sünde" (MEW II, 357,31h). Dazu RUH: Meister Eckhart, 37-39.

23 Während Eckhart an dieser Stelle die Abgeschiedenheit als Tugend bezeichnet, nimmt
er sie an anderer Stelle innerhalb ein und desselben Traktates von den Tugenden aus (MEW
II, 435.15-18)-

24 Möglicherweise unter Anspielung auf die Gottesmutter Maria - wie Nikiaus Largier
meint (vgl. MEW II, 747) -, die nach Eckhart die Reinform der Verwirklichung der Martha
ist, führt der Meister in der Predigt Q 86 über Martha und Maria im Licht der lukanischen
Evangeliumsperikope Folgendes aus: „<Auch> Maria ist erst <eine solche> Martha gewesen,
ehe sie <die reife> Maria werden sollte; denn, als sie <noch> zu Füßen unseres Herrn saß, da

war sie <noch> nicht <die wahre> Maria; wohl war sie's dem Namen nach; sie war's aber
<noch> nicht in ihrem Sein; denn sie saß <noch> im Wohlgefühl und in süßer Empfindung
und war erst in die Schule genommen und lernte leben. Martha aber stand ganz wesenhaft
da, daher sprach sie: .Herr, heiß sie aufstehen', als hätte sie sagen wollen: .Herr, ich möchte
gern, dass sie nicht da säße um des Wohlgefühls willen, ich wünschte <vielmehr>, dass sie
leben lernte, auf dass sie es <= das Leben> wesenhaft zu eigen hätte.'" (MEW II, 227,21-32). -
Eckharts Interesse an der Martha-Auslegung hat Dietmar Mieth die These aufstellen lassen:
„Eckhart hat hier nicht der Bibel widersprochen, sondern er hat eine Auslegung, wie sie
zuletzt bei Albertus Magnus zu beobachten ist, weiter geführt, die den Marthatadel
abschwächte und das Lob für Martha ergänzte" (MIETH, Dietmar: Predigt 86: .Intravit Jesus in
quoddam castellum', in: STEER Georg/STURLESE Loris [Hgg.]: Lectura Eckhardi. Predigten
Meister Eckharts von Fachgelehrten gelesen und gedeutet, Bd. 2. Stuttgart: Kohlhammer 2003,
139_175. hier 164).

25 FLASCH, Kurt: Predigt 6: ,Iusti vivent in aeternum', in: Lectura Eckhardi, Bd. 2, 29-51,
hier 51. Was Flasch als „gleichwesentlich" bezeichnet, bedarf zwingend der Erläuterung. Eckhart

kommt gegen Ende der Predigt Q 6 auf den Unterschied von Einheit und Gleichheit zu
sprechen: Die Selbstmitteilung des Wesens Gottes an den Menschen eröffnet dem Menschen



52 Johannes Schelhas

als die Liebe, die ein Mensch praktiziert (vgl. II, 435,25h). Abgeschiedenheit
ist Approximativ des Seins, die sich zum Sein verhält wie rötlich zu

rot. Was begrifflich mit Abgeschiedenheit bezeichnet wird, lässt sich mit
Eckhart positiv indes nur schwer bestimmen: Abgeschiedenheit ist
Ausdruck des Stehens, Verweilens und Lebens des Menschen im Sein. Sie ist
Ausdruck einer gewissen Gottunmittelbarkeit des Menschen. Sie bedeutet
die Schärfung der vernünftigen Urteilskraft des Menschen über Mensch
und Dinge in der Ausrichtung auf die göttliche Autorität.26 Sie ist ontische
Reinheit, Klarheit und Entschiedenheit in Bezug auf Gott, die im Leben ein
entsprechendes ethisches Verhalten mit sich bringt. Sie stimmt grundlegend

mit der ignatianischen Indifferenz überein. Sie bezeichnet das

geschöpfliche Maß an größtmöglicher Realisierung der irdischen Tugenden.
Sie ist das Antonym zu Egoismus und Eigenliebe (nicht: Selbstliebe) und
Tod. Abgeschiedenheit faltet alle Lebensvollzüge des Menschen in Gott
ein. Sie ist eine Offenbarung der Weisheit Gottes.

c) Gleichheit von leben und geben

Die der substanziellen Form „Leben" angemessene menschliche Tätigkeit
ist das Geben. Leben und geben kann Eckhart geradezu identifizieren und
synonym verwenden. Ein drittes Element des Begriffs Leben lässt sich folglich

am Zusammenhang von Leben und Geben ablesen. Die Darlegungen
des Theologen in der Predigt Q 6 ,Iusti vivent in aeternum' und in der Predigt

Q 39 Justus in perpetuum vivet et apud dominum est merces eius
etc.'27 sollen in Hinsicht auf die aufgestellte These über das Leben erörtert
werden.

Leben haben und im Leben stehen die Gerechten, wobei im Leben stehen

bedeutet: im Leben sein. Gerechtigkeit ist eine vorzügliche Tugend
des irdischen Lebens. Der Meister macht menschliche Gerechtigkeit am
Geben fest. Um gerecht zu sein, muss ein Mensch einem jeden geben, was
sein ist: Gott die Ehre, den Engeln und Heiligen im Himmel die Freude,
den Verstorbenen im Fegefeuer die Hilfe der Gebete und den auf Erden Le-

- Eckhart zufolge - die wesenhafte Einheit mit Gott. In der geistigen, sakramentalen
Wandlung des Menschen in den dreipersonalen Gott hinein wird der Mensch „Eines" mit
Gott: eins mit dem Leben Gottes, eins mit dem Wesen Gottes und eins mit dem Sein Gottes.
Der Mensch wird gleichwohl infolge seiner metaphysischen Umformung Gott nicht gleich.
Nur die drei Personen Gottes sind in ihrer Einheit auch „Gleiches" - gleich, d.h.
unterschiedslos (vgl. MEW I, 85,11-22; 83,nf.).

26 In den .Reden der Unterweisung' Traktat 2), c. 6, beschreibt Eckhart das Leben in
actu folgendermaßen: „Der Mensch soll Gott in allen Dingen ergreifen und soll sein Gemüt
daran gewöhnen, Gott allzeit gegenwärtig zu haben im Gemüt und im Streben und in der
Liebe. Achte darauf, wie du deinem Gott zugekehrt bist, wenn du in der Kirche bist oder in
der Zelle: diese selbe Gestimmtheit behalte und trage sie unter die Menge und in die Unruhe
und in die Ungleichheit" (MEW II, 347,18-24).

27 Die Predigt Q 6, in: MEW I, 76-87; die Predigt Q 39, in: MEW I, 420-427.



Dieses Leben gibt zu denken 53

benden „Förderung und <gutes Beispiels-,, (I, 79,8; vgl. 77,9-12). Über das
Ehren Gottes führt Eckhart aus:

Diejenigen ehren Gott, die

„aus sich selbst gänzlich ausgegangen sind und des Ihrigen ganz und gar
nichts suchen in irgendwelchen Dingen, was immer es sei, weder Großes
noch Kleines; die auf nichts unter sich noch über sich noch neben sich noch
an sich sehen; die nicht nach Gut noch Ehre noch Gemach noch Lust noch
Nutzen noch Innigkeit noch Heiligkeit noch Lohn noch Himmelreich trachten

und sich alles dieses entäußert haben, alles Ihrigen, - von diesen Leute
hat Gott Ehre, und die ehren Gott im eigentlichen Sinne und geben ihm, was
sein ist" (I, 77,13-22).

Indem ein Mensch Gott ehrt, realisiert er Leben. An der Weisung zur
Verwirklichung des ersten Gebots erschließt Eckhart den Begriff des Lebens.
Für den Menschen bedeutet Leben konkret den Vollzug seiner Selbsttranszendenz.

Sie gelingt dem Menschen in dem Maß, wie er sich des „eigenen
Willens" entäußert und „alle Dinge von Gott als gleich" hinnimmt (I,
79,i5;iof.). Dies ist der Exodus aus dem Schein-Leben ins Leben. Immer
wenn ein Mensch seinen Weg des Lebens sucht und aufbricht und den
Weg des Lebens geht, gibt er Gott die Ehre. Eckhart hebt Leben von
Besitzenwollen und Habenwollen ab. Willensschwankungen sind ebenfalls
dem Leben abträglich. Sie sind auch der Gerechtigkeit fremd, die der Meister

als Gleichmut gegenüber Mensch und Dingen bezeichnet (vgl. I, 81,3L).
Selbst Gott darf der Mensch nicht haben, nicht besitzen wollen. Der
Wunsch, Gott zu bestimmen und zu besitzen, steht der eckhartschen
Abgeschiedenheit diametral entgegen. Leben hingegen bedeutet für ihn:
„nichts" haben, vielmehr (eins mit) Gott „sein" und um der anderen
Menschen willen geben bzw. sich geben. Dass der Mensch im Wesentlichen
nicht um seiner selbst willen, sondern vor allem um des anderen
Menschen willen gibt und sich gibt, macht Eckhart an den Heiligen fest. Sie,
die im Himmel sind, bekommen durch Menschen, die im irdischen Leben
stehen, „große Lust" und „unaussprechliche Freude" (I, 77,2Öf.) zum Geben
und Leben.

Eckharts ontisch-anthropologische Deutung des Gottehrens liest sich
wie eine verdeckte Anspielung auf die kenotischen Schriftaussagen Phil
2,6-8 und 2 Kor 8,9: Urbild von Leben und Geben ist Jesus Christus. Die
intentionale Einheit und die intentionale Gleichheit von Leben und Geben
ist im Vollzug des menschlichen Lebens latent ablesbar. Dies ist am Leben
Jesu offenkundig ablesbar.

d) Die Gotteinheit irdischen Lebens

Der Gedanke der intentionalen Gleichheit von leben und geben wird der
Vernunft auf der Grundlage der göttlichen Form des Lebens einsichtig.
Eckhart baut das Verständnis der Einheit des irdischen Lebens mit Gott in-



54 Johannes Schelhas

nerhalb der Predigt Q 6 noch aus. Die mit den Gesetzen der Logik gerade
nicht verstehbare göttliche Qualität des irdischen Lebens der Menschen
erfasst er unter dem gespreizt klingenden Diktum des „ohne Warum" (I,
87,28). Das irdische Leben ist eine Einübung in das „kein Warum" (421,26).

Ein Mensch lebt um des Lebens willen; er lebt, ohne zu wissen, warum
er lebt; er begehrt das Leben um des Lebens willen (vgl. 81,25-28). Leben
strömt „unvermittelt von Gott in die Seele" ein (8i,3of.). Diese Bewegung
von Leben Gottes bringt im Menschen den Willen zum Leben hervor (vgl.
81,32). Dies führt den Prediger zu der Spitzenaussage: „Gottes Sein ist mein
Leben" (8i,32f.). Hier belegt der Theologe die Einheit des Lebens von Gott
und Mensch (vgl. 83,36-85,1). Ein viertes Element des Begriffs Leben soll
an der Auffassung Eckharts festgemacht werden, wonach Leben nicht kausal,

also nicht nach der Art eines Verursachungsverhältnisses, verstehbar
ist.

Der Prediger ermahnt seine Zuhörerinnen: Sie sollen „nicht dienen
noch wirken um irgendein Warum" (I, 87,3L). Sie sollen vielmehr dienen
und wirken, weil sowohl Gott und Mensch als auch Mensch und Mensch
„eins" sind (87,10). Immer ist Einheit die Grundlage der Fruchtbarkeit, in
der die Aktion konkret Gestalt annimmt. Ein Warum hingegen - das Denken

gemäß Ursache und Wirkung - insinuiert Differenz, Trennung und
Zweiheit. Dies ist „unrecht" (87,13). „Das Wirken und das Werden" als
Termini, die Leben beschreiben, sind „eins" (87,15). Die jeweils größer gedachte

Einheit transzendiert die Differenz, die aus der Unterscheidung von
zwei Komponenten wie Ursache und Wirkung herrührt. Dichotomes Denken

wird dem Gedanken der Einheit niemals gerecht.28 In bildhaft-anschaulicher

Rede führt der Prediger die Einheit betonend aus:

„Wenn der Zimmermann nicht wirkt, wird auch das Haus nicht. Wo die Axt
ruht, ruht auch das Werden. Gott und ich, wir sind eins in solchem Wirken;
er wirkt, und ich werde. Das Feuer verwandelt in sich, was ihm zugeführt
wird, und dies wird zu seiner Natur. Nicht das Holz verwandelt das Feuer in
sich, vielmehr verwandelt das Feuer das Holz in sich. So auch werden wir in
Gott verwandelt, so dass wir ihn erkennen werden, wie er ist <1 Joh. 3,2>„
(87,15-23).

Im Licht der eucharistischen Wandlung hebt Meister Eckhart auf die
Wandlung des gesamten Lebens des Menschen ab (vgl. 85,11-20). Letztere
reflektiert die Sakramententheologie als Folge der ersteren. Die Wandlung
stellt den Menschen auf den Weg, der das Geschöpf in actu zur Einheit mit
Gott führt. Solche Einheit findet das Ziel und den Abschluss ihrer Verwirk-

28 Ein Sinnspruch des Dichters Angelus SlLESIUS Johannes Schettler) (1624-1677)
beschreibt das mit „Ohne warumb" Gemeinte poetisch folgendermaßen: „Die Ros' ist ohn wa-
rumb / sie bluehet weil sie bluehet / Sie achtt nicht jhrer selbst / fragt nicht ob man sie si-
het" (DERS.: Cherubinischer Wandersmann. Kritische Ausgabe, hg. v. Louise Gnädinger. Stuttgart

1984/2000 Reclam Universal-Bibliothek 8006), hier 1, 289 [Seite 69]).



Dieses Leben gibt zu denken 55

lichung erst am Jüngsten Tag. Ein Mensch realisiert seine Transfiguration
im irdischen Leben immer nur approximativ. Es ermöglicht ihm, göttlich
(gottähnlich), aber nicht gottgleich (wie Gott) sich zu sich selbst, zu anderen

und zu Gott zu verhalten. Es gibt eine Gott-Mensch-Einheit, in der ein
Mensch Gott zu seinem „Eigen" (87,3) empfängt, jedoch keine Gott-
Mensch-Gleichheit: „Wer das Dasein und mit ihm die menschliche Existenz

nicht aus sich selbst, sondern einzig aus Gott heraus verstehen will -
und das ist wahrlich eines christlichen Denkers würdig -, der rückt Gott
und Mensch zusammen."2'

Eine Manifestation der Einheit mit Gott im irdischen Leben ist jene
Tugend, in der ein Mensch die Dinge vor Gott als „gleich" (I, 79,11) resp.
„gleich<mütig>„ (81,4) hinnimmt. Wer dies tut, hat die Gerechtigkeit
verwirklicht (vgl. 81,3f.; 83,10-23). In Gerechtigkeit - so führt Eckhart in der
Predigt Q 39 aus - gebiert der Gerechte Gott (vgl. 421,10), indem ein
Mensch die Tugenden und Werke der Gerechtigkeit wirkt.

Kausalität ist für Eckhart kein hermeneutisches Gesetz oder Prinzip zur
philosophisch-theologischen Erklärung von Leben. Was kausal erklärt werden

kann, nivelliert den metaphysischen Grund des Lebens: die Einheit
des irdischen Lebens mit Gott. Das Warum verdirbt das Leben (vgl. 423,1),
weil es „außerhalb des Seins", also „Akzidens", ist (427,31).3° Es ist Eckhart
zufolge nicht möglich, Verursachungsverhältnisse nach Art einer Metaba-
sis auf das Sein und auf Gott zu applizieren. Die denkbare Ähnlichkeit
wird in einer stets größeren Unähnlichkeit überstiegen.31 Dies schmälert
das irdische Leben nicht; im Gegenteil: Die je größere Unähnlichkeit
erhöht dessen geistige Qualität und bindet es in paradoxer, eckhart-spezifischer

Gleichheit (vgl. I, 83,10-12) und philosophisch-theologischer Einheit
in Gott ein. Leben ist unter dieser Rücksicht „Vehikel der Ewigkeit"32- Eck-
harts kausal nicht erklärbares Verständnis von Einheit des irdischen Le-

29 RUH: Meister Eckhart, 148.

3° Diese Aussage Eckharts erschließt die Reflexion von Kurt FLASCH über das „ohne
Warum": ,„Leben' und ,Wesen' sind Innenbestimmungen. Sie sehen von allem Äußeren ab.
.Leben' und .Wesen', als solche gedacht, schließen von sich her den Gesichtspunkt aus, sie
seien von außen bewirkt und auf ein ihnen äußeres Ziel hingeordnet" (DERS.: Predigt 39: Justus

in perpetuum vivet', in: STEER Georg/STURLESE Loris [Hgg.]: Lectura Eckhardt. Predigten
Meister Eckharts von Fachgelehrten gelesen und gedeutet, Bd. 3. Stuttgart: Kohlhammer 2008,

33-50, hier 41). FLASCH lässt bei dieser schwergewichtigen Aussage offen, warum dies so ist.
Eckhart wendet sich gegen die Aufteilung der Wirklichkeit in Innen und Außen. Der Gedanke

der Einheit aller Wirklichkeit in Gott verbietet jegliche Zweiteilung, die Innen- und
Außenbestimmungen per definitionem inhäriert.

31 Vgl. dazu die Unähnlichkeitsaussage des Vierten Laterankonzils (1215): „Denn
zwischen dem Schöpfer und dem Geschöpf kann man keine so große Ähnlichkeit feststellen,
dass zwischen ihnen keine noch größere Unähnlichkeit festzustellen wäre. ([Q]uia inter
creatorem et creaturam non potest tanta similitudo notari, quin inter eos maior sit dissi -
militudo notanda.)" (DH 806).

32 HAAS: Aktualität und Normativität Meister Eckharts, 343. Dazu VANNIER: Die Aktualität

von Meister Eckhart, 350-352.



56 Johannes Schelhas

bens mit Gott schließt auch das Denken in den Polen von innen und
außen aus. Das relationale Paar besitzt keine durchschlagende heuristische
Erkenntniskraft.33 Dies gilt ferner hinsichtlich der Polarität von geistlich
und weltlich. Das Denken der Einheit, anders gewendet: Zusammenhänge
des Einen, die Irdisches tangieren, ruhen Eckhart zufolge in Gott. Darin
sind - wie in metaphysischen Kausalitätsaussagen - Göttliches und Menschliches

als komplexe Realität verknüpft, jedoch nicht physisch oder
metaphysisch in der Verkettung von Ursache und Wirkung (die auf
Separation hinauslaufen), sondern als organische Einheit. Zusammenhänge des
Einen können allenfalls logisch nach der Grund-Folge-Relation erklärt
werden. Diesen Aspekt des Denkens von Zusammenhängen bestreitet
Meister Eckhart nicht, wenngleich er auch hierbei die „Grund-los-igkeit",
die Unmittelbarkeit des menschlichen Lebens aufgrund der Einheit von
Gott und Mensch herausstellt.34

Die eckhartschen Aussagen über das irdische Leben lassen sich in der
dogmatisch-theologischen Begriffsbestimmung so zusammenfassen: Leben
ist der fortwährende Vollzug der Einheit von Gott und Mensch im Sein
beziehungsweise in der Existenz. Die Gabe Gottes, die sich als Leben gibt
und ihre Empfänger stets überwältigt, wird dem Menschen in einer ebenso

kontemplativen wie aktiven Lebenspraxis zur Aufgabe. Ein Mensch realisiert

sie in gleichmütiger Haltung und in Gerechtigkeit.

2. Walter Kasper: Leben als Urbestimmung des Menschen im Ruf zur
Tat

Auf der Suche nach einem systematisch-theologischen Begriff von Leben
wende ich mich im zweiten Gang den Schriften Walter Kaspers (geb. 1933)

zu. Wenngleich der katholische Tübinger Dogmatiker - der gleichnamigen
Schule verpflichtet - über das Leben keine Monografie verfasst hat, ist die
Thematik in seinen Publikationen im zweiten Glied allüberall und zu jeder
Zeit präsent. Diese Beobachtung kann an den Schriften des späteren
Bischofs von Rottenburg-Stuttgart und Kardinals der römischen Weltkirche
in der Funktion des Präsidenten des Päpstlichen Rates zur Förderung der
Einheit der Christen und der religiösen Beziehungen zum Judentum sowie
des Emeritus ebenso aufgezeigt werden. Leben ist für Kasper das Grundwort

zur Bezeichnung der ersten Eigenschaft von Gott, Welt und Mensch.
Es gehört wie Licht zu den Urworten der Sprache. Es bezeichnet gleichwohl

mehr als bloß eine Eigenschaft neben anderen Eigenschaften des

primären göttlichen Trägers und der sekundären geschöpflichen Träger

33 Treffend führt PETERSON, Erik: Fragmente (1954/55), in: DERS.: Marginalien zur Theologie

und andere Schriften. Mit einer Einf. v. Barbara Nichtweiß (AS 2). Würzburg: Echter 1995,
141-148, hier 143, darüber aus: „Denn was wir .Innen' nennen, das ist ein ,Außen' für Gott,
und was für uns .äußerlich' ist, das wird ein .Innen' für Gott."

34 Vgl. den Kommentar von Largier, in: MEW I, 747.



Dieses Leben gibt zu denken 57

des Lebens. Leben ist Hauptwort zur Bestimmung von Existenz, Sein und
Handeln.

a) Das Urwort Leben

Walter Kasper hat das als Leben bezeichnete Sein, die als Leben bezeichnete

Existenz des Menschen aufs Engste mit dem Zentralbegriff der
Verkündigung Jesu von Nazaret, dem Reich Gottes, verbunden. In seiner 1974
unter dem Titel „Jesus der Christus" veröffentlichen (heils-)geschichtlich
ausgerichteten Christologie formuliert er die These: „Jesu Botschaft vom
Kommen der Herrschaft Gottes muss also verstanden werden im Horizont
der Menschheitsfrage nach Frieden, Freiheit, Gerechtigkeit und Leben"33.

Der Theologe konstatiert einen theozentrischen Urzusammenhang von
Reich Gottes und Leben. Die These komprimiert die in den biblischen
Schriften breit hervortretende Auffassung, wonach ein Mensch Leben weder

aus sich selbst besitzt noch über es verfügen kann. Das Leben wie die
anderen genannten Güter des Menschen sind in der Welt infolge der
individuellen und sozialen Sünde vielfältig bedroht. Gottes Reich und
Herrschaft allein können den Geschöpfen das Leben geben. Einzig durch Gott
und aufgrund der Großtaten Jesu Christi kann das Leben der Menschen
das Heil Gottes widerspiegeln und das Glück des Menschen voranbringen.

Am Begriff des Lebens, der die Einheit der Wirklichkeit von Gott und
Mensch zu erfassen sucht, macht Kasper die Schnittstelle von Christologie
und Anthropologie fest, wenn er sagt:

„In Jesus Christus wird [...] das Menschsein insgesamt zur Grammatik der
Selbstaussage Gottes. Christologische Aussagen müssen darum immer in
anthropologische Aussagen übersetzbar sein, wie umgekehrt von der Anthropologie

her ein Vorverständnis dessen möglich sein muss, was sich in Jesus

Christus ereignet hat."36

Ereignis und Lehre sind durch, mit und in Jesus von Nazaret, dem Christus
und Sohn Gottes, das Leben. Leben trägt die sakramentliche Signatur Jesu
Christi.37 Kasper hebt im Anschluss an K. Rahner SJ (1904-1984) hervor,

35 Kasper, Walter: Jesus der Christus (GS 3). Freiburg i.Br.: Herder 2007 (mit einem
Vorw. zur Neuausg.) [neue Paginierung], 118; zuvor: Mainz (1974) 12i998. - Eine unter den
Ausführungen zu W. Kasper erweiterte, insgesamt jedoch um die Bearbeitung der gleichnamigen

Thematik bei Meister Eckhart gekürzte Fassung dieses Beitrags findet sich unter dem
Titel: „Das irdische Leben - der Anfang des ewigen Lebens", in: KASPER, Walter/AUGUSTIN,
George (Hgg.): Hoffnung auf das ewige Leben. Kraft zum Handeln heute Theologie im
Dialog 15). Freiburg i.Br.: Herder 2015,105-125.

36 KASPER: Jesus der Christus, 84.
37 Die Sakramentalität Christi kommt in folgender Formulierung Kaspers konzis zum

Ausdruck: „Als das Ursakrament Gottes ist Jesus Christus zugleich das Ursakrament des
Menschen und der Menschheit" (DERS.: Die Kirche als universales Sakrament des Heils [Erst-
veröff. 1984], in: Ders.: Theologie und Kirche, Mainz: Grünewald 1987, 237-254, hier 247).



5« Johannes Schelhas

dass gerade im normalen, profanen Leben des Menschen die Dynamik des
Lebens Jesu Christi in aller Deutlichkeit aufscheint.38

Das Leben ist zudem wie Wind, Atem, Helligkeit und wie Feuer, Wasser,

Luft und Erde „Urdatum" der Geschöpfe. Es bezeichnet wie Kosmos
einen „Urzustand". Größe und Elend, Würde und Bürde des Menschen
stehen als Leben ineinander. Das Leben gibt der Vernunft zu denken. Am
Leben, an seinen Fasern und Materialien, werden die fundamentalen Fragen
des Menschen, die das Wissen, das Tun, die Hoffnung und das Menschsein
betreffen (Kant), gedacht, gestellt, bearbeitet und einer Lösung
zugeführt.39

Licht und Leben sind Urworte der Philosophie und Theologie.40
Eindrucksvoll wird der Zusammenhang im Prolog des Johannesevangeliums
sprachlich nicht nur synchron dargestellt, sondern wie in einem orchestralen

Crescendo entwickelt. Leben und Licht heben sich formal und material
von den empirischen Gegenständen ab. Sie sind von eigener Art. Leben
bezeichnet Lebendigkeit. Diese ist „Geschehen, Selbstbewegung, Selbstvollzug".41

Leben und Lebendigkeit lassen sich am toten Gegenstand nicht
erschließen. Leben im Licht des heilsmittlerischen Werkes Jesu Christi ist
„immer mehr als das rein Biologische; Leben schließt den Menschen und
seine Frage nach dem Leben, nach dem eigentlichen, erfüllten und wahren
Leben ein. Leben verlangt nach dem Licht des Lebens, und dieses Licht ist
ein Wesensmoment am Leben selbst." Die Kohärenz von irdischem und
ewigem Leben des Menschen ist in der folgenden Formulierung treffend
austariert: „Da das Leben aber ständig vom Verfall und vom Tod bedroht
ist, schließt die Frage nach dem wirklichen Leben die Frage nach dem
bleibenden, dem ewigen Leben ein." Das irdische und das postmortale Leben
des Menschen werden auf diese Weise klar unterschieden, jedoch nicht
voneinander geschieden. Das sakramentale Moment verbietet von Taufe
und Eucharistie her42 jegliche Trennung. Kaspers Lebensbegriff steht der

38 Vgl. KASPER: Die Kirche als universales Sakrament des Heils, 252.
39 Kasper führt darüber aus: „Weil die Vernunft die Frage nach dem Einen und Ganzen,

dem Ersten und Letzten stellt, beansprucht der Glaube an Gott als die alles umgreifende und
übergreifende Wirklichkeit den Menschen sogar in ganz besonderer Weise in seiner
Vernunft" (DERS.: Zustimmung zum Denken. Von der Unerlässlichkeit der Metaphysik für die
Sache der Theologie [Erstveröff. 1989], in: Ders.: Theologie und Kirche. Band 2. Mainz: Grünewald

1999,11-27, hier 16).

40 Vgl. KASPER: Jesus der Christus, 388.
41 Hierzu und zum Folgenden: KASPER: Jesus der Christus, 389.
42 Von der Eucharistie ausgehend, die „die Summe des christlichen Heilsmysteriums"

bezeichnet, entwickelt Kasper „Grundlinien einer eucharistischen Spiritualität" des Lebens
und postuliert: „Eine solche eucharistische Spiritualität müsste die innigste Einheit von
Empfangen und Geben, von Kontemplation und Aktion sein. Sie müsste in der Lage sein, die
unheilvollen Gegensätze und Konflikte im gegenwärtigen kirchlichen Leben, Konflikte, die
nicht zuletzt das Verständnis und die Praxis der Eucharistie selbst bedrohen, zu überwinden.

Sie müsste uns befähigen, gottesdienstliche Sammlung und weltliche Sendung als Einheit

zu begreifen" (DERS.: Einheit und Vielfalt der Aspekte der Eucharistie. Zur neuerlichen



Dieses Leben gibt zu denken 59

Dichotomie von irdischer Lebenszeit und ewigem Leben des Menschen

entgegen. Die Überwindung der Dichotomie des Lebens wurde durch die
Neubesinnung innerhalb der Eschatologie möglich, angeregt durch die
Überlegungen von Hans Urs von Balthasar (1905-1988) in den 1950er-
Jahren zur personalen Interpretation der Eschata. Kasper denkt in dieser
Spur. Die römisch-katholische Liturgie bringt die Einheit menschlichen
Lebens in Gott in einer Messoration treffend zum Ausdruck: „Gütiger Gott,
durch das Wirken deiner Gnade schenkst du uns schon auf Erden den
Anfang des ewigen Lebens. Stärke dieses Leben, vollende, was du in uns
begonnen hast, und führe uns hin zu jenem Licht, in dem du selber
wohnst."43 Das letztlich epikletische Gebet artikuliert den Zusammenhang
der anthropologischen Urworte Leben und Licht. Auf die im Denken Kaspers

wesentliche Kohärenz von Liturgie und Leben wird später noch
eingegangen.

Leben betrifft niemals nur den persönlichen, privaten, individuellen
Bereich des Menschen. Kasper wird nicht müde zu betonen, dass dem Leben
des Menschen stets eine öffentliche und politische Dimension zukommt,
worin sich irdisches Leben jedoch nicht erschöpft. Denn die Freiheit eines
Einzelnen ist stets mit der Freiheit des nächsten und der anderen
Menschen verflochten. Beide geschöpflichen Freiheiten stehen der Freiheit
Gottes dialogisch gegenüber. Der vielfältige Vollzug des menschlichen
Lebens geht mit einer Vielzahl sinnvoller Lebensmöglichkeiten einher und
setzt eine komplexe Ordnung des Lebens voraus. Den Zusammenhang von
Praxis und Ordnung weist Kasper am altorientalischen Hirten- und
Königsmotiv auf, das die Frage nach einer vernünftigen Lebensordnung zu
klären vorgibt. Diesen Zusammenhang findet der Theologe mutatis mutandis

im Leben Jesu von Neuem.44 In der Welt von heute gelten Subsidiarität
und Solidarität als signifikante Kennzeichen einer erfüllten Praxis menschlichen

Lebens. Sie heben die „alte Unterscheidung zwischen natürlichem
und übernatürlichem Bereich, zwischen christlichem Heil und
gesellschaftlichem Wohl"« nicht auf, die integral am vollzogenen Leben des
Menschen getroffen wird. Beide Kennzeichen erschließen sich dem
Theologen, der im Horizont neuzeitlich gedachter Freiheit nach dem „Modell
der Korrelation und der Analogie [...] Autonomie als Gleichnis von Theo-
nomie" integrativ versteht.46 Indem ein Mensch im subsidiarischen und

Diskussion um Grundgestalt und Grundsinn der Eucharistie [Erstveröff. 1985], in: DERS.: Theologie

und Kirche, 300-320, hier 318; 320).
43 Messbuch. Für die Bistümer des deutschen Sprachgebietes. Authentische Ausgabe für

den liturgischen Gebrauch. Kleinausgabe (1975). 2. Auflage Freiburg i.Br.: Herder 1988
(gemäß Editio typica altera des Missale Romanum, 2i974), 297.

44 Vgl. KASPER: Jesus der Christus, 392-395.
45 Kasper, Walter: Autonomie und Theonomie. Zur Ortsbestimmung des Christentums in

der modernen Welt (Erstveröff. 1980), in: DERS.: Theologie und Kirche, 149-175, hier 168.

46 KASPER: Autonomie und Theonomie, 170; vgl. 170-175.



6o Johannes Schelhas

solidarischen Handeln die Chancen und Grenzen sowohl der Natur als
auch der Kultur von Mensch und Schöpfung anerkennt, erweist er dem
Leben den angemessenen „vernünftigen Gottesdienst" (Rom 12,1). Zugleich
bezeugt der Mensch darin die Hoffnung als den Grund und Sinn des Glaubens

(vgl. 1 Petr 3,15), der dem menschlichen Leben ein unauslöschliches
Gepräge verleiht.47

b) Ein Synonym: das lebendige Evangelium in der Kirche

Wie Reich Gottes ist auch Evangelium eine materiale Bestimmung von
Leben. Was Leben der Sache und dem Begriff nach bezeichnet, verlangt
Kasper zufolge eine glaubhafte Deutung, die vom Geheimnis des Lebens
Jesu her ihre Linien ins Leben von Mensch und Welt zieht. In seinen 2009
unter dem Titel „Neue Evangelisierung als theologische, pastorale und
geistliche Herausforderung" veröffentlichten Überlegungen zur Inkulturation

des Evangeliums in der Kirche der Welt dieser Zeit postuliert Kardinal
Kasper eine „[cjhristologische Konzentration" dessen, was die christliche
Theologie mit Leben bezeichnet.48 Denen, die mit der Glaubensverkündigung

befasst sind, rät er, die Gott in Jesus Christus suchenden Menschen
nicht so sehr mit Themen des Augenblicks wie Ablass, Engel, Erscheinungen

des Heiligen und Wunder von Menschen nebst deren Aufweisen sowie
ähnlichen Themen zu befassen, sondern sie insbesondere mit dem christo-
logischen Mittelpunkt und von diesem ausgehend mit den Wegen der
Menschen zu diesem hin und neu zum Glauben an den dreieinen Gott
heranzuführen. Dies gelingt umso überzeugender, je mehr die Verkündiger

nach dem Gesetz der Reduktion der Komplexität die Relevanz der Themen

für den Lebensalltag der Menschen aufschließen. Die Gesandten
verhelfen damit dem Evangelium Gottes zu seiner heutigen lichtvollen Gestalt
im Leben des Menschen. Indem die Verkündiger dem Menschen Leben be-
wusst machen, deuten und es zur Feier in den Sakramenten des Glaubens
und Sakramentalien der Kirche zu Gott heranführend, bereiten sie einen
Menschen zu dessen zweiter, eschatologischer Geburt vor (vgl. Joh 3,3),

evangelisieren sie neu5°. Die Themen des Augenblicks erlangen ihren ver-

47 Zum Zusammenhang der beiden Schriftaussagen: KASPER: Zustimmung zum Denken, 15.
48 KASPER, Walter: Neue Evangelisierung als theologische, pastorale und geistliche

Herausforderung, in: DERS.: Das Evangelium Jesu Christi (GS 5). Freiburg i.Br.: Herder 2009,
245-317, hier 293.

49 Die Kohärenz von Leben, Deuten und Feiern wird reflektiert bei SAUER, Ralph: Die
Kunst, Gott zu feiern. Liturgie wiederentdecken und einüben. München: Kösel 1996.

5° In exponierter Weise werden die Zeugen dem Leben gerecht. KASPER führt dazu aus:
„So ist Evangelisierung nicht primär eine Sache der Organisation und Administration,
sondern des persönlichen Zeugnisses (papxupia), des Zeugnisses des Wortes wie des Zeugnisses
des Lebens. Evangelisierung hat eine zeugnishafte, eine martyrologische Gestalt" (DERS.:

Neue Evangelisierung als theologische, pastorale und geistliche Herausforderung, 264).



Dieses Leben gibt zu denken 61

nünftigen Glaubensinhalt in der wahrheitsgetreuen Hinordnung auf Jesus
Christus, in dem die Fülle aller Schätze des Lebens gründet.

Leben besagt nicht zuerst die Anwendung der Lehre des Evangeliums,
die indes nicht im Buchstaben, sondern im Geist des Evangeliums und
nicht im Buch, sondern in den Herzen der Menschen ihr Ziel findet. Leben
bedeutet vielmehr das Geschehen und Sichereignen der lebendigen
Überlieferung Jesu Christi zum Zweck des Aggiornamento als „lebendige Kunde"51

in Kirche und Welt.52 Kasper, dem der eschatologisch unterfasste
Zusammenhang von Evangelium und Leben seit seinen frühen Publikationen
vor Augen steht55, bezeichnet das Evangelium als „ein nomen actionis" des
Lebens.54 Das Evangelium bewirkt Leben. Es fördert das geistige Wachstum

des Lebens. Das Evangelium bringt Glaube und Leben im Menschen
zur Einheit der Form. Es lässt das Bild Jesu Christi im Menschen in seiner
reifen irdischen Gestalt erstehen.

Die Kraft und Macht des göttlichen Lebens transzendiert die irdischen
Grenzen der Kirche. Das Leben „als die unverfügbar verfügende Macht
über der Kirche"55 fungiert in der göttlich und menschlich, heilig und sündig

verfassten Kirche als ein Spiegel Gottes. Gott gibt sich dem Menschen,
der Kirche, der Welt als Leben. Dieses Leben wäre in Jesus Christus gar
nicht endgültig in der Welt angekommen, sondern gleichsam ins Leere

gegangen, würde es nicht vom Menschen im Glauben angenommen und
bezeugt. Bereits das irdische Leben der Menschen in der Gemeinschaft der
Glaubenden, der Kirche, ist somit ein bedeutsames Element des Lebens
Gottes selbst. In der Kirche und durch die Kirche kommt Leben, irdisches
Leben, zu seiner Bestimmung und auf den Weg an sein Ziel.56

Wie das Leben das Herz des Menschen nicht übergeht, so schaltet es

auch den Verstand nicht aus. Es kommt auch nicht ohne Einwilligung des
Menschen beim Menschen an. Das Leben respektiert die Freiheit des
Menschen.57 Strahlen des Lebens vermehrt der Urheber des Lebens und

51 KASPER, Walter: Dogma unter dem Wort Gottes. Mainz: Grünewald 1965, 84.
52 Zum Zusammenhang von Ereignis und Lehre: KASPER: Neue Evangelisierung als theologische,

pastorale und geistliche Herausforderung, 261-263.
53 Vgl. die 1965 in Dogma unter dem Wort Gottes, 84-98 vorgelegte christologisch-pneu-

matologische Bestimmung irdischen Lebens: Leben ist das lebendige Evangelium in der Kirche.

54 KASPER: Neue Evangelisierung als theologische, pastorale und geistliche Herausforderung,

261. Er fahrt in seinem Beitrag aus dem Jahr 2009 fort: Das Evangelium ist etwas,
„das geschieht und das sich geschichtlich ereignet. Es ist im Heiligen Geist ergehendes, sich
geschichtlich ereignendes, wirksames Wort, welches, das was es bezeichnet, auch bewirkt
(Hebr 4,i2f.). Sprachphilosophisch könnte man von einer performativen Sprachhandlung
sprechen" (ebd.).

55 KASPER: Dogma unter dem Wort Gottes, 97h
56 Vgl. KASPER, Walter: Die Kirche als Ort der Wahrheit (erstmals 1987), in: Ders.: Theologie

und Kirche, 255-271, hier 264.
57 Vgl. KASPER: Neue Evangelisierung als theologische, pastorale und geistliche Herausforderung,

256.



62 Johannes Schelhas

richtet sie auf die Schatten des Todes in der Welt. Die Gabe des Lebens
wird dem Menschen zur Aufgabe. Die Aufgabe besteht darin, das Leben
weiterzugeben und eine Kultur des Lebens aufzubauen. Dies gebietet
bereits der Auftrag an die Menschheit, den der Schöpfer mit der
Schöpfung im Anfang gegeben hat; der zivilen bürgerlichen Gesellschaft
und dem freiheitlich säkularisiertem Staat obliegt es in der modernen
Welt, das Mandat des Menschen zu schützen.58

c) Leben als Matrix der Verbindung von Theorie und Praxis

Der Aufweis der Vernünftigkeit christlicher Theologie ist für das Denken
Kaspers eine Herausforderung, der er sich in seinen Publikationen immer
stellt. Am Verhältnis von Theorie und Praxis, das er näher untersucht,
befragt der Theologe das irdische Leben der Menschen. Was viele
Wissenschaftler als Selbstverständlichkeit erachten, was sie über das oft
schwierige Miteinander oder Nebeneinanderher von Theorie und Praxis
denken, aber häufig nicht sagen, spricht Kasper so aus: „Im durchschnittlichen

Verständnis versteht man das Verhältnis von Theorie und Praxis als
Verhältnis zwischen gelebtem Leben und abstrakten Ideen."59 Gleichwohl
kommen Leben und Praxis nicht ohne die Theorie aus.60 Das Leben ist also
das Anwendungsfeld der Ideen im Konkreten. Die Struktur des Lebens

partizipiert an der Struktur der Kirche: Das irdische Leben „ist zugleich
heilig und stets der Reinigung bedürftig"6'. In der Konkretheit des Lebens
können die Ideen verifiziert oder falsifiziert werden. Hier muss die „Schau"
erfolgen - oder es gibt die Idee nicht. Die Forderung ist nur scheinbar
naiv. Theorien, die die Wissenschaft erhebt, kommen immer erst
nachträglich im Bewusstsein auf und suchen ihre Plausibilitäten. Erst wenn
eine bestimmte Praxis zum Problem geworden ist, wenn sie der
Unterscheidung bedarf, Klärung sowie Abstützung sucht und nach größerer
Einsicht verlangt, werden die Voraussetzungen, Normen und Kriterien dieser

Praxis des Lebens reflektiert. Dabei verhält es sich in der Regel so:
Bemüht sich eine Praxis um Identität, droht sie ihre Relevanz zu verlieren;

58 Vgl. KASPER: Neue Evangelisierung als theologische, pastorale und geistliche
Herausforderung, 308-310.

59 Kasper, Walter: Die Wissenschaftspraxis der Theologie, in: HFTh2 Bd. 4 (2000) 185-
214, hier 185 '1988, 242-277).

60 Eine „theorielose Beschwörung der Praxis" ist nach einem Wort Kaspers aus seiner
Tübinger Abschiedsvorlesung vom 06.06.1989 unvernünftig. Sie „trüge [...] das Stigma des

Gewalttätigen und des Irrationalen an sich; sie müsste sich den Vorwurf der Aufklärungsscheu

gefallen lassen. Ein solcher emotionaler Aufstand nicht nur gegen die neuzeitliche
Aufklärung, sondern gegen den Logos der gesamten abendländischen Tradition ist im
Zeichen der Postmoderne voll im Gange" (DERS.: Zustimmung zum Denken, 15).

61 Lumen gentium Art. 8,3. Andernorts appliziert Kasper die Aussage über die Struktur
der Kirche auf die Struktur des Dogmas (DERS.: Dogma/Dogmenentwicklung, in: NHThG Bd.
1 [1991] 292-309, hier 303).



Dieses Leben gibt zu denken 63

bemüht sie sich hingegen um Relevanz, droht sie ihre Identität
preiszugeben.62

Was für jede Wissenschaft gilt, gilt mutatis mutandis ebenso für die
theologische Wissenschaft: Die Realität Leben sucht Deutung und macht
Reflexion erforderlich. Die Intelligibilität des Glaubensaktes ist der Grund
für das Vermögen des Lebens nach Selbstvergewisserung im theologischen
Denken. Das Leben im Glauben bzw. der gelebte Glaube wird mehr in der
Praxis des Glaubens als in seinen Lehraussagen dargestellt.63 Der Wert,
den die letzteren in sich tragen, wird nirgend anders als im Leben eines
Menschen bekannt. Im Leben wird die Lehre gleichsam auf den Leuchter
gestellt. Wo sich die Verkündigung der Kirche dem Leben der Glaubenden
zuwendet, wird die Lehre in Richtung auf den Mittelpunkt der Offenbarung

Gottes und des Glaubens der Menschen ausgerichtet, angewandt und
tiefer erkannt. Das irdische Leben des Menschen avanciert damit zum Ort
des Nachweises und der Akzeptanz der Lehre. Wenn jedoch das Leben
über einen längeren Zeitraum hinweg einer Lehre, sofern sie das Vorletzte
des Menschen betrifft, gar nicht mehr Aufmerksamkeit entgegenbringen
und keinerlei vernünftige Einsicht mehr gewähren kann, wird die Lehre
selbst kritisch geprüft werden müssen. Wenn das Leben des Menschen den
Glauben nicht mehr formen, tragen und vermitteln kann, wird dem Glauben

der Kirche Schaden zugefügt.64 Kasper65 verweist in diesem
Zusammenhang auf das Zweite Vaticanum, das in Dei Verbum Art. 8,1 formuliert:
„So führt die Kirche in Lehre, Leben und Kult durch die Zeiten weiter und
übermittelt allen Geschlechtern alles, was sie selber ist, alles, was sie

glaubt." Es ist dem Theologen, Bischof und Kardinal ein schwergewichtiges
seelsorgerisches Anliegen, dass der reflektierte Glaube, nicht Machbarkeit
noch Anpassung noch Berechnung noch ein schein-eiliger Geist der
Ökumene noch das strukturelle Kalkül pastoraler Neugestaltung das Leben der
Menschen in der Kirche/Gemeinde sowie die Theologie trägt.66

62 Vgl. KASPER: Jesus der Christus, 37.
63 W. Kasper merkt dazu an: „Das Wort Gottes bewahren heißt vor allem, es in die Tat

(action) umsetzen. So sind Dogmen weniger das Ergebnis einer dialektischen Reflexion über
Texte als der Ausdruck einer beständigen und im Leben erprobten Wirklichkeit" (DERS.:

Dogma/Dogmenentwicklung, 305).
64 Dieses Anliegen bestimmt auch die Ausführungen des von der Kongregation für die

Glaubenslehre um der Klarheit der Ehelehre willen abschlägig beschiedenen Vorstoßes zum
Kommunionempfang der wiederverheirateten Geschiedenen: Zur seelsorglichen Begleitung
von Menschen aus zerbrochenen Ehen, Geschiedenen und Wiederverheirateten Geschiedenen.

Einführung, Hirtenwort und Grundsätze. Die Bischöfe der Oberrheinischen Kirchenprovinz

[Sayer, Lehmann und Kasper], Freiburg i.Br. - Mainz - Rottenburg-Stuttgart 1993;
ital.: Accompagnamento pastorale dei divorziati. Vescovi del!' Oberrhein (Germania), in: II
Regno. Quindicinale di Attualita e Documenti 38 (1993) Heft 19, 1. November 1993, 613-622.

65 KASPER: Die Wissenschaftspraxis der Theologie, 185.
66 Dazu KASPER: Dogma unter dem Wort Gottes (1965), 7-12; DERS.: Unsere Gottesbeziehung

angesichts der sich wandelnden Gottesvorstellung (Erstveröff. 1966), in: DERS.: Glaube
und Geschichte. Mainz: Grünewald 1970, 101-119; DERS.: Jesus der Christus (1974), 37-52;



64 Johannes Schelhas

Da - wie bereits aufgezeigt - Leben und Jesus Christus bzw. Leben und
Gott, Leben und Reich Gottes koinzidieren, sind Sein und Bedeutung des

irdischen Lebens unlösbar miteinander verknüpft. Der Inhalt des Lebens
wird folglich im Akt, im Vollzug des Lebens erkannt, die Theorie in der
Praxis. Vollzug und Praxis des Lebens werden sinnlos, wenn sie sich nicht
auf einen Inhalt, eine Faser von Leben beziehen. Das Dilemma, das sich
zwischen einer ontologischen und einer funktionalen Sicht des Lebens
auftut, ist deshalb ein Scheinproblem. Es eröffnet eine Alternative, in die
sich die Theologie nicht hineinmanövrieren lassen darf.67 Theologen werden

das irdische Leben in seiner menschlich-freiheitlichen Konkretheit
von den geistigen Grundlagen her reflektieren. Sie werden die irdischen
„Gestalten" dieses Lebens an den Heiligen (wie Hans Urs von Balthasar
unentwegt gezeigt hat68) und am Urbild des Heiligen und am Heil „in einer
geschichtlich gewordenen Welt"69: an Jesus Christus (wie Walter Kasper
demonstriert hat), ausmessen.

Das Leben der Menschen wird nach der von Kasper herangezogenen
lehrhaften Aussage des letzten Konzils in der Theologie („Lehre") und in
der Liturgie („Kult") der Kirche vielfältig zur Auslegung gebracht.70 Kult
als gefeiertes Leben Gottes und des Menschen sowie Lehre als gedachtes
Leben Gottes und des Menschen dienen dazu, das Leben Gottes auf das

Leben des Menschen zu applizieren. Beide Elemente fördern pastoral die
Darstellung der Einheit des Lebens von Gott und Mensch, die in der
Erkenntnisweise des Glaubens Einsicht ermöglicht.71 Die gedachte theologische

Wissenschaft und die mystagogisch72 gefeierte Liturgie legen auf je
eigene Weise Rechenschaft von der Gottesoffenbarung in Jesus Christus
kraft des Heiligen Geistes ab. Das Leben bildet so die Matrix der

DERS.: Was alles Erkennen übersteigt. Besinnung auf den christlichen Glauben (erstmals
Freiburg i.Br.: Herder 1987), in: DERS.: Das Evangelium Jesu Christi (GS 5). Freiburg i.Br.: Herder
2009, 175-241, hier 175-187; DERS.: Wege der Einheit. Perspektiven für die Ökumene. Freiburg
i.Br.: Herder 2005, 26-48; DERS.: Diener der Freude. Priesterliche Existenz - priesterlicher
Dienst. Freiburg i.Br.: Herder 2007, 143-150; DERS.: Neue Evangelisierung als theologische,
pastorale und geistliche Herausforderung (2009), 245-253.

67 Vgl. KASPER: Jesus der Christus, 52.
68 W. Kasper {Jesus der Christus, 43) weist darauf hin, dass H.U. von Balthasar in seiner

programmatischen Schrift Glaubhaft ist nur Liebe (Einsiedeln: Johannes 1963) die Grenzen
kosmologisch und anthropologisch orientierter Christologien herausgestellt hat.

69 KASPER: Jesus der Christus, 94.
7° Zum Folgenden: KASPER: Die Wissenschaftspraxis der Theologie, 186-188.
71 „Pastoral" und „wissenschaftlich" konvergieren in einer an der Quelle erneuerten

Theologie: „Eine recht verstanden pastoral ausgerichtete Theologie darf jedoch nicht weniger

wissenschaftlich sein, sie muss eher mehr und tiefer wissenschaftlich sein als eine andere
Theologie. Noch genauer miisste man sagen: Der pastorale Charakter der Theologie kann
und muss zum Ausgangspunkt einer erneuerten wissenschaftstheoretischen Grundlegung
gemacht werden" (KASPER: Die Wissenschaftspraxis der Theologie, 188).

72 Zum Verständnis von Mystagogie im Hinblick auf das Leben des Menschen: KASPER:

Neue Evangelisierung als theologische, pastorale und geistliche Herausforderung, 284-287.



Dieses Leben gibt zu denken 65

Glaubensverkündigung und die Matrix der Liturgie in actu. Die Liturgie in
actu als die Liturgie nach der Liturgie, die im Alltag des Lebens realisiert
wird, ratifiziert die im Gottesdienst sakramental vollzogene Liturgie.73
Trotzdem darf die Liturgie nicht allein in ihrer horizontalen und
anthropologischen Dimension verstanden werden. Das Leben in der
Liturgie und ebenfalls das Leben nach der Liturgie sind Verherrlichung
Gottes. Die Befähigung zum Dienst am Leben der Menschen erhält der
Mensch wie eine Mitgift dazu. Unter Anspielung auf die chalkedonische
Formel ergänzt Kasper: „Beides darf nicht getrennt werden und nicht
auseinanderfallen."74 Als Vollzug von der Kommunikation in Gott eröffnet
insbesondere die eucharistische Liturgie dem Menschen die doxologische
Dimension seines Lebens. Die Anbetung des dreieinen Gottes in der Liturgie

der Kirche stiftet seinem Leben pneumatisch-epikletisch75 Sinn. Kasper
möchte diese Dimension dem Menschen unserer Zeit mit folgender
Reminiszenz neu nahebringen: „Deshalb ist es mehr als eine Floskel, wenn
früher (und manchmal auch heute) Theologen ihre Werke mit der
Widmung ,ad maiorem Dei gloriam' versehen."76

Das Leben des Menschen ist zudem der theologische Ort, an dem die
Lehre des Glaubens prozessorientiert, d.h. den Lebensaltern und -phasen
gemäß, ansprechend und gewinnend verkündet wird. Das Leben legt also
selbstredend Rechenschaft von der Logoshaftigkeit der Verkündigung in
Liturgie und Theologie ab. Indem das Leben dies tut, beweist es den Logos
der Verkündigung in Liturgie und Theologie. Der Vollzug des Lebens
erschließt der menschlichen Vernunft dialogisch den Logos der Verkündigung.

Der Logos berührt und begleitet das konkrete menschliche Leben
im Dialog, den er mit dem Menschen eröffnet. Indem der Logos das Leben
der Menschen sowohl individuell als auch sozial verändert, bildet das
Leben, das substanziell eine gemeinschaftlich oder gesellschaftlich verfasste

Personengruppe eint, die Matrix der kirchlichen Gemeinschaft.
Im dreifachen Amt der Kirche, dem Hirten-, Propheten- und Priesteramt,

sind Lehre, Leben und Kult sowie, Kasper zufolge, Theorie, Leben
und Praxis sowie Person, Leben und Gemeinschaft miteinander verflochten.

Stets bildet das Leben - der Prophétie bzw. dem lebendigen Evange-

73 Zur ökumenisch-theologischen Bedeutung der Liturgie des Lebens: KASPER: Wege der
Einheit, 145-148. Dazu auch die am Werk des russischen orthodoxen Theologen Paul Evdoki-
mov (1901-1970) angestellten Überlegungen zur Interferenz von Liturgie und Leben: SCHEL-

HAS, Johannes: Sakrament und Glaube. Eine systematische Verhältnisbestimmung nach P.

Evdokimov und R. Schulte im Hinblick auf den theologischen Begriff des Lebens, in: LebZeug
63 (2008) 264-276, hier 264-269.

74 KASPER: Neue Evangelisierung als theologische, pastorale und geistliche Herausforderung,

265.
75 Dazu KASPER: Einheit und Vielfalt der Aspekte der Eucharistie, 310-313 („Die Eucharistie

als Epiklese").
76 KASPER: Die Wissenschaftspraxis der Theologie, 187.



66 Johannes Schelhas

lium analog - die Matrix der konkreten Erscheinungen und Orte des
Lebens.

d) Durch Nietzsche angefochtenes und herausgefordertes Leben

Mehrfach geht Kasper in seinen Schriften auf die von Blaise Pascal, Jean
Paul und Georg Wilhelm Friedrich Hegel ausgehende Rede vom Tod
Gottes ein. Sie hat im 20. Jahrhundert hinsichtlich des weltweit auftretenden

Phänomens des Atheismus77 eine umfassende Bedeutung erlangt. Dies

zeigt sich global darin, dass als Resultat der Rede vom Tod Gottes die
Negation des Gottes der Philosophen und der Bibel in etlichen Bereichen,
die das Leben der Menschen direkt tangieren, und zwar nicht bloß an
dessen biologischem Anfang und Ende, einen „tödliche[n] Konflikt"78
ausgelöst hat. Das Absehen von Gott wirkt sich substanziell auf das Ethos der
menschlichen Gemeinschaft und auf die Normen aus, die in der zivilen
Gesellschaft Geltung erlangen.

Der deutsche Philosoph Friedrich Nietzsche (1844-1900) - während seiner

gesunden Lebensphase ziemlich unbeachtet geblieben, welche zu
Beginn des Jahres 1889 abrupt endete, als er dem Wahnsinn verfiel - hat den
Tod Gottes79 als „das größte neuere Ereignis"80 bezeichnet. Er hat mit seiner

These das Leben philosophisch aus den Angeln gehoben.8' Der Tod
Gottes macht uns, so Nietzsche, zu Gottesmördern. Kasper stellt die

77 Dazu KERN, Walter/KASPER, Walter: Atheismus und Gottesverborgenheit, in: CGG 22.

Freiburg i.Br.: Herder 1982, 5-57, hier 32-52 der Beitrag Kaspers u.d.T. „Atheismus und
Gottes Verborgenheit in theologischer Sicht"; DERS.: Der Gott Jesu Christi (GS 4). Freiburg
i.Br.: Herder 2008 (mit einem Vorw. zur Neuausg.) [neue Paginierung], 78-108, darin bes.
das Nietzsche-Kapitel 97-106; zuvor: Mainz (1982) "1983.

78 KASPER: Atheismus und Gottes Verborgenheit in theologischer Sicht, 50.
79 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Die fröhliche Wissenschaft, III, Nr. 125 (KSA 3, 480-482).

Die Werke NIETZSCHES, Friedrich: Kritische Studienausgabe in 15 Bänden [Sigel: KSA], München

1980; Neuausg. 1999 in mehreren Aufl. (auf der Grundlage der Kritischen Gesamtausgabe,

hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin/New York 1967-1977 und 2i988
durchg.).

80 NIETZSCHE: Die fröhliche Wissenschaft, V, Nr. 343 (KSA 3, 573).
81 In der Formulierung KASPERS: „Sein Argument gegen das Christentum ist weniger der

Verstand als das Leben" (DERS.: Der Gott Jesu Christi, 97). Er expliziert andernorts: Das
vieldeutige Wort Nietzsches vom Tod Gottes „will ja nicht sagen, Gott sei in einem
lebensgeschichtlichen Sinn gestorben, was in sich eine unsinnige Aussage wäre. Man will damit auch
nicht sagen, dass Gott nicht ,ist', denn die Behauptung der Nichtexistenz Gottes ist streng
genommen ebenso wenig beweisbar wie die entgegengesetzte Behauptung seiner Existenz.
Gemeint ist mit der Rede vom Tod Gottes vielmehr, dass Gott insofern tot ist, als vom Glauben

an ihn keine Impulse ausgehen, welche das Leben und die Geschichte bestimmen, dass

er nicht mehr lebendig in unserem Leben gegenwärtig ist und dass die Aussagen des Glaubens

nicht mehr die wirklichen Probleme und Erfahrungen der Menschen treffen" (DERS.:

Einführung in den Glauben [erstmals Mainz 1972], in: DERS.: Das Evangelium Jesu Christi [GS

5]. Freiburg i.Br.: Herder 2009, 15-172, hier 18). - Im Fokus meiner Ausführungen in diesem
Unterpunkt stehen ausgewählte Aspekte der Nietzsche-Interpretation Kaspers, die auf ein
tieferes Verständnis des Lebens abheben.



Dieses Leben gibt zu denken 67

Bedeutung heraus, die Nietzsche der Vorstellung vom Tod Gottes - als
heitere Feststellung formuliert82 - für das irdische Leben des Menschen
beimisst, wenn er Nietzsches Zarathustra mit folgenden Worten zitiert:
„Was ist Liebe? Was ist Schöpfung? Was ist Sehnsucht? Was ist Stern? - so

fragt der letzte Mensch und blinzelt. Die Erde ist dann klein geworden,
und auf ihr hüpft der letzte Mensch, der Alles klein macht. Sein
Geschlecht ist unaustilgbar, wie der Erdfloh; der letzte Mensch lebt am
längsten."83 Der letzte Mensch Nietzsches hat für die großen Fragen der
Menschheit nur noch ein Blinzeln übrig. Ohne Gott ist der Mensch von
Grund auf deformiert; die Fähigkeit zu sehen degeneriert zum Blinzeln;
theologisch gewendet: Das Antlitz des Menschen wird durch körperliche
Spannungen und durch die Laster entstellt. Die natürliche Schönheit
vergeht infolge der Ursünde des Menschen. Dessen Schicksal schildert
Zarathustra folgendermaßen: „Kein Hirt und Eine Heerde! Jeder will das

Gleiche, Jeder ist gleich: wer anders fühlt, geht freiwillig ins's Irrenhaus."84
Unmissverständlich kündigt Nietzsche den Niedergang des Menschen und
mit ihm des Lebens an.85

Dass der letzte Mensch dennoch für die Frage des Menschen nach Gott
etwas übrig hat, macht Kasper als Anknüpfungspunkt von unten für die
Frage nach Gott und ihrer Beantwortung von oben als die im Glauben
gestellte und beantwortete Sinnfrage des Menschen geltend. Der letzte
Mensch ist gleichwohl der Offenbarung nach der neue Mensch. Die Tür
zum neuen Menschen voll des Lebens scheint im Denken Nietzsches in der
rhetorischen Figur des Gegensatzes einen Spalt weit offenzustehen.86 Im
Lob auf die schenkende Tugend gibt Nietzsche in der Rede Zarathustras87
seinem neuen Daseins- und Lebensentwurf des Menschen fröhliche und
fanatische, eben ambivalente Konturen. Der Theologe wird sie Kasper
zufolge kritisch aufgreifen.88

Ferner zeigen Nietzsches Ausführungen zu Beginn des 1887 veröffentlichten

fünften Buches der Fröhlichen Wissenschaft, dass das Wort vom
Tod Gottes kein Kampfprogramm und keineswegs bloß Zerstörung besagt.
Nietzsche scheint dunkel, provokatorisch („heiter") und vage durchaus an
einer Erneuerung des christlichen Glaubens gelegen sein, wenn er kon-

82 Vgl. NIETZSCHE: Die fröhliche Wissenschaft, V, Nr. 343: Die Überschrift lautet: „Was es

mit unserer Heiterkeit auf sich hat" (KSA 3, 573).
83 NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra I, Vorrede Nr. 5 (KSA 4, 19); vgl. KASPER:

Jesus der Christus, 399; DERS.: Der Gott Jesu Christi, 69.
84 NIETZSCHE: Also sprach Zarathustra I, Vorrede Nr. 5 (KSA 4, 20); vgl. KASPER: Der Gott

Jesu Christi, 69.
85 Vgl. KASPER: Der Gott Jesu Christi, 69.
86 Vgl. die bereits im Buchtitel enthaltene These von BlSER, Eugen: Nietzsche - Zerstörer

oder Erneuerer des Christentums? 2. Auflage. Darmstadt: WBG 2008.
87 NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra I, Von der schenkenden Tugend (KSA 4,

97-102).
88 Vgl. KASPER: Der Gott Jesu Christi, 105L



68 Johannes Schelhas

statiert, „dass der Glaube an den christlichen Gott unglaubwürdig geworden

ist" (und damit unter der Hand eine neue Glaubwürdigkeit postuliert
wird). Seinen quasitheologischen Standpunkt beschreibt Nietzsche so:
dass deshalb „wir Philosophen und ,freien Geister' [...] uns bei der Nachricht,

dass der ,alte Gott todt' ist, wie von einer neuen Morgenröthe
angestrahlt [fühlen]". Und Nietzsche fügt hinzu: ,,[E]ndlich erscheint uns der
Horizont wieder frei, jedes Wagniss des Erkennenden ist wieder erlaubt;

unser [Hervorhebung im Orig.] Meer liegt wieder offen da, vielleicht gab
es noch niemals ein so .offnes Meer'".89

Mit den Überlegungen zur Frage nach Gott im 20. und 21. Jahrhundert
erkundet Kasper die seines Erachtens mit Gewissheit nicht reine Morgenluft,

die Nietzsche für sich und die Philosophen nach dem Tod des alten
Gottes erspürt hat. Nietzsche erweckt mit seinen Worten eine evidente
Sehnsucht nach dem Kommenden. Das Leben wird für ihn mit anderem als

einem alten Gott weitergehen. Das Kommende macht nach Kasper den
Raum des Lebens des Menschen weit und füllt ihn im Gott Jesu Christi
göttlich-menschlich aus. Dieses Leben ist Frucht des Glaubens. Seine

Quelle versiegt trotz aller schädlichen Einwirkungen von außen nicht, die
im neuen Leben Nietzsches nach dem Tod des alten Gottes ihre Wirkung
zeitigen sollten. Das pneumatische Leben Jesu Christi steht nach Kasper
im Dienst der Mission und Inkulturation des Glaubens: „Aufgabe und
Sendung des Gottesglaubens ist es, in einer Situation progressiver
Hoffnungslosigkeit" angesichts des Atheismus (und inzwischen angesichts des

sogenannten Neuen Atheismus90) ebenso wie in einer Situation
aufkeimender Hoffnung, die Nietzsche nur andeutet, „stellvertretend für alle die
je größere Hoffnung wachzuhalten und durch Wort und Tat zu
bezeugen"91.

Um vernünftige Erkenntnis über die Polyperspektivität des von Gott
durchwirkten irdischen Lebens des Menschen zu gewinnen und geistige
Erfahrung in es zu erwerben, bedürfen Christen keineswegs unabdingbar
der Gedanken und Provokationen Nietzsches, um sich selbst als Glaubende

zu vollziehen. Auch diesen Aspekt hat Walter Kasper ungeachtet der
immer Fragment bleibenden Antworten auf die von Nietzsche
aufgeworfenen Grundsatzfragen in seinen verstreuten Reminiszenzen an ihn
glaubhaft dargelegt. Der Nietzsche-Rezeption innerhalb der wissenschaftlichen

Theologie des ausgehenden 20. Jahrhunderts hat er überdies ge-

89 NIETZSCHE: Die fröhliche Wissenschaft, V, Nr. 343 (KSA 3, 573; 574).
90 Weiterführend HONNEFELDER, Ludger: Phänomen „Neuer Atheismus", in: zur debatte

38 (2008) Heft 5, 2if.; SCHRÖDER, Richard: Abschaffung der Religion? Wissenschaftlicher
Fanatismus und die Folgen. Freiburg i.Br.: Herder 2008; STRIET, Magnus (Hg.): Wiederkehr des

Atheismus. Fluch oder Segen für die Theologie?. Freiburg i.Br.: Herder 2008.
91 KASPER: Atheismus und Gottes Verborgenheit in theologischer Sicht (1982), 52; vgl.

DERS.: Neue Evangelisierung als theologische, pastorale und geistliche Herausforderung
(2009), 2506



Dieses Leben gibt zu denken 69

zeigt, dass „trotz aller unüberbrückbaren Distanz in eine[m] offenen
Dialog mit Nietzsche"92 heuristisch positionell ein Erkenntnisfortschritt
eröffnet ist.

Im Resümee zu Kasper bleibt als dogmatisch-theologische Bestimmung
des Begriffs irdisches Leben festzuhalten: Leben ist der praktische Vollzug
der vom Gott Jesu Christi gestifteten und begleiteten Berufung des
Menschen. Urmodell des Lebens ist Jesus Christus in seinem Dasein für Gott
und für die Menschen. Die Bestimmung zum Leben realisiert der Mensch
inmitten von Kirche und Welt in Tat und Wort, wobei er sich durch
vielfältige Formen des Ohne-Gott herausgefordert sieht.

3. Der Grund des Lebens

Wenn Eckhart von Hochheim vom „ohne Warum" des irdischen Lebens
des Menschen spricht, so klingt dies wie eine Infragestellung oder gar
Negation der Kausalität. Um den mittelalterlichen Philosophen und Prediger,

den Kenner und Freund des Lebens, in seinem Denken nicht mit dem
Verdikt der Unwissenschaftlichkeit zu belegen, soll mehr skizzenhaft und
vorläufig als von allen Seiten beleuchtet und episch zu Ende gedacht sein
philosophisch-theologisches Verständnis von Kausalität noch weiter
herausgeschält werden. Es ist dann ansatzweise auf das mehrschichtige
Verstehen von Kausalität in der jüngeren Geschichte und Gegenwart hin zu
befragen, wobei sich zeigen wird, was Eckhart nach einem geschichtlich
und semantisch zu differenzierenden Verständnis von Kausalität mit der
Rede vom ohne Warum nach moderner Manier meint.

a) Marginalien zu Eckharts „ohne Warum" des Lebens

Bei den christlichen Philosophen des Mittelalters wird der Gedanke der
Kausalität zu einem zentralen Bestandteil der Metaphysik. Die Metaphysik
ihrerseits ist weitreichend vom Schöpfungs- und Gottesgedanken
bestimmt. Dies zeigt Thomas von Aquin. Dies zeigt ebenfalls Meister
Eckhart. Für Letzteren wird der später als Kausal(itäts)prinzip bezeichnete
differenzierte effikale (lat.: efficax - die exzeptionelle Wortschöpfung ist
zur Bezeichnung der Wirkursächlichkeit von „effiziente" abzuheben -)
Konnex nicht bedeutungslos, auch wenn er dessen unbedingten Geltungsanspruch

der unterscheidenden Kritik unterstellt. Eckhart hebt vom
physisch bzw. physikalisch erklärbaren Verursachungsverhältnis, dem Ur-

92 KASPER: Der Gott Jesu Christi, 98. Als Vertreter solcher Nietzsche-Interpretation sieht
Kasper Bernhard Welte und Eugen Biser an. Weiterführend WELTE, Bernhard: Religionsphilosophie

(erstmals 1978). 5. Auflage, (Überarb. und erw.), hg. v. Bernhard Casper und Klaus
Kienzier. Frankfurt a.M.: Knecht 1997, 215-218; BlSER: Nietzsche - Zerstörer oder Erneuerer
des Christentums?, 25-56.



70 Johannes Schelhas

sache-Wirkung-Zusammenhang, seine metaphysisch verstandene Rede

vom ohne Warum ab. Dies muss erläutert werden.
Bei der Bestimmung des Verhältnisses von Schöpfer und Geschöpf, Gott

und Mensch, ist ihm daran gelegen, das Verursachungsverhältnis von der
logischen Relation zwischen Grund und Folge abzukoppeln. Die Grund-
Folge-Relation macht die Einheit von Gott und Mensch ungeachtet der
naturhaften Differenz beider - unter dem Gedanken: Die Totalität Gottes
inkludiert den Menschen in die eine Sphäre Gottes - vernünftig denkbar.
Die Grund-Folge-Relation denkt Eckhart also nicht im Schema von
Verursachung. Zwischen Grund (als Gegenstück von Ziel) und Folge
besteht weder ein mechanischer noch ein pragmatisch-heuristischer noch
ein metaphysischer Kausalzusammenhang, der Grund und Folge wie Ereignisse

ursächlich verknüpfen könnte. Grund und Folge sind „ohne Warum".
Die Kategorie der Freiheit tritt bei Eckhart auf den Plan, womit die Grund-
Folge-Relation des Lebens des Menschen in Gott als Zusammenhang
metaphysisch verstehbar ist. Mitnichten bestreitet er, dass es im Leben des
Menschen Verursachungsverhältnisse gibt. Er bestreitet jenen Aspekt des

Kausalprinzips nicht, der besagt, dass jede Wirkung eine Ursache hat.
Für Eckhart gibt das physisch bzw. physikalisch, aber auch das

metaphysisch erklärbare Verursachungsverhältnis keine Antwort auf die

philosophisch-theologisch zu erörternde Warum-Frage des menschlichen
Lebens, welches in Gott gründet. Seine Auffassung nimmt Positionen
neuzeitlicher Philosophie und Wissenschaft unüberhörbar vorweg. Solche
erachten Kausalität als zentrales Problem. Kausalität bezeichnet bei diesen
zunächst - wie bei Eckhart - das Prinzip, wonach jede Wirkung eine
Ursache hat. Fragen, die hernach gestellt werden, sind umstritten.93 Sie
lassen sich an Eckhart antizipatorisch nicht exemplifizieren. Die geistigen
Kontexte des 13./14. und des 19./20./21. Jahrhunderts sind erheblich different.

Hier herrscht in weiten Teilen Äquivokation.
Der Gedanke der Gotteinheit des irdischen Lebens verbietet es für

Eckhart, das metaphysisch zu denkende Verhältnis von Gott und Mensch
unter die Kategorie der Verursachung zu stellen. In der basalen
Unterscheidung von Ursache und Wirkung, die zurzeit Eckharts auf
Metaphysisches angewandt worden ist, haftet dem Verursachungsverhältnis
eine Dichotomie an, die das metaphysische Denken des Einen desavouieren

würde. Hinzu kommt, dass für Eckhart Einheit kein Attribut oder
Vermögen Gottes ist. Der Meister ist vielmehr der Auffassung: Gott ist die

93 Einen Überblick verschaffen und eine Einführung in das Verständnis von Kausalität
geben die Lexikonartikel: SCHEIBE, E: Kausalgesetz. In: HWP Bd. 4 (1976) 789-798; DERS.:

Kausalität, in: HWP Bd. 4 (1976) 798-801; ARNDT, H.W: Kausalitätsprinzip. In: HWP Bd. 4
(1976) 803-806; Gabriel, G./Mainzer, K./Janich, P.: Kausalität, in: EPhW Bd. 2 (1984) 372-
376; Runggaldier, E./ IRRGANG, B.: Kausalität, in: LThK3 Bd. 5 (1996) 1378-1381; SCHUTT, H.-
P./Russell, R.J./Steiger, J.A./Huxel, K.: Kausalität, in: RGG4 Bd. 4 (2001) 907-913.



Dieses Leben gibt zu denken 71

Einheit; Gott ist ohne Warum; Gott ist die Freiheit.94 Es besteht Identität
und Univozität.

Für ein tieferes Verständnis des ohne Warum bietet Eckharts Predigt Q
1 Jntravit Jesus in templum et coepit eicere vendentes et ententes' einen
gewichtigen Anhaltspunkt: Die „Kaufleute", die Jesus aus dem Tempel
hinausgeworfen hat, leben und handeln nach dem Kalkül von Ursache und
Wirkung. Ihr Lebensgesetz ist das Warum: Ethisch verhalten sie sich
anständig, religiös gegenüber der Ehre Gottes tadellos. Von Gott, den sie

unentwegt suchen, erwarten sie für ihr Handeln Liebe und Geschenke.
Den Weg, die Wahrheit und das Leben Gottes erkennen die Kaufleute
hingegen nicht. Sie stehen Eckhart zufolge den Menschen, die mit Gott
vereint sind, fern und sind unempfänglich für das ohne Warum.95 In
seinem Kommentar zu dieser Stelle erschließt Nikiaus Largier den Sinn des
ohne Warum und erhellt den Hintergrund dieses volkssprachlich im 13.

Jahrhundert aufgekommenen Ausdrucks:

„Primär zielt Eckhart in seiner Kritik an den ,Kaufleuten' auf das warumbe,
auf das intentionale Handeln des Menschen, in dem dieser sich in einer
Struktur der Entfremdung verliert, die charakterisiert ist durch Mittelbarkeit.
Diese Mittelbarkeit, die grop durch das warumbe charakterisiert ist, wird im
Lauf der vorliegenden Predigt präziser gefasst als räumliche und als zeitliche
Ordnungsstruktur, in denen der Mensch sein Dasein als Vermitteltes
begreift. Dieser Entfremdung des Menschen steht der Ausdruck ,ohne Warum'
entgegen. [...] Das ,ohne Warum' meint [...] die Hingabe in vollkommener
Freiheit, in der der Mensch nicht gebunden ist an ein Ziel seines Handelns,
sondern unmittelbar - grundlos - zu lieben, zu sein, zu handeln vermag und
in dieser freien Spontaneität unmittelbar aus dem Grunde Gottes heraus
wirkt. [...] Allein das vernunftbegabte Geschöpf vermag sich von dieser
Mittelbarkeit zu befreien, indem es sich kraft der obersten Vernunft von aller
Vermittlung löst, dadurch leer und so der gnadenhaften Überformung durch
Gott in Christus offen wird. Eckhart zielt denn auch in seinem ganzen Werk
auf diese Befreiung [...], die er mit den Begriffen Gelassenheit und Abgeschiedenheit

[...] charakterisiert. Sie bilden den Gegenpol zur Ordnung des .Wa¬
rum'."96

Das ohne Warum des Menschen erschließt sich bei Eckhart im Horizont
menschlicher Freiheit. Handelt ein Mensch ohne Verursachung und „ohne
Grund" („grundlos") aus seiner Einheit mit und in Gott heraus, so ist er
auch „nichtkausal" (eben „ohne Warum") an ein Ziel seines Handelns
gebunden. Wenn der Mensch auf diese Weise nichtintentional handelt,
handelt er dennoch nicht ohne einen vernünftigen Grund, nicht ohne das

94 Vgl. Haas, Alois Maria: Dichtung in christlicher Mystik und Zen-Buddhismus, in: Ders.:
Mystik als Aussage, 154-188, hier 179.

95 In: MEW 1,10-23; hierzu vgl. 10-15.
96 LARGIER: Kommentar, in: MEW I, 746h



72 Johannes Schelhas

Motiv der Liebe, in dem die Gabe Gottes im Leben des Menschen
ankommt.

b) Der Grund gibt immer zu denken

(1) Die Rede vom ohne Warum entbindet den Theologen nicht vom
Denken. Auch wenn das in Gott gründende Denken des Menschen nach
Eckhart grundlos ist, hat es doch seinen Grund und sein Fundament, von
dem aus es denkt und den es in der Reflexion nachträglich sucht. Bernhard
Welte (1906-1983), der Freiburger Religionsphilosoph, spricht „in diesem
Zusammenhang mit Bedacht nicht von einem Kausalsatz, wohl aber von
dem in der Erfahrung ausgewiesenen Recht der Grund- (bzw. Kausal-)
Voraussetzung".97 Daraus leitet er die Verpflichtung des Denkens ab, das

als ohne Warum Bezeichnete nach der Maßgabe des Menschen mit
Engagement zu suchen. Dabei ist die Anstrengung des Verstandes
unverzichtbar.

(2) Friedrich Nietzsche kommt überraschenderweise mit Meister Eckhart
in der Auffassung überein, die die Textinterpretation als eine Sachparallele
anzeigt: Die Dualität von Ursache und Wirkung, die ein Kausalverhältnis
von Ereignissen bezeichnet, versagt bei der Erklärung der fundamentalen
Fragen des Menschen. Gleichwohl haben beide Denker den Grund für den
Verzicht auf die Ursache-Wirkung-Relation im nichtkausal verstehbaren
Grund selbst gesucht. Das ohne Warum Eckharts und anderer sowie die

Beschreibung desselben bei Nietzsche müssen also mittels des Denkens
erschlossen werden.

Die neue „fröhliche" Wissenschaft, so ist Nietzsche im dritten Buch der
gleichnamigen 1882 publizierten (und 1887 um ein fünftes Buch ergänzten)
aphoristischen Schrift überzeugt, werde das „Zweierlei" von Ursache und
Wirkung hinter sich zurücklassen.98 Seine wissenschaftliche (bei Nietzsche

synonym zu: philosophische) „Beschreibung" des Lebens, die „uns vor älteren

Stufen der Erkenntniss und Wissenschaft auszeichnet", vernimmt
anstelle des Zweierlei „ein vielfaches Nacheinander". Das Phänomen des

Nacheinander deutet auf „das Bild" hin, welches bei Nietzsche das endlose
Werden in der Gestalt der ewigen Wiederkunft des Gleichen beschreibt.
Verursachung führe den tollen Menschen nicht zum Begreifen. Qualität
könne im Schema von Ursache und Wirkung nicht hinreichend beschrieben

werden. Sie erscheine in der sinnlichen Erfahrung stets als Wunder.
Sie stelle „ein continuum vor uns". Mit ,,jede[r] Fortbewegung" verhalte es

sich ebenso. Alles, was dann die Wissenschaft beschreibt und was ein

97 WELTE: Religionsphilosophie, 121.

98 NIETZSCHE: Die fröhliche Wissenschaft, III, Nr. 112 (KSA 3, 472t). Die folgenden Zitate
ebd. Zur näheren Differenzierung in zwei Arten Ursache, DERS.: Die fröhliche Wissenschaft,
V, Nr. 360 (KSA 3, 6oyf.).



Dieses Leben gibt zu denken 73

Weiser überhaupt erforschen kann, dient dazu, dass „wir lernen immer
genauer uns selber [zu] beschreiben". Aufgabe der Wissenschaft sei es folglich,

die „möglichst getreue Anmenschlichung der Dinge zu betrachten",
die „wir [...] wahrnehmen, also eigentlich nicht sehen, sondern
erschließen". Die intelligible Erkenntnis steht für Nietzsche unter eideti-
schem Vorbehalt.

Im Ziel, das Nietzsche mit dem anthropozentrischen, teils sogar egoma-
nen Kriterium von Wissenschaft anvisiert, klafft indessen ein großer
Gegensatz zu Meister Eckhart auf. Dieser betrifft das philosophisch-theologische

Verständnis des Menschen und wird terminologisch folgendermaßen

bestimmt: bei Nietzsche: der Mensch als Gott; bei Eckhart: der
Mensch in Gott. Indem Nietzsche Ursache und Wirkung „als continuum"
nichtkausal verbunden ansieht und Ursache und Wirkung „als willkürliches

Zertheilt- und Zerstücktsein" kausal nicht betrachtet sowie Eckhart
die metaphysische Einheit von Gott und Mensch herausstellt, kommen
beide darin überein, dass sie „den Begriff Ursache und Wirkung verwerfen
und alle Bedingtheit leugnen",99 um den Grund des Lebens und Denkens
denken zu können.'00 Anders gewendet: Die beiden in ihren Gedanken so
überaus unterschiedlichen Philosophen entwickeln die Urfragen des
Menschen nicht auf der Basis von Verursachungsverhältnissen, die als Ursache
und Wirkung eine Dichotomie aufweisen. Sie lehnen eine solche
entschieden ab. Was das Leben des Menschen hervorbringt und trägt, muss
vielmehr von seinem vorausgesetzten Grund her nach Nietzsche als
selbstbewegliches Kontinuum, nach Eckhart als universelle mystische Einheit
gedacht werden. Doch bei der konzeptionellen Durchführung des zu
denkenden Grundes liegen - wie an der Destination des Menschen abzulesen
ist - Nietzsche und Eckhart Welten voneinander entfernt.

c) Der Grund als Stimulus der Praxis

Eckhart und Kasper betrachten ungeachtet des unterschiedlichen
Kontextes, in dem ihre Überlegungen zum irdischen Leben stehen, den Grund
bzw. das Fundament des Lebens, Gott, übereinstimmend als Quelle der
Lebenspraxis des Menschen. Die Gabe wird dem Menschen zur Aufgabe,
das „Urdatum" Leben zum Stimulus konkreten Lebens in authentischer
Lebenspraxis; der Same soll reiche Frucht hervorbringen. Die Erkenntnis
im Glauben evoziert die Tat des Glaubens. Menschliches Leben erhält

99 NIETZSCHE: Die fröhliche Wissenschaft, III, Nr. 112 (KSA 3, 473) (sämtliche Zitate).
100 Angesichts der Bedeutung, die Nietzsche dem Begriffspaar Ursache und Wirkung bei-

misst, überrascht es, dass in dem 2009 bei der deutschen Wissenschaftlichen Buchgesellschaft

in Darmstadt verlegten, von C. Niemeyer herausgegebenen Nietzsche-Lexikon unter
dem Lemma Kausalität die in den Aphorismen Nr. 112 und 360 aufgeworfene metaphysische
Problematik des Verursachungsverhältnisses, die in der Dichotomie beider Faktoren zu
suchen ist, nicht angeschnitten wird (vgl. SKOWRON, M.: Kausalität, in: aaO., i79f.).



74 Johannes Schelhas

darin geistig-leiblichen Ausdruck, seine individuelle Form und eine soziale
Gestalt.

Die prinzipielle Gegebenheit des Lebens stellt die biblische Perikope
von der Begegnung der samaritischen Frau mit Jesus am Jakobsbrunnen
(vgl. Joh 4,1-30) anschaulich heraus. In der Bitte der Frau um „dieses
Wasser" (4,15), das nicht wieder durstig macht, avanciert das Wasser zur
ursprünglichen Lebensgabe Gottes. Es entfacht Leben schlechthin. Das
stoffliche Exempel Wasser ist der sichtbare „Ort", an dem das menschliche
Bewusstsein ein performatives Zeichen (theologisch: Sakrament) von
Leben kognitiv erkennt. Man erfasst die Bedeutung dieser biblischen
Szene, die eine modellhafte Hinführung des Menschen zum Grund des
Glaubens arrangiert, nicht mit der physisch erklärbaren Ursache-Wirkung-
Relation von trinken und keinen Durst mehr verspüren. Das Erhalten bzw.
Annehmen der Gabe initiiert in der Szene die weitere Handlung: Die Frau
holt den Mann und weitere Menschen herbei, damit sie alle im Messias
Jesus Christus die göttliche Lebensquelle entdecken (4,30). Der Grund
(causa), welcher die konkrete Praxis der Frau hervorbringt, ist das Wissen
der Frau aufgrund des Grundes (principium); der Grund (causa) ist das
Wissen um den Grund (principium) und aus dem Grund des Lebens. Für
die Kohärenz von Grund und Praxis ist entscheidend, dass sich das
reflektierende Denken nicht beim Subjekt der Handlung noch in der Subjektivität

seines Erlebens verfängt. An der Praxis des Subjekts Findet der
Grund (principium) seine Plausibilität, seinen Grund (causa); nicht am
Subjekt, sondern am gegenläufigen Objekt, hier: an der Praxis entwickelt
sich die wissenschaftliche Reflexion: „Gründe gewinnen handlungsmotivie-
rende Kraft nur dadurch, dass sie in praktischen Abwägungsprozessen für
eine entscheidungsreife Handlungsalternative den Ausschlag geben."101 Das
Handeln erfolgt - nach der Analyse des Philosophen Jürgen Habermas
(geb. 1929) - nicht ausschließlich aus Kausalität, sondern auch aus der
Kenntnis von Gründen. Ebenso strukturiert ist die Praxis menschlichen
Lebens: Die Kenntnis der Gründe, dieses im Leben zu tun und jenes im
Leben nicht zu tun, leitet wie der Konnex des Kausalen das Denken des

Menschen zu konkretem Handeln an. ,,[W]as man durch sein gutes Leben
erlangt, ist für alle das gleiche und wird nicht weniger, wenn viele es
haben."102 Hinter diesem Wort Augustins (354-430) über das Handeln der

101 HABERMAS, Jürgen: Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005, 197. Habermas fügt hinzu: „Soweit sie [die Gründe; J.S.]
dadurch die Rolle von Motiven übernehmen, erlangen sie ihre ursächliche Wirksamkeit nicht
nach Gesetzen der Natur, sondern nach grammatischen Regeln. Die logisch-semantische
Verknüpfung einer Aussage mit einer vorangehenden ist nicht von derselben Art wie die no-
mologische Verknüpfung eines Zustandes mit einem vorangehenden" (ebd.).

102 AUGUSTIN: De vera religione / Über die wahre Religion, Lat./Dt., Übers, und Anmerkungen

v. Wilhelm Thimme, Nachw. v. Kurt Flasch. Stuttgart 2006 Reclam Universal-
Bibliothek 7971), hier 47,90,253 (i52f.).



Dieses Leben gibt zu denken 75

Menschen während des Lebens steht die metaphysische Erkenntnis des

Vermögens, welches vom Leben als der Gabe Gottes ausgeht.
Der Formulierung der Überschrift hängt ein doppelter Sinn von Grund

an: Grund und Grund sind nicht identisch. Die Deutung der biblischen
Perikope hat die Ambiguität bereits aufgezeigt. An Meister Eckharts Rede

vom Grund wird dies ferner sichtbar. Unterscheidend wäre besser von
göttlichem Urgrund und von logischen Gründen zu sprechen. Eckharts Rede

vom ohne Warum, die im Denken um der Einheit von Gott und Mensch
willen die Dichotomie von Ursache und Wirkung im Metaphysischen
vermeiden muss, ist ein früher Vorbote der Rede vom „Raum der Gründe".
In einem Raum von Gründen „strukturiert sich das bewusste Urteilen und
Handeln, das für das performativ mitlaufende Freiheitsbewusstsein konstitutiv

ist".103

Kasper zufolge erhebt die Praxis einen metaphysisch fundierten
Anspruch, dem sich das Denken stellen muss.104 Den Anspruch denkt die
Theologie aus der Offenbarung heraus. Der Grund qua göttlicher Urgrund
erhebt seinen unbedingten Sinn. Da die Praxis des Menschen dem Grund
des Menschen zu handeln nicht äußerlich verbleibt, muss mutatis mutandis

gegenüber Eckhart auch Kasper, ungeachtet aller Unterscheidung im
Einzelfall, eine Einheit denken, in der das Leben von Gott und Mensch und
die gedachte, gelehrte und gefeierte Praxis des Menschen verbunden sind.
Die Kohärenz von Grund und Praxis denkt Kasper ebenfalls nicht nach
dem klassischen Verursachungsverhältnis. Grund und Praxis sind im
theologischen Denken nichtkausal verflochten. Beide geben Auskunft über das
Leben. Jürgen Habermas erfasst den Zusammenhang von Grund, bewuss-
tem Leben und Praxis philosophisch folgendermaßen:

„Während des Handelns wissen wir uns trivialerweise abhängig von einem
Körper, mit dem wir uns als Leib identifizieren. Aber weil wir selbst dieser
Leib sind, erfahren wir den autoregulativen Organismus als ein Ensemble von
ermöglichenden Bedingungen. Handelnkönnen geht mit dem Leibbewusst-
sein zusammen. Leib, Charakter, Lebensgeschichte werden so lange nicht als
kausale Determinanten wahrgenommen werden, wie sie als eigener Leib,
eigener Charakter und eigene Lebensgeschichte das ,Selbst' definieren, das

Handlungen zu unseren Handlungen macht."105

103 HABERMAS: Zwischen Naturalismus und Religion, 182.

i°4 Vgl. KASPER: Die Wissenschaftspraxis der Theologie, 188-190.
105 HABERMAS: Zwischen Naturalismus und Religion, 183. Zur Fortentwicklung der kausa-

listischen Naturalismusproblematik auf Technik und Gesellschaft als Lebensfeldern des
Menschen unter dem Stichwort der Folgenüberlegungen bzw. des Folgenwissens, in: GRUN-

WALD, Armin: Orientierungsbedarf, Zukunftswissen und Naturalismus. Das Beispiel der
„technischen Verbesserung" des Menschen, in: DZPh 55/6 (2007) 949-965. Zum Handeln des
Menschen, welches auch aus Gründen geschieht in: DERS.: Handeln und Planen. München: Fink
2000, bes. 26-46.



76 Johannes Schelhas

Theologischer Rationalität ist damit der Versuch aufgetragen, die Kohärenz

von Grund und Praxis „als eine solche Einheit zu denken, die es
erlaubt, jenen Anspruch des Sittlichen zur Geltung zu bringen"106, den die
Rationalität der Praxis in der Neuzeit formuliert hat (Kant). Theologen tun
dies mit dem Gedanken transzendental gestifteter Intersubjektivität.107

Der Gott Jesu Christi hat dem Menschen die Würde des Grundes
gegeben. Der Grund des Lebens ist als Gabe seiner selbst in der Offenbarung
von Gott gesetzt. Die Würde soll dem Menschen jedoch nicht im Übermaß
zur Bürde werden. Der Grund entfacht seine Größe und Würde sowie ein
erträgliches Maß an Bürde darin, dass er dem Menschen zu denken gibt
und sein Handeln zum Leben anleitet. Anders als einst Blaise Pascal (1623-
1662), der die Verursachung von Mensch und Dingen als Würde bezeichnen

konnte,108 muss sich das philosophisch-theologische Denken in der
Gegenwart mit der Bürde von Verursachung und Be-grün-dung befassen.
Es muss sich ferner mit der hinreichenden Differenzierung der Sachen und
Begriffe und neuer angemessener Denkfiguren befassen. Ziel des Lebens,
Ziel des ewigen Lebens ist gleichwohl das Erwerben der „Fülle des Lebens"
(vgl. Joh 10,10), deren Anfang im irdischen Leben des Menschen täglich
anhebt. Die dogmatisch-theologische Reflexion versteht sich als Zweck auf
das ewige Ziel hin, das während des irdischen Lebens zu verifizieren
ansteht.

4. Die Relevanz des irdischen Lebens in der theologischen Systematik

Vor dem Hintergrund der Ausführungen Meister Eckharts und Walter
Kaspers über das irdische Leben des Menschen werden im Folgenden
einige systematisch-theologische Aspekte in Thesenform klarer gefasst.
Dies geschieht gedanklich vom dogmatischen Ansatzpunkt her. Die
christliche Theologie muss diese Aspekte in ihrer Rede vom Leben stärker
berücksichtigen:

These 1: Wie das Leben Gottes in der Welt hinreichend nicht ohne das
irdische Leben des Menschen erfasst wird, so versteht man ebenso das

Leben des Menschen in der Welt hinreichend nicht ohne das Leben
Gottes, der im Leben des Menschen unaufhörlich wirkt.

106 HONNEFELDER, Ludger: Was soll ich tun, wer will ich sein? Vernunft und Verantwortung,

Gewissen und Schuld. Berlin: University Press 2007, 138L ; vgl. 126T

107 Vgl. KASPER: Die Wissenschaftspraxis der Theologie, 190E; HENRiCI, Peter: Für eine
christliche Philosophie der Praxis, in: DERS.: Aufbrüche christlichen Denkens. Einsiedeln:
Johannes 1978, 59-77.

108 Vgl. PASCAL, Blaise: Gedanken über die Religion und einige andere Themen [Pensées

sur la Religion et sur quelques autres sujets], hg. v. Jean-Robert Armogathe. Stuttgart 1997
Reclam Universal-Bibliothek Nr.1622) (Leipzig 1987), n. 930 (ed. Lafuma) / n. 513 (ed. Brun-
schvicg).



Dieses Leben gibt zu denken 77

These 2: Der systematisch-theologische Begriff des Lebens erschließt
sich auf dem Grund der Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus, in die
der Heilige Geist bis zum Ende der Weltzeit unentwegt einführt. Im
biblisch grundgelegten Theologumenon vom Heute Gottes tritt das Leben
Gottes mit unbedingtem Maß in das Leben des Menschen ein.

These 3: Leben ist seiner aus der göttlichen Mitteilung hervorgehenden
inneren Struktur nach Gabe. Diese ist unverfügbar. Sie wird jedem
Menschen - gewöhnlich auf dem Weg des Glaubens - zuteil. Die Gabe wird
dem Menschen im Leben zur Aufgabe. Letztere besteht darin, die Gabe in
authentischer Aktion weiterzugeben: in der Gabe seiner selbst die Gabe

Gottes zu geben und als Gabe Gottes an andere, an Menschen und an Gott,
proexistent zu handeln.

These 4: Weil das Leben Gabe ist, bleibt es dem Menschen versagt, über
Leben zu verfügen. Der Struktur dieser Gabe widerspricht zudem jede
ungerechte Verteilung von Lebensqualität in der Welt. Eine solche zeigt aber
die soziale Klassifizierung von Arm und Reich an.

These 5: Theologen werden die Rede von der göttlichen Lebensfülle des

irdischen (wie auch des postmortalen) Lebens sparsam im Mund führen
und im Diskurs klug einsetzen. Ihre erste Aufgabe besteht darin, die Matrix

von Leben zu erschließen und die theologischen Dimensionen
irdischen Lebens auszumessen. Dies ist heuristisch unverzichtbar, weil die
Fülle des Lebens Gottes das Irdische und alles an ihm rational und intuitiv
Bestimmbare aus den Angeln hebt. Während dieses Lebens auf Erden
anfänglich führt Gott das Leben seinem transzendenten Platz im ewigen
Leben entgegen.

These 6: In der Praxis wird Leben konkret. Für die theologische Wissenschaft

bedeutet dies: Die gedachte, gelehrte und gefeierte Praxis des

Menschen ist systematisch relevant. Deshalb werden die Praxis der Lehre,
die Seelsorge, Liturgie und Diakonie sowie die humanen Wissenschaften,
die ebenfalls das Leben reflektieren, nicht als Nebensache der Theologie
betrachtet.

These 7: Manifestationen irdischen Lebens, wie sie sich in Liebe und
Hass, Hoffnung und Angst, Glück und Schmerz von Menschen zeigen,
müssen noch stärker in die wissenschaftliche Reflexion einbezogen werden.

In ihnen wird offenbar, was das irdische Leben im Einzelnen trägt,
was seinen Fortschritt fördert und hemmt. Die theologische Erkenntnislehre

verwickelt und entwickelt die Regungen des Lebens am locus theo-
logicus Praxis.



7» Johannes Schelhas

These 8: Der Mensch handelt auch aus Gründen. Ebenso formt sich das
Leben eines Menschen aus Gründen, welche die wissenschaftliche Theologie

mit ihrem Instrumentarium sorgfältig erforscht. In der Praxis menschlichen

Lebens vermittelt sich ein unbedingter Anspruch, dessen Struktur
Theologen reflektieren und dessen Grund und Grundlage sie in der
Offenbarung einzusehen suchen.

Zusammenfassung
Anhand ausgewählter Predigten Meister Eckharts und etlicher Schriften
Walter Kaspers wird das anthropologische Vermögen des irdischen Lebens

herausgestellt. Beide Autoren heben den Bezug auf Gott hervor. Sie
entwickeln dabei eigene theologische Konzeptionen. Diese wurden bislang noch
nicht systematisch bearbeitet. Die Relevanz des irdischen Lebens wird im
Licht philosophischer Überlegungen späterer Zeiten beziehungsweise der
Gegenwart reßektiert (F. Nietzsche, J. Habermas, B. Waidenfels). Die Kraft
des irdischen Lebens kann so vor dem Hintergrund nicht des mechanistischen

Ursache-Wirkungs-Zusammenhangs, sondern des nicht deterministischen

Grund-Folge-Verhältnisses lebenspraktisch durchdrungen werden. In
solchem Leben findet das ewige Leben der Menschen seinen Anfang.

Abstract
The anthropological value of earthly life is here discussed on the basis of
selected sermons of Meister Eckhart and several writings of Walter Kasper.
Both authors emphasize relatedness to God while developing particular
theological concepts. So far these concepts have not been put under scrutiny
in a systematic manner. The relevance of earthly life in Eckhart and Kasper
is here reflected in the light of later and current philosophical thoughts (F.

Nietzsche, J. Habermas, B. Waldenfels). Thus, the power of earthly life and
how to live it can be fathomed - not on the background of a mechanistic
'cause and effect' connection, but in a non-deterministic relationship of
event and result (successive events). The eternal life of human beings has its
beginning in such a life.


	Dieses Leben gibt zu denken : Überlegungen zum dogmatischen Ansatzpunkt

