Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 1

Artikel: Dieses Leben gibt zu denken : Uberlegungen zum dogmatischen
Ansatzpunkt

Autor: Schelhas, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761288

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOHANNES SCHELHAS

Dieses Leben gibt zu denken.
Uberlegungen zum dogmatischen Ansatzpunkt

Die christliche Offenbarungserkenntnis ist aufs Engste mit der Wirklich-
keit des Lebens verwoben. Doch die Sache und der Begriff des Lebens ste-
hen in der Dogmatik nicht auf den vorderen Pldtzen der Bearbeitung.
Leben ist latent ein Thema, aber Leben ist offenkundig eher selten Thema
Nummer eins.

In den folgenden Ausfiihrungen geht es um das Leben, das Leben des
Menschen. Darin teilt sich im Unterschied zum Tier' Leben Gottes mit,
ewiges Leben. Ewiges Leben lebt nicht losgelost vom irdischen Leben.
Ewiges Leben beginnt nicht erst nach dem Tod. Das irdische Leben, dieses
Leben des Menschen, ist Anfang des ewigen Lebens. Bereits hier ist der
Mensch ,das Sdugetier von Gottes Gnaden“2.

In der neueren Theologie hat das ewige Leben noch immer in der Zu-
kunft seinen Schwerpunkt. Ein Indiz fiir den prasentischen Mangel ewigen
Lebens ist die Tatsache, dass theologische Lexika bis in die Gegenwart hin-
ein den Begriff des Lebens vernachlassigen oder sich iiber die Sache des ir-
dischen Lebens in ihrer systematisch-theologischen Dimension, sofern sie
die Dogmatik betrifft, in Schweigen hiillen.3 Gewiss: Der Adventus Domini
stimuliert das Denken. Das Thema in seiner primar anthropologischen Di-
mension hat jedoch inzwischen eine systematisch-theologische ,Aufholj-

1 Vgl. RAHNER, Karl: Grundkurs des Glaubens. Einfiihrung in den Begriff des Christentums.
Freiburg i.Br.: Herder 1976 u.6. (zit. nach der 6. Aufl. 1991 der Sonderausg. 1984), 58. Nach
Rahner ist der Gottesbezug das Unterscheidende, das menschliches und tierisches Leben
voneinander trennt.

2 So der Buchtitel: LUKE, Ulrich: Das Sdugetier von Gottes Gnaden. Evolution, Bewusst-
sein, Freiheit. 2. Auflage. Freiburg i.Br.: Herder 2006.

3 Das LMA kennt neben den Lemmata Leben, apostolisches und Leben Christi nur das -
hier in Betracht kommende - Lemma Leben, ewiges; vgl. WICKI, N.: Leben, ewiges, in: LMA
Bd. 5 (1990/91) 1780f. Diirftig fallt aus der systematisch-theologische Ertrag in den Art. ,Le-
ben“ im RGG® Bd. 4 (1960) 248f. und im LThK® Bd. 6 (1961) 848-858. Instruktiv: der von
einem Autorenkollektiv verfasste Art. ,Leben, in: HWP Bd. 5 (1980) 52-103; HUBNER, J.: Le-
ben, V. Historisch/Systematisch, in: TRE Bd. 20 (1990) 530-561. SCHULTE, R.: Leben, V. Syste-
matisch-theologisch, in: LThK® Bd. 6 (1997) 714-716, vermag jedoch kaum zu iiberzeugen, da
die vorgelegte ,systematisch-theologische” Synthese des Begriffs Leben beim unabdingbaren
neutestamentlichen Befund stehenbleibt. Demgegentiber bietet SPARN, W.: Leben, III. Funda-
mentaltheologisch und dogmatisch, in: RGG* Bd. 5 (2002) 137-139, aufschlussreiche systema-
tische Ausfiihrungen zum Begriff. Die spezifisch dogmatischen Nachschlagewerke Lexikon
der katholischen Dogmatik (1987). 3. Auflage. Freiburg i.Br.: Herder 1991 und Neues Lexikon
der katholischen Dogmatik. Freiburg i.Br.: Herder 2012 enthalten keinen Begriffsartikel Le-
ben.



46 Johannes Schelhas

agd“ begonnen.* Auf das irdische Leben wenden mein Auge und mein Ver-
stand ihre Aufmerksamkeit.

Das irdische Leben ist verstreut Thema dogmatischer Theologie: an ge-
radezu klassischen Orten wie in der Sakramenten- und Gnadenlehre. Es
verschafft sich in der Eschatologie hinter der Unsterblichkeitsdebatte Auf-
merksamkeit. Es stimuliert die Leib-Seele-Diskussion.” Es kommt in der
Hirnforschung insofern zur Sprache, als Theologen und Philosophen einer-
seits und Neurowissenschaftler anderseits das Leben unter dem Aspekt der
Realitit oder der Illusion von menschlicher Freiheit erweisen.® Das irdi-
sche Leben hat tiberdies die Bio- und Lebensethik erfasst, insoweit sich die
Uberlegungen auf ein richtiges und gutes Leben in Authentizitit und Ge-
rechtigkeit richten.” Werden die genannten Facetten der Lebensthematik
vom Thema Leben abgezogen, so bleibt in der Tat wenig iibrig. Das irdi-
sche Leben stiinde dann ziemlich nackt da. An diesem inhaltlich erheblich
reduzierten Punkt setzen die folgenden Uberlegungen ein. Der dogmati-
sche Ansatzpunkt des irdischen Lebens des Menschen gibt zu denken. Die
nachstehenden systematischen Erwdgungen zum Verstandnis des Lebens
nehmen Aspekte und Begriffe der philosophisch-theologischen Anthropo-
logie auf und denken sie weiter.® Sie beginnen mit der Darstellung der Ge-
danken zweier Theologen iiber das irdische Leben des Menschen. Einen
Vergleich von Meister Eckhart und Walter Kasper am Punkt des irdischen
Lebens der Menschen halt der Verfasser insofern fiir angebracht, als das
Thema bei Eckhart (fast) nicht mit dem mystischen Stufenweg von

4 Vgl. THEOBALD, Christoph: ,Der Herr und Lebensspender®. Zum Ansatz einer Theologie
des ,Lebens”, in: Conc(D) 36 (2000) 53-69; MIGGELBRINK, Ralf: Lebensfiille. Fiir die Wiederent-
deckung einer theologischen Kategorie (= QD 235). Freiburg i.Br.: Herder 2009.

5 Einen Diskussionsiiberblick gibt KLADEN, Tobias: Die aktuelle Debatte um das Leib-
Seele-Problem, in: ThRv 102 (2006) 183-202. Weiterfithrend GOLLER, Hans: Erleben, Erinnern,
Handeln. Eine Einfiihrung in die Psychologie und ihre philosophischen Grenzfragen. Stuttgart:
Kohlhammer 2009; QUITTERER, Josef: Ldsst sich die Seele naturalisieren?, in: ZKTh 133 (2011)
303-320.

6 Unter philosophisch-theologischer Riicksicht nehmen den Diskus mit der gegenwarti-
gen neurophysiologischen Hirnforschung u.a. auf: LUKE, Ulrich: Neuro-Theologie. Gott und
Religion als Produkt neuronaler Erregungsmuster?, in: ThGl 95 (2005) 423-438; SCHUSSLER,
Werner: Freiheit als Illusion? Anmerkungen zur aktuellen Diskussion um die Hirnforschung,
in: TThZ 115 (2006) 85-98; QUITTERER, Josef: (Erb)siinde aus der Sichtweise von Hirnfor-
schung und Neurophilosophie, in: HOPING, Helmut/SCHULZ, Michael (Hgg.): Unheilvolles
Erbe? Zur Theologie der Erbsiinde (= QD 231). Freiburg i.Br.: Herder 2009, 100-119.

7 Das irdische Leben des Menschen wird in dogmatisch-ethischer Hinsicht zum Gegen-
stand der Reflexion bei SCHOCKENHOFF, Eberhard: Ethik des Lebens. Grundlagen und neue
Herausforderungen. Freiburg i.Br. 2009, bes. 23-34. Wird dieser Themenhorizont weit ge-
spannt, so lassen sich hier auch die philosophisch-theologischen Uberlegungen zur Lebens-
kunst ansiedeln; dazu SAUTERMEISTER, Jochen: Lebenskunst in der Postmoderne. Impulse aus
der zeitgenossischen Philosophie fiir ein christliches Ethos, in: IKaZ 39 (2010) 520-533, zur
dogmatisch-theologischen Relevanz der Lebenskunst bes. 530-532.

8 Zum kognitiven Ort der Anthropologie in der Gegenwart: LUKE: Das Sdugetier von
Gottes Gnaden, 20-24.



Dieses Leben gibt zu denken 47

Reinigung, Erleuchtung und Einigung verkniipft wird. Eckhart konzipiert
Aktion und Kontemplation so, dass sie den Glaubenden zum Gottfinden
im Alltag und zum sichtbaren wie verborgenen Leben mit Gott angesichts
der Erfahrung der Gottesferne gereichen. Dies ist ebenso der geistige Hin-
tergrund, vor dem der Verfasser Kaspers Uberlegungen zum irdischen Le-
ben angestellt sieht.

1. ECKHART VON HOCHHEIM: LEBEN ALS VOLLZUG DER EINHEIT VON GOTT UND
MENSCH

Auf der Suche nach einem systematisch-theologischen Begriff des Lebens
wende ich mich Eckhart von Hochheim OP (um 1260-1327/28) zu. Meister
Eckhart, der ,zu den anziehendsten Gestalten der christlichen Uberliefe-
rung“9 gehort, hat zum einen als Philosoph den Begriff des Lebens eng mit
dem Begriff des Seins verbunden. Der Seinsbegriff koinzidiert nicht undif-
ferenziert mit dem Gottesbegriff. Eckhart hat zum anderen das irdische
Leben des Menschen immer wieder thematisiert. Er wollte weniger Lehr-
meister (,lesemeister) und Theoretiker, dafiir umso mehr Praxismeister
(,lebemeister”) und Begleiter von Menschen im existenziellen Vollzug des
Lebens sein.’ Die konzeptionelle Verbindung von spekulativer Lebensleh-
re und spirituell-geerdeter Lebenspraxis wurde ihm zum Indiz der Héresie,
die postum zur Verurteilung bestimmter Passagen seines Werkes gefiihrt
hat". Demgegeniiber hatte Thomas von Aquin OP (1224/25-1274) den Zu-
sammenhang von Leben und Sein in der Anwendung des Denkens auf die
Praxis kaum hergestellt.*

Bei der Erschliefung des Themas gehe ich von ausgewdhlten Passagen
in den Predigten Eckharts aus. Aussagen aus anderen Schriften des Meis-
ters werden erganzend herangezogen. Der Grofdteil der tiberlieferten Meis-

9 HAAS, Alois Maria: Aktualitdt und Normativitdt Meister Eckharts, in: DERS.: Mystik als
Aussage. Erfahrungs-, Denk- und Redeformen christlicher Mystik (= stw 1196). Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1996, 336-410, hier 337. Vgl. DERS.: Wind des Absoluten. Mystische Weisheit der
Postmoderne? 2. Auflage. Freiburg i.Br.: Herder 2010, 51-59; VANNIER, Marie-Anne: Die Ak-
tualitdt von Meister Eckhart, in: TThZ 119 (2010) 345-361.

10 Zu den Begriffen vgl. den Kommentar von LARGIER, Niklaus, in: MEW II, 848. Unter
dem Gedanken der Einheit fihrt in das Werk ein: LANGER, Otto: Meister Eckhart. Die Einheit
von Theologie, Philosophie und Spiritualitdt, in: KOPF, Ulrich (Hg.): Theologen des Mittelal-
ters. Eine Einfithrung. Darmstadt: WBG 2002, 149-167. - Die Werke Eckharts werden zitiert
nach der Ausgabe: Meister Eckhart, Werke, 2 Bde., hg. v. Niklaus Largier. Frankfurt a.M.:
Deutscher Klassiker 2008 [Sigel: MEW]. Die Belege im laufenden Text beziehen sich hierauf
und werden nur mit Angabe von Band, Seite und Zeile nachgewiesen.

11 Dazu die Verurteilungsbulle ,In agro dominico® (27.03.1329) von Papst Johannes XXII.,
abgedruckt in: DENZINGER, Heinrich: Enchiridion symbolorum et declarationum de rebus fidei
et morum / Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen, |...]
hg. v. Peter Hiilnermann. Freiburg i.Br.: Herder 2005, 40. Auflage [Sigel: DH mit Nr.], hier
DH 950-98o0.

12 Vgl. VENNEBUSCH, ].: Leben III, in: HWP Bd. 5 (1980) 59-62, bes. 61f.



48 Johannes Schelhas

ter Eckhart-Predigten fdllt in das Strafburger Jahrzehnt seines Lebens
(Sommer 1313 - frithestens 1323, wahrscheinlicher 1324). Mein Anliegen ist
es, systematisch-theologische Aspekte des Themas Leben aus der genuinen
Orientierung auf die homiletische Anwendung zu Wort kommen zu las-
sen. Dies geschieht nicht zum Zweck einer systematisierenden Darstellung
der Mystik3 Meister Eckharts. Seine Aussagen entfalten ihre Anschaulich-
keit, Uberzeugungskraft und Wirkung gerade in der Einbettung in den
spezifischen Kontext der Schriftauslegung des Seelsorgers. Parallele Ge-
dankenginge in verschiedenen Predigten zeigen als retardierende Momen-
te unterschiedliche Facetten des Themas an.

a) Leben als Gabe Gottes

Das irdische Leben des Menschen ist Gabe Gottes schlechthin. In der Pre-
digt Q 2 ,Intravit Jesus in quoddam castellum et mulier quaedam, Martha
nomine, excepit illum in domum suam“ entfaltet Meister Eckhart diese
theologische Basisaussage. An Martha aus Bethanien, die Jesus im ,Burg-
stadtchen” (I, 25,6f.) ihrer Seele aufnimmt, illustriert der Prediger den Be-
griff des Lebens. Ein erstes Element des Begriffs lautet: Ein Mensch em-
pfangt das irdische Leben von Gott. Es ist Gabe Gottes. Der Mensch muss
die Gabe der Selbstmitteilung bzw. Selbstoffenbarung Gottes aktiv anneh-
men. Erst durch die Annahme in Freiheit (Willensfreiheit) erkennt ein
Mensch die Grofde der Gabe Gottes. Gott wirkt, begleitet und erhalt das ir-
dische Leben des Menschen nicht ohne das Zutun des Menschen. Wenn-
gleich die Aktion des Menschen fiir sich genommen nicht den Dreh- und
Angelpunkt des geschopflichen Lebens bezeichnet, so ist sie bei Eckhart
gegeniiber der Kontemplation nicht von minderer Qualitit. Eckharts
Martha-Auslegung hebt sich von vielen pejorativen Auslegungen dieser
neutestamentlichen Menschgestalt in der Geschichte der Theologie dezi-
diert ab.

Fur Eckhart ist Martha, die Jesus nicht nur gastlich beherbergt und
duflerlich aufnimmt, sondern ihn auch innerlich im Herzen empfangt,
,Jungfrau, die ein Weib war“ (I, 25,7f.). Um das Leben des Menschen zu
charakterisieren, fithrt er das paradoxe Bild der Jungfrau, die Frau ist, an.
Eckhart betrachtet den Menschen in seiner geschopflichen Gestalt antithe-
tisch. Das Bild ist ontisch-philosophisch zu verstehen. Es evoziert die
,Frage nach der Moglichkeit von Freiheit und Unmittelbarkeit jenseits der
Institutionen“, mit denen das Leben des Menschen auf Erden verwoben

13 Auf die Kontroverse um die Mystik Meister Eckharts, die sich in der neueren For-
schung an den Positionen von Kurt Flasch bzw. Burkhard Mojsisch auf der einen Seite und
Werner Beierwaltes auf der anderen Seite entziindet hat, gehe ich hier nicht ein.

14 In: MEW I, 24-37. In der Predigt Q 86 ,Intravit Jesus in quoddam castellum etc.’
wendet sich Eckhart ebenfalls der Schriftperikope Lk 10,38-42 zu (in: MEW II, 208-229).



Dieses Leben gibt zu denken 49

ist.’> Es nimmt seine vielfdltigen Wachstumsmaoglichkeiten und Reifungs-
wege in den Blick, ohne einen Gegensatz zwischen Jungfraulichkeit und
Ehe sowie zwischen Kontemplation und Aktion auf dem spirituellen Weg
zur eschatologischen Vollkommenheit zu insinuieren.

Jungfraulichkeit ist fiir Meister Eckhart ein anthropologisches Existen-
zial, das er schopfungstheologisch bestimmt: Jungfraulich lebt der
Mensch, der (1) die Gabe Gottes ,frei und ledig” (I, 25,25) und im Heute
Gottes wandelnd, also addquat, reprdsentiert; der (2) seine Vernunft ge-
geniiber dem Irdischen in rechter Weise gebraucht und der (3) seine Ver-
nunft zur Erkenntnis Gottes, zur Erkenntnis des Urbildes des Menschen in
Gott - ,von allen fremden Bildern ledig“ (I, 25,12) -'¢, einsetzt. Eckhart
postuliert in dieser (spdten) Predigt die ,Bildlosigkeit der Vernunft“.'7 In
seinem Konzept sind die Vernunft und Autonomie des Menschen mit dem
Verzicht auf die letzte Selbstbestimmung des Menschen zugunsten der
Autoritdt Gottes verkniipft.’® Jungfraulich lebt der Mensch, der (4) in Ab-
geschiedenheit sein irdisches Leben fiihrt. Eckhart reflektiert andernorts
den Gedanken der Jungfraulichkeit auch unter dem konzeptionellen Be-
griff der Abgeschiedenheit'. Davon ist noch zu sprechen.

b) Leben bedeutet: Friichte bringen

Eckhart lasst es mit dem jungfraulichen Empfang der gottlichen Gabe
nicht bewenden. Die Gabe Gottes drangt den Menschen, diese Gabe wie
eine Frau fruchtbringend anzuwenden und zu vermehren. Eckhart spricht
vom ,Fruchtbarwerden der Gabe“ (I, 27,11). Ein zweites Element des Be-
griffs Leben lautet somit: Frucht bringen, gleichsam als ratifiziere der
Mensch auf seinem Weg eine Kultur des Lebens. Um iiberhaupt Frucht zu
erbringen, darf der Mensch nach Aussage des Meisters nicht Jungfrau blei-
ben, sondern muss Frau werden:

»Soll er fruchtbar werden, so ist es notwendig, dass er Weib sei. ,Weib" ist der
edelste Name, den man der Seele zulegen kann, und ist viel edler als ,Jung-
frau‘. Dass der Mensch Gott in sich empfingt, das ist gut, und in dieser Em-
pfanglichkeit ist er Jungfrau. Dass aber Gott fruchtbar in ihm werde, das ist
besser; denn Fruchtbarwerden der Gabe, das allein ist Dankbarkeit fiir die
Gabe, und da ist der Geist Weib in der wiedergebarenden Dankbarkeit, wo er
Jesum wiedergebiert in Gottes vdterliches Herz“ (I, 27,6-14).

15 LARGIER, Niklaus: Kritik und Lebenskunst nach Eckhart von Hochheim, Heinrich Seuse
und Margareta Poréte, in: DELGADO Mariano/FUCHS Gotthard (Hgg.): Die Kirchenkritik der
Mystiker. Prophetie aus Gotteserfahrung, Bd. 1: Mittelalter. Fribourg: Academic Press 2004,
141-155, hier 149.

16 Hierzu siehe den Kommentar von LARGIER, in: MEW I, 761.

17 LARGIER: Kritik und Lebenskunst, 150.

18 Vgl. LARGIER: Kritik und Lebenskunst, 151.

19 Dazu der Traktat 3 ,Von abegescheidenheit’, in: MEW II, 435-459 (mit Kommentar
802-815).



50 Johannes Schelhas

Jungfraulich lebt demzufolge der Mensch, der (5) einwilligt, Frau zu
werden.

Jungfraulichkeit, Leerwerden und Kontemplation verflicht Meister Eck-
hart mit Mutterschaft, Fruchtbarkeit und Aktion (Gottesgeburtz°), wo-
durch er den geistigen Horizont seiner monastischen Zuhorerinnen durch-
bricht und ,in seine eigentlichen Denkbahnen® eintritt?'. In dieser wie in
jener Trias von Termen geht es in begrifflich nicht mehr fassbarer Weise
um die hochste Einung des Menschen mit Gott. Des Menschen Vereini-
gung mit Gott auf Erden bezeichnet Eckhart im gleichnamigen Traktat als
»<lautere Abgeschiedenheit” (I, 455). Indem ein Mensch in solcher Haltung
Gott gegeniiber verharrt, wird die Abgeschiedenheit - sprachlich im Para-
dox ausgedriickt - ,von Erkennen erkenntnislos ... und von Licht finster”
(I1, 455) realisiert.

Die Verflechtung der beiden komplementdren Begriffsreihen entbehrt
nicht der Brisanz. Anthropologisch auf den Begriff des Lebens gewendet
bedeutet dies: Eckhart warnt den Menschen, der die Gabe Gottes in sei-
nem Leben nicht fruchtbringend anwendet. Die Gabe Gottes zielt auf die
Tat menschlicher Liebe in der aktiven Erfiillung des Doppelgebots. Wer
keine irdischen Friichte hervorbringt, erweist sich in der Jetzt-Zeit nicht
nur undankbar gegeniiber seinem Schopfer, sondern kann auch kiinftig
das ewige Ziel seines Lebens verfehlen. Die Jungfraulichkeit sei in diesem
Fall ,zu nichts niitze, denn [der Mensch] ist iiber seine Jungfraulichkeit
hinaus nicht Weib mit voller Fruchtbarkeit. Darin liegt der Schaden“ (I,
27,20-22). Jungfrdauliches Leben bezeichnet somit keinen ontischen Zu-
stand im geschopflichen Leben des Menschen, sondern ist Ausdruck eines
physischen Abschnitts innerhalb der geistigen Entwicklung des Menschen.
Jungfraulichkeit ist ein Existenzial zur Bezeichnung von Leben. Weil Eck-
hart den Sinn jungfrdulichen Lebens nicht auf der Ebene des Seins der Ge-
schopfe situiert hat, kann die Interpretation Eckharts diesen Sinn dort
auch nicht finden.

Das menschliche Leben als Frau oder Mutter ist nach Eckhart ebenso
Ausdruck eines physischen Abschnitts innerhalb der geistigen Entwick-
lung des Menschen. Dieser Abschnitt hat jedoch Ewigkeitsbedeutung. Er
erschopft sich nicht tempordr, sondern besagt mehr. Die Termini Frau und
Mutter sind ebenso Existenzialien zur Bezeichnung von Leben. Im Blick
auf Jesus Christus bestimmt Eckhart den Sinn des Lebens der Frau oder
Mutter. Frau oder Mutter bezeichnet nicht ,einen Menschen® in seiner In-
dividualitdt, sondern ,die menschliche Natur des Menschen an sich, die
Jesus Christus in der Inkarnation real angenommen hat (II, 457). Den Sinn

20 Vgl. ECKERT, Willehad Paul OP: Meister Eckhart. Spekulative Mystik, in: SUDBRACK, Jo-
sef (Hg.): Zeugen christlicher Gotteserfahrung. Mainz: Griinewald 1981, 95-112, hier 102-111.

21 RUH, Kurt: Meister Eckhart. Theologe, Prediger, Mystiker. 2. Auflage. Miinchen: Beck
1989, 149. Dazu auch MIETH, Dietmar: Meister Eckhart. Mystik und Lebenskunst. Diisseldorf:
Patmos 2004, 11-15; 152-195.



Dieses Leben gibt zu denken 51

des reifen menschlichen Lebens als Frau oder Mutter situiert Eckhart auf
der Ebene des Seins der Geschopfe. Er situiert ihn dort, weil die von der
Stinde nicht affizierte menschliche Natur?? in Jesus Christus ontisch be-
schaffen ist. In Frau bzw. Mutter wird nach Eckharts Deutung von Mensch
und Gott gemaf Joh 1,1 der ,lebendige Entwurf* (conceptio actualis) des
Lebens und Denkens des Menschen konzeptionell verwirklicht (I, 494f.).
Im Leben als Frau oder Mutter setzt ein Mensch die Tugend der Abge-
schiedenheit (vgl. II, 441,24-26)?3 um. Abgeschiedenheit ist fiir Eckhart par
excellence realisiertes Leben. Sie fithrt den Menschen unter ,,Absehen auf
die Kreatur® (II, 435,16f.) zum Ursprung und Grund seiner selbst. Eckhart
lasst sich von der Auffassung leiten, wonach die anderen Geschopfe den
unmittelbaren Weg zum Ursprung und Grund des Menschen erschweren.
Abgeschiedenheit ist das eine Notwendige (vgl. Lk 10,42), das - an Martha
abgelesen4 — jeder Mensch zu einem gliicklichen Leben auf Erden bené-
tigt. Sie speist die vielfdltigen Aktionen des Menschen. Sie reguliert die ir-
dischen Tugenden. In Abgeschiedenheit teilt Gott sich selbst dem Men-
schen mit (vgl. II, 441,35-37). Wir stofden an dieser Stelle auf des Meisters
,Konzept der ... freundschaftlich-gleichwesentlichen Selbstmitteilung Got-
tes“?5. Eckhart erachtet Abgeschiedenheit des Menschen sogar fiir grofRer

22 Uber die Siinde fiihrt Eckhart, von 1293/1294 bis 1208 Prior des Predigerklosters in
Erfurt, in den wdhrend dieser Zeit entstandenen ,Reden der Unterweisung’ (= Traktat 2), c.
9, aus: ,Die Neigung zur Siinde ist nicht Stinde, aber siindigen wollen, das ist Siinde, ziirnen
wollen, das ist Stiinde“ (MEW 11, 357,31f.). Dazu RUH: Meister Eckhart, 37-39.

23 Wihrend Eckhart an dieser Stelle die Abgeschiedenheit als Tugend bezeichnet, nimmt
er sie an anderer Stelle innerhalb ein und desselben Traktates von den Tugenden aus (MEW
I1, 435,15-18).

24 Moglicherweise unter Anspielung auf die Gottesmutter Maria — wie Niklaus Largier
meint (vgl. MEW 11, 747) -, die nach Eckhart die Reinform der Verwirklichung der Martha
ist, fithrt der Meister in der Predigt Q 86 tiber Martha und Maria im Licht der lukanischen
Evangeliumsperikope Folgendes aus: ,<Auch> Maria ist erst <eine solche> Martha gewesen,
ehe sie <die reife> Maria werden sollte; denn, als sie <noch> zu Fiiffen unseres Herrn saf}, da
war sie <noch> nicht <die wahre> Maria; wohl war sie’s dem Namen nach; sie war’s aber
<noch> nicht in ihrem Sein; denn sie saf? <noch> im Wohlgefiihl und in siifer Empfindung
und war erst in die Schule genommen und lernte leben. Martha aber stand ganz wesenhaft
da, daher sprach sie: ,Herr, heif sie aufstehen’, als hdtte sie sagen wollen: ,Herr, ich mochte
gern, dass sie nicht da sdffe um des Wohlgefiihls willen, ich wiinschte <vielmehr>, dass sie
leben lernte, auf dass sie es <= das Leben> wesenhaft zu eigen hitte.” (MEW II, 227,21-32). -
Eckharts Interesse an der Martha-Auslegung hat Dietmar Mieth die These aufstellen lassen:
»Eckhart hat hier nicht der Bibel widersprochen, sondern er hat eine Auslegung, wie sie zu-
letzt bei Albertus Magnus zu beobachten ist, weiter gefiihrt, die den Marthatadel ab-
schwichte und das Lob fiir Martha ergdnzte“ (MIETH, Dietmar: Predigt 86: ,Intravit Jesus in
quoddam castellum’, in: STEER Georg/STURLESE Loris [Hgg.]: Lectura Eckhardi. Predigten
Meister Eckharts von Fachgelehrten gelesen und gedeutet, Bd. 2. Stuttgart: Kohlhammer 2003,
139-175, hier 164).

25 FLASCH, Kurt: Predigt 6: ,Iusti vivent in aeternum’, in: Lectura Eckhardi, Bd. 2, 29-51,
hier 51. Was Flasch als , gleichwesentlich“ bezeichnet, bedarf zwingend der Erlauterung. Eck-
hart kommt gegen Ende der Predigt Q 6 auf den Unterschied von Einheit und Gleichheit zu
sprechen: Die Selbstmitteilung des Wesens Gottes an den Menschen eréffnet dem Menschen



52 Johannes Schelhas

als die Liebe, die ein Mensch praktiziert (vgl. II, 435,25f.). Abgeschieden-
heit ist Approximativ des Seins, die sich zum Sein verhalt wie rétlich zu
rot. Was begrifflich mit Abgeschiedenheit bezeichnet wird, lasst sich mit
Eckhart positiv indes nur schwer bestimmen: Abgeschiedenheit ist Aus-
druck des Stehens, Verweilens und Lebens des Menschen im Sein. Sie ist
Ausdruck einer gewissen Gottunmittelbarkeit des Menschen. Sie bedeutet
die Scharfung der verniinftigen Urteilskraft des Menschen iiber Mensch
und Dinge in der Ausrichtung auf die gottliche Autoritdt.2 Sie ist ontische
Reinheit, Klarheit und Entschiedenheit in Bezug auf Gott, die im Leben ein
entsprechendes ethisches Verhalten mit sich bringt. Sie stimmt grundle-
gend mit der ignatianischen Indifferenz tiberein. Sie bezeichnet das ge-
schopfliche Mafd an grofRitmoglicher Realisierung der irdischen Tugenden.
Sie ist das Antonym zu Egoismus und Eigenliebe (nicht: Selbstliebe) und
Tod. Abgeschiedenheit faltet alle Lebensvollziige des Menschen in Gott
ein. Sie ist eine Offenbarung der Weisheit Gottes.

c¢) Gleichheit von leben und geben

Die der substanziellen Form ,Leben“ angemessene menschliche Tatigkeit
ist das Geben. Leben und geben kann Eckhart geradezu identifizieren und
synonym verwenden. Ein drittes Element des Begriffs Leben lasst sich folg-
lich am Zusammenhang von Leben und Geben ablesen. Die Darlegungen
des Theologen in der Predigt Q 6 ,Iusti vivent in aeternum’ und in der Pre-
digt Q 39 ,lustus in perpetuum vivet et apud dominum est merces eius
etc.?7 sollen in Hinsicht auf die aufgestellte These iiber das Leben erortert
werden.

Leben haben und im Leben stehen die Gerechten, wobei im Leben ste-
hen bedeutet: im Leben sein. Gerechtigkeit ist eine vorziigliche Tugend
des irdischen Lebens. Der Meister macht menschliche Gerechtigkeit am
Geben fest. Um gerecht zu sein, muss ein Mensch einem jeden geben, was
sein ist: Gott die Ehre, den Engeln und Heiligen im Himmel die Freude,
den Verstorbenen im Fegefeuer die Hilfe der Gebete und den auf Erden Le-

- Eckhart zufolge - die wesenhafte Einheit mit Gott. In der geistigen, sakramentalen
Wandlung des Menschen in den dreipersonalen Gott hinein wird der Mensch ,Eines“ mit
Gott: eins mit dem Leben Gottes, eins mit dem Wesen Gottes und eins mit dem Sein Gottes.
Der Mensch wird gleichwohl infolge seiner metaphysischen Umformung Gott nicht gleich.
Nur die drei Personen Gottes sind in ihrer Einheit auch ,Gleiches“ - gleich, d.h. unter-
schiedslos (vgl. MEW 1, 85,11-22; 83,uf.).

26 In den ,Reden der Unterweisung' (= Traktat 2), c. 6, beschreibt Eckhart das Leben in
actu folgendermafien: ,Der Mensch soll Gott in allen Dingen ergreifen und soll sein Gemdit
daran gewohnen, Gott allzeit gegenwartig zu haben im Gemiit und im Streben und in der
Liebe. Achte darauf, wie du deinem Gott zugekehrt bist, wenn du in der Kirche bist oder in
der Zelle: diese selbe Gestimmtheit behalte und trage sie unter die Menge und in die Unruhe
und in die Ungleichheit* (MEW II, 347,18-24).

27 Die Predigt Q 6, in: MEW I, 76-87; die Predigt Q 39, in: MEW I, 420-427.



Dieses Leben gibt zu denken 53

benden ,Férderung und <gutes Beispiel>, (I, 79,8; vgl. 77,9-12). Uber das
Ehren Gottes fithrt Eckhart aus:
Diejenigen ehren Gott, die

»aus sich selbst gdnzlich ausgegangen sind und des Ihrigen ganz und gar
nichts suchen in irgendwelchen Dingen, was immer es sei, weder Grofies
noch Kleines; die auf nichts unter sich noch tiber sich noch neben sich noch
an sich sehen; die nicht nach Gut noch Ehre noch Gemach noch Lust noch
Nutzen noch Innigkeit noch Heiligkeit noch Lohn noch Himmelreich trach-
ten und sich alles dieses entduflert haben, alles Ihrigen, - von diesen Leute
hat Gott Ehre, und die ehren Gott im eigentlichen Sinne und geben ihm, was
sein ist” (I, 77,13-22).

Indem ein Mensch Gott ehrt, realisiert er Leben. An der Weisung zur Ver-
wirklichung des ersten Gebots erschlief3t Eckhart den Begriff des Lebens.
Fiir den Menschen bedeutet Leben konkret den Vollzug seiner Selbsttrans-
zendenz. Sie gelingt dem Menschen in dem Maf3, wie er sich des ,eigenen
Willens“ entdufiert und ,alle Dinge von Gott als gleich® hinnimmt (I,
79,15;10f.). Dies ist der Exodus aus dem Schein-Leben ins Leben. Immer
wenn ein Mensch seinen Weg des Lebens sucht und aufbricht und den
Weg des Lebens geht, gibt er Gott die Ehre. Eckhart hebt Leben von Be-
sitzenwollen und Habenwollen ab. Willensschwankungen sind ebenfalls
dem Leben abtrdglich. Sie sind auch der Gerechtigkeit fremd, die der Meis-
ter als Gleichmut gegeniiber Mensch und Dingen bezeichnet (vgl. I, 81,3f.).
Selbst Gott darf der Mensch nicht haben, nicht besitzen wollen. Der
Wunsch, Gott zu bestimmen und zu besitzen, steht der eckhartschen Ab-
geschiedenheit diametral entgegen. Leben hingegen bedeutet fir ihn:
,nichts“ haben, vielmehr (eins mit) Gott ,sein“ und um der anderen Men-
schen willen geben bzw. sich geben. Dass der Mensch im Wesentlichen
nicht um seiner selbst willen, sondern vor allem um des anderen Men-
schen willen gibt und sich gibt, macht Eckhart an den Heiligen fest. Sie,
die im Himmel sind, bekommen durch Menschen, die im irdischen Leben
stehen, ,grofle Lust“ und ,unaussprechliche Freude“ (I, 77,26f.) zum Geben
und Leben.

Eckharts ontisch-anthropologische Deutung des Gottehrens liest sich
wie eine verdeckte Anspielung auf die kenotischen Schriftaussagen Phil
2,6-8 und 2 Kor 8,9: Urbild von Leben und Geben ist Jesus Christus. Die
intentionale Einheit und die intentionale Gleichheit von Leben und Geben
ist im Vollzug des menschlichen Lebens latent ablesbar. Dies ist am Leben
Jesu offenkundig ablesbar.

d) Die Gotteinheit irdischen Lebens

Der Gedanke der intentionalen Gleichheit von leben und geben wird der
Vernunft auf der Grundlage der gottlichen Form des Lebens einsichtig.
Eckhart baut das Verstandnis der Einheit des irdischen Lebens mit Gott in-



54 Johannes Schelhas

nerhalb der Predigt Q 6 noch aus. Die mit den Gesetzen der Logik gerade
nicht verstehbare gottliche Qualitat des irdischen Lebens der Menschen
erfasst er unter dem gespreizt klingenden Diktum des ,,ohne Warum* (I,
87,28). Das irdische Leben ist eine Einiibung in das ,kein Warum® (421,26).

Ein Mensch lebt um des Lebens willen; er lebt, ohne zu wissen, warum
er lebt; er begehrt das Leben um des Lebens willen (vgl. 81,25-28). Leben
stromt ,unvermittelt von Gott in die Seele“ ein (81,30f.). Diese Bewegung
von Leben Gottes bringt im Menschen den Willen zum Leben hervor (vgl.
81,32). Dies fiihrt den Prediger zu der Spitzenaussage: ,Gottes Sein ist mein
Leben® (81,32f.). Hier belegt der Theologe die Einheit des Lebens von Gott
und Mensch (vgl. 83,36-85,1). Ein viertes Element des Begriffs Leben soll
an der Auffassung Eckharts festgemacht werden, wonach Leben nicht kau-
sal, also nicht nach der Art eines Verursachungsverhaltnisses, verstehbar
ist.

Der Prediger ermahnt seine Zuhorerinnen: Sie sollen ,nicht dienen
noch wirken um irgendein Warum® (I, 87,3f.). Sie sollen vielmehr dienen
und wirken, weil sowohl Gott und Mensch als auch Mensch und Mensch
»eins“ sind (87,10). Immer ist Einheit die Grundlage der Fruchtbarkeit, in
der die Aktion konkret Gestalt annimmt. Ein Warum hingegen - das Den-
ken gemdf} Ursache und Wirkung - insinuiert Differenz, Trennung und
Zweiheit. Dies ist ,unrecht (87,13). ,Das Wirken und das Werden“ als Ter-
mini, die Leben beschreiben, sind ,eins“ (87,15). Die jeweils grofler gedach-
te Einheit transzendiert die Differenz, die aus der Unterscheidung von
zwei Komponenten wie Ursache und Wirkung herriihrt. Dichotomes Den-
ken wird dem Gedanken der Einheit niemals gerecht.?® In bildhaft-an-
schaulicher Rede fiihrt der Prediger die Einheit betonend aus:

~Wenn der Zimmermann nicht wirkt, wird auch das Haus nicht. Wo die Axt
ruht, ruht auch das Werden. Gott und ich, wir sind eins in solchem Wirken;
er wirkt, und ich werde. Das Feuer verwandelt in sich, was ihm zugefiihrt
wird, und dies wird zu seiner Natur. Nicht das Holz verwandelt das Feuer in
sich, vielmehr verwandelt das Feuer das Holz in sich. So auch werden wir in
Gott verwandelt, so dass wir ihn erkennen werden, wie er ist <1 Joh. 3,2>,

(87,15-23).

Im Licht der eucharistischen Wandlung hebt Meister Eckhart auf die
Wandlung des gesamten Lebens des Menschen ab (vgl. 85,11-20). Letztere
reflektiert die Sakramententheologie als Folge der ersteren. Die Wandlung
stellt den Menschen auf den Weg, der das Geschopf in actu zur Einheit mit
Gott fithrt. Solche Einheit findet das Ziel und den Abschluss ihrer Verwirk-

28 Ein Sinnspruch des Dichters Angelus SILESIUS (= Johannes Scheffler) (1624-1677) be-
schreibt das mit ,Ohne warumb*“ Gemeinte poetisch folgendermafen: ,Die Ros’ ist ohn wa-
rumb / sie bluehet weil sie bluehet / Sie achtt nicht jhrer selbst / fragt nicht ob man sie si-
het“ (DERS.: Cherubinischer Wandersmann. Kritische Ausgabe, hg. v. Louise Gnadinger. Stutt-
gart 1984/2000 (= Reclam Universal-Bibliothek 8006), hier 1, 289 [Seite 69]).



Dieses Leben gibt zu denken 55

lichung erst am Jiingsten Tag. Ein Mensch realisiert seine Transfiguration
im irdischen Leben immer nur approximativ. Es ermoglicht ihm, gottlich
(gottdhnlich), aber nicht gottgleich (wie Gott) sich zu sich selbst, zu ande-
ren und zu Gott zu verhalten. Es gibt eine Gott-Mensch-Einheit, in der ein
Mensch Gott zu seinem ,Eigen“ (87,3) empfdngt, jedoch keine Gott-
Mensch-Gleichheit: ,Wer das Dasein und mit ihm die menschliche Exis-
tenz nicht aus sich selbst, sondern einzig aus Gott heraus verstehen will -
und das ist wahrlich eines christlichen Denkers wiirdig -, der riickt Gott
und Mensch zusammen.“29

Eine Manifestation der Einheit mit Gott im irdischen Leben ist jene Tu-
gend, in der ein Mensch die Dinge vor Gott als ,gleich“ (I, 79,11) resp.
,gleich<miitig>, (81,4) hinnimmt. Wer dies tut, hat die Gerechtigkeit ver-
wirklicht (vgl. 81,3f.; 83,10-23). In Gerechtigkeit - so fithrt Eckhart in der
Predigt Q 39 aus - gebiert der Gerechte Gott (vgl. 421,10), indem ein
Mensch die Tugenden und Werke der Gerechtigkeit wirkt.

Kausalitdt ist fiir Eckhart kein hermeneutisches Gesetz oder Prinzip zur
philosophisch-theologischen Erklarung von Leben. Was kausal erklart wer-
den kann, nivelliert den metaphysischen Grund des Lebens: die Einheit
des irdischen Lebens mit Gott. Das Warum verdirbt das Leben (vgl. 423,1),
weil es ,auflerhalb des Seins®, also ,Akzidens", ist (427,31).3° Es ist Eckhart
zufolge nicht moglich, Verursachungsverhdltnisse nach Art einer Metaba-
sis auf das Sein und auf Gott zu applizieren. Die denkbare Ahnlichkeit
wird in einer stets grofleren Undhnlichkeit iberstiegen.3* Dies schmalert
das irdische Leben nicht; im Gegenteil: Die je groflere Undhnlichkeit er-
hoht dessen geistige Qualitat und bindet es in paradoxer, eckhart-spezifi-
scher Gleichheit (vgl. I, 83,10-12) und philosophisch-theologischer Einheit
in Gott ein. Leben ist unter dieser Riicksicht ,Vehikel der Ewigkeit“3*- Eck-
harts kausal nicht erklarbares Verstandnis von Einheit des irdischen Le-

29 RUH: Meister Eckhart, 148.

30 Diese Aussage Eckharts erschliefit die Reflexion von Kurt FLASCH iiber das ,ohne
Warum*: ,,Leben‘ und ,Wesen sind Innenbestimmungen. Sie sehen von allem Auferen ab.
,Leben’ und ,Wesen’, als solche gedacht, schlieRen von sich her den Gesichtspunkt aus, sie
seien von auflen bewirkt und auf ein ihnen duferes Ziel hingeordnet” (DERS.: Predigt 39: ,Ius-
tus in perpetuum vivet’, in: STEER Georg/STURLESE Loris [Hgg.]: Lectura Eckhardi. Predigten
Meister Eckharts von Fachgelehrten gelesen und gedeutet, Bd. 3. Stuttgart: Kohlhammer 2008,
33-50, hier 41). FLASCH ldsst bei dieser schwergewichtigen Aussage offen, warum dies so ist.
Eckhart wendet sich gegen die Aufteilung der Wirklichkeit in Innen und Aufien. Der Gedan-
ke der Einheit aller Wirklichkeit in Gott verbietet jegliche Zweiteilung, die Innen- und
Auflenbestimmungen per definitionem inhariert.

31 Vgl. dazu die Undhnlichkeitsaussage des Vierten Laterankonzils (1215): ,Denn zwi-
schen dem Schépfer und dem Geschépf kann man keine so grofe Ahnlichkeit feststellen,
dass zwischen ihnen keine noch grofere Undhnlichkeit festzustellen ware. ([QJuia inter
creatorem et creaturam non potest tanta similitudo notari, quin inter eos maior sit dissi-
militudo notanda.)“ (DH 806).

32 HAAS: Aktualitdt und Normativitdt Meister Eckharts, 343. Dazu VANNIER: Die Aktua-
litdt von Meister Eckhart, 350-352.



56 Johannes Schelhas

bens mit Gott schlief3t auch das Denken in den Polen von innen und
auflen aus. Das relationale Paar besitzt keine durchschlagende heuristische
Erkenntniskraft.33 Dies gilt ferner hinsichtlich der Polaritat von geistlich
und weltlich. Das Denken der Einheit, anders gewendet: Zusammenhdnge
des Einen, die Irdisches tangieren, ruhen Eckhart zufolge in Gott. Darin
sind - wie in metaphysischen Kausalitatsaussagen - Gottliches und Mensch-
liches als komplexe Realitdt verkniipft, jedoch nicht physisch oder
metaphysisch in der Verkettung von Ursache und Wirkung (die auf Sepa-
ration hinauslaufen), sondern als organische Einheit. Zusammenhange des
Einen konnen allenfalls logisch nach der Grund-Folge-Relation erklart
werden. Diesen Aspekt des Denkens von Zusammenhdngen bestreitet
Meister Eckhart nicht, wenngleich er auch hierbei die ,Grund-los-igkeit®,
die Unmittelbarkeit des menschlichen Lebens aufgrund der Einheit von
Gott und Mensch herausstellt.34

Die eckhartschen Aussagen iiber das irdische Leben lassen sich in der
dogmatisch-theologischen Begriffsbestimmung so zusammenfassen: Leben
ist der fortwdahrende Vollzug der Einheit von Gott und Mensch im Sein be-
ziehungsweise in der Existenz. Die Gabe Gottes, die sich als Leben gibt
und ihre Empfanger stets iiberwaltigt, wird dem Menschen in einer ebenso
kontemplativen wie aktiven Lebenspraxis zur Aufgabe. Ein Mensch reali-
siert sie in gleichmiitiger Haltung und in Gerechtigkeit.

2. WALTER KASPER: LEBEN ALS URBESTIMMUNG DES MENSCHEN IM RUF ZUR
TAT

Auf der Suche nach einem systematisch-theologischen Begriff von Leben
wende ich mich im zweiten Gang den Schriften Walter Kaspers (geb. 1933)
zu. Wenngleich der katholische Tiibinger Dogmatiker — der gleichnamigen
Schule verpflichtet - iiber das Leben keine Monografie verfasst hat, ist die
Thematik in seinen Publikationen im zweiten Glied alliiberall und zu jeder
Zeit prasent. Diese Beobachtung kann an den Schriften des spdteren Bi-
schofs von Rottenburg-Stuttgart und Kardinals der romischen Weltkirche
in der Funktion des Prasidenten des Papstlichen Rates zur Forderung der
Einheit der Christen und der religiosen Beziehungen zum Judentum sowie
des Emeritus ebenso aufgezeigt werden. Leben ist fiir Kasper das Grund-
wort zur Bezeichnung der ersten Eigenschaft von Gott, Welt und Mensch.
Es gehort wie Licht zu den Urworten der Sprache. Es bezeichnet gleich-
wohl mehr als bloff eine Eigenschaft neben anderen Eigenschaften des
primdren gottlichen Tragers und der sekunddren geschopflichen Trager

33 Treffend fithrt PETERSON, Erik: Fragmente (1954/55), in: DERS.: Marginalien zur Theolo-
gie und andere Schriften. Mit einer Einf. v. Barbara Nichtweif (AS 2). Wiirzburg: Echter 1995,
141-148, hier 143, darlber aus: ,Denn was wir ,Innen‘ nennen, das ist ein ,Auflen’ fiir Gott,
und was fiir uns ,aufderlich’ ist, das wird ein ,Innen‘ fur Gott.“

34 Vgl. den Kommentar von LARGIER, in: MEW I, 747.



Dieses Leben gibt zu denken 57

des Lebens. Leben ist Hauptwort zur Bestimmung von Existenz, Sein und
Handeln.

a) Das Urwort Leben

Walter Kasper hat das als Leben bezeichnete Sein, die als Leben bezeich-
nete Existenz des Menschen aufs Engste mit dem Zentralbegriff der Ver-
kiindigung Jesu von Nazaret, dem Reich Gottes, verbunden. In seiner 1974
unter dem Titel ,Jesus der Christus“ veroffentlichen (heils-)geschichtlich
ausgerichteten Christologie formuliert er die These: ,Jesu Botschaft vom
Kommen der Herrschaft Gottes muss also verstanden werden im Horizont
der Menschheitsfrage nach Frieden, Freiheit, Gerechtigkeit und Leben“3s.
Der Theologe konstatiert einen theozentrischen Urzusammenhang von
Reich Gottes und Leben. Die These komprimiert die in den biblischen
Schriften breit hervortretende Auffassung, wonach ein Mensch Leben we-
der aus sich selbst besitzt noch iiber es verfiigen kann. Das Leben wie die
anderen genannten Giiter des Menschen sind in der Welt infolge der indi-
viduellen und sozialen Siinde vielfdltig bedroht. Gottes Reich und Herr-
schaft allein konnen den Geschopfen das Leben geben. Einzig durch Gott
und aufgrund der Grofdtaten Jesu Christi kann das Leben der Menschen
das Heil Gottes widerspiegeln und das Gliick des Menschen voranbringen.

Am Begriff des Lebens, der die Einheit der Wirklichkeit von Gott und
Mensch zu erfassen sucht, macht Kasper die Schnittstelle von Christologie
und Anthropologie fest, wenn er sagt:

,In Jesus Christus wird [..] das Menschsein insgesamt zur Grammatik der
Selbstaussage Gottes. Christologische Aussagen miissen darum immer in an-
thropologische Aussagen iibersetzbar sein, wie umgekehrt von der Anthro-
pologie her ein Vorverstandnis dessen moglich sein muss, was sich in Jesus
Christus ereignet hat.“3°

Ereignis und Lehre sind durch, mit und in Jesus von Nazaret, dem Christus
und Sohn Gottes, das Leben. Leben triagt die sakramentliche Signatur Jesu
Christi.37 Kasper hebt im Anschluss an K. Rahner S] (1904-1984) hervor,

35 KASPER, Walter: Jesus der Christus (GS 3). Freiburg i.Br.: Herder 2007 (mit einem
Vorw. zur Neuausg.) [neue Paginierung], 18; zuvor: Mainz (1974) "1998. — Eine unter den
Ausfiihrungen zu W. Kasper erweiterte, insgesamt jedoch um die Bearbeitung der gleichna-
migen Thematik bei Meister Eckhart gekiirzte Fassung dieses Beitrags findet sich unter dem
Titel: ,Das irdische Leben - der Anfang des ewigen Lebens®, in: KASPER, Walter/AUGUSTIN,
George (Hgg.): Hoffnung auf das ewige Leben. Kraft zum Handeln heute (= Theologie im
Dialog 15). Freiburg i.Br.: Herder 2015, 105-125.

36 KASPER: Jesus der Christus, 84.

37 Die Sakramentalitat Christi kommt in folgender Formulierung Kaspers konzis zum
Ausdruck: ,Als das Ursakrament Gottes ist Jesus Christus zugleich das Ursakrament des
Menschen und der Menschheit” (DERS.: Die Kirche als universales Sakrament des Heils [Erst-
veroff. 1984], in: DERS.: Theologie und Kirche, Mainz: Griinewald 1987, 237-254, hier 247).



58 Johannes Schelhas

dass gerade im normalen, profanen Leben des Menschen die Dynamik des
Lebens Jesu Christi in aller Deutlichkeit aufscheint.3®

Das Leben ist zudem wie Wind, Atem, Helligkeit und wie Feuer, Was-
ser, Luft und Erde ,Urdatum® der Geschopfe. Es bezeichnet wie Kosmos
einen ,Urzustand“. Grofle und Elend, Wiirde und Biirde des Menschen ste-
hen als Leben ineinander. Das Leben gibt der Vernunft zu denken. Am Le-
ben, an seinen Fasern und Materialien, werden die fundamentalen Fragen
des Menschen, die das Wissen, das Tun, die Hoffnung und das Menschsein
betreffen (Kant), gedacht, gestellt, bearbeitet und einer Losung zuge-
fithrt.39

Licht und Leben sind Urworte der Philosophie und Theologie.4® Ein-
drucksvoll wird der Zusammenhang im Prolog des Johannesevangeliums
sprachlich nicht nur synchron dargestellt, sondern wie in einem orchestra-
len Crescendo entwickelt. Leben und Licht heben sich formal und material
von den empirischen Gegenstanden ab. Sie sind von eigener Art. Leben be-
zeichnet Lebendigkeit. Diese ist ,Geschehen, Selbstbewegung, Selbstvoll-
zug“.4' Leben und Lebendigkeit lassen sich am toten Gegenstand nicht er-
schlieffen. Leben im Licht des heilsmittlerischen Werkes Jesu Christi ist
»-immer mehr als das rein Biologische; Leben schlieft den Menschen und
seine Frage nach dem Leben, nach dem eigentlichen, erfiillten und wahren
Leben ein. Leben verlangt nach dem Licht des Lebens, und dieses Licht ist
ein Wesensmoment am Leben selbst.“ Die Kohdrenz von irdischem und
ewigem Leben des Menschen ist in der folgenden Formulierung treffend
austariert: ,Da das Leben aber stindig vom Verfall und vom Tod bedroht
ist, schlief3t die Frage nach dem wirklichen Leben die Frage nach dem blei-
benden, dem ewigen Leben ein.“ Das irdische und das postmortale Leben
des Menschen werden auf diese Weise klar unterschieden, jedoch nicht
voneinander geschieden. Das sakramentale Moment verbietet von Taufe
und Eucharistie her4? jegliche Trennung. Kaspers Lebensbegriff steht der

38 Vgl. KASPER: Die Kirche als universales Sakrament des Heils, 252.

39 Kasper fiihrt dartiiber aus: ,Weil die Vernunft die Frage nach dem Einen und Ganzen,
dem Ersten und Letzten stellt, beansprucht der Glaube an Gott als die alles umgreifende und
tibergreifende Wirklichkeit den Menschen sogar in ganz besonderer Weise in seiner Ver-
nunft” (DERS.: Zustimmung zum Denken. Von der Unerldsslichkeit der Metaphysik fiir die Sa-
che der Theologie [Erstveroff. 1989], in: DERS.: Theologie und Kirche. Band 2. Mainz: Griine-
wald 1999, 1-27, hier 16).

40 Vgl. KASPER: Jesus der Christus, 388.

41 Hierzu und zum Folgenden: KASPER: Jesus der Christus, 389.

42 Von der Eucharistie ausgehend, die ,die Summe des christlichen Heilsmysteriums®
bezeichnet, entwickelt Kasper ,Grundlinien einer eucharistischen Spiritualitdat“ des Lebens
und postuliert: ,Eine solche eucharistische Spiritualitat miisste die innigste Einheit von Em-
pfangen und Geben, von Kontemplation und Aktion sein. Sie miisste in der Lage sein, die
unheilvollen Gegensatze und Konflikte im gegenwadrtigen kirchlichen Leben, Konflikte, die
nicht zuletzt das Verstandnis und die Praxis der Eucharistie selbst bedrohen, zu tiberwin-
den. Sie miisste uns befdhigen, gottesdienstliche Sammlung und weltliche Sendung als Ein-
heit zu begreifen (DERS.: Einheit und Vielfalt der Aspekte der Eucharistie. Zur neuerlichen



Dieses Leben gibt zu denken 59

Dichotomie von irdischer Lebenszeit und ewigem Leben des Menschen
entgegen. Die Uberwindung der Dichotomie des Lebens wurde durch die
Neubesinnung innerhalb der Eschatologie mdglich, angeregt durch die
Uberlegungen von Hans Urs von Balthasar (1905-1988) in den 1950er-
Jahren zur personalen Interpretation der Eschata. Kasper denkt in dieser
Spur. Die romisch-katholische Liturgie bringt die Einheit menschlichen
Lebens in Gott in einer Messoration treffend zum Ausdruck: ,Giitiger Gott,
durch das Wirken deiner Gnade schenkst du uns schon auf Erden den An-
fang des ewigen Lebens. Starke dieses Leben, vollende, was du in uns be-
gonnen hast, und fithre uns hin zu jenem Licht, in dem du selber
wohnst.“43 Das letztlich epikletische Gebet artikuliert den Zusammenhang
der anthropologischen Urworte Leben und Licht. Auf die im Denken Kas-
pers wesentliche Kohdrenz von Liturgie und Leben wird spater noch einge-
gangen.

Leben betrifft niemals nur den personlichen, privaten, individuellen Be-
reich des Menschen. Kasper wird nicht miide zu betonen, dass dem Leben
des Menschen stets eine 6ffentliche und politische Dimension zukommt,
worin sich irdisches Leben jedoch nicht erschopft. Denn die Freiheit eines
Einzelnen ist stets mit der Freiheit des ndchsten und der anderen Men-
schen verflochten. Beide geschopflichen Freiheiten stehen der Freiheit
Gottes dialogisch gegeniiber. Der vielfdltige Vollzug des menschlichen Le-
bens geht mit einer Vielzahl sinnvoller Lebensmoglichkeiten einher und
setzt eine komplexe Ordnung des Lebens voraus. Den Zusammenhang von
Praxis und Ordnung weist Kasper am altorientalischen Hirten- und
Konigsmotiv auf, das die Frage nach einer verniinftigen Lebensordnung zu
klaren vorgibt. Diesen Zusammenhang findet der Theologe mutatis mutan-
dis im Leben Jesu von Neuem.44 In der Welt von heute gelten Subsidiaritdt
und Solidaritat als signifikante Kennzeichen einer erfiillten Praxis mensch-
lichen Lebens. Sie heben die ,alte Unterscheidung zwischen natiirlichem
und ibernatiirlichem Bereich, zwischen christlichem Heil und gesell-
schaftlichem Wohl“45 nicht auf, die integral am vollzogenen Leben des
Menschen getroffen wird. Beide Kennzeichen erschlief3en sich dem Theo-
logen, der im Horizont neuzeitlich gedachter Freiheit nach dem ,Modell
der Korrelation und der Analogie [...] Autonomie als Gleichnis von Theo-
nomie“ integrativ versteht.4#® Indem ein Mensch im subsidiarischen und

Diskussion um Grundgestalt und Grundsinn der Eucharistie [Erstveroff. 198s], in: DERS.: Theo-
logie und Kirche, 300-320, hier 318; 320).

43 Messbuch. Fiir die Bistiimer des deutschen Sprachgebietes. Authentische Ausgabe fiir
den liturgischen Gebrauch. Kleinausgabe (1975). 2. Auflage Freiburg i.Br.: Herder 1988 (ge-
maf Editio typica altera des Missale Romanum, *1974), 297.

44 Vgl. KASPER: Jesus der Christus, 392-395.

45 Kasper, Walter: Autonomie und Theonomie. Zur Ortsbestimmung des Christentums in
der modernen Welt (Erstveroff. 1980), in: DERS.: Theologie und Kirche, 149-175, hier 168.

46 KASPER: Autonomie und Theonomie, 170; vgl. 170-175.



60 Johannes Schelhas

solidarischen Handeln die Chancen und Grenzen sowohl der Natur als
auch der Kultur von Mensch und Schéopfung anerkennt, erweist er dem
Leben den angemessenen ,verniinftigen Gottesdienst (R6m 12,1). Zugleich
bezeugt der Mensch darin die Hoffnung als den Grund und Sinn des Glau-
bens (vgl. 1 Petr 3,15), der dem menschlichen Leben ein unausléschliches
Geprage verleiht.47

b) Ein Synonym: das lebendige Evangelium in der Kirche

Wie Reich Gottes ist auch Evangelium eine materiale Bestimmung von
Leben. Was Leben der Sache und dem Begriff nach bezeichnet, verlangt
Kasper zufolge eine glaubhafte Deutung, die vom Geheimnis des Lebens
Jesu her ihre Linien ins Leben von Mensch und Welt zieht. In seinen 2009
unter dem Titel ,Neue Evangelisierung als theologische, pastorale und
geistliche Herausforderung verdéffentlichten Uberlegungen zur Inkultura-
tion des Evangeliums in der Kirche der Welt dieser Zeit postuliert Kardinal
Kasper eine ,[c]hristologische Konzentration“ dessen, was die christliche
Theologie mit Leben bezeichnet.4® Denen, die mit der Glaubensverkiindi-
gung befasst sind, rat er, die Gott in Jesus Christus suchenden Menschen
nicht so sehr mit Themen des Augenblicks wie Ablass, Engel, Erscheinun-
gen des Heiligen und Wunder von Menschen nebst deren Aufweisen sowie
dhnlichen Themen zu befassen, sondern sie insbesondere mit dem christo-
logischen Mittelpunkt und von diesem ausgehend mit den Wegen der
Menschen zu diesem hin und neu zum Glauben an den dreieinen Gott
heranzufiihren. Dies gelingt umso iiberzeugender, je mehr die Verkiindi-
ger nach dem Gesetz der Reduktion der Komplexitdt die Relevanz der The-
men fiir den Lebensalltag der Menschen aufschlief8en. Die Gesandten ver-
helfen damit dem Evangelium Gottes zu seiner heutigen lichtvollen Gestalt
im Leben des Menschen. Indem die Verkiindiger dem Menschen Leben be-
wusst machen, deuten und es zur Feier in den Sakramenten des Glaubens
und Sakramentalien der Kirche zu Gott heranfithren49, bereiten sie einen
Menschen zu dessen zweiter, eschatologischer Geburt vor (vgl. Joh 3,3),
evangelisieren sie neu5°. Die Themen des Augenblicks erlangen ihren ver-

47 Zum Zusammenhang der beiden Schriftaussagen: KASPER: Zustimmung zum Denken, 15.

48 KASPER, Walter: Neue Evangelisierung als theologische, pastorale und geistliche He-
rausforderung, in: DERS.: Das Evangelium Jesu Christi (GS 5). Freiburg i.Br.: Herder 2009,
245-317, hier 293.

49 Die Kohdrenz von Leben, Deuten und Feiern wird reflektiert bei SAUER, Ralph: Die
Kunst, Gott zu feiern. Liturgie wiederentdecken und einiiben. Miinchen: Kosel 1996.

50 In exponierter Weise werden die Zeugen dem Leben gerecht. KASPER fiihrt dazu aus:
»,S0 ist Evangelisierung nicht primdr eine Sache der Organisation und Administration, son-
dern des personlichen Zeugnisses (paptupia), des Zeugnisses des Wortes wie des Zeugnisses
des Lebens. Evangelisierung hat eine zeugnishafte, eine martyrologische Gestalt“ (DERS.:
Neue Evangelisierung als theologische, pastorale und geistliche Herausforderung, 264).



Dieses Leben gibt zu denken 61

niinftigen Glaubensinhalt in der wahrheitsgetreuen Hinordnung auf Jesus
Christus, in dem die Fiille aller Schéitze des Lebens griindet.

Leben besagt nicht zuerst die Anwendung der Lehre des Evangeliums,
die indes nicht im Buchstaben, sondern im Geist des Evangeliums und
nicht im Buch, sondern in den Herzen der Menschen ihr Ziel findet. Leben
bedeutet vielmehr das Geschehen und Sichereignen der lebendigen Uber-
lieferung Jesu Christi zum Zweck des Aggiornamento als ,lebendige Kun-
de“s' in Kirche und Welt.5? Kasper, dem der eschatologisch unterfasste Zu-
sammenhang von Evangelium und Leben seit seinen frithen Publikationen
vor Augen steht53, bezeichnet das Evangelium als ,ein nomen actionis“ des
Lebens.54 Das Evangelium bewirkt Leben. Es fordert das geistige Wachs-
tum des Lebens. Das Evangelium bringt Glaube und Leben im Menschen
zur Einheit der Form. Es lasst das Bild Jesu Christi im Menschen in seiner
reifen irdischen Gestalt erstehen.

Die Kraft und Macht des gottlichen Lebens transzendiert die irdischen
Grenzen der Kirche. Das Leben ,als die unverfiigbar verfiigende Macht
iber der Kirche“ fungiert in der gottlich und menschlich, heilig und siin-
dig verfassten Kirche als ein Spiegel Gottes. Gott gibt sich dem Menschen,
der Kirche, der Welt als Leben. Dieses Leben ware in Jesus Christus gar
nicht endgiiltig in der Welt angekommen, sondern gleichsam ins Leere ge-
gangen, wiirde es nicht vom Menschen im Glauben angenommen und be-
zeugt. Bereits das irdische Leben der Menschen in der Gemeinschaft der
Glaubenden, der Kirche, ist somit ein bedeutsames Element des Lebens
Gottes selbst. In der Kirche und durch die Kirche kommt Leben, irdisches
Leben, zu seiner Bestimmung und auf den Weg an sein Ziel.>

Wie das Leben das Herz des Menschen nicht iibergeht, so schaltet es
auch den Verstand nicht aus. Es kommt auch nicht ohne Einwilligung des
Menschen beim Menschen an. Das Leben respektiert die Freiheit des
Menschen.”” Strahlen des Lebens vermehrt der Urheber des Lebens und

51 KASPER, Walter: Dogma unter dem Wort Gottes. Mainz: Griinewald 1965, 84.

52 Zum Zusammenhang von Ereignis und Lehre: KASPER: Neue Evangelisierung als theolo-
gische, pastorale und geistliche Herausforderung, 261-263.

53 Vgl. die 1965 in Dogma unter dem Wort Gottes, 84-98 vorgelegte christologisch-pneu-
matologische Bestimmung irdischen Lebens: Leben ist das lebendige Evangelium in der Kir-
che.

54 KASPER: Neue Evangelisierung als theologische, pastorale und geistliche Herausfor-
derung, 261. Er fahrt in seinem Beitrag aus dem Jahr 2009 fort: Das Evangelium ist etwas,
»das geschieht und das sich geschichtlich ereignet. Es ist im Heiligen Geist ergehendes, sich
geschichtlich ereignendes, wirksames Wort, welches, das was es bezeichnet, auch bewirkt
(Hebr 4,12f.). Sprachphilosophisch konnte man von einer performativen Sprachhandlung
sprechen” (ebd.).

55 KASPER: Dogma unter dem Wort Gottes, 97f.

56 Vgl. KASPER, Walter: Die Kirche als Ort der Wahrheit (erstmals 1987), in: DERS.: Theo-
logie und Kirche, 255-271, hier 264.

57 Vgl. KASPER: Neue Evangelisierung als theologische, pastorale und geistliche Herausfor-
derung, 256.



62 Johannes Schelhas

richtet sie auf die Schatten des Todes in der Welt. Die Gabe des Lebens
wird dem Menschen zur Aufgabe. Die Aufgabe besteht darin, das Leben
weiterzugeben und eine Kultur des Lebens aufzubauen. Dies gebietet
bereits der Auftrag an die Menschheit, den der Schopfer mit der
Schopfung im Anfang gegeben hat; der zivilen biirgerlichen Gesellschaft
und dem freiheitlich sdkularisiertem Staat obliegt es in der modernen
Welt, das Mandat des Menschen zu schiitzen.®®

c) Leben als Matrix der Verbindung von Theorie und Praxis

Der Aufweis der Verniinftigkeit christlicher Theologie ist fiir das Denken
Kaspers eine Herausforderung, der er sich in seinen Publikationen immer
stellt. Am Verhaltnis von Theorie und Praxis, das er naher untersucht,
befragt der Theologe das irdische Leben der Menschen. Was viele
Wissenschaftler als Selbstverstandlichkeit erachten, was sie iiber das oft
schwierige Miteinander oder Nebeneinanderher von Theorie und Praxis
denken, aber haufig nicht sagen, spricht Kasper so aus: ,,Im durchschnittli-
chen Verstandnis versteht man das Verhdltnis von Theorie und Praxis als
Verhiltnis zwischen gelebtem Leben und abstrakten Ideen.“*® Gleichwohl
kommen Leben und Praxis nicht ohne die Theorie aus.®® Das Leben ist also
das Anwendungsfeld der Ideen im Konkreten. Die Struktur des Lebens
partizipiert an der Struktur der Kirche: Das irdische Leben ,ist zugleich
heilig und stets der Reinigung bediirftig“”. In der Konkretheit des Lebens
konnen die Ideen verifiziert oder falsifiziert werden. Hier muss die ,Schau®
erfolgen — oder es gibt die Idee nicht. Die Forderung ist nur scheinbar
naiv. Theorien, die die Wissenschaft erhebt, kommen immer erst nach-
traglich im Bewusstsein auf und suchen ihre Plausibilititen. Erst wenn
eine bestimmte Praxis zum Problem geworden ist, wenn sie der Unter-
scheidung bedarf, Klirung sowie Abstiitzung sucht und nach groflerer
Einsicht verlangt, werden die Voraussetzungen, Normen und Kriterien die-
ser Praxis des Lebens reflektiert. Dabei verhalt es sich in der Regel so: Be-
miiht sich eine Praxis um Identitdt, droht sie ihre Relevanz zu verlieren;

58 Vgl. KASPER: Neue Evangelisierung als theologische, pastorale und geistliche Heraus-
forderung, 308-310.

59 KASPER, Walter: Die Wissenschaftspraxis der Theologie, in: HFTh* Bd. 4 (2000) 185-
214, hier 185 (= '1988, 242-277).

60 Eine ,theorielose Beschworung der Praxis“ ist nach einem Wort Kaspers aus seiner
Tibinger Abschiedsvorlesung vom 06.06.1989 unverniinftig. Sie ,triige [...] das Stigma des
Gewalttdtigen und des Irrationalen an sich; sie miisste sich den Vorwurf der Aufklarungs-
scheu gefallen lassen. Ein solcher emotionaler Aufstand nicht nur gegen die neuzeitliche
Aufklarung, sondern gegen den Logos der gesamten abendldndischen Tradition ist im Zei-
chen der Postmoderne voll im Gange® (DERS.: Zustimmung zum Denken, 15).

61 Lumen gentium Art. 8,3. Andernorts appliziert Kasper die Aussage iiber die Struktur
der Kirche auf die Struktur des Dogmas (DERS.: Dogma/Dogmenentwicklung, in: NHThG Bd.

1 [1991] 292-300, hier 303).



Dieses Leben gibt zu denken 63

bemiiht sie sich hingegen um Relevanz, droht sie ihre Identitat
preiszugeben.®

Was fiir jede Wissenschaft gilt, gilt mutatis mutandis ebenso fiir die
theologische Wissenschaft: Die Realitdt Leben sucht Deutung und macht
Reflexion erforderlich. Die Intelligibilitdt des Glaubensaktes ist der Grund
fiir das Vermdgen des Lebens nach Selbstvergewisserung im theologischen
Denken. Das Leben im Glauben bzw. der gelebte Glaube wird mehr in der
Praxis des Glaubens als in seinen Lehraussagen dargestellt.”> Der Wert,
den die letzteren in sich tragen, wird nirgend anders als im Leben eines
Menschen bekannt. Im Leben wird die Lehre gleichsam auf den Leuchter
gestellt. Wo sich die Verkiindigung der Kirche dem Leben der Glaubenden
zuwendet, wird die Lehre in Richtung auf den Mittelpunkt der Offenba-
rung Gottes und des Glaubens der Menschen ausgerichtet, angewandt und
tiefer erkannt. Das irdische Leben des Menschen avanciert damit zum Ort
des Nachweises und der Akzeptanz der Lehre. Wenn jedoch das Leben
tiber einen langeren Zeitraum hinweg einer Lehre, sofern sie das Vorletzte
des Menschen betrifft, gar nicht mehr Aufmerksamkeit entgegenbringen
und keinerlei verniinftige Einsicht mehr gewdhren kann, wird die Lehre
selbst kritisch gepriift werden miissen. Wenn das Leben des Menschen den
Glauben nicht mehr formen, tragen und vermitteln kann, wird dem Glau-
ben der Kirche Schaden zugefiigt.®* Kasper® verweist in diesem Zusam-
menhang auf das Zweite Vaticanum, das in Dei Verbum Art. 8,1 formuliert:
,S0 fiihrt die Kirche in Lehre, Leben und Kult durch die Zeiten weiter und
tibermittelt allen Geschlechtern alles, was sie selber ist, alles, was sie
glaubt.“ Es ist dem Theologen, Bischof und Kardinal ein schwergewichtiges
seelsorgerisches Anliegen, dass der reflektierte Glaube, nicht Machbarkeit
noch Anpassung noch Berechnung noch ein schein-eiliger Geist der Oku-
mene noch das strukturelle Kalkiil pastoraler Neugestaltung das Leben der
Menschen in der Kirche/Gemeinde sowie die Theologie tragt.®

62 Vgl. KASPER: Jesus der Christus, 37.

63 W. Kasper merkt dazu an: ,Das Wort Gottes bewahren heifdt vor allem, es in die Tat
(action) umsetzen. So sind Dogmen weniger das Ergebnis einer dialektischen Reflexion tiber
Texte als der Ausdruck einer bestindigen und im Leben erprobten Wirklichkeit“ (DERS.:
Dogma/Dogmenentwicklung, 305).

64 Dieses Anliegen bestimmt auch die Ausfithrungen des von der Kongregation fiir die
Glaubenslehre um der Klarheit der Ehelehre willen abschldgig beschiedenen Vorstof3es zum
Kommunionempfang der wiederverheirateten Geschiedenen: Zur seelsorglichen Begleitung
von Menschen aus zerbrochenen Ehen, Geschiedenen und Wiederverheirateten Geschiede-
nen. Einfithrung, Hirtenwort und Grundsitze. Die Bischofe der Oberrheinischen Kirchen-
provinz [Sayer, Lehmann und Kasper]. Freiburg i.Br. - Mainz - Rottenburg-Stuttgart 1993;
ital.: Accompagnamento pastorale dei divorziati. Vescovi dell’ Oberrhein (Germania), in: Il
Regno. Quindicinale di Attualita e Documenti 38 (1993) Heft 19, 1. November 1993, 613-622.

65 KASPER: Die Wissenschaftspraxis der Theologie, 185.

66 Dazu KASPER: Dogma unter dem Wort Gottes (1965), 7-12; DERS.: Unsere Gottesbezie-
hung angesichts der sich wandelnden Gottesvorstellung (Erstveroff. 1966), in: DERS.: Glaube
und Geschichte. Mainz: Griinewald 1970, 101-119; DERS.: Jesus der Christus (1974), 37-52;



64 Johannes Schelhas

Da - wie bereits aufgezeigt - Leben und Jesus Christus bzw. Leben und
Gott, Leben und Reich Gottes koinzidieren, sind Sein und Bedeutung des
irdischen Lebens unlésbar miteinander verkniipft. Der Inhalt des Lebens
wird folglich im Akt, im Vollzug des Lebens erkannt, die Theorie in der
Praxis. Vollzug und Praxis des Lebens werden sinnlos, wenn sie sich nicht
auf einen Inhalt, eine Faser von Leben beziehen. Das Dilemma, das sich
zwischen einer ontologischen und einer funktionalen Sicht des Lebens
auftut, ist deshalb ein Scheinproblem. Es eroffnet eine Alternative, in die
sich die Theologie nicht hineinmand&vrieren lassen darf.”” Theologen wer-
den das irdische Leben in seiner menschlich-freiheitlichen Konkretheit
von den geistigen Grundlagen her reflektieren. Sie werden die irdischen
,Gestalten® dieses Lebens an den Heiligen (wie Hans Urs von Balthasar un-
entwegt gezeigt hat®®) und am Urbild des Heiligen und am Heil ,in einer
geschichtlich gewordenen Welt“”®: an Jesus Christus (wie Walter Kasper
demonstriert hat), ausmessen.

Das Leben der Menschen wird nach der von Kasper herangezogenen
lehrhaften Aussage des letzten Konzils in der Theologie (,Lehre“) und in
der Liturgie (,Kult“) der Kirche vielfaltig zur Auslegung gebracht.” Kult
als gefeiertes Leben Gottes und des Menschen sowie Lehre als gedachtes
Leben Gottes und des Menschen dienen dazu, das Leben Gottes auf das
Leben des Menschen zu applizieren. Beide Elemente fordern pastoral die
Darstellung der Einheit des Lebens von Gott und Mensch, die in der Er-
kenntnisweise des Glaubens Einsicht erméglicht.” Die gedachte theolo-
gische Wissenschaft und die mystagogisch” gefeierte Liturgie legen auf je
eigene Weise Rechenschaft von der Gottesoffenbarung in Jesus Christus
kraft des Heiligen Geistes ab. Das Leben bildet so die Matrix der

DERS.: Was alles Erkennen tibersteigt. Besinnung auf den christlichen Glauben (erstmals Frei-
burg i.Br.: Herder 1987), in: DERS.: Das Evangelium Jesu Christi (GS 5). Freiburg i.Br.: Herder
2009, 175-241, hier 175-187; DERS.: Wege der Einheit. Perspektiven fiir die Okumene. Freiburg
i.Br.: Herder 2005, 26-48; DERS.: Diener der Freude. Priesterliche Existenz - priesterlicher
Dienst. Freiburg i.Br.: Herder 2007, 143-150; DERS.: Neue Evangelisierung als theologische,
pastorale und geistliche Herausforderung (2009), 245-253.

67 Vgl. KASPER: Jesus der Christus, 52.

68 W. Kasper (Jesus der Christus, 43) weist darauf hin, dass H.U. von Balthasar in seiner
programmatischen Schrift Glaubhaft ist nur Liebe (Einsiedeln: Johannes 1963) die Grenzen
kosmologisch und anthropologisch orientierter Christologien herausgestellt hat.

69 KASPER: Jesus der Christus, 94.

70 Zum Folgenden: KASPER: Die Wissenschaftspraxis der Theologie, 186-188.

71 Pastoral” und ,wissenschaftlich® konvergieren in einer an der Quelle erneuerten
Theologie: ,Eine recht verstanden pastoral ausgerichtete Theologie darf jedoch nicht weni-
ger wissenschaftlich sein, sie muss eher mehr und tiefer wissenschaftlich sein als eine andere
Theologie. Noch genauer miisste man sagen: Der pastorale Charakter der Theologie kann
und muss zum Ausgangspunkt einer erneuerten wissenschaftstheoretischen Grundlegung
gemacht werden“ (KASPER: Die Wissenschaftspraxis der Theologie, 188).

72 Zum Verstdndnis von Mystagogie im Hinblick auf das Leben des Menschen: KASPER:
Neue Evangelisierung als theologische, pastorale und geistliche Herausforderung, 284-287.



Dieses Leben gibt zu denken 65

Glaubensverkiindigung und die Matrix der Liturgie in actu. Die Liturgie in
actu als die Liturgie nach der Liturgie, die im Alltag des Lebens realisiert
wird, ratifiziert die im Gottesdienst sakramental vollzogene Liturgie.”
Trotzdem darf die Liturgie nicht allein in ihrer horizontalen und
anthropologischen Dimension verstanden werden. Das Leben in der
Liturgie und ebenfalls das Leben nach der Liturgie sind Verherrlichung
Gottes. Die Befdhigung zum Dienst am Leben der Menschen erhadlt der
Mensch wie eine Mitgift dazu. Unter Anspielung auf die chalkedonische
Formel erganzt Kasper: ,Beides darf nicht getrennt werden und nicht aus-
einanderfallen.“”* Als Vollzug von der Kommunikation in Gott eréffnet ins-
besondere die eucharistische Liturgie dem Menschen die doxologische
Dimension seines Lebens. Die Anbetung des dreieinen Gottes in der Litur-
gie der Kirche stiftet seinem Leben pneumatisch-epikletisch” Sinn. Kasper
mochte diese Dimension dem Menschen unserer Zeit mit folgender
Reminiszenz neu nahebringen: ,Deshalb ist es mehr als eine Floskel, wenn
frither (und manchmal auch heute) Theologen ihre Werke mit der Wid-
mung ,ad maiorem Dei gloriam’ versehen.“7®

Das Leben des Menschen ist zudem der theologische Ort, an dem die
Lehre des Glaubens prozessorientiert, d.h. den Lebensaltern und -phasen
gemaf3, ansprechend und gewinnend verkiindet wird. Das Leben legt also
selbstredend Rechenschaft von der Logoshaftigkeit der Verkiindigung in
Liturgie und Theologie ab. Indem das Leben dies tut, beweist es den Logos
der Verkiindigung in Liturgie und Theologie. Der Vollzug des Lebens er-
schliefSt der menschlichen Vernunft dialogisch den Logos der Verkiin-
digung. Der Logos beriihrt und begleitet das konkrete menschliche Leben
im Dialog, den er mit dem Menschen eroffnet. Indem der Logos das Leben
der Menschen sowohl individuell als auch sozial verandert, bildet das Le-
ben, das substanziell eine gemeinschaftlich oder gesellschaftlich verfasste
Personengruppe eint, die Matrix der kirchlichen Gemeinschaft.

Im dreifachen Amt der Kirche, dem Hirten-, Propheten- und Priester-
amt, sind Lehre, Leben und Kult sowie, Kasper zufolge, Theorie, Leben
und Praxis sowie Person, Leben und Gemeinschaft miteinander verfloch-
ten. Stets bildet das Leben - der Prophetie bzw. dem lebendigen Evange-

73 Zur dkumenisch-theologischen Bedeutung der Liturgie des Lebens: KASPER: Wege der
Einheit, 145-148. Dazu auch die am Werk des russischen orthodoxen Theologen Paul Evdoki-
mov (1901-1970) angestellten Uberlegungen zur Interferenz von Liturgie und Leben: SCHEL-
HAS, Johannes: Sakrament und Glaube. Eine systematische Verhdltnisbestimmung nach P.
Evdokimov und R. Schulte im Hinblick auf den theologischen Begriff des Lebens, in: LebZeug
63 (2008) 264-276, hier 264-269.

74 KASPER: Neue Evangelisierung als theologische, pastorale und geistliche Herausforde-
rung, 26s5.

75 Dazu KASPER: Einheit und Vielfalt der Aspekte der Eucharistie, 310-313 (,Die Eucharistie
als Epiklese®).

76 KASPER: Die Wissenschaftspraxis der Theologie, 187.



66 Johannes Schelhas

lium analog - die Matrix der konkreten Erscheinungen und Orte des
Lebens.

d) Durch Nietzsche angefochtenes und herausgefordertes Leben

Mehrfach geht Kasper in seinen Schriften auf die von Blaise Pascal, Jean
Paul und Georg Wilhelm Friedrich Hegel ausgehende Rede vom Tod
Gottes ein. Sie hat im 20. Jahrhundert hinsichtlich des weltweit auftreten-
den Phinomens des Atheismus’ eine umfassende Bedeutung erlangt. Dies
zeigt sich global darin, dass als Resultat der Rede vom Tod Gottes die
Negation des Gottes der Philosophen und der Bibel in etlichen Bereichen,
die das Leben der Menschen direkt tangieren, und zwar nicht blofd an
dessen biologischem Anfang und Ende, einen ,tédliche[n] Konflikt“”® aus-
gelost hat. Das Absehen von Gott wirkt sich substanziell auf das Ethos der
menschlichen Gemeinschaft und auf die Normen aus, die in der zivilen
Gesellschaft Geltung erlangen.

Der deutsche Philosoph Friedrich Nietzsche (1844-1900) — wdhrend sei-
ner gesunden Lebensphase ziemlich unbeachtet geblieben, welche zu Be-
ginn des Jahres 1889 abrupt endete, als er dem Wahnsinn verfiel - hat den
Tod Gottes™ als ,das grofte neuere Ereignis“® bezeichnet. Er hat mit sei-
ner These das Leben philosophisch aus den Angeln gehoben.® Der Tod
Gottes macht uns, so Nietzsche, zu Gottesmordern. Kasper stellt die

77 Dazu KERN, Walter/KASPER, Walter: Atheismus und Gottesverborgenheit, in: CGG 22.
Freiburg i.Br.: Herder 1982, 5-57, hier 32-52 der Beitrag Kaspers u.d.T. ,Atheismus und
Gottes Verborgenheit in theologischer Sicht“; DERS.: Der Gott Jesu Christi (GS 4). Freiburg
i.Br.: Herder 2008 (mit einem Vorw. zur Neuausg.) [neue Paginierung], 78-108, darin bes.
das Nietzsche-Kapitel 97-106; zuvor: Mainz (1982) *1983.

78 KASPER: Atheismus und Gottes Verborgenheit in theologischer Sicht, 50.

79 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Die fréhliche Wissenschaft, 111, Nr. 125 (KSA 3, 480-482).
Die Werke NIETZSCHES, Friedrich: Kritische Studienausgabe in 15 Binden [Sigel: KSA]. Miin-
chen 1980; Neuausg. 1999 in mehreren Aufl. (auf der Grundlage der Kritischen Gesamtaus-
gabe, hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin/New York 1967-1977 und *1988
durchg.).

80 NIETZSCHE: Die fréhliche Wissenschaft, V, Nr. 343 (KSA 3, 573).

81 [n der Formulierung KASPERS: ,Sein Argument gegen das Christentum ist weniger der
Verstand als das Leben® (DERS.: Der Gott Jesu Christi, 97). Er expliziert andernorts: Das viel-
deutige Wort Nietzsches vom Tod Gottes ,will ja nicht sagen, Gott sei in einem lebensge-
schichtlichen Sinn gestorben, was in sich eine unsinnige Aussage wdre. Man will damit auch
nicht sagen, dass Gott nicht ,ist’, denn die Behauptung der Nichtexistenz Gottes ist streng
genommen ebenso wenig beweisbar wie die entgegengesetzte Behauptung seiner Existenz.
Gemeint ist mit der Rede vom Tod Gottes vielmehr, dass Gott insofern tot ist, als vom Glau-
ben an ihn keine Impulse ausgehen, welche das Leben und die Geschichte bestimmen, dass
er nicht mehr lebendig in unserem Leben gegenwartig ist und dass die Aussagen des Glau-
bens nicht mehr die wirklichen Probleme und Erfahrungen der Menschen treffen“ (DERS.:
Einfithrung in den Glauben [erstmals Mainz 1972], in: DERS.: Das Evangelium Jesu Christi [GS
5]. Freiburg i.Br.: Herder 2009, 15-172, hier 18). - Im Fokus meiner Ausfithrungen in diesem
Unterpunkt stehen ausgewdhlte Aspekte der Nietzsche-Interpretation Kaspers, die auf ein
tieferes Verstandnis des Lebens abheben.



Dieses Leben gibt zu denken 67

Bedeutung heraus, die Nietzsche der Vorstellung vom Tod Gottes - als
heitere (!) Feststellung formuliert® - fiir das irdische Leben des Menschen
beimisst, wenn er Nietzsches Zarathustra mit folgenden Worten zitiert:
»Was ist Liebe? Was ist Schopfung? Was ist Sehnsucht? Was ist Stern? - so
fragt der letzte Mensch und blinzelt. Die Erde ist dann klein geworden,
und auf ihr hiipft der letzte Mensch, der Alles klein macht. Sein Ge-
schlecht ist unaustilgbar, wie der Erdfloh; der letzte Mensch lebt am
lingsten.“® Der letzte Mensch Nietzsches hat fiir die groen Fragen der
Menschheit nur noch ein Blinzeln tibrig. Ohne Gott ist der Mensch von
Grund auf deformiert; die Fahigkeit zu sehen degeneriert zum Blinzeln;
theologisch gewendet: Das Antlitz des Menschen wird durch korperliche
Spannungen und durch die Laster entstellt. Die natiirliche Schonheit ver-
geht infolge der Ursiinde des Menschen. Dessen Schicksal schildert Zara-
thustra folgendermafden: ,Kein Hirt und Eine Heerde! Jeder will das
Gleiche, Jeder ist gleich: wer anders fiihlt, geht freiwillig ins’s Irrenhaus.“%*
Unmissverstandlich kiindigt Nietzsche den Niedergang des Menschen und
mit ihm des Lebens an.®

Dass der letzte Mensch dennoch fiir die Frage des Menschen nach Gott
etwas ibrig hat, macht Kasper als Ankniipfungspunkt von unten fiir die
Frage nach Gott und ihrer Beantwortung von oben als die im Glauben
gestellte und beantwortete Sinnfrage des Menschen geltend. Der letzte
Mensch ist gleichwohl der Offenbarung nach der neue Mensch. Die Tir
zum neuen Menschen voll des Lebens scheint im Denken Nietzsches in der
rhetorischen Figur des Gegensatzes einen Spalt weit offenzustehen.®® Im
Lob auf die schenkende Tugend gibt Nietzsche in der Rede Zarathustras "’
seinem neuen Daseins- und Lebensentwurf des Menschen frohliche und
fanatische, eben ambivalente Konturen. Der Theologe wird sie Kasper zu-
folge kritisch aufgreifen.®®

Ferner zeigen Nietzsches Ausfiihrungen zu Beginn des 1887 verdéffent-
lichten fiinften Buches der Fréhlichen Wissenschaft, dass das Wort vom
Tod Gottes kein Kampfprogramm und keineswegs blofd Zerstorung besagt.
Nietzsche scheint dunkel, provokatorisch (,heiter) und vage durchaus an
einer Erneuerung des christlichen Glaubens gelegen sein, wenn er kon-

82 Vgl. NIETZSCHE: Die frohliche Wissenschaft, V, Nr. 343: Die Uberschrift lautet: ,Was es
mit unserer Heiterkeit auf sich hat“ (KSA 3, 573).

83 NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra I, Vorrede Nr. 5 (KSA 4, 19); vgl. KASPER:
Jesus der Christus, 399; DERS.: Der Gott Jesu Christi, 69.

84 NIETZSCHE: Also sprach Zarathustra I, Vorrede Nr. 5 (KSA 4, 20); vgl. KASPER: Der Gott
Jesu Christi, 69.

85 Vgl. KASPER: Der Gott Jesu Christi, 69.

86 Vgl. die bereits im Buchtitel enthaltene These von BISER, Eugen: Nietzsche — Zerstérer
oder Erneuerer des Christentums? 2. Auflage. Darmstadt: WBG 2008.

87 NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra I, Von der schenkenden Tugend (KSA 4,
97-102).

88 Vgl. KASPER: Der Gott Jesu Christi, 105f.



68 Johannes Schelhas

statiert, ,dass der Glaube an den christlichen Gott unglaubwiirdig gewor-
den ist“ (und damit unter der Hand eine neue Glaubwiirdigkeit postuliert
wird). Seinen quasitheologischen Standpunkt beschreibt Nietzsche so:
dass deshalb ,wir Philosophen und ,freien Geister‘ [...] uns bei der Nach-
richt, dass der ,alte Gott todt’ ist, wie von einer neuen Morgenrothe an-
gestrahlt [fithlen]“. Und Nietzsche flgt hinzu: ,[E]ndlich erscheint uns der
Horizont wieder frei, ... jedes Wagniss des Erkennenden ist wieder erlaubt;
... unser [Hervorhebung im Orig.] Meer liegt wieder offen da, vielleicht gab
es noch niemals ein so ,offnes Meer®.*

Mit den Uberlegungen zur Frage nach Gott im 20. und 21. Jahrhundert
erkundet Kasper die seines Erachtens mit Gewissheit nicht reine Morgen-
luft, die Nietzsche fiir sich und die Philosophen nach dem Tod des alten
Gottes erspiirt hat. Nietzsche erweckt mit seinen Worten eine evidente
Sehnsucht nach dem Kommenden. Das Leben wird fiir ihn mit anderem als
einem alten Gott weitergehen. Das Kommende macht nach Kasper den
Raum des Lebens des Menschen weit und fiillt ihn im Gott Jesu Christi
gottlich-menschlich aus. Dieses Leben ist Frucht des Glaubens. Seine
Quelle versiegt trotz aller schddlichen Einwirkungen von aufden nicht, die
im neuen Leben Nietzsches nach dem Tod des alten Gottes ihre Wirkung
zeitigen sollten. Das pneumatische Leben Jesu Christi steht nach Kasper
im Dienst der Mission und Inkulturation des Glaubens: ,Aufgabe und
Sendung des Gottesglaubens ist es, in einer Situation progressiver Hoff-
nungslosigkeit angesichts des Atheismus (und inzwischen angesichts des
sogenannten Neuen Atheismus®’) ebenso wie in einer Situation aufkei-
mender Hoffnung, die Nietzsche nur andeutet, ,stellvertretend fiir alle die
je groflere Hoffnung wachzuhalten und durch Wort und Tat zu be-
zeugen“?.

Um verniinftige Erkenntnis iiber die Polyperspektivitat des von Gott
durchwirkten irdischen Lebens des Menschen zu gewinnen und geistige
Erfahrung in es zu erwerben, bediirfen Christen keineswegs unabdingbar
der Gedanken und Provokationen Nietzsches, um sich selbst als Glauben-
de zu vollziehen. Auch diesen Aspekt hat Walter Kasper ungeachtet der
immer Fragment bleibenden Antworten auf die von Nietzsche aufge-
worfenen Grundsatzfragen in seinen verstreuten Reminiszenzen an ihn
glaubhaft dargelegt. Der Nietzsche-Rezeption innerhalb der wissenschaft-
lichen Theologie des ausgehenden 20. Jahrhunderts hat er iiberdies ge-

89 NIETZSCHE: Die fréhliche Wissenschaft, V, Nr. 343 (KSA 3, 573; 574).

90 Weiterfiihrend HONNEFELDER, Ludger: Phdnomen ,Neuer Atheismus®, in: zur debatte
38 (2008) Heft s, 21f.; SCHRODER, Richard: Abschaffung der Religion? Wissenschaftlicher Fa-
natismus und die Folgen. Freiburg i.Br.: Herder 2008; STRIET, Magnus (Hg.): Wiederkehr des
Atheismus. Fluch oder Segen fiir die Theologie?. Freiburg i.Br.: Herder 2008.

91 KASPER: Atheismus und Gottes Verborgenheit in theologischer Sicht (1982), 52; vgl.
DERS.: Neue Evangelisierung als theologische, pastorale und geistliche Herausforderung
(2009), 250f.



Dieses Leben gibt zu denken 69

zeigt, dass ,trotz aller uniiberbriickbaren Distanz in eine[m] offenen
Dialog mit Nietzsche“”* heuristisch positionell ein Erkenntnisfortschritt
erdffnet ist.

Im Restimee zu Kasper bleibt als dogmatisch-theologische Bestimmung
des Begriffs irdisches Leben festzuhalten: Leben ist der praktische Vollzug
der vom Gott Jesu Christi gestifteten und begleiteten Berufung des Men-
schen. Urmodell des Lebens ist Jesus Christus in seinem Dasein fiir Gott
und fiir die Menschen. Die Bestimmung zum Leben realisiert der Mensch
inmitten von Kirche und Welt in Tat und Wort, wobei er sich durch
vielfdltige Formen des Ohne-Gott herausgefordert sieht.

3. DER GRUND DES LEBENS

Wenn Eckhart von Hochheim vom ,ohne Warum® des irdischen Lebens
des Menschen spricht, so klingt dies wie eine Infragestellung oder gar
Negation der Kausalitit. Um den mittelalterlichen Philosophen und Predi-
ger, den Kenner und Freund des Lebens, in seinem Denken nicht mit dem
Verdikt der Unwissenschaftlichkeit zu belegen, soll mehr skizzenhaft und
vorlaufig als von allen Seiten beleuchtet und episch zu Ende gedacht sein
philosophisch-theologisches Verstiandnis von Kausalitat noch weiter her-
ausgeschalt werden. Es ist dann ansatzweise auf das mehrschichtige Ver-
stehen von Kausalitdt in der jlingeren Geschichte und Gegenwart hin zu
befragen, wobei sich zeigen wird, was Eckhart nach einem geschichtlich
und semantisch zu differenzierenden Verstindnis von Kausalitit mit der
Rede vom ohne Warum nach moderner Manier meint.

a) Marginalien zu Eckharts ,ohne Warum*® des Lebens

Bei den christlichen Philosophen des Mittelalters wird der Gedanke der
Kausalitdt zu einem zentralen Bestandteil der Metaphysik. Die Metaphysik
ihrerseits ist weitreichend vom Schopfungs- und Gottesgedanken be-
stimmt. Dies zeigt Thomas von Aquin. Dies zeigt ebenfalls Meister Eck-
hart. Fiir Letzteren wird der spater als Kausal(itits)prinzip bezeichnete
differenzierte effikale (lat.: efficax — die exzeptionelle Wortschopfung ist
zur Bezeichnung der Wirkursdchlichkeit von ,effiziente“ abzuheben -)
Konnex nicht bedeutungslos, auch wenn er dessen unbedingten Geltungs-
anspruch der unterscheidenden Kritik unterstellt. Eckhart hebt vom phy-
sisch bzw. physikalisch erkldarbaren Verursachungsverhaltnis, dem Ur-

92 KASPER: Der Gott Jesu Christi, 98. Als Vertreter solcher Nietzsche-Interpretation sieht
Kasper Bernhard Welte und Eugen Biser an. Weiterfithrend WELTE, Bernhard: Religionsphi-
losophie (erstmals 1978). 5. Auflage, (iiberarb. und erw.), hg. v. Bernhard Casper und Klaus
Kienzler. Frankfurt a.M.: Knecht 1997, 215-218; BISER: Nietzsche - Zerstorer oder Erneuerer
des Christentums?, 25-56.



70 Johannes Schelhas

sache-Wirkung-Zusammenhang, seine metaphysisch verstandene Rede
vom ohne Warum ab. Dies muss erldautert werden.

Bei der Bestimmung des Verhaltnisses von Schopfer und Geschopf, Gott
und Mensch, ist ihm daran gelegen, das Verursachungsverhadltnis von der
logischen Relation zwischen Grund und Folge abzukoppeln. Die Grund-
Folge-Relation macht die Einheit von Gott und Mensch ungeachtet der
naturhaften Differenz beider - unter dem Gedanken: Die Totalitat Gottes
inkludiert den Menschen in die eine Sphdre Gottes - verniinftig denkbar.
Die Grund-Folge-Relation denkt Eckhart also nicht im Schema von
Verursachung. Zwischen Grund (als Gegenstiick von Ziel) und Folge
besteht weder ein mechanischer noch ein pragmatisch-heuristischer noch
ein metaphysischer Kausalzusammenhang, der Grund und Folge wie Ereig-
nisse ursachlich verkniipfen kénnte. Grund und Folge sind ,ohne Warum®.
Die Kategorie der Freiheit tritt bei Eckhart auf den Plan, womit die Grund-
Folge-Relation des Lebens des Menschen in Gott als Zusammenhang meta-
physisch verstehbar ist. Mitnichten bestreitet er, dass es im Leben des
Menschen Verursachungsverhaltnisse gibt. Er bestreitet jenen Aspekt des
Kausalprinzips nicht, der besagt, dass jede Wirkung eine Ursache hat.

Flir Eckhart gibt das physisch bzw. physikalisch, aber auch das meta-
physisch erklarbare Verursachungsverhidltnis keine Antwort auf die
philosophisch-theologisch zu erérternde Warum-Frage des menschlichen
Lebens, welches in Gott griindet. Seine Auffassung nimmt Positionen
neuzeitlicher Philosophie und Wissenschaft uniiberhérbar vorweg. Solche
erachten Kausalitdt als zentrales Problem. Kausalitdt bezeichnet bei diesen
zundchst - wie bei Eckhart - das Prinzip, wonach jede Wirkung eine Ur-
sache hat. Fragen, die hernach gestellt werden, sind umstritten.” Sie
lassen sich an Eckhart antizipatorisch nicht exemplifizieren. Die geistigen
Kontexte des 13./14. und des 19./20./21. Jahrhunderts sind erheblich diffe-
rent. Hier herrscht in weiten Teilen Aquivokation.

Der Gedanke der Gotteinheit des irdischen Lebens verbietet es fiir Eck-
hart, das metaphysisch zu denkende Verhaltnis von Gott und Mensch
unter die Kategorie der Verursachung zu stellen. In der basalen Unter-
scheidung von Ursache und Wirkung, die zurzeit Eckharts auf Meta-
physisches angewandt worden ist, haftet dem Verursachungsverhaltnis
eine Dichotomie an, die das metaphysische Denken des Einen desavouie-
ren wiirde. Hinzu kommt, dass fiir Eckhart Einheit kein Attribut oder Ver-
mogen Gottes ist. Der Meister ist vielmehr der Auffassung: Gott ist die

93 Einen Uberblick verschaffen und eine Einfiihrung in das Verstindnis von Kausalitit
geben die Lexikonartikel: SCHEIBE, E: Kausalgesetz. In: HWP Bd. 4 (1976) 789-798; DERS.:
Kausalitdt, in: HWP Bd. 4 (1976) 798-801; ARNDT, H.W: Kausalitdtsprinzip. In: HWP Bd. 4
(1976) 803-806; GABRIEL, G./MAINZER, K./JANICH, P.: Kausalitdt, in: EPhW Bd. 2 (1984) 372-
376; RUNGGALDIER, E./ IRRGANG, B.: Kausalitdt, in: LThK? Bd. 5 (1996) 1378-1381; SCHUTT, H.-
P./RUSSELL, R.J./STEIGER, J.A./HUXEL, K.: Kausalitdt, in: RGG* Bd. 4 (2001) 9o7-913.



Dieses Leben gibt zu denken 71

Einheit; Gott ist ohne Warum; Gott ist die Freiheit.’* Es besteht Identitat
und Univozitat.

Fiir ein tieferes Verstindnis des ohne Warum bietet Eckharts Predigt Q
1 ,Intravit Jesus in templum et coepit eicere vendentes et ementes’ einen
gewichtigen Anhaltspunkt: Die ,Kaufleute®, die Jesus aus dem Tempel
hinausgeworfen hat, leben und handeln nach dem Kalkiil von Ursache und
Wirkung. Thr Lebensgesetz ist das Warum: Ethisch verhalten sie sich an-
stdndig, religios gegeniiber der Ehre Gottes tadellos. Von Gott, den sie
unentwegt suchen, erwarten sie fiir ihr Handeln Liebe und Geschenke.
Den Weg, die Wahrheit und das Leben Gottes erkennen die Kaufleute
hingegen nicht. Sie stehen Eckhart zufolge den Menschen, die mit Gott
vereint sind, fern und sind unempfanglich fiir das ohne Warum.® In sei-
nem Kommentar zu dieser Stelle erschliefdt Niklaus Largier den Sinn des
ohne Warum und erhellt den Hintergrund dieses volkssprachlich im 13.
Jahrhundert aufgekommenen Ausdrucks:

y,Primar zielt Eckhart in seiner Kritik an den ,Kaufleuten‘ auf das warumbe,
auf das intentionale Handeln des Menschen, in dem dieser sich in einer
Struktur der Entfremdung verliert, die charakterisiert ist durch Mittelbarkeit.
Diese Mittelbarkeit, die grop durch das warumbe charakterisiert ist, wird im
Lauf der vorliegenden Predigt praziser gefasst als raumliche und als zeitliche
Ordnungsstruktur, in denen der Mensch sein Dasein als Vermitteltes be-
greift. Dieser Entfremdung des Menschen steht der Ausdruck ,ohne Warum’
entgegen. [..] Das ,ohne Warum' meint [..] die Hingabe in vollkommener
Freiheit, in der der Mensch nicht gebunden ist an ein Ziel seines Handelns,
sondern unmittelbar - grundlos - zu lieben, zu sein, zu handeln vermag und
in dieser freien Spontaneitit unmittelbar aus dem Grunde Gottes heraus
wirkt. [...] Allein das vernunftbegabte Geschopf vermag sich von dieser Mit-
telbarkeit zu befreien, indem es sich kraft der obersten Vernunft von aller
Vermittlung 16st, dadurch leer und so der gnadenhaften Uberformung durch
Gott in Christus offen wird. Eckhart zielt denn auch in seinem ganzen Werk
auf diese Befreiung [...], die er mit den Begriffen Gelassenheit und Abgeschie-
denheit [...] charakterisiert. Sie bilden den Gegenpol zur Ordnung des ,Wa-

I'um‘ ((96

Das ohne Warum des Menschen erschliefdt sich bei Eckhart im Horizont
menschlicher Freiheit. Handelt ein Mensch ohne Verursachung und ,ohne
Grund“ (,grundlos“) aus seiner Einheit mit und in Gott heraus, so ist er
auch ,nichtkausal“ (eben ,ohne Warum®) an ein Ziel seines Handelns
gebunden. Wenn der Mensch auf diese Weise nichtintentional handelt,
handelt er dennoch nicht ohne einen verniinftigen Grund, nicht ohne das

94 Vgl. HAAS, Alois Maria: Dichtung in christlicher Mystik und Zen-Buddhismus, in: DERS.:
Mystik als Aussage, 154-188, hier 179.

95 In: MEW I, 10-23; hierzu vgl. 10-15.

96 LARGIER: Kommentar, in: MEW 1, 746f.



72 Johannes Schelhas

Motiv der Liebe, in dem die Gabe Gottes im Leben des Menschen an-
kommt.

b) Der Grund gibt immer zu denken

(1) Die Rede vom ohne Warum entbindet den Theologen nicht vom
Denken. Auch wenn das in Gott griindende Denken des Menschen nach
Eckhart grundlos ist, hat es doch seinen Grund und sein Fundament, von
dem aus es denkt und den es in der Reflexion nachtraglich sucht. Bernhard
Welte (1906-1983), der Freiburger Religionsphilosoph, spricht ,in diesem
Zusammenhang mit Bedacht nicht von einem Kausalsatz, wohl aber von
dem in der Erfahrung ausgewiesenen Recht der Grund- (bzw. Kausal-)
Voraussetzung“.”” Daraus leitet er die Verpflichtung des Denkens ab, das
als ohne Warum Bezeichnete nach der Mafgabe des Menschen mit En-
gagement zu suchen. Dabei ist die Anstrengung des Verstandes unver-
zichtbar.

(2) Friedrich Nietzsche kommt {iberraschenderweise mit Meister Eckhart
in der Auffassung iiberein, die die Textinterpretation als eine Sachparallele
anzeigt: Die Dualitdt von Ursache und Wirkung, die ein Kausalverhaltnis
von Ereignissen bezeichnet, versagt bei der Erklarung der fundamentalen
Fragen des Menschen. Gleichwohl haben beide Denker den Grund fiir den
Verzicht auf die Ursache-Wirkung-Relation im nichtkausal verstehbaren
Grund selbst gesucht. Das ohne Warum Eckharts und anderer sowie die
Beschreibung desselben bei Nietzsche miissen also mittels des Denkens er-
schlossen werden.

Die neue ,frohliche” Wissenschaft, so ist Nietzsche im dritten Buch der
gleichnamigen 1882 publizierten (und 1887 um ein fiinftes Buch ergdnzten)
aphoristischen Schrift tiberzeugt, werde das ,Zweierlei“ von Ursache und
Wirkung hinter sich zuriicklassen.®® Seine wissenschaftliche (bei Nietzsche
synonym zu: philosophische) ,Beschreibung” des Lebens, die ,uns vor alte-
ren Stufen der Erkenntniss und Wissenschaft auszeichnet®, vernimmt an-
stelle des Zweierlei ,ein vielfaches Nacheinander. Das Phinomen des
Nacheinander deutet auf ,das Bild“ hin, welches bei Nietzsche das endlose
Werden in der Gestalt der ewigen Wiederkunft des Gleichen beschreibt.
Verursachung fiihre den tollen Menschen nicht zum Begreifen. Qualitat
kénne im Schema von Ursache und Wirkung nicht hinreichend beschrie-
ben werden. Sie erscheine in der sinnlichen Erfahrung stets als Wunder.
Sie stelle ,ein continuum vor uns“. Mit ,jede[r] Fortbewegung® verhalte es
sich ebenso. Alles, was dann die Wissenschaft beschreibt und was ein

97 WELTE: Religionsphilosophie, 121.

98 NIETZSCHE: Die fréhliche Wissenschaft, 111, Nr. n2 (KSA 3, 472f.). Die folgenden Zitate
ebd. Zur ndheren Differenzierung in zwei Arten Ursache, DERS.: Die fréhliche Wissenschaft,
V, Nr. 360 (KSA 3, 607f.).



Dieses Leben gibt zu denken 73

Weiser tiberhaupt erforschen kann, dient dazu, dass ,wir lernen immer ge-
nauer uns selber [zu] beschreiben“. Aufgabe der Wissenschaft sei es folg-
lich, die ,moglichst getreue Anmenschlichung der Dinge zu betrachten®,
die ,wir [..] wahrnehmen, also eigentlich nicht sehen, sondern er-
schlieffen®. Die intelligible Erkenntnis steht fiir Nietzsche unter eideti-
schem Vorbehalt.

Im Ziel, das Nietzsche mit dem anthropozentrischen, teils sogar egoma-
nen Kriterium von Wissenschaft anvisiert, klafft indessen ein grofler
Gegensatz zu Meister Eckhart auf. Dieser betrifft das philosophisch-theo-
logische Verstindnis des Menschen und wird terminologisch folgender-
maflen bestimmt: bei Nietzsche: der Mensch als Gott; bei Eckhart: der
Mensch in Gott. Indem Nietzsche Ursache und Wirkung ,als continuum®
nichtkausal verbunden ansieht und Ursache und Wirkung ,als willkiirli-
ches Zertheilt- und Zerstiicktsein“ kausal nicht betrachtet sowie Eckhart
die metaphysische Einheit von Gott und Mensch herausstellt, kommen
beide darin uberein, dass sie ,den Begriff Ursache und Wirkung verwerfen
und alle Bedingtheit leugnen,”” um den Grund des Lebens und Denkens
denken zu konnen.'”® Anders gewendet: Die beiden in ihren Gedanken so
iiberaus unterschiedlichen Philosophen entwickeln die Urfragen des Men-
schen nicht auf der Basis von Verursachungsverhaltnissen, die als Ursache
und Wirkung eine Dichotomie aufweisen. Sie lehnen eine solche ent-
schieden ab. Was das Leben des Menschen hervorbringt und tragt, muss
vielmehr von seinem vorausgesetzten Grund her nach Nietzsche als selbst-
bewegliches Kontinuum, nach Eckhart als universelle mystische Einheit
gedacht werden. Doch bei der konzeptionellen Durchfithrung des zu den-
kenden Grundes liegen - wie an der Destination des Menschen abzulesen
ist — Nietzsche und Eckhart Welten voneinander entfernt.

¢) Der Grund als Stimulus der Praxis

Eckhart und Kasper betrachten ungeachtet des unterschiedlichen Kon-
textes, in dem ihre Uberlegungen zum irdischen Leben stehen, den Grund
bzw. das Fundament des Lebens, Gott, iibereinstimmend als Quelle der
Lebenspraxis des Menschen. Die Gabe wird dem Menschen zur Aufgabe,
das ,Urdatum“ Leben zum Stimulus konkreten Lebens in authentischer
Lebenspraxis; der Same soll reiche Frucht hervorbringen. Die Erkenntnis
im Glauben evoziert die Tat des Glaubens. Menschliches Leben erhailt

99 NIETZSCHE: Die fréhliche Wissenschaft, 111, Nr. 112 (KSA 3, 473) (samtliche Zitate).

100 Angesichts der Bedeutung, die Nietzsche dem Begriffspaar Ursache und Wirkung bei-
misst, {iberrascht es, dass in dem 2009 bei der deutschen Wissenschaftlichen Buchgesell-
schaft in Darmstadt verlegten, von C. Niemeyer herausgegebenen Nietzsche-Lexikon unter
dem Lemma Kausalitdt die in den Aphorismen Nr. 112 und 360 aufgeworfene metaphysische
Problematik des Verursachungsverhdltnisses, die in der Dichotomie beider Faktoren zu su-
chen ist, nicht angeschnitten wird (vgl. SKOWRON, M.: Kausalitdt, in: aaO., 179f.).



74 Johannes Schelhas

darin geistig-leiblichen Ausdruck, seine individuelle Form und eine soziale
Gestalt.

Die prinzipielle Gegebenheit des Lebens stellt die biblische Perikope
von der Begegnung der samaritischen Frau mit Jesus am Jakobsbrunnen
(vgl. Joh 4,1-30) anschaulich heraus. In der Bitte der Frau um ,dieses
Wasser“ (4,15), das nicht wieder durstig macht, avanciert das Wasser zur
urspriinglichen Lebensgabe Gottes. Es entfacht Leben schlechthin. Das
stoffliche Exempel Wasser ist der sichtbare ,Ort“, an dem das menschliche
Bewusstsein ein performatives Zeichen (theologisch: Sakrament) von
Leben kognitiv erkennt. Man erfasst die Bedeutung dieser biblischen
Szene, die eine modellhafte Hinfiihrung des Menschen zum Grund des
Glaubens arrangiert, nicht mit der physisch erkldarbaren Ursache-Wirkung-
Relation von trinken und keinen Durst mehr verspiiren. Das Erhalten bzw.
Annehmen der Gabe initiiert in der Szene die weitere Handlung: Die Frau
holt den Mann und weitere Menschen herbei, damit sie alle im Messias
Jesus Christus die gottliche Lebensquelle entdecken (4,30). Der Grund
(causa), welcher die konkrete Praxis der Frau hervorbringt, ist das Wissen
der Frau aufgrund des Grundes (principium); der Grund (causa) ist das
Wissen um den Grund (principium) und aus dem Grund des Lebens. Fiir
die Koharenz von Grund und Praxis ist entscheidend, dass sich das reflek-
tierende Denken nicht beim Subjekt der Handlung noch in der Subjek-
tivitdit seines Erlebens verfangt. An der Praxis des Subjekts findet der
Grund (principium) seine Plausibilitdt, seinen Grund (causa); nicht am
Subjekt, sondern am gegenlaufigen Objekt, hier: an der Praxis entwickelt
sich die wissenschaftliche Reflexion: ,Griinde gewinnen handlungsmotivie-
rende Kraft nur dadurch, dass sie in praktischen Abwagungsprozessen fiir
eine entscheidungsreife Handlungsalternative den Ausschlag geben.“’ Das
Handeln erfolgt — nach der Analyse des Philosophen Jiirgen Habermas
(geb. 1929) - nicht ausschlie8lich aus Kausalitat, sondern auch aus der
Kenntnis von Griinden. Ebenso strukturiert ist die Praxis menschlichen
Lebens: Die Kenntnis der Griinde, dieses im Leben zu tun und jenes im
Leben nicht zu tun, leitet wie der Konnex des Kausalen das Denken des
Menschen zu konkretem Handeln an. ,[W]as man durch sein gutes Leben
erlangt, ist fiir alle das gleiche und wird nicht weniger, wenn viele es
haben.“"”* Hinter diesem Wort Augustins (354-430) iiber das Handeln der

101 HABERMAS, Jirgen: Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsdtze.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005, 197. Habermas fiigt hinzu: ,Soweit sie [die Griinde; J.S.] da-
durch die Rolle von Motiven tibernehmen, erlangen sie ihre ursachliche Wirksamkeit nicht
nach Gesetzen der Natur, sondern nach grammatischen Regeln. Die logisch-semantische
Verkniipfung einer Aussage mit einer vorangehenden ist nicht von derselben Art wie die no-
mologische Verkniipfung eines Zustandes mit einem vorangehenden (ebd.).

102 AUGUSTIN: De vera religione / Uber die wahre Religion, Lat./Dt., Ubers. und Anmer-
kungen v. Wilhelm Thimme, Nachw. v. Kurt Flasch. Stuttgart 2006 (= Reclam Universal-
Bibliothek 7971), hier 47,90,253 (152f.).



Dieses Leben gibt zu denken 75

Menschen wahrend des Lebens steht die metaphysische Erkenntnis des
Vermogens, welches vom Leben als der Gabe Gottes ausgeht.

Der Formulierung der Uberschrift hingt ein doppelter Sinn von Grund
an: Grund und Grund sind nicht identisch. Die Deutung der biblischen
Perikope hat die Ambiguitdt bereits aufgezeigt. An Meister Eckharts Rede
vom Grund wird dies ferner sichtbar. Unterscheidend ware besser von
gottlichem Urgrund und von logischen Griinden zu sprechen. Eckharts Re-
de vom ohne Warum, die im Denken um der Einheit von Gott und Mensch
willen die Dichotomie von Ursache und Wirkung im Metaphysischen
vermeiden muss, ist ein frither Vorbote der Rede vom ,Raum der Griinde®.
In einem Raum von Grinden ,strukturiert sich das bewusste Urteilen und
Handeln, das fiir das performativ mitlaufende Freiheitsbewusstsein konsti-
tutiv ist“.'”

Kasper zufolge erhebt die Praxis einen metaphysisch fundierten
Anspruch, dem sich das Denken stellen muss.””* Den Anspruch denkt die
Theologie aus der Offenbarung heraus. Der Grund qua gottlicher Urgrund
erhebt seinen unbedingten Sinn. Da die Praxis des Menschen dem Grund
des Menschen zu handeln nicht duflerlich verbleibt, muss mutatis mutan-
dis gegeniiber Eckhart auch Kasper, ungeachtet aller Unterscheidung im
Einzelfall, eine Einheit denken, in der das Leben von Gott und Mensch und
die gedachte, gelehrte und gefeierte Praxis des Menschen verbunden sind.
Die Kohdrenz von Grund und Praxis denkt Kasper ebenfalls nicht nach
dem klassischen Verursachungsverhaltnis. Grund und Praxis sind im theo-
logischen Denken nichtkausal verflochten. Beide geben Auskunft iiber das
Leben. Jiirgen Habermas erfasst den Zusammenhang von Grund, bewuss-
tem Leben und Praxis philosophisch folgendermafien:

,Widhrend des Handelns wissen wir uns trivialerweise abhdngig von einem
Korper, mit dem wir uns als Leib identifizieren. Aber weil wir selbst dieser
Leib sind, erfahren wir den autoregulativen Organismus als ein Ensemble von
ermoglichenden Bedingungen. Handelnkénnen geht mit dem Leibbewusst-
sein zusammen. Leib, Charakter, Lebensgeschichte werden so lange nicht als
kausale Determinanten wahrgenommen werden, wie sie als eigener Leib, ei-
gener Charakter und eigene Lebensgeschichte das ,Selbst’ definieren, das
Handlungen zu unseren Handlungen macht.“'*

103 HABERMAS: Zwischen Naturalismus und Religion, 182.

104 Vgl. KASPER: Die Wissenschaftspraxis der Theologie, 188-190.

105 HABERMAS: Zwischen Naturalismus und Religion, 183. Zur Fortentwicklung der kausa-
listischen Naturalismusproblematik auf Technik und Gesellschaft als Lebensfeldern des
Menschen unter dem Stichwort der Folgeniiberlegungen bzw. des Folgenwissens, in: GRUN-
WALD, Armin: Orientierungsbedarf, Zukunftswissen und Naturalismus. Das Beispiel der ,tech-
nischen Verbesserung“ des Menschen, in: DZPh 55/6 (2007) 949-965. Zum Handeln des Men-
schen, welches auch aus Griinden geschieht in: DERS.: Handeln und Planen. Miinchen: Fink
2000, bes. 26-46.



76 Johannes Schelhas

Theologischer Rationalitat ist damit der Versuch aufgetragen, die Koha-
renz von Grund und Praxis ,als eine solche Einheit zu denken, die es er-
laubt, jenen Anspruch des Sittlichen zur Geltung zu bringen“’*®, den die
Rationalitiat der Praxis in der Neuzeit formuliert hat (Kant). Theologen tun
dies mit dem Gedanken transzendental gestifteter Intersubjektivitat."’

Der Gott Jesu Christi hat dem Menschen die Wiirde des Grundes ge-
geben. Der Grund des Lebens ist als Gabe seiner selbst in der Offenbarung
von Gott gesetzt. Die Wiirde soll dem Menschen jedoch nicht im Ubermaf
zur Biirde werden. Der Grund entfacht seine Grofe und Wiirde sowie ein
ertragliches Maf an Biirde darin, dass er dem Menschen zu denken gibt
und sein Handeln zum Leben anleitet. Anders als einst Blaise Pascal (1623-
1662), der die Verursachung von Mensch und Dingen als Wiirde bezeich-
nen konnte,® muss sich das philosophisch-theologische Denken in der
Gegenwart mit der Biirde von Verursachung und Be-griin-dung befassen.
Es muss sich ferner mit der hinreichenden Differenzierung der Sachen und
Begriffe und neuer angemessener Denkfiguren befassen. Ziel des Lebens,
Ziel des ewigen Lebens ist gleichwohl das Erwerben der ,Fiille des Lebens®
(vgl. Joh 10,10), deren Anfang im irdischen Leben des Menschen tdglich
anhebt. Die dogmatisch-theologische Reflexion versteht sich als Zweck auf
das ewige Ziel hin, das wahrend des irdischen Lebens zu verifizieren an-
steht.

4. DIE RELEVANZ DES IRDISCHEN LEBENS IN DER THEOLOGISCHEN SYSTEMATIK

Vor dem Hintergrund der Ausfithrungen Meister Eckharts und Walter
Kaspers iiber das irdische Leben des Menschen werden im Folgenden
einige systematisch-theologische Aspekte in Thesenform klarer gefasst.
Dies geschieht gedanklich vom dogmatischen Ansatzpunkt her. Die
christliche Theologie muss diese Aspekte in ihrer Rede vom Leben starker
beriicksichtigen:

These 1: Wie das Leben Gottes in der Welt hinreichend nicht ohne das
irdische Leben des Menschen erfasst wird, so versteht man ebenso das
Leben des Menschen in der Welt hinreichend nicht ohne das Leben
Gottes, der im Leben des Menschen unaufhoérlich wirkt.

106 HONNEFELDER, Ludger: Was soll ich tun, wer will ich sein? Vernunft und Verantwor-
tung, Gewissen und Schuld. Berlin: University Press 2007, 138f.; vgl. 126f.

107 Vgl. KASPER: Die Wissenschaftspraxis der Theologie, 190f.; HENRICI, Peter: Fiir eine
christliche Philosophie der Praxis, in: DERS.: Aufbriiche christlichen Denkens. Einsiedeln: Jo-
hannes 1978, 59-77.

108 Vgl. PASCAL, Blaise: Gedanken iiber die Religion und einige andere Themen [Pensées
sur la Religion et sur quelques autres sujets], hg. v. Jean-Robert Armogathe. Stuttgart 1997 (=
Reclam Universal-Bibliothek Nr.1622) (Leipzig 1987), n. 930 (ed. Lafuma) / n. 513 (ed. Brun-
schvicg).



Dieses Leben gibt zu denken i

These 2: Der systematisch-theologische Begriff des Lebens erschlief3t
sich auf dem Grund der Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus, in die
der Heilige Geist bis zum Ende der Weltzeit unentwegt einfithrt. Im bib-
lisch grundgelegten Theologumenon vom Heute Gottes tritt das Leben
Gottes mit unbedingtem Maf3 in das Leben des Menschen ein.

These 3: Leben ist seiner aus der gottlichen Mitteilung hervorgehenden
inneren Struktur nach Gabe. Diese ist unverfiigbar. Sie wird jedem Men-
schen - gewdhnlich auf dem Weg des Glaubens - zuteil. Die Gabe wird
dem Menschen im Leben zur Aufgabe. Letztere besteht darin, die Gabe in
authentischer Aktion weiterzugeben: in der Gabe seiner selbst die Gabe
Gottes zu geben und als Gabe Gottes an andere, an Menschen und an Gott,
proexistent zu handeln.

These 4: Weil das Leben Gabe ist, bleibt es dem Menschen versagt, iiber
Leben zu verfiigen. Der Struktur dieser Gabe widerspricht zudem jede un-
gerechte Verteilung von Lebensqualitat in der Welt. Eine solche zeigt aber
die soziale Klassifizierung von Arm und Reich an.

These 5: Theologen werden die Rede von der gottlichen Lebensfiille des
irdischen (wie auch des postmortalen) Lebens sparsam im Mund fiithren
und im Diskurs klug einsetzen. Ihre erste Aufgabe besteht darin, die Ma-
trix von Leben zu erschliefen und die theologischen Dimensionen irdi-
schen Lebens auszumessen. Dies ist heuristisch unverzichtbar, weil die
Fiille des Lebens Gottes das Irdische und alles an ihm rational und intuitiv
Bestimmbare aus den Angeln hebt. Wahrend dieses Lebens auf Erden
anfanglich fithrt Gott das Leben seinem transzendenten Platz im ewigen
Leben entgegen.

These 6: In der Praxis wird Leben konkret. Fiir die theologische Wissen-
schaft bedeutet dies: Die gedachte, gelehrte und gefeierte Praxis des
Menschen ist systematisch relevant. Deshalb werden die Praxis der Lehre,
die Seelsorge, Liturgie und Diakonie sowie die humanen Wissenschaften,
die ebenfalls das Leben reflektieren, nicht als Nebensache der Theologie
betrachtet.

These 7: Manifestationen irdischen Lebens, wie sie sich in Liebe und
Hass, Hoffnung und Angst, Gliick und Schmerz von Menschen zeigen,
missen noch stdarker in die wissenschaftliche Reflexion einbezogen wer-
den. In ihnen wird offenbar, was das irdische Leben im Einzelnen tragt,
was seinen Fortschritt fordert und hemmt. Die theologische Erkenntnis-
lehre verwickelt und entwickelt die Regungen des Lebens am locus theo-
logicus Praxis.



78 Johannes Schelhas

These 8: Der Mensch handelt auch aus Griinden. Ebenso formt sich das
Leben eines Menschen aus Griinden, welche die wissenschaftliche Theolo-
gie mit ihrem Instrumentarium sorgfaltig erforscht. In der Praxis mensch-
lichen Lebens vermittelt sich ein unbedingter Anspruch, dessen Struktur
Theologen reflektieren und dessen Grund und Grundlage sie in der Offen-
barung einzusehen suchen.

Zusammenfassung

Anhand ausgewdhliter Predigten Meister Eckharts und etlicher Schriften
Walter Kaspers wird das anthropologische Vermégen des irdischen Lebens
herausgestellt. Beide Autoren heben den Bezug auf Gott hervor. Sie ent-
wickeln dabei eigene theologische Konzeptionen. Diese wurden bislang noch
nicht systematisch bearbeitet. Die Relevanz des irdischen Lebens wird im
Licht philosophischer Uberlegungen spiterer Zeiten beziehungsweise der
Gegenwart reflektiert (F. Nietzsche, J. Habermas, B. Waldenfels). Die Kraft
des irdischen Lebens kann so vor dem Hintergrund nicht des mechanisti-
schen Ursache-Wirkungs-Zusammenhangs, sondern des nicht determinis-
tischen Grund-Folge-Verhdltnisses lebenspraktisch durchdrungen werden. In
solchem Leben findet das ewige Leben der Menschen seinen Anfang.

Abstract

The anthropological value of earthly life is here discussed on the basis of
selected sermons of Meister Eckhart and several writings of Walter Kasper.
Both authors emphasize relatedness to God while developing particular
theological concepts. So far these concepts have not been put under scrutiny
in a systematic manner. The relevance of earthly life in Eckhart and Kasper
is here reflected in the light of later and current philosophical thoughts (F.
Nietzsche, J. Habermas, B. Waldenfels). Thus, the power of earthly life and
how to live it can be fathomed - not on the background of a mechanistic
‘cause and effect’ connection, but in a non-deterministic relationship of
event and result (successive events). The eternal life of human beings has its
beginning in such a life.



	Dieses Leben gibt zu denken : Überlegungen zum dogmatischen Ansatzpunkt

