Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 1

Artikel: Das Leben als das Unaussprechliche : oder : Simmel und Wittgenstein
als Vordenker der Postmoderne

Autor: Lipowicz, Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761287

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARKUS LIPOWICZ

Das Leben als das Unaussprechliche
— oder: Simmel und Wittgenstein als Vordenker der
Postmoderne

Es scheint heute ein weitreichender Konsensus dariiber zu bestehen, dass
die Philosophie Friedrich Nietzsches den Eintritt ins postmoderne Denken
markiert.! Mit seinem radikalen Vorwurf an die Moderne, sie sei lediglich
eine sakularisierte Form des Christentums, seiner De(kon)struktion der
auf Sokrates und Platon zuriickgehenden Metaphysik und der einherge-
henden Relativierung der Rolle der Vernunft, formulierte Nietzsche sicher-
lich einige kulturkritische Kerngedanken der postmodernen Philosophie.
Dennoch sollte darauf hingewiesen werden, dass sich die poetisch, iro-
nisch und teilweise sarkastisch formulierten Gedanken Nietzsches letzt-
endlich nur bedingt auf empirisch greifbare Phanomene der postmodernen
sozialen Welt beziehen lassen. Der ,Tod Gottes“, der Gegensatz von
,Herren-“ und ,Sklavenmoral®, der ,Ubermensch“, das Bewusstsein der
sewigen Wiederkehr” - all dies sind zentrale Motive der nietzscheanischen
Philosophie, die jedoch mehr einen spekulativ-kritischen als einen rein
wissenschaftlich-epistemologischen Wert haben. Aus dieser Perspektive
scheint nicht nur die Popularitiat Nietzsches in der gegenwdrtigen Philo-
sophie fragwiirdig zu sein - vielmehr stellt sich die Frage: Ist das Konzept
der Postmoderne nicht als eine verfrithte, wenn nicht sogar vollkommen
verfehlte Denkweise und Diagnose zur gegenwartigen Kondition der west-
lichen Kultur anzusehen? Und wdre somit eine notige Distanzierung von
der nietzscheanischen Philosophie gleichbedeutend mit einer Abkehr vom
Konzept der Postmoderne?

Statt sich auf Nietzsches Gedankenwelt zu fixieren, mochte ich einen
Gedankengang darstellen, der die postmoderne Denkweise aus alternativer
Perspektive betrachtet und behandelt. Um diesem Anliegen gerecht zu
werden soll eine Verbindung einiger Aspekte der Lebens- und Kultur-
philosophie Georg Simmels mit den Kerngedanken Ludwig Wittgensteins
dargestellt werden. Meine These lautet: Beide Philosophen driickten in
ihrem Werk den immer noch andauernden Ubergang vom modernen zum
postmodernen Denken aus. Dieser Ubergang beruht auf einer Analyse der
Dezentralisierung der westlichen Kultur, welche nicht nur die jahrhunder-

1 Vgl. HABERMAS, Jirgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwélf Vorlesungen.
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1988, 104-129; VATTIMO, Gianni: Das Ende der Moderne. Stutt-
gart: Reclam 1990.



26 Markus Lipowicz

telangen Grundprinzipien des metaphysischen Denkens seit Antike, Mittelalter
und Moderne aufbricht, sondern ebenfalls neue Denkweisen zur Vergesell-
schaftung und sozialen Integration erdffnet.

1. SIMMEL - VON DER ,, TRAGODIE" BIS ZUM ,,KONFLIKT“ DER MODERNEN KULTUR

Um von einem Ubergang von der Moderne zur Postmoderne iiberhaupt
sinnvoll reden zu konnen, ist es vorerst notwendig, die grundliegende
Frage nach dem Wesen eines geschichtlichen Wandels zu klaren. Was be-
deutet tiberhaupt ,geschichtlicher Wandel“?

Simmel versteht den ,Gegenstand der Geschichte“ als ,Wandel der
Kulturformen“.2 Der Begriff der ,Kulturform“ muss hier ndher erldautert
werden. Unter Kultur versteht Simmel die Gesamtheit der Gebilde, welche
,die schopferische Bewegung des Lebens® hervorbringt.3 Die Schépfungen
des Lebens sind allerlei Erzeugnisse, zu welchen Simmel unter anderem
soziale Verfassungen, Kunst, Wissenschaft und Religion zdhlt.4 Diese Er-
zeugnisse haben wiederum die Eigenschaft, dass sie den ,ruhelosen Rhyth-
mus des Lebens“ zumindest kurzweilig erstarren lassen und dadurch eine
vom Lebensprozess selber entfremdete Eigenart des Seins entwickeln,
namlich - die Form. Kulturformen sind also laut Simmel Erzeugnisse des
Lebens, durch die sich das Leben zwar verwirklicht, aber andrerseits in
ihrer ,starren Fremdheit® dem Rhythmus des Lebens entgegentreten.s In
diesem Sinn kann man sagen: Kulturen sind erstarrte Lebensformen. Die-
ser ,einheitliche Akt des Lebens®, als ,das Begrenztsein und das Uber-
schreiten der Grenze“, ist Simmel zufolge das Lebensprinzip schlechthin,
das den stetigen Wandel der Kulturformen in der Geschichte ausmacht.6
Anders ausgedriickt: die ,konstitutionelle Verschiebung der Grenzen®, also
der Kulturformen des Lebens, ist die Geschichte selber.

Ein geschichtlicher Wandel ist also ein Wandel der normativen Gren-
zen des Lebens - seiner ,Kulturformen“. Diesen Wandel versteht Simmel
als ,grofe Wendung®, die er als ,Wendung zur Idee“ begreift.7 Simmel
meint damit, dass die Formen des Lebens sich verselbststindigen und
somit das Leben selber unterwerfen. Jene ,grofde Achsendrehung” des
Lebens bedeutet, dass die Erzeugnisse des Lebens, also die Formen, das
Leben selber als ,letzte Wert- und Sinnerfiillungen“ in ,ihren Dienst neh-

2 SIMMEL, Georg: Der Konflikt der modernen Kultur, in: DERS.: Gesamtausgabe Band 16.
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999, 184.

3 SIMMEL, Georg: Der Konflikt der modernen Kultur, 183.

4 Vgl. SIMMEL, Georg: Der Konflikt der modernen Kultur, 183.

5 Vgl. SIMMEL, Georg: Der Konflikt der modernen Kultur, 183.

6 SIMMEL, Georg: Lebensanschauung. Vier metaphysische Kapitel, in: DERS.: Gesamtaus-
gabe Band 16, 215.

7 SIMMEL, Georg: Lebensanschauung, 244.



Simmel und Wittgenstein als Vordenker der Postmoderne 27

men“.8 Paradoxerweise hort also das Leben auf, fiir sich selbst zu leben,
sondern lebt sowohl in als auch durch bestimmte Formen. Aus historischer
Sicht beschreibt Simmel diese Wendung des Lebens zur Idee wie folgt: in
jeder grofen ,Kulturepoche” kann man je ,einen Zentralbegriff wahr-
nehmen®, der den ,ideellen Brennpunkt“ des Lebens markiert.9 Das soziale
Leben ist demnach auf symbolischer Ebene stets zentriert - es kreist sozu-
sagen um jeweils einen Begriff, welchen Simmel metaphorisch als ,heim-
lichen Konig” und ,metaphysisches Weltziel“ des Lebens begreift..o Ein ge-
schichtlicher Wandel bedeutet demnach eine Verinderung bzw. Um-
stellung dieses symbolischen Zentrums. Simmel verfolgt diese Umstell-
ungen in der Geschichte der westlichen Kultur: Im klassischen Zeitalter
der Griechen war der ,heimliche Konig“ Simmel zufolge ,die Idee des
Seins“; im Mittelalter war es dann die Idee des christlichen Gottes; in der
Renaissance wurde der ,Begriff der Natur® zentral; parallel dazu bildete
sich in der Moderne allmahlich die Idee des ,Ichs“ als Zentrum der Kultur
aus. Die Frage nach der Richtigkeit der Ausfiihrungen Simmels in Bezug
auf den Inhalt dieser Kernideen der westlichen Kultur soll hier zunachst
ausgeklammert werden. Wichtig fiir diese Ausfithrungen ist allein das Ar-
gument Simmels, nach welchem jede Kulturform in der Geschichte eine
zentrierte Struktur darstellt und jeder Geschichtswandel ein Wandel
dieses ideell-begrifflichen Zentrums ist. Simmel argumentiert, dass dieser
Wandel der zentralen Sinn- und Wertinhalte eine Konsequenz dessen ist,
dass die Transzendenz dem Leben immanent ist.® Dies bedeutet, dass das
Leben stets iiber seine formalen Grenzen hinausgehen will, also gegen
seine eigenen Erzeugnisse ankdmpft, um anschlief3end neue zentralisierte
Formen zu erzeugen. Kurz gesagt: die Autotranszendenz des Lebens
durchbricht zwar die einzelnen Inhalte der Ideen (das Sein; Gott; Natur;
Ich), wahrend die zentrierte Form der Lebensstruktur selber unangetastet
bleibt. Der Lebensprozess ist somit auf kultureller und geschichtlicher
Ebene eine Mischung aus Konstruktion und Destruktion - also eine De-
konstruktion.

Nun kommt es nach Simmel zum Ende des 19. Jahrhunderts zu einem
kuriosen und hochst bedeutendem Ereignis: statt sich wie immer einer
zentrierten Form zu entledigen, um an ihre Stelle eine neue zu setzen,
yempfindet® das Leben nun ,die Form als solche wie etwas Aufgedrun-
genes“.2 Damit meint Simmel ,die Form iiberhaupt®, also nicht nur die
eine oder andere Kulturform, welche in ihrer starren Fremdheit das Leben

8 SIMMEL, Georg: Lebensanschauung, 245.

9 SIMMEL, Georg: Der Konflikt der modernen Kultur, 186.
10 SIMMEL, Georg: Der Konflikt der modernen Kultur, 186.
11 Vgl. SIMMEL, Georg: Lebensanschauung, 223.

12 SIMMEL, Georg: Der Konflikt der modernen Kultur, 185.



28 Markus Lipowicz

eingrenzt. Statt sich gegen einen konkreten Inhalt der Kulturform zu wen-
den, strebt das Leben zum Ende des 19. Jahrhunderts nach einer volligen
Loslosung - es strebt danach, alle Formen ,in seine Unmittelbarkeit aufzu-
saugen“.3 Der alte Kampf um neue Inhalte wird durch einen neuen Kampf
ersetzt, der sich dem ,Prinzip der Form® selber entgegensetzt.14 Dies
bedeutet eine vollige Neudefinierung der westlichen Kultur. War namlich
bis zum Ende des 19. Jahrhunderts die Geschichte ein stetiger Wandel der
zentrierten Kulturformen, so wird nun dieses Prinzip selber zu Geschichte:
Die Zeit, in der das Leben einer externen, metaphysischen Wert- und Sinn-
erfiilllung bedurfte, scheint mit dem Ubergang vom 19. zum 20. Jahrhun-
dert auf einmal vorbei zu sein. Stattdessen meint Simmel, sich auf
Nietzsche berufend, dass das Leben nun zur ,alleinigen Bestimmung sei-
ner Selbst“ wird. Der Zweck, also der Sinn und Wert des Lebens, wird nun
zum Selbstzweck des Lebens und bedarf somit keiner externen Sinn- und
Wertbestimmung.’s Der Begriff des Lebens wird somit selber zum ideellen
Zentrum der Kultur - das Physische nimmt die Stellung des ehemals Meta-
physischen ein. Bildlich dargestellt kdnnte man sagen: indem das Leben
ins Zentrum rickt und somit autoreferentiell wird, wird es zu einer Art
schwarzem Loch, welches die ganze Kultur in sich aufsaugt. Im Endeffekt
wird die ganze zentrierte Struktur der Kultur von innen ausgehohlt und
lasst alle statischen Kulturform auseinanderfallen.

Um diesem sehr abstrakten Gedankenweg aus soziologisch Sichtweise
folgen zu konnen, formuliert Simmel die Griinde dieser Dezentralisierung
der Kultur ebenfalls auf empirischer Ebene: selbst wenn man die zentrierte
Struktur des Soziallebens noch einmal wiederbeleben wollen wiirde, ,so
fehlt Simmel zufolge ,nicht nur sozusagen das Material fiir eine zusam-
menfassende Kulturidee, sondern die Gebiete, deren Neubildungen von ihr
zu umgreifen wdren, sind viel zu mannigfaltig, ja heterogen, um eine
solche ideelle Vereinheitlichung zuzulassen.“6 Aus soziologischer Sicht
kann man das ,Leben” als Gesamtheit der schopferisch-produktiven und
kommunikativen Prozesse der Menschen in der sozialen Sphdre verstehen.
Auf dieser Ebene meint Simmel, einen Dualismus zwischen Subjekt und
Objekt feststellen zu kénnen, welcher in der Naturwelt noch nicht gege-
ben ist, da der ,rohe Trieb“ der ,unpersonlich-generellen Natur nur nach
temporarer Befriedigung strebt.7 Der Mensch ordnet sich nicht wie das
Tier ,fraglos“ in die ,natiirliche Gegebenheit der Welt" ein, sondern tritt

13 SIMMEL: Der Konflikt der modernen Kultur, 185

14 Vgl. SIMMEL: Der Konflikt der modernen Kultur, 185

15 Vgl. SIMMEL: Der Konflikt der modernen Kultur, 189.

16 SIMMEL: Der Konflikt der modernen Kultur, 190.

17 Vgl. SIMMEL, Georg: Philosophie des Geldes. Berlin: Duncker & Humblot Verlag 1900, 11.



Simmel und Wittgenstein als Vordenker der Postmoderne 29

ihr reflexiv entgegen.’8 In der sozialen Lebenswelt des Menschen kommt es
dadurch zu einer Spaltung der natiirlichen ,naiv-praktischen Einheit von
Subjekt und Objekt“, welche wiederum einen ,Differenzierungsprozess” in
der Natur einleitet.9 So entsteht das Kulturleben: das Leben ,vergeistigt"
sich, der triebhafte Charakter wird zuriickgesetzt, wahrend die ,Werte“
seinen Platz einnehmen, welche Simmel als ,kultivierte Natur” bezeich-
net.20

Mit der Erschaffung der Kultur entfremdet sich also der Mensch als
Gattungswesen von der Natur, d.h. er tritt ihr entgegen. Statt sich die
Natur animalisch direkt anzueignen, geht der Mensch einen Umweg iiber
Kulturgiiter, welche in Gestalt von Sprache, Sitte, Religion, Recht etc. das
Menschenleben in ihren Dienst nehmen. Die Gegenstinde, welche einst
primitiv, also direkt genossen wurden2, werden nun zu Werten und Zielen
des Lebens. Diese kulturellen Errungenschaften des menschlichen Geistes
nennt Simmel - gewiss unter Einfluss der Philosophie Hegels und Diltheys
(bei Hegel gibt es neben dem objektiven noch den absoluten Geist, bei
Dilthey - dessen Einfluss auf Simmel von grofler Bedeutung war - nur den
objektiven Geist) - ,objektive Kultur®, da sie dem Individuum als Gesamt-
heit in Form von verfestigten und verselbststandigten Kulturformen entge-
gentritt.22 Auf der Seite des Individuums haben wir demnach ein subjek-
tives Wissen - spezifischer ausgedriickt: eine individuelle Vorstellungs-
kraft, dank welcher der einzelne Mensch sich die Inhalte der objektiven
Kultur subjektiv aneignet, sie manchmal sogar kreativ tiberschreitet. Erst
wenn diese zwei Elemente, also die objektiven Erzeugnisse und ihre sub-
jektiven Aneignungen, zusammenkommen, kann man Simmel zufolge von
Kultur als solcher sprechen.z3 Es ist wichtig zu betonen, dass die indivi-
duelle Aneignung der Kultur kein passives Unternehmen sein muss - im
Gegenteil: Tatsachlich sind es die groflen Denker, Kiinstler und Wissen-
schaftler, deren subjektive Kultur zum objektiven Allgemeingut der Gesell-
schaft werden, bzw. werden konnen. Jedoch betrifft dies nur einen gerin-
gen Teil der Gesellschaft: Fiir die grof3e Masse der Individuen bleiben die
objektiven Kulturformen ,unverriickbare Produkte®, welche die ,Lebendig-
keit, also das vibrierende, rastlose, ,ins Grenzenlose“ hin sich ent-
wickelnde Leben, in Grenzen festlegen und somit erstarren lassen, ,als ob
die zeugende Bewegung der Seele an ihren eigenen Erzeugnissen stiirbe“.24

18 Vgl. SIMMEL, Georg: Der Begriff und die Tragédie der Kultur, in: DERS.: Philosophische
Kultur. 2. Auflage. Leipzig: Alfred Kroner Verlag 1919, 223.

19 Vgl. SIMMEL: Philosophie des Geldes, 12.

20 Vgl. SIMMEL: Philosophie des Geldes, 502.

21 Vgl. SIMMEL: Philosophie des Geldes, 21.

22 Vgl. SIMMEL: Der Begriff und die Tragddie der Kultur, 223.

23 Vgl. SIMMEL: Der Begriff und die Tragédie der Kultur, 227.

24 SIMMEL: Der Begriff und die Tragédie der Kultur, 228-229.



30 Markus Lipowicz

Je weiter der geschichtliche Kultivierungsprozess seinen Lauf nimmt, desto
mehr steigt die Diskrepanz zwischen der Mannigfaltigkeit der objektiven
Kulturformen auf der einen und den subjektiven Erkenntnis- und Vorstel-
lungsmoglichkeiten auf der anderen Seite an. Diese Entwicklung, die Sim-
mel als ,Tragodie der Kultur“ bezeichnet, erkldrt, warum gerade in sehr
fortgeschrittenen Kulturen die Individuen, um es in der Sprache von Her-
bert Marcuse zu formulieren, zu eindimensionalen Subjekten werden, de-
ren Sprache immer trivialer und deren Unterhaltungen demnach flacher,
uninteressanter und weniger ernsthaft werden.2s In einer Gesellschaft, in
welcher das gesamte Kulturgut so komplex wird, dass es durch das Indivi-
duum als Ganzes nicht mehr auf begrifflicher Ebene zu erfassen ist,
scheint sich die Bildung und das Wissen der Menschen auf objektive
Kenntnisse in Form von konkreten Verhaltensweisen beschranken zu miis-
sen.26 Konsequenterweise werden die Menschen zu Funktiondren der Kul-
tur reduziert, denen jede Maoglichkeit einer fundamentalen Gesellschafts-
kritik entzogen bleibt, denn um das Ganze kritisieren zu kénnen, miisste
man zundchst eine Vorstellung des Ganzen besitzen. Dies scheint aber im
Fall der weit fortgeschrittenen industriellen und postindustriellen Kultur
schlichtweg unméglich zu sein.

Vor diesem Hintergrund scheint es nun leichter, das Wesen des neuen
Kampfes des Lebens gegen die Kultur, also gegen die Form als solche, zu
verstehen. Simmel scheint anzudeuten, dass zum Ende des 19. Jahrhun-
derts die fortschreitende ,Tragodie der Kultur® in einen , Konflikt der Kul-
tur miindet. Obwohl die objektive Kultur den Einzelnen und das Leben
im allgemeinen tiberwaltigt, scheint Simmel trotzdem davon auszugehen,
dass sich das Leben nun doch radikal befreien konne, indem es sich selber
zum Selbstzweck erhebt und dadurch autoreferentiell gegen die Kultur
rebelliert. Nun stellt sich die Frage, wie diese Rebellion soziologisch zu
verstehen ist? Bedeutet der ,Konflikt der Kultur” das Ende der Kultur als
solcher? Simmel argumentiert, dass die Kultur letztendlich als dynami-
scher Prozess zu verstehen sei - als ,Weg von der geschlossenen Einheit
durch die entfaltete Vielfalt zur entfalteten Einheit“.27 Dieser rhetorisch
sehr elegante, aber dennoch vage Satz, welcher an Hegels dreistufiges
Modell der sozialen Sphdre erinnert, bedarf einer kurzen Erlduterung. Die
,geschlossene Einheit” ist die schon oben besprochene natiirliche Einheit
der animalischen Triebstruktur, die noch keine Subjekt-Objekt Spaltung
kennt. Die ,entfaltete Vielfalt“ ist die Wendung zur Idee und somit das
Einleiten des tragischen Kulturprozesses, in welchem die objektive Kultur
fortschreitend komplexer wird, sich also ,entfaltet”. Die urspriingliche,

25 Vgl. SIMMEL: Philosophie des Geldes, 505.
26 Vgl. SIMMEL: Philosophie des Geldes, 506.
27 SIMMEL: Der Begriff und die Tragddie der Kultur, 225.



Simmel und Wittgenstein als Vordenker der Postmoderne 31

vorreflexive Einheit des Lebens wird somit durchbrochen, so dass sich das
Leben in mannigfaltigen Kulturformen verwirklichen kann. Gleichzeitig
erdriickt diese objektivierte Vielfalt der entfalteten Kulturformen das Le-
ben, welches durch seine immanente Transzendenz lediglich die Kulturin-
halte, aber nicht die Kulturformen an sich zu andern vermag. Auf der
hochsten Ebene bleiben, wie schon zu Beginn erklart, alle Kulturformen
stets zentriert und das Leben wird zum Diener seiner eigenen Erzeugnisse.
Diese Dialektik muss schlieRlich in einem Kampf des entfalteten Lebens
gegen die kultivierten Formen an sich miinden. Dies fiihrt zum letzten
Schritt: der ,entfalteten Einheit“. Hierunter meint Simmel ein bestimmtes
Bewusstsein, dass das Leben immer ,,mehr” ist als seine Form(en): ,Indem
es Leben ist, braucht es die Form, und indem es Leben ist, braucht es mehr
als Form.“28 Simmel probiert erst gar nicht, dieses Paradoxon aufzuheben -
stattdessen macht er darauf aufmerksam, dass es aufder dem Formbaren
noch einen anderen Teil des Lebens gibt, namlich ,das Unaussprechbare,
Undefinierbare, das wir an jedem Leben als solchem fiihlen.“29

Das Lebensbewusstsein der entfalteten Einheit zum Ende des 19. Jahr-
hunderts scheint also anzudeuten, dass das Leben in seinem tiefsten We-
sen etwas ist, was sich dem Denken, der Struktur und demnach jeglicher
Form entzieht. Simmels Gedankengebdaude scheint folgendes anzudeuten:
Indem sich die Menschen bewusst werden, dass das Leben in seinen
inhaltlichen Begriffen (Sein, Gott, Natur, Ich) nicht v6llig aufgeht, werden
auch die Rolle der Kulturformen und die Macht der institutionellen Rah-
menbedingungen an sich fraglich. In einer dezentralisierten Kultur werden
die Ideen zu Dienstboten des Lebens - und nicht umgekehrt. Eben dieses
neue, postmoderne Lebensbewusstsein scheint Simmel zu Anfang des 2o0.
Jahrhunderts erkannt und analysiert zu haben. Das Leben ist etwas
Unaussprechliches und somit als Ganzes sowohl undenkbar und in seinem
Kern - unbeherrschbar. Es ist bezeichnend, dass gegenwartig keine Kultur-
form im Stande ist, sich das Leben ganzlich zu unterwerfen oder zumin-
dest eine solche Illusion einer zentrierten kulturellen Ordnung aufrecht-
zuerhalten. Aber, so kdnnte man weiter fragen, was geschieht nun mit den
Inhalten der Kultur - ,Gott“, das ,,Sein®, die ,Natur®, ,Ich“ etc.? Ist das un-
aussprechliche Leben notwendig unkultiviert, bzw. nicht kultivierbar?
Kann es eine dezentralisierte Kultur geben, welche die Formlosigkeit des
Lebens trotzdem auf begrifflicher Ebene erfasst und ausdriickt?

Es ware wohl ein Fehler, dort nach Worten zu suchen, wo man doch am
Ende der Sprache, genau genommen an die Grenze des Aussprechbaren,
angekommen ist. Paradoxerweise ist aber gerade an diesem Punkt das in-
tellektuelle Verlangen nach Sinn, Zweck und Ziel des Lebens besonders

28 SIMMEL: Lebensanschauung, 231.
29 SIMMEL: Lebensanschauung, 231.



32 Markus Lipowicz

grofl. Aber dies sollte, wenn man dem Gedankengang Simmels folgt,
keineswegs verwunderlich sein: Wir stehen nach vielen hunderten und
tausenden Jahren zentrierter Kulturformen immer noch am Anfang einer
vollig neuen Kulturepoche, in welcher die Macht der metaphysischen
Ideen, welche dem Leben einen begrifflichen Sinn verliehen, schwacher
wird. Diese Abschwachung 6ffnet wiederum dem Leben neue Wege, seine
unaussprechliche Dimension zu erleben. Dies ist der Punkt, an dem das
Denken Simmels an die Philosophie eines anderen Denkers ankniipft, nach
welchem die Grenzen der Sprache eben die Grenzen der Welt und des
begriffenen Lebens sind - Ludwig Wittgenstein.

2. WITTGENSTEIN — DER TOD DER GOTZEN ALS SCHWEIGENDER SINN DES
LEBENS

Wir haben bei Simmel gesehen, dass die ,Tragodie der Kultur® in einen
,Konflikt der Kultur miindet, welcher einen Dezentralisierungsprozess
einleitet, der den Ubergang in eine neue Kulturepoche markiert. Jedoch
sind wir mit Simmel an dem Unaussprechlichen des Lebens, also an der
Grenze der Sprache angelangt. Es scheint daher folgerichtig, sich dem
Denken Wittgensteins zuzuwenden, dessen Philosophie sich dem Abgrund
der Sprache anndherte, ihn jedoch niemals iiberschritt. Ich werde probie-
ren aufzuzeigen, dass die Kerngedanken Wittgensteins das Bild Simmels
zur Dezentralisierung der westlichen Kultur wesentlich erganzen.

In seiner Frithphilosophie vertrat Wittgenstein bekanntermafien die
Ansicht, dass die Grenzen der Sprache die Grenzen des Denkbaren aus-
machen und somit die Grenzen der menschlichen ,Welt“ markieren.3c Was
sich sagen und denken lasst, dies lasst sich Wittgenstein zufolge auch klar
sagen und denken. Alles was iiber diese Klarheit der Gedanken und der
Sprache hinausgeht, sich also von der Wissenschaft als Gebiet der sinn-
vollen Sdtze entfernt, ist kurzum ,sinnlos” oder ,unsinnig“. Sinnlose Sitze
sind Tautologien, wahrend unsinnige Sdtze leere Zeichen sind, die sich auf
nichts in der Welt beziehen. Unsinnige Sdtze sind demnach Satze der
Ethik und der Metaphysik. Diese Argumentation mag nur auf den ersten
Blick nichts mit Simmels Kultur- und Lebensphilosophie zu tun haben,
denn bei genauerem Hinschauen bemerkt man etwas Erstaunliches: Witt-
genstein schreibt im Tractatus, dass die Welt und das Leben ,eins sind“3
und dass der Einzelne seine eigene Welt - ein ,Mikrokosmos® - ist.32 Dies
wiirde also bedeuten, dass die Grenze der Sprache ebenfalls die Grenze des

30 Vgl. WITTGENSTEIN, Ludwig: Tractatus logico-philosophicus, in: DERS.: Werkausgabe
Band 1. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1984, 67 (Satz 5.6).

31 Vgl. WITTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 67 (Satz 5.621).

32 Vgl. WITTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 67 (Satz 5.63).



Simmel und Wittgenstein als Vordenker der Postmoderne 33

begreifbaren bzw. begriffenen Lebens ist. Dies konnte man lebensphiloso-
phisch so deuten, dass eine unsinnige Sprache das Leben an unsinnige
Bedeutungen fesselt und einrahmt. Dieser schwere Vorwurf Wittgensteins
geht noch weiter, wenn man von der Ebene des Individuums, also des
Mikrokosmos, auf die intersubjektive Ebene des Sozialen, also des Makro-
kosmos, tibergeht: Vor dem Hintergrund der Kulturtheorie Simmels schei-
nen aus Wittgensteins Sicht alle ideellen und begrifflichen Zentren der
westlichen Kulturgeschichte ,unsinnige Begriffe zu sein. Das Leben des
Kollektivs, die soziale Welt, ware also zur Unsinnigkeit gezwungen, weil es
auf metaphysische Begriffe und Ideen bezogen und durch diese fundiert
wird. Dies mag nicht verwunderlich sein, da ja die Metaphysik fiir lange
Zeit die beherrschende Form der Philosophie war und bis heute unter an-
derem den Kern der christlichen Theologie ausmacht. Aber die Kuriositat
dieser kulturellen Kondition mitsamt den Implikationen dieses Kernge-
dankens Wittgensteins sind dennoch vehement: es scheint, als ob uns
Wittgenstein sagen wiirde, dass nicht nur ein Grof3teil der Philosophie auf
lauter Missverstandnissen und sinnentleerten Diskursen beruhe, sondern
dass bis zum Ende des 19. Jahrhunderts die westliche Kultur eine Kette von
unsinnigen Begriffen bildete. Das Problem der Unsinnigkeit betrifft also
nicht nur eine relativ kleine intellektuelle Elite der Gesellschaft - vor dem
Hintergrund der Lebens- und Kulturphilosophie Simmels haben wir es mit
einem viel grundlegenderem Problem zu tun. Wenn man ndmlich die
Lebens- und Kulturphilosophie Simmels mit der Frithphilosophie Witt-
gensteins verbindet, so scheint das Zentrum der sozio-kulturellen Sphare
tiber viele Jahrtausende hinweg der Unsinn gewesen zu sein. Nicht nur
eine kleine philosophische Elite, sondern die ganze Kultur der westlichen
Gesellschaft basierte auf leeren Zeichen. Die Implikationen der Friih-
philosophie Wittgensteins scheinen ein Sprachrohr fiir das Leben zu sein,
welches ab dem Ende des 19. Jahrhunderts den unsinnigen Strukturen ei-
ner auf metaphysischen Begriffen zentrierten Kultur jegliche Legitimation
zur Machtausiibung entzieht.

Es drangt sich eine fundamentale Frage auf: wie ist es mdoglich, dass der
,Unsinn®, also leere Zeichen, zum Zentrum der Kultur werden konnte? An-
ders ausgedriickt: um nicht in nietzscheanischer Manier auf Verschwo-
rungstheorien, Sklavenmoral oder Ressentiments zuriickgreifen zu mis-
sen, miisste aus soziologischer und kulturtheoretischer Perspektive geklart
waren, worin der Sinn dieses Unsinns bestand? Der Sinn dieses Unsinns
scheint Wittgenstein zufolge darin zu bestehen, dass mit der Losung der
wissenschaftlichen Probleme die Fragen zur Existenz, zum Sein, noch
nicht einmal beriihrt sind, denn schon die Frage nach dem Sinn des Le-
bens geht tiber den direkten Sinn der Begriffe und Sdtze der Wissenschaf-
ten hinaus. Es scheint, als gehe der Mensch iiber die Grenzen der Sprache,
der Welt und des Lebens hinaus, um dann auf transzendentaler Ebene in
gewisser Weise riickwirkend sowohl der Sprache als auch dem Welt und



34 Markus Lipowicz

dem Leben einen ,hoéheren®, meta-physischen Sinn zu verleihen. Der
Begriff der ,Grenze“ muss hier notwendigerweise etwas genauer beleuchtet
werden: ,Grenze“ ist fiir Simmel Form - genauer gesagt: Kulturform. Es ist
der Punkt, an dem das Leben seinen Sinn und Endzweck erhdlt. Analog
stellt Wittgenstein etwas sehr dhnliches fest: ,Der Mensch hat den Trieb
gegen die Grenzen der Sprache anzurennen.“3ss Mit diesem Satz driickt
Wittgenstein etwas sehr dhnliches wie Simmel aus: der Mensch will tiber
das Leben und iiber die Welt hinaus, um auf transzendentaler Ebene dem
Leben und der Welt einen Sinn zu geben. Wittgenstein macht dies schon
im Tractatus sehr deutlich, indem er schreibt, dass ,der Sinn der Welt [...]
aufderhalb ihrer liegen“ miisse.34 Daran anschlieffend schreibt Wittgenstein
in seinen Tagebiichern aus dem Jahr 1916, dass an einen Gott glauben
bedeute, die ,Frage nach dem Sinn des Lebens® zu verstehen.3s Der
Mensch will tiber sich selbst, sein Leben, seine Welt hinaus. Aber wohin?
Das Problem hierbei ist, dass mit den Grenzen des Lebens und der Welt
auch die Grenzen der Sprache durchbrochen werden. Was jedoch jenseits
der Sprache liegt, ist unaussprechbar und daher - undenkbar. Hier
schliefdt sich der wohl bekannteste siebte Satz des Tractatus an: ,Wovon
man nicht sprechen kann, dariiber muf man schweigen.“36 Kurz gesagt:
der eigentliche Sinn des Lebens, also Wittgenstein zufolge - Gott, ist un-
aussprechbar. Umgangssprachlich ausgedriickt: der Mensch weif}, dass er
weg von der Welt will, obwohl er keinerlei Ahnung hat, was jenseits der
Welt sein konnte. ,Gott“ ware somit ein Ausdruck von existentieller Un-
sicherheit.

Die Metaphysik hat sich tiber Jahrtausende angemaf3t, eben tiber diesen
Sinn zu sprechen und iiberdies die Ergebnisse dieser Diskurse autoritativ
der Kultur, der Ethik und dem religiosen Glauben aufzudrangen. Wittgen-
stein scheint anzudeuten, dass dadurch der Mensch - durch sein eigenes
Begehren iiber die Sprache hinauszugehen - selber zu einem Gefangenem
der Sprache mitsamt ihrer unsinnigen Begriffe und Sitze geworden ist. Ge-
gen diese Situation rebelliert nun das Leben selber: die zentralen metaphy-
sischen Begriffe der Kultur verlieren ihre ,konigliche“ Stellung in der Kul-
tur. Simmel stellt in seiner Kulturphilosophie fest, dass das Leben zum En-
de des 19. Jahrhunderts die Form an sich durchbricht, indem es sich selber
ins Zentrum stellt. Dies kann man so deuten, dass die metaphysischen Be-
griffe in ihrer Nicht-Transzendenz, also Immanenz erkannt wurden. Ein

33 WITTGENSTEIN, Ludwig: Zu Heidegger, in: MCGUINESS, Brian F. (Hg.), Schriften 3. Witt-
genstein und der Wiener Kreis. Von Friedrich Waismann. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1967,
68.

34 WITTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 82 (Satz 6.41).
35 WITTGENSTEIN, Ludwig: Tageblicher 1914-1916, in: DERS.: Werkausgabe Band 1, 168.
36 WITTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 85 (Satz 7).



Simmel und Wittgenstein als Vordenker der Postmoderne 35

Beispiel wire hier die These Emile Durkheims, der ,Gott“ als die ,Ge-
sellschaft, also als das Uberindividuelle enttarne. Das einst Transzenden-
te, Gott, wurde als das Soziale entblof3t, was wiederum den Geltungswert
der einzelnen Lebens- und Kulturformen in Frage stellt, denn eine entzau-
berte soziale Norm hat aus Sicht des Individuums nicht den gleichen
Stellenwert wie ein Gebot Gottes. Um es mit Habermas zu formulieren:
»Als sich Siinde und Schuld, das Vergehen gegen gottliche Gebot in den
Verstof? gegen menschliche Gesetze verwandelte, ging etwas verloren®.37
Die Kulturformen werden als Lebensformen bzw. als funktionale Lebens-
einschrankungen erkannt, denen eine metaphysische Letztbegriindung
fehlt. Da aber, wie Simmel meinte, die Transzendenz dem Leben imma-
nent sei, kann das Leben nicht anders als wiederum iiber diese immanen-
ten Formen des Kultur hinausgehen - nur diesmal mit dem Unterschied,
dass sich das Leben selbst autoreferentiell als eigentlichen Bezugspunkt
erkenne.

Aber wenn nun die Grenzen der Sprache und somit der Welt klar be-
griffen werden und die metaphysischen Begriffe ihre einstige transzenden-
tale Wirkung der Sinn- und Formgebung verlieren, was wird dann aus der
Kultur und ihrer Wirkung auf die Existenz? Wittgenstein probiert die
Lebens- und Kulturproblematik auf die Struktur und den Gebrauch der
Sprache zuriickfithren. Dies scheint ein folgenrichtiger Schritt zu sein, da
ja die Zentren jeder Kulturepoche eben Begriffe waren, welche das Leben
in ihren Dienst nahmen (das Sein, der christliche Gott, die Natur, das Ich
usw.). In seinem Tractatus schreibt Wittgenstein, dass der Satz ein Bild
der Wirklichkeit sei38, dass wir uns Bilder der Tatsachen machten39 und
dass das Bild ein Modell der Wirklichkeit sei4c. Nun hat das Bild der Wirk-
lichkeit in Wittgensteins Frithwerk noch keinen metaphorischen, sondern
einen buchstablichen Sinn: Das Bild sei wie ein ,Mafdstab“, welches an die
Wirklichkeit gelegt werde.# Man kann hier durchaus eine Analogie der
»Bilder” bei Wittgenstein mit den ,Formen“ Simmels sehen: beide sind von
fundamentaler Bedeutung, insofern das ,Bild“ die Erkenntnis und die
,2Form“ das kulturelle Leben ermdéglicht. Ohne die Bilder waren unsere Sin-
neseindriicke ebenso chaotisch wie das Leben ohne seine Kulturformen.
Nun ist es kein Geheimnis, dass Wittgenstein seine Denkweise in Bezug
auf Sprache und Sprachanalyse in seinem Spdtwerk radikal dnderte. Die
Bilder verschwinden zwar nicht vo6llig aus seinem Denken (immerhin

37 HABERMAS, Jiirgen: Glauben und Wissen. Friedensreis des deutschen Buchhandels 2001.
Frankfurt am Main: Suhrkamp 2001, 24.

38 Vgl. WITTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 26 (Satz 4.1).
39 Vgl. WITTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 14 (Satz 2.1).
40 Vgl. WITTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 15 (Satz 2.12).
41 Vgl. WITTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 15 (Satz 2.1512).



36 Markus Lipowicz

schreibt er im Vorwort zu seinen Untersuchungen von ,Landschafts-
skizzen®), aber sie verlieren ihren objektiven Wahrheits- und Sinngehalt.
Wittgenstein schreibt in seinen Philosophischen Untersuchungen den be-
kannten Satz: ,Ein Bild hielt uns gefangen. Und heraus konnten wir nicht,
denn es lag in unsrer Sprache, und sie schien es uns unerbittlich zu wie-
derholen.“42 In anderen Worten: die Bildtheorie wird selber in seiner Bild-
lichkeit enttarnt und aufgegeben. Wie kommt Wittgenstein zu diesem
Schluss?

Es gibt viele Interpretationsmoglichkeiten zu Wittgensteins Paradig-
menwechsel, jedoch mochte ich hier eine wahlen, welche auf Simmels Kul-
tur- und Lebensphilosophie zuriickgreift. Das Leben hat sich zum Ende
des 19. Jahrhunderts von den herrschenden metaphysischen Begriffen als
Zentren befreit. Auf soziologischer Ebene miisste man sagen: die Produk-
tions- und Kommunikationsweisen der Menschen haben sich von ihren
metaphysischen Grenzen befreit. Unter der Annahme, dass eben diese Be-
griffe dem Leben Sinn und Zweck verliehen, so kann eine radikale Abkehr
von diesen Inhalten nur eins bedeuten: sie wurden in ihrer Unsinnigkeit
und Zwecklosigkeit erkannt. In Nietzsches Interpretation wdre dies ein
Zeichen dafiir, dass das Leben nach tiber zweitausend Jahren metaphysi-
scher Herrschaft nun endlich wieder genug an Kraft und Macht gewonnen
hat, um alle kiinstlichen Grenzen, also alle falschen ,Konige“, majestdtisch
zu durchbrechen. Simmel scheint - etwas weniger lyrisch, dafiir boden-
standiger - von einer Kontinuitdt auszugehen: die objektive Kultur ist zu
komplex geworden, um auf eine zentralisierte Struktur von Zeichen zu-
riickgefithrt werden zu kénnen. Der strukturelle Ubergang von Wittgen-
steins Frith- zum Spatwerk scheint aus dieser Perspektive selber ein Abbild
dieses kulturellen Wandels seit Ende des 19. Jahrhunderts zu sein.

Wittgenstein formuliert seinen Grundgedanken im Tractatus schon im
Vorwort: ,,Unsinn“ sei alles, was tiber die Sitze der beschreibenden Spra-
che der empirischen Sachverhalte hinausgehe.43 Paradoxerweise meinte
man tiber Jahrtausende in naiver Selbstiiberschitzung, gerade iiber jene
Ideen klare Aussagen treffen zu kénnen, die als leere Zeichen kein Abbild
der Wirklichkeit darstellten. Aber nicht nur das: es waren eben - wie wir
bei Simmel sehen konnten - diese Begriffe, welche als Zentren tber alle
anderen Zeichen herrschten und iiberdies die normativen Grenzen des so-
zialen Lebens sowohl form(ul)ierten, als auch legitimierten. Auf soziologi-
scher Ebene ware dem noch hinzuzufiigen, dass eben diese Begriffe dazu
gebraucht (bzw. missbraucht) wurden, um eine politisch-6konomische
Ordnung zu formen. Aber Wittgenstein schreibt diesen Tractatus im 2o.

42 WITTGENSTEIN, Ludwig: Philosophische Untersuchungen, in: DERS.: Werkausgabe Band
1, 300 (§ 115).
43 Vgl. WITTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 9 (Vorwort).



Simmel und Wittgenstein als Vordenker der Postmoderne 37

Jahrhundert, also in der Zeit, in welcher das Leben schon gegen diese zen-
tralen Begriffe und deren zentrale Formen ankdmpft. Sein Werk steht
somit genau an der Schwelle zwischen Zentralisierung und Dezentralisie-
rung: auf der einen Seite schreibt er, dass die metaphysischen Begriffe un-
sinnig seien — auf der anderen Seite meint er, dass gerade das ,Mystische®,
also das Unaussprechliche, den eigentlich wichtigen Teil des Lebens aus-
mache. Dieses Unaussprechliche, Mystische ist paradoxerweise das schwei-
gende Zentrum des Tractatus. Religios anmutend scheint der Satz zu sein:
,Nicht wie die Welt ist, ist das Mystische, sondern, dafs sie ist.“44 Der be-
kannte Satz, das man von dem Unsagbaren schweigen sollte, liest sich in
diesem Kontext wie eine Mahnung: damit sich das ,Mystische®, das Sein
selber, zeigen kann, sollten wir aufhoren, es in metaphysische Begriffe ein-
zurahmen, weil diese eine Begrifflichkeit des ,Mystischen® lediglich vor-
tauschen. Umgekehrt ausgedriickt: das Mystische kann sich Wittgenstein
zufolge erst dann zeigen, wenn das Metaphysische zum Schweigen kommt.
In diesem Kontext, der hier nach Simmel skizziert wurde, kann man
Wittgensteins Anliegen so formulieren: indem wir aufhoren, das Mystische
so zu benennen, als ob es ein Ding oder Sachverhalt ware, offenbart es sich
jenseits unserer alles verdinglichenden Sprache. Da nun aber die Sprache
die Grenzen des Denkens, also des Erkennens der Dinge und damit der
Welt und des Lebens markiert, miisste das Mystische jenseits der Sprache
und Dinge sein. Dieses Mystische ware also als Gott zu verstehen - aber
nicht im Sinne eines metaphysischen Diskurses. Gott ist der unaussprech-
bare Sinn des Lebens, welches sich nicht mehr durch Begriffe ,verhexen®
lasst.45 Die metaphysischen Begriffe bleiben der Kultur zwar erhalten, aber
anstatt sich das Leben zu unterwerfen, werden sie nun selber vom Leben
in den Dienst genommen - also durchaus eine ,Umwertung aller Werte®.46
Aber wenn nun die ehemaligen zentralen Begriffe, die das Leben auf kultu-
reller Ebene formten und beherrschten, selber vom Leben beherrscht wer-
den, so stellt sich die Frage: wie verandert dieses Ereignis unsere Sprache,
die den Kern des sozialen Lebens bildet?

44 WITTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 84 (Satz 6.44).

45 Vgl. WITTGENSTEIN: Philosophische Untersuchungen, 299 (§ 109).

46 Der Gedanke, dass die metaphysische Sprache als etwas Sekunddres im Vergleich zu der
Erfahrung des Mystischen zu verstehen ist, scheint ebenfalls zentral fiir Wittgensteins Reli-
gionsphilosophie zu sein. In seinen Bemerkungen iiber Frazers The Golden Bough macht Wittgen-
stein auf den untergeordneten Charakter jeglicher Konzeptualisierunngen des religiosen Glau-
bens oder magischer Handlungen aufmerksam. Wittgenstein stellt fest, dass die Zeremonie und
das Ritual nicht nur den Kern der religiosen Praxis bilden, sondern dass eben diese Praxis das
authentische Fundament religioser Begriffsbildung darstellt. So wie die Metaphysik also sekundar
zur Mystik ist, so scheint Wittgenstein zufolge die zeremonielle und rituelle Handlung der eigent-
liche Ursprung der religiosen Systeme zu sein. Vgl. WITTGENSTEIN, Ludwig: Bemerkungen tiber
Frazers ,The Golden Bough®, in: Synthese 17 (1967) 233-253; GOMUEKA, Jakub: Gramatyka wiary.
Dziedzictwo Wittgensteinowskiego fideizmu. Krakdw: Instytut Myséli Jozefa Tischnera 201, 9o-91.



38 Markus Lipowicz

Die Bildtheorie der Sprache, nach der jedem Zeichen eine Bedeutung
verliehen wird und demnach alle Satze entweder sinnvoll, sinnlos oder un-
sinnig sind, scheint nun sehr problematisch, denn: kein Bild ist grofd und
komplex genug, um das befreite und formlose Leben auch nur ansatzweise
abbilden zu kénnen. Ideen und Begriffe wie ,Gott", ,Sein®, ,Natur® usw.
ordnen das Leben nicht mehr wie einst auf kollektiver Ebene, als sie noch
die universalen, epistemologischen und normativen Zentren der Kultur
bildeten. Die gefallenen ,heimlichen Kénige” werden zwar nicht ganzlich
verworfen, aber das Leben fangt nun an mit diesen Begriffen zu spielen, sie
also auf verschiedene Weisen zu (be)nutzen. Da die einzelnen Begriffe und
Sdtze nicht mehr durch einen zentralen Bezugs- und Bedeutungspunkt
festgelegt und somit keine stabilen Bilder der Wirklichkeit mehr dar-
stellen, werden die , Kulturformen“ (Simmel) zu ,Lebensformen” (Wittgen-
stein), die Wittgenstein wiederum als ,Sprachspiele“ versteht, welche wir
hier vor dem Hintergrund der Lebensphilosophie Simmels auch Kultur-
spiele nennen konnen. Die soziale Sphdre wird also hinsichtlich der Spra-
che zu einem Terrain der Sprach- und Kulturspiele. Jene Spiele konnen
aber nicht mehr wie in Wittgensteins Tractatus fiir sinnvoll, sinnlos oder
unsinnig erklart werden. Stattdessen, so das Argument Wittgensteins, gibt
es nun unzdhlige Arten von Séatzen, also ,unzdhlige verschiedene Arten der
Verwendung all dessen, was wir ,Zeichen‘, ,Worte’, ,Sitze’, nennen.“¥
Diese Mannigfaltigkeit der Sprach- und Kulturspiele deutet darauf hin,
dass die Ideen und Begriffe heute dazu benutzt werden kénnen, das Leben
auf verschiedene Weisen auszudriicken - sie konnen das Leben aber nicht
wie einst vor der Dezentralisierung vereinnahmen.

Der kulturelle Pluralismus ist also eine Art Schutzprogramm des
Lebens vor den vereinheitlichenden Formen der Kultur selber. Die Dezen-
tralisierung der Kultur ist somit keine Destruktion der Kultur als solcher,
aber eine Abschwachung ihres Potentials, das Leben in starre Strukturen
zu pressen. Jeder Versuch, das Leben auf universaler Ebene zu definieren
oder gar normieren zu wollen, stofdt sofort auf das Problem des Unaus-
sprechlichen. Die Metaphysik kann sich nicht mehr anmaflen, universale
Wahrheiten zu formulieren. Stattdessen mahnt Wittgenstein, dass es nun
die Aufgabe der Philosophie sei, ,Gotzen zu zerstoren®, was wiederum be-
deutet, ,keinen neuen Gotzen - etwa in der ,Abwesenheit eines Gotzen“ -
zu schaffen.“48 Diese ,Gotzen“ waren die zentralen Ideen, die ,heimlichen
Konige“ der Kulturepochen. Die zum Ende des 19. Jahrhunderts durch
Simmel beobachtete Dezentralisierung dieser Gotzenkultur ware somit der

47 WITTGENSTEIN: Philosophische Untersuchungen, 250 (§ 23).

48 WITTGENSTEIN, Ludwig: The Big Typescript. TS 213. Kritische zweisprachige Ausgabe
Deutsch-Englisch. LUCKHARDT, C. Grant/AUE, Maximilian A.E. (Hgg.). Malden.Oxford-Carl-
ton: Wiley-Blackwell Publishing 2005, 413.



Simmel und Wittgenstein als Vordenker der Postmoderne 39

Beginn einer neuen Kultur, die sich (zumindest potentiell) dem Unaus-
sprechlichen, dem Geheimnis, der Welt, dem Leben 6ffnen konnte, ohne
dieses gleichzeitig in metaphysische Ideen und in eine festgelegte norma-
tive Ordnung einzurahmen.

3. DERRIDA - DIE DEZENTRALISIERUNG ALS UBERGANG IN EINE NEUE EPOCHE?

Ich habe beide hier besprochenen Philosophen als Vordenker der Postmo-
derne, genauer gesagt — als Wegweiser des Ubergangs von Moderne zu
Postmoderne beschrieben. Ich mochte diese Perspektive nun kurz in
einem letzten Schritt an einem ,Schliisseltext des postmodernen Denkens
begriinden: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissen-
schaften vom Menschen von Jacques Derrida.49 Meine These lautet, dass
Derrida in diesem Text eine Verbindung zwischen dem Gedankengut von
Simmel und Wittgenstein herstellt, und das, obwohl keiner der beiden von
Derrida erwahnt wird.se Man darf annehmen, dass dies keine bewusste
Entscheidung Derridas war, was umso besser darauf hindeutet, dass die
Verbindung von Simmel und Wittgenstein sich sozusagen von selber auf-
drangt, wenn man - um es mit Hegel zu formulieren - probiert, unsere
Zeit in Gedanken zu fassen.

Derrida spricht von einem ,Ereignis“, welches die Struktur unseres
Denkens, unserer Sprache und somit unseres Lebens fundamental beriihrt
und verdandert hat. ,Struktur” versteht Derrida als zentralisierte Ordnung,
als zentralisierte Organisation. Dieses ,Zentrum“ setzt dem ,Spiel der
Struktur® Grenzen, welches die Kohdrenz der Struktur garantiert. Deshalb
scheint eine dezentralisierte Struktur - also eine Struktur ohne Zentrum -
etwas Undenkbares darzustellen.s:t Das Zentrum der Struktur ist namlich,
wie Derrida schreibt, ,der Punkt, an dem die Substitution der Inhalte, der
Elemente, der Terme nicht mehr moglich ist.“52 Es ist also die Grenze, die
sich selber jeglicher ,Strukturalitat® entzieht und gerade dadurch das Spiel
der Struktur in gewisse Rahmen drangt und somit erst ermdglicht. Somit
wird die ,zentrierte Struktur® zu einem ,begriindeten Spiel“, weil das Zen-

49 Ich werde mich im weiterem auf die von Peter Engelmann herausgegebene Reclam-
Ausgabe des Textes beziehen: DERRIDA, Jacques: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im
Diskurs der Wissenschaften vom Menschen, in: ENGELMANN, Peter (Hg.): Postmoderne und
Dekonstruktion. Texte franzésischer Philosophen der Gegenwart. Stuttgart: Reclam 2004, 114-
140; Vgl. DERRIDA, Jacques: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt am Main Suhrkamp 1976,
422-442.

50 Derrida erwahnt Nietzsche, Freud und Heidegger, wihrend der Text als Ganzes eine
Polemik mit Claude Lévy-Strauss darstellt.

51 Vgl. DERRIDA: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften
vom Menschen, 115.

52 DERRIDA: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom
Menschen, 15,



40 Markus Lipowicz

trum das Fundament der Ordnung, das Organisationsprinzip an sich dar-
stellt. Derrida argumentiert geschichtsphilosophisch, dass die Geschichte
der Struktur - also jedes begriindeten Spiels - ,eine Reihe einander substi-
tuierender Zentren®, also als eine ,Verkettung von Bestimmungen des Zen-
trums“ gedacht werden kann.s3 Kurz gesagt: um das nichtstrukturale Fun-
dament jeglicher Struktur identifizieren zu konnen, hat man diesem Zen-
trum verschiedene Formen und Namen verliehen. Diese waren Derrida zu-
folge: ,eidos, arche, telos, energeia, ousia [Essenz, Existenz, Substanz, Sub-
jekt], aletheia, Transzendentalitat, Bewuftsein, Gott, Mensch usw.“s4 Wie
sehen hier bei Derrida exakt denselben Gedankengang wie bei Simmel, der
alle Kultur- und Geschichtsepochen als zentralisierte Strukturen verstand,
wobei das Zentrum selber immer ein metaphysischer Begriff war, der das
Leben in seinen Dienst nahm. Und nun meint Derrida, es kime zu einem
Ereignis, infolgedessen das Zentrum nicht mehr ,in der Gestalt eines An-
wesenden gedacht werden kann“.55 Das Zentrum wird nun in seiner Ab-
wesenheit als ,Nicht-Ort“ gedacht. Paradoxerweise bleibt also die Idee
eines Zentrums erhalten, nur dass es nicht mehr denkbar ist. Wie ist dies
moglich?

Derrida scheint darauf hinzuweisen, dass wir zwar die Dezentrali-
sierung selber nicht denken koénnen, aber ihre Konsequenzen beobachten
konnen: die Abwesenheit eines Zentrums lasst alles zum Diskurs werden.
Und dann der wohl in diesem Kontext wichtigste Satz Derridas: ,Die Ab-
wesenheit eines transzendentalen Signifikats erweitert das Feld und das
Spiel des Bezeichnens ins Unendliche.“s6 Drei Begriffe sind hier hervorzu-
heben: Transzendenz (,transzendental“), ,Spiel“ und das ,Unendliche®.
Das transzendentale Zentrum, also der Teil der Struktur, der iiber die
Struktur hinausgehend derselben eine Ordnung verleiht, fillt weg, was
wiederum zu einer Ausdehnung der Sprachspiele ins Unsagbare ausdehnt.
Umgekehrt formuliert: Das Wegfallen eines metaphysischen Zentrums
lasst die Struktur selber undenkbar werden. Wir sehen nun, dass die Funk-

53 DERRIDA: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom
Menschen, 116.

54 DERRIDA: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom
Menschen, 116.

55 DERRIDA: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom
Menschen, 117.

56 DERRIDA: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom
Menschen, 117. Ich verstehe diesen Satz Derridas so, dass das ,transzendentale Signifikat®
eine Position in der Struktur der Zeichen (Begriffe, Ideen) einnimmt, welches sich jenseits
der Sprachspiele befindet und somit in Bezug auf die Sprachspiele selber ,transzendent” ist.
In dem Sinne scheint mir Derridas Begriff ,transzendental” nicht viel mit der Denkweise
Kants zu tun zu haben. Uberhaupt scheint mir, dass die Poststrukturalisten nicht viel Wert
auf die Genauigkeit ihrer Begriffe achten, was allerdings die historische Relevanz ihrer
Schriften in Bezug auf die gegenwartige Kulturentwicklung keineswegs mindert.



Simmel und Wittgenstein als Vordenker der Postmoderne 4

tion des Zentrums (der Zentren) eine linguistische war: Durch sie wurde
das Spiel benennbar und dadurch formbar. Beziehen wir nun diese linguis-
tische Funktion auf das Leben selber, so konnte man sagen: das Leben war
denkbar, aussprechbar, formbar und demnach - zu einem gewissen Grad -
kontrollierbar. Es war nicht das Leben selber, welches mystisch war - das
Zentrum war das Mystische, wobei dieser mystische Weg wiederum durch
die Metaphysik eingeschrankt war, welche das Zentrum kulturell anwe-
send werden liefd. Man meinte, nicht nur tiber das ,Sein®, ,Gott“ oder die
,2Natur“ als Ganzes klare und bindende Aussagen machen zu koénnen, aber
man ging weiter, indem man auf diesen Begriffen beruhend universal
giiltige Normen und Werte sowohl formulierte als auch sanktionierte. Das
Mystische wurde in der Metaphysik zum zentralen Zeichen, welches sich
alle anderen Zeichen unterordnete und dadurch die Gesamtheit der Spra-
che formte. Das Zeichen war aber, so Derrida, dem Denken untergeordnet,
also reduziert. Derrida begreift nun das ,Ereignis“ der Dezentralisierung
als Infragestellung dieser Reduktion des Zeichens. Auf kulturtheoretischer
Ebene kann man daher sagen, dass die Unterordnung aller Bedeutungen
und Sinnbilder unter einem transzendentalen Sinnbild, einer leitenden
Idee, in Frage gestellt wird. Diese Infragestellung der Metaphysik bedeutet
allerdings die Verwerfung aller metaphysischen Begriffe. Im Gegenteil
mahnt Derrida: ,es widre sinnlos, auf die Begriffe der Metaphysik zu ver-
zichten, wenn man die Metaphysik erschiittern will.“s7 Eine wahre Erschiit-
terung der Metaphysik ware nicht ein einmaliger Verzicht, sondern die
Uberfithrung dieser Begriffe in neue Formen der Kommunikation. Diese
neuen Formen der Kommunikation nennt Derrida - auf Lévy-Strauss zu-
riickgreifend - ,Bastelei“, bricolage.58 Der postmetaphysische Kultur-
mensch wird zum postmodernen bricoleur, zum ,Bastler”, welcher nicht
mehr an der Erzeugung eines einheitlichen und kohdrenten kulturellen
Sprach- und Sinnzusammenhang interessiert ist. Dies war Aufgabe des
modernen ,Ingenieurs®, der die Gesellschaft formen, ordnen, vereinheitli-
chen wollte. Dem modernen social engineering wird nun die postmoderne
Bastelei vorgezogen, die sich nicht anmafdt mehr zu sein, als ein Spiel der
Zeichen, welche das Leben auf verschiedene Weisen bereichern, aber nicht
beherrschen kénnen.

Die Ausfiihrungen Derridas lassen sich direkt auf das Problemfeld be-
ziehen, welches ich in Bezug auf Simmel und Wittgenstein in den ersten
zwei Kapiteln zu skizzieren probiert habe. Simmel meinte, das Leben op-
poniere seit dem Ende des 19. Jahrhunderts gegen die Form als solche und

57 DERRIDA: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom
Menschen, 18.

58 Vgl. DERRIDA: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften
vom Menschen, 125-126.



42 Markus Lipowicz

werde somit zu etwas Unaussprechlichen. Dies stimmt mit dem Gedan-
kengang Derridas iiberein, dass die Struktur der Zeichen dezentralisiert
werde und sich somit konsequenterweise das Spiel der Zeichen ins Un-
endliche ausdehnte. Wittgenstein schreibt, dass das Sein selber, also das
Mystische, das Unaussprechliche sei. Gleichzeitig mahnt er, dass man es
gar nicht probieren sollte, dariiber zu sprechen, woriiber man keine klaren
und eindeutigen Sdtze, also Aussagen treffen konne. Das Mystische als
,2Nicht-Ort“ der Sprache scheint sich dem Denken zu entziehen. Gleich-
zeitig hdngt Wittgenstein in dieser frithen Phase seines Denkens der Idee
an, dass man sich trotz der Abwesenheit eines in Begriffen ausgedriickten
Zentrums, die Sprache als Bildzusammenhang vorstellen miisse. Dies gilt
zwar nur fiir die Naturwissenschaften, jedoch schweigt Wittgenstein folge-
richtig zu allen anderen Formen des Sprachgebrauchs. Jedoch andert Witt-
genstein mit der Zeit seine Denkart radikal: anstatt von den Grenzen der
Sprache schreibt er in seinen Untersuchungen von ,Sprachspielen®. Dies
scheint wiederum ein analoger Gedanke zu Derridas These zu sein, dass es
sinnlos ware, auf die Begriffe der Metaphysik zu verzichten, da wir nur mit
ihnen Uber sie hinauskommen konnen. Wittgenstein befreit sich also
selber von der Sprache als Abbildungsform und geht so zum Zeichenspiel
als Kulturspiel - also dem Sprachspiel als Lebensform - iiber. Um es mit
Derrida zu formulieren: er wird zum bricoleur.

Die Abwesenheit eines transzendentalen, metaphysischen Zentrums er-
weitert nicht nur das Spiel der Zeichen, aber ebenso die Lebens- und
Kulturformen in der sozialen Sphdre. Die formale Struktur von universal
glltigen Werten und Normen bricht auf, was notwendigerweise — und von
vielen Kulturkritikern bemdngelt - eine Erosion der sozialen Ordnung mit
sich zieht. Diese Erosion kann grob als ,Werteverfall“ interpretiert werden,
welcher ad hoc mit der Postmoderne und einem moralischen Relativismus
in Verbindung gebracht wird. Dies scheint jedoch aus der hier vertretenen
Perspektive nicht notwendigerweise der Fall zu sein. Eine Erosion univer-
sal kodifizierter Wertsysteme kann ebenso auf eine alternative Form der
ethischen Ordnung des Sozialen herauslaufen, namlich einer pluralisti-
schen und pragmatisch-asthetischen. Gerade die Abwesenheit universal
giiltiger Wertsysteme in Bezug auf Lebens- und Kulturformen kann neue
Wege der individuellen Selbstentfaltung und Selbsterfindung ebnen, also
neue Modalititen der Personsgestaltung und Charakterentwicklung.59 In
demselben Mafle, in welchem die Praxis der Einrahmung und Kontrolle
tiber das Leben in zentrierten Ideensystemen erschiittert wird, konnte nun
die dezentralisierte Ideenwelt ein symbolisches Feld der Inspirationen und

59 Vgl. FOUCAULT, Michel: Sexualitdt und Wahrheit 2. Der Gebrauch der Liiste. Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 1989; Ders.: Sexualitit und Wahrheit 3. Die Sorge um sich. Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1989.



Simmel und Wittgenstein als Vordenker der Postmoderne 43

Motivationen neuer Lebensformen und -spiele werden. Diesem Bewusst-
sein wiirde eine soziale Ordnung entsprechen, in welcher die Suche nach
Zentren (nach Wittgenstein ,G6tzen“; nach Simmel ,heimlichen Kénigen®)
sowohl auf individueller als auch auf kollektiver Ebene abgebrochen
wiirde.so Abschliefend muss demnach klargestellt werden, dass das post-
moderne Denken eine Phase ankiindigt, in der das Leben sowohl auf
individueller als auch auf kollektiver Ebene iiber die alten Bilder des
Ursprungs und Weltziels hinausgeht. Die gegenwartige soziale Ordnung
der westlichen Kultur ist nicht mehr durch transzendentale Sinngebungen
begrenzt und geformt. Wir scheinen in eine neue Phase der Geschichte
einzugehen, die mit dem ,noch nicht Benennbaren® einhergeht. Das
Nichtbenennbare kiindigt sich zwar an, es zeigt sich - aber bleibt dennoch
im Dunkeln. Natiirlich besteht die Gefahr, einem rationalistischen Trug-
bild zu verfallen, dass die Moderne dadurch die Vernunft als solche zu ver-
lieren scheint und wir dadurch auf eine Epoche der Irrationalitiat zu-
steuern. Um sich vor dieser fehlerhaften Interpretation zu schiitzen, sollte
man in der Postmoderne kein Versprechen, keine Utopie, keine Idee, son-
dern einen Denkprozess sehen, der auf intellektueller Ebene probiert, die
kulturellen Konsequenzen der Dezentralisierung zu begreifen. Es ist der
Versuch, die Geburt einer neuen Lebens- und Kulturordnung, die uns auf-
grund ihres neuartigen Charakters schreckenerregend oder gar ,monstros®
erscheinen mag, in Worte zu fassen. Es ist nichts Neues, dass die Men-
schen Angst vor dem Neuartigem, also vor dem (noch) Unaussprechbaren
und Undenkbaren haben. Demnach sollten wir gegenwartig vielleicht
nicht nur von einer Suche nach der verlorenen Vernunft, sondern ebenfalls
von einer Suche nach dem verlorenen Mut sprechen.

60 Vgl. RORTY, Richard: Eine Kultur ohne Zentrum. Vier Philosophische Essays. Stuttgart:
Reclam 1993, 8.



44 Markus Lipowicz

Zusammenfassung

Die Abhandlung versucht, eine Verbindung zwischen der Lebens- und
Kulturphilosophie Georg Simmels mit den Kerngedanken Ludwig Wittgen-
steins herzustellen. Es soll gezeigt werden, dass sich sowohl im Denken
Simmels als auch im Denken Wittgensteins der Ubergang von einer moder-
nen zu einer postmodernen Philosophie ereignet. Dieser Ubergang stellt im
Wesentlichen einen Kommentar zu dem Dezentralisierungsprozess der Kul-
tur seit dem Ende 19. Jahrhundert dar, welcher die sozialintegrative Funktion
der zentralen Ideen der westlichen Metaphysik grundsdtzlich einschrdnkt.
Das Individuum und das soziale Leben setzen sich von vormodernen und
modernen Kulturformen ab, was wiederum zu einer philosophischen Neu-
orientierung in Bezug auf die Problematik des Lebens an sich fiihrt. Das
Leben erscheint nun als etwas Unaussprechliches und die ehemaligen nor-
mativen Strukturen werden zu kulturellen Spielformen. Erst vor diesem
durch Simmel und Wittgenstein umrissenen Hintergrund wird der philoso-
phische Kern der postmodernen Kultur mit all seinen problematischen Im-
plikationen und Konsequenzen fiir das soziale Leben verstdndlich.

Abstract

The present paper tries to combine Georg Simmel‘s philosophy of life and
philosophy of culture with the core concepts of Ludwig Wittgenstein. It shall
be demonstrated that in the thought of Simmel as well as in the thought of
Wittgenstein the transition from a modern to a postmodern philosophy ta-
kes place. This transition essentially constitutes a commentary on the
decentralization process of culture by the end of the 19" century, which fun-
damentally reduces the socio-integrative function of the central ideas of
Western metaphysics. The individual and social life sets itself apart from
pre-modern and modern forms of culture, which in turn leads to a new
philosophical orientation towards the issue of life itself. Life now appears to
be something unspeakable and the former normative structures become cul-
tural game forms. Only against this background, outlined by Simmel and
Wittgenstein, does the philosophical substance of postmodern culture with
all its problematic implications and consequences for social life become un-
derstandable.



	Das Leben als das Unaussprechliche : oder : Simmel und Wittgenstein als Vordenker der Postmoderne

