
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 1

Artikel: Das Leben als das Unaussprechliche : oder : Simmel und Wittgenstein
als Vordenker der Postmoderne

Autor: Lipowicz, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761287

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Markus Lipowicz

Das Leben als das Unaussprechliche
- oder: Simmel und Wittgenstein als Vordenker der

Postmoderne

Es scheint heute ein weitreichender Konsensus darüber zu bestehen, dass

die Philosophie Friedrich Nietzsches den Eintritt ins postmoderne Denken
markiert.1 Mit seinem radikalen Vorwurf an die Moderne, sie sei lediglich
eine säkularisierte Form des Christentums, seiner De(kon)struktion der
auf Sokrates und Piaton zurückgehenden Metaphysik und der einhergehenden

Relativierung der Rolle der Vernunft, formulierte Nietzsche sicherlich

einige kulturkritische Kerngedanken der postmodernen Philosophie.
Dennoch sollte darauf hingewiesen werden, dass sich die poetisch,
ironisch und teilweise sarkastisch formulierten Gedanken Nietzsches
letztendlich nur bedingt auf empirisch greifbare Phänomene der postmodernen
sozialen Welt beziehen lassen. Der „Tod Gottes", der Gegensatz von
„Herren-" und „Sklavenmoral", der „Übermensch", das Bewusstsein der

„ewigen Wiederkehr" - all dies sind zentrale Motive der nietzscheanischen
Philosophie, die jedoch mehr einen spekulativ-kritischen als einen rein
wissenschaftlich-epistemologischen Wert haben. Aus dieser Perspektive
scheint nicht nur die Popularität Nietzsches in der gegenwärtigen
Philosophie fragwürdig zu sein - vielmehr stellt sich die Frage: Ist das Konzept
der Postmoderne nicht als eine verfrühte, wenn nicht sogar vollkommen
verfehlte Denkweise und Diagnose zur gegenwärtigen Kondition der
westlichen Kultur anzusehen? Und wäre somit eine nötige Distanzierung von
der nietzscheanischen Philosophie gleichbedeutend mit einer Abkehr vom
Konzept der Postmoderne?

Statt sich auf Nietzsches Gedankenwelt zu fixieren, möchte ich einen
Gedankengang darstellen, der die postmoderne Denkweise aus alternativer
Perspektive betrachtet und behandelt. Um diesem Anliegen gerecht zu
werden soll eine Verbindung einiger Aspekte der Lebens- und
Kulturphilosophie Georg Simmeis mit den Kerngedanken Ludwig Wittgensteins
dargestellt werden. Meine These lautet: Beide Philosophen drückten in
ihrem Werk den immer noch andauernden Übergang vom modernen zum
postmodernen Denken aus. Dieser Übergang beruht auf einer Analyse der
Dezentralisierung der westlichen Kultur, welche nicht nur die jahrhunder-

1 Vgl. HABERMAS, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen.
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1988, 104-129; VATTIMO, Gianni: Das Ende der Moderne. Stuttgart:

Reclam 1990.



20 Markus Lipowicz

telangen Grundprinzipien des metaphysischen Denkens seit Antike, Mittelalter
und Moderne aufbricht, sondern ebenfalls neue Denkweisen zur Vergesellschaftung

und sozialen Integration eröffnet.

1. SlMMEL - VON DER „TRAGÖDIE" BIS ZUM „KONFLIKT" DER MODERNEN KULTUR

Um von einem Übergang von der Moderne zur Postmoderne überhaupt
sinnvoll reden zu können, ist es vorerst notwendig, die grundliegende
Frage nach dem Wesen eines geschichtlichen Wandels zu klären. Was
bedeutet überhaupt „geschichtlicher Wandel"?

Simmel versteht den „Gegenstand der Geschichte" als „Wandel der
Kulturformen".2 Der Begriff der „Kulturform" muss hier näher erläutert
werden. Unter Kultur versteht Simmel die Gesamtheit der Gebilde, welche
„die schöpferische Bewegung des Lebens" hervorbringt.3 Die Schöpfungen
des Lebens sind allerlei Erzeugnisse, zu welchen Simmel unter anderem
soziale Verfassungen, Kunst, Wissenschaft und Religion zählt.4 Diese
Erzeugnisse haben wiederum die Eigenschaft, dass sie den „ruhelosen Rhythmus

des Lebens" zumindest kurzweilig erstarren lassen und dadurch eine
vom Lebensprozess selber entfremdete Eigenart des Seins entwickeln,
nämlich - die Form. Kulturformen sind also laut Simmel Erzeugnisse des

Lebens, durch die sich das Leben zwar verwirklicht, aber andrerseits in
ihrer „starren Fremdheit" dem Rhythmus des Lebens entgegentreten. 5 In
diesem Sinn kann man sagen: Kulturen sind erstarrte Lebensformen. Dieser

„einheitliche Akt des Lebens", als „das Begrenztsein und das
Überschreiten der Grenze", ist Simmel zufolge das Lebensprinzip schlechthin,
das den stetigen Wandel der Kulturformen in der Geschichte ausmacht.6
Anders ausgedrückt: die „konstitutionelle Verschiebung der Grenzen", also
der Kulturformen des Lebens, ist die Geschichte selber.

Ein geschichtlicher Wandel ist also ein Wandel der normativen Grenzen

des Lebens - seiner „Kulturformen". Diesen Wandel versteht Simmel
als „große Wendung", die er als „Wendung zur Idee" begreift.7 Simmel
meint damit, dass die Formen des Lebens sich verselbstständigen und
somit das Leben selber unterwerfen. Jene „große Achsendrehung" des
Lebens bedeutet, dass die Erzeugnisse des Lebens, also die Formen, das

Leben selber als „letzte Wert- und Sinnerfüllungen" in „ihren Dienst neh-

2 SlMMEL, Georg: Der Konflikt der modernen Kultur, in: DERS.: Gesamtausgabe Band 16.

Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999, 184.
3 SlMMEL, Georg: Der Konflikt der modernen Kultur, 183.

4 Vgl. SlMMEL, Georg: Der Konflikt der modernen Kultur, 183.

5 Vgl. SlMMEL, Georg: Der Konflikt der modernen Kultur, 183.
6 SlMMEL, Georg: Lebensanschauung. Vier metaphysische Kapitel, in: DERS.: Gesamtausgabe

Band 16, 215.
7 SlMMEL, Georg: Lebensanschauung, 244.



Simmel und Wittgenstein als Vordenker der Postmoderne 27

men".8 Paradoxerweise hört also das Leben auf, für sich selbst zu leben,
sondern lebt sowohl in als auch durch bestimmte Formen. Aus historischer
Sicht beschreibt Simmel diese Wendung des Lebens zur Idee wie folgt: in
jeder großen „Kulturepoche" kann man je „einen Zentralbegriff
wahrnehmen", der den „ideellen Brennpunkt" des Lebens markiert.9 Das soziale
Leben ist demnach auf symbolischer Ebene stets zentriert - es kreist
sozusagen um jeweils einen Begriff, welchen Simmel metaphorisch als „heimlichen

König" und „metaphysisches Weltziel" des Lebens begreift.10 Ein
geschichtlicher Wandel bedeutet demnach eine Veränderung bzw.
Umstellung dieses symbolischen Zentrums. Simmel verfolgt diese Umstellungen

in der Geschichte der westlichen Kultur: Im klassischen Zeitalter
der Griechen war der „heimliche König" Simmel zufolge „die Idee des

Seins"; im Mittelalter war es dann die Idee des christlichen Gottes; in der
Renaissance wurde der „Begriff der Natur" zentral; parallel dazu bildete
sich in der Moderne allmählich die Idee des „Ichs" als Zentrum der Kultur
aus. Die Frage nach der Richtigkeit der Ausführungen Simmeis in Bezug
auf den Inhalt dieser Kernideen der westlichen Kultur soll hier zunächst
ausgeklammert werden. Wichtig für diese Ausführungen ist allein das

Argument Simmeis, nach welchem jede Kulturform in der Geschichte eine
zentrierte Struktur darstellt und jeder Geschichtswandel ein Wandel
dieses ideell-begrifflichen Zentrums ist. Simmel argumentiert, dass dieser
Wandel der zentralen Sinn- und Wertinhalte eine Konsequenz dessen ist,
dass die Transzendenz dem Leben immanent ist.11 Dies bedeutet, dass das
Leben stets über seine formalen Grenzen hinausgehen will, also gegen
seine eigenen Erzeugnisse ankämpft, um anschließend neue zentralisierte
Formen zu erzeugen. Kurz gesagt: die Autotranszendenz des Lebens
durchbricht zwar die einzelnen Inhalte der Ideen (das Sein; Gott; Natur;
Ich), während die zentrierte Form der Lebensstruktur selber unangetastet
bleibt. Der Lebensprozess ist somit auf kultureller und geschichtlicher
Ebene eine Mischung aus Konstruktion und Destruktion - also eine De-
konstruktion.

Nun kommt es nach Simmel zum Ende des 19. Jahrhunderts zu einem
kuriosen und höchst bedeutendem Ereignis: statt sich wie immer einer
zentrierten Form zu entledigen, um an ihre Stelle eine neue zu setzen,
„empfindet" das Leben nun „die Form als solche wie etwas Aufgedrungenes".12

Damit meint Simmel „die Form überhaupt", also nicht nur die
eine oder andere Kulturform, welche in ihrer starren Fremdheit das Leben

8 SIMMEL, Georg: Lebensanschauung, 245.
9 SIMMEL, Georg: Der Konflikt der modernen Kultur, 186.
10 SIMMEL, Georg: Der Konflikt der modernen Kultur, 186.
11 Vgl. SIMMEL, Georg: Lebensanschauung, 223.
12 SIMMEL, Georg: Der Konflikt der modernen Kultur, 185.



28 Markus Lipowicz

eingrenzt. Statt sich gegen einen konkreten Inhalt der Kulturform zu wenden,

strebt das Leben zum Ende des 19. Jahrhunderts nach einer völligen
Loslösung - es strebt danach, alle Formen „in seine Unmittelbarkeit
aufzusaugen".n Der alte Kampf um neue Inhalte wird durch einen neuen Kampf
ersetzt, der sich dem „Prinzip der Form" selber entgegensetzt.»4 Dies
bedeutet eine völlige Neudefinierung der westlichen Kultur. War nämlich
bis zum Ende des 19. Jahrhunderts die Geschichte ein stetiger Wandel der
zentrierten Kulturformen, so wird nun dieses Prinzip selber zu Geschichte:
Die Zeit, in der das Leben einer externen, metaphysischen Wert- und
Sinnerfüllung bedurfte, scheint mit dem Übergang vom 19. zum 20. Jahrhundert

auf einmal vorbei zu sein. Stattdessen meint Simmel, sich auf
Nietzsche berufend, dass das Leben nun zur „alleinigen Bestimmung seiner

Selbst" wird. Der Zweck, also der Sinn und Wert des Lebens, wird nun
zum Selbstzweck des Lebens und bedarf somit keiner externen Sinn- und
Wertbestimmung.1? Der Begriff des Lebens wird somit selber zum ideellen
Zentrum der Kultur - das Physische nimmt die Stellung des ehemals
Metaphysischen ein. Bildlich dargestellt könnte man sagen: indem das Leben
ins Zentrum rückt und somit autoreferentiell wird, wird es zu einer Art
schwarzem Loch, welches die ganze Kultur in sich aufsaugt. Im Endeffekt
wird die ganze zentrierte Struktur der Kultur von innen ausgehöhlt und
lässt alle statischen Kulturform auseinanderfallen.

Um diesem sehr abstrakten Gedankenweg aus soziologisch Sichtweise
folgen zu können, formuliert Simmel die Gründe dieser Dezentralisierung
der Kultur ebenfalls auf empirischer Ebene: selbst wenn man die zentrierte
Struktur des Soziallebens noch einmal wiederbeleben wollen würde, „so
fehlt" Simmel zufolge „nicht nur sozusagen das Material für eine
zusammenfassende Kulturidee, sondern die Gebiete, deren Neubildungen von ihr
zu umgreifen wären, sind viel zu mannigfaltig, ja heterogen, um eine
solche ideelle Vereinheitlichung zuzulassen."16 Aus soziologischer Sicht
kann man das „Leben" als Gesamtheit der schöpferisch-produktiven und
kommunikativen Prozesse der Menschen in der sozialen Sphäre verstehen.
Auf dieser Ebene meint Simmel, einen Dualismus zwischen Subjekt und
Objekt feststellen zu können, welcher in der Naturwelt noch nicht gegeben

ist, da der „rohe Trieb" der „unpersönlich-generellen" Natur nur nach
temporärer Befriedigung strebt.1? Der Mensch ordnet sich nicht wie das

Tier „fraglos" in die „natürliche Gegebenheit der Welt" ein, sondern tritt

D SIMMEL: Der Konflikt der modernen Kultur, 185

*4 Vgl. SIMMEL: Der Konflikt der modernen Kultur, 185

15 Vgl. SIMMEL: Der Konflikt der modernen Kultur, 189.
16 SIMMEL: Der Konflikt der modernen Kultur, 190.
V Vgl. SIMMEL, Georg: Philosophie des Geldes. Berlin: Duncker & Humblot Verlag 1900,11.



Simmel und Wittgenstein als Vordenker der Postmoderne 29

ihr reflexiv entgegen.18 In der sozialen Lebenswelt des Menschen kommt es

dadurch zu einer Spaltung der natürlichen „naiv-praktischen Einheit von
Subjekt und Objekt", welche wiederum einen „Differenzierungsprozess" in
der Natur einleitet.^ So entsteht das Kulturleben: das Leben „vergeistigt"
sich, der triebhafte Charakter wird zurückgesetzt, während die „Werte"
seinen Platz einnehmen, welche Simmel als „kultivierte Natur" bezeichnet.20

Mit der Erschaffung der Kultur entfremdet sich also der Mensch als

Gattungswesen von der Natur, d.h. er tritt ihr entgegen. Statt sich die
Natur animalisch direkt anzueignen, geht der Mensch einen Umweg über
Kulturgüter, welche in Gestalt von Sprache, Sitte, Religion, Recht etc. das

Menschenleben in ihren Dienst nehmen. Die Gegenstände, welche einst
primitiv, also direkt genossen wurden21, werden nun zu Werten und Zielen
des Lebens. Diese kulturellen Errungenschaften des menschlichen Geistes
nennt Simmel - gewiss unter Einfluss der Philosophie Hegels und Diltheys
(bei Hegel gibt es neben dem objektiven noch den absoluten Geist, bei
Dilthey - dessen Einfluss auf Simmel von großer Bedeutung war - nur den

objektiven Geist) - „objektive Kultur", da sie dem Individuum als Gesamtheit

in Form von verfestigten und verselbstständigten Kulturformen
entgegentritt.22 Auf der Seite des Individuums haben wir demnach ein subjektives

Wissen - spezifischer ausgedrückt: eine individuelle Vorstellungskraft,

dank welcher der einzelne Mensch sich die Inhalte der objektiven
Kultur subjektiv aneignet, sie manchmal sogar kreativ überschreitet. Erst
wenn diese zwei Elemente, also die objektiven Erzeugnisse und ihre
subjektiven Aneignungen, zusammenkommen, kann man Simmel zufolge von
Kultur als solcher sprechen.23 Es ist wichtig zu betonen, dass die individuelle

Aneignung der Kultur kein passives Unternehmen sein muss - im
Gegenteil: Tatsächlich sind es die großen Denker, Künstler und
Wissenschaftler, deren subjektive Kultur zum objektiven Allgemeingut der Gesellschaft

werden, bzw. werden können. Jedoch betrifft dies nur einen geringen

Teil der Gesellschaft: Für die große Masse der Individuen bleiben die
objektiven Kulturformen „unverrückbare Produkte", welche die „Lebendigkeit",

also das vibrierende, rastlose, „ins Grenzenlose" hin sich
entwickelnde Leben, in Grenzen festlegen und somit erstarren lassen, „als ob
die zeugende Bewegung der Seele an ihren eigenen Erzeugnissen stürbe".24

18 Vgl. SIMMEL, Georg: Der Begriff und die Tragödie der Kultur, in: DERS.: Philosophische
Kultur. 2. Auflage. Leipzig: Alfred Kröner Verlag 1919, 223.

'9 Vgl. SIMMEL: Philosophie des Geldes, 12.

20 Vgl. SIMMEL: Philosophie des Geldes, 502.
21 Vgl. SIMMEL: Philosophie des Geldes, 21.

22 Vgl. SIMMEL: Der Begriff und die Tragödie der Kultur, 223.
23 Vgl. SIMMEL: Der Begriff und die Tragödie der Kultur, 227.
24 SIMMEL: Der Begriff und die Tragödie der Kultur, 228-229.



30 Markus Lipowicz

Je weiter der geschichtliche Kultivierungsprozess seinen Lauf nimmt, desto
mehr steigt die Diskrepanz zwischen der Mannigfaltigkeit der objektiven
Kulturformen auf der einen und den subjektiven Erkenntnis- und
Vorstellungsmöglichkeiten auf der anderen Seite an. Diese Entwicklung, die Sim-
mel als „Tragödie der Kultur" bezeichnet, erklärt, warum gerade in sehr
fortgeschrittenen Kulturen die Individuen, um es in der Sprache von Herbert

Marcuse zu formulieren, zu eindimensionalen Subjekten werden,
deren Sprache immer trivialer und deren Unterhaltungen demnach flacher,
uninteressanter und weniger ernsthaft werden.25 In einer Gesellschaft, in
welcher das gesamte Kulturgut so komplex wird, dass es durch das Individuum

als Ganzes nicht mehr auf begrifflicher Ebene zu erfassen ist,
scheint sich die Bildung und das Wissen der Menschen auf objektive
Kenntnisse in Form von konkreten Verhaltensweisen beschränken zu
müssen.26 Konsequenterweise werden die Menschen zu Funktionären der Kultur

reduziert, denen jede Möglichkeit einer fundamentalen Gesellschaftskritik

entzogen bleibt, denn um das Ganze kritisieren zu können, müsste
man zunächst eine Vorstellung des Ganzen besitzen. Dies scheint aber im
Fall der weit fortgeschrittenen industriellen und postindustriellen Kultur
schlichtweg unmöglich zu sein.

Vor diesem Hintergrund scheint es nun leichter, das Wesen des neuen
Kampfes des Lebens gegen die Kultur, also gegen die Form als solche, zu
verstehen. Simmel scheint anzudeuten, dass zum Ende des 19. Jahrhunderts

die fortschreitende „Tragödie der Kultur" in einen „Konflikt der Kultur"

mündet. Obwohl die objektive Kultur den Einzelnen und das Leben
im allgemeinen überwältigt, scheint Simmel trotzdem davon auszugehen,
dass sich das Leben nun doch radikal befreien könne, indem es sich selber
zum Selbstzweck erhebt und dadurch autoreferentiell gegen die Kultur
rebelliert. Nun stellt sich die Frage, wie diese Rebellion soziologisch zu
verstehen ist? Bedeutet der „Konflikt der Kultur" das Ende der Kultur als
solcher? Simmel argumentiert, dass die Kultur letztendlich als dynamischer

Prozess zu verstehen sei - als „Weg von der geschlossenen Einheit
durch die entfaltete Vielfalt zur entfalteten Einheit".27 Dieser rhetorisch
sehr elegante, aber dennoch vage Satz, welcher an Hegels dreistufiges
Modell der sozialen Sphäre erinnert, bedarf einer kurzen Erläuterung. Die
„geschlossene Einheit" ist die schon oben besprochene natürliche Einheit
der animalischen Triebstruktur, die noch keine Subjekt-Objekt Spaltung
kennt. Die „entfaltete Vielfalt" ist die Wendung zur Idee und somit das
Einleiten des tragischen Kulturprozesses, in welchem die objektive Kultur
fortschreitend komplexer wird, sich also „entfaltet". Die ursprüngliche,

25 Vgl. SIMMEL: Philosophie des Geldes, 505.
26 Vgl. SIMMEL: Philosophie des Geldes, 506.
27 SIMMEL: Der Begriff und die Tragödie der Kultur, 225.



Simmel und Wittgenstein als Vordenker der Postmoderne 31

vorreflexive Einheit des Lebens wird somit durchbrochen, so dass sich das
Leben in mannigfaltigen Kulturformen verwirklichen kann. Gleichzeitig
erdrückt diese objektivierte Vielfalt der entfalteten Kulturformen das
Leben, welches durch seine immanente Transzendenz lediglich die Kulturinhalte,

aber nicht die Kulturformen an sich zu ändern vermag. Auf der
höchsten Ebene bleiben, wie schon zu Beginn erklärt, alle Kulturformen
stets zentriert und das Leben wird zum Diener seiner eigenen Erzeugnisse.
Diese Dialektik muss schließlich in einem Kampf des entfalteten Lebens

gegen die kultivierten Formen an sich münden. Dies führt zum letzten
Schritt: der „entfalteten Einheit". Hierunter meint Simmel ein bestimmtes
Bewusstsein, dass das Leben immer „mehr" ist als seine Form(en): „Indem
es Leben ist, braucht es die Form, und indem es Leben ist, braucht es mehr
als Form."28 Simmel probiert erst gar nicht, dieses Paradoxon aufzuheben -
stattdessen macht er darauf aufmerksam, dass es außer dem Formbaren
noch einen anderen Teil des Lebens gibt, nämlich „das Unaussprechbare,
Undefinierbare, das wir an jedem Leben als solchem fühlen."29

Das Lebensbewusstsein der entfalteten Einheit zum Ende des 19.
Jahrhunderts scheint also anzudeuten, dass das Leben in seinem tiefsten Wesen

etwas ist, was sich dem Denken, der Struktur und demnach jeglicher
Form entzieht. Simmeis Gedankengebäude scheint folgendes anzudeuten:
Indem sich die Menschen bewusst werden, dass das Leben in seinen
inhaltlichen Begriffen (Sein, Gott, Natur, Ich) nicht völlig aufgeht, werden
auch die Rolle der Kulturformen und die Macht der institutionellen
Rahmenbedingungen an sich fraglich. In einer dezentralisierten Kultur werden
die Ideen zu Dienstboten des Lebens - und nicht umgekehrt. Eben dieses

neue, postmoderne Lebensbewusstsein scheint Simmel zu Anfang des 20.
Jahrhunderts erkannt und analysiert zu haben. Das Leben ist etwas
Unaussprechliches und somit als Ganzes sowohl undenkbar und in seinem
Kern - unbeherrschbar. Es ist bezeichnend, dass gegenwärtig keine Kulturform

im Stande ist, sich das Leben gänzlich zu unterwerfen oder zumindest

eine solche Illusion einer zentrierten kulturellen Ordnung
aufrechtzuerhalten. Aber, so könnte man weiter fragen, was geschieht nun mit den
Inhalten der Kultur - „Gott", das „Sein", die „Natur", „Ich" etc.? Ist das

unaussprechliche Leben notwendig unkultiviert, bzw. nicht kultivierbar?
Kann es eine dezentralisierte Kultur geben, welche die Formlosigkeit des
Lebens trotzdem auf begrifflicher Ebene erfasst und ausdrückt?

Es wäre wohl ein Fehler, dort nach Worten zu suchen, wo man doch am
Ende der Sprache, genau genommen an die Grenze des Aussprechbaren,
angekommen ist. Paradoxerweise ist aber gerade an diesem Punkt das
intellektuelle Verlangen nach Sinn, Zweck und Ziel des Lebens besonders

28 SIMMEL: Lebensanschauung, 231.

29 SIMMEL: Lebensanschauung, 231.



32 Markus Lipowicz

groß. Aber dies sollte, wenn man dem Gedankengang Simmeis folgt,
keineswegs verwunderlich sein: Wir stehen nach vielen hunderten und
tausenden Jahren zentrierter Kulturformen immer noch am Anfang einer
völlig neuen Kulturepoche, in welcher die Macht der metaphysischen
Ideen, welche dem Leben einen begrifflichen Sinn verliehen, schwächer
wird. Diese Abschwächung öffnet wiederum dem Leben neue Wege, seine

unaussprechliche Dimension zu erleben. Dies ist der Punkt, an dem das

Denken Simmeis an die Philosophie eines anderen Denkers anknüpft, nach
welchem die Grenzen der Sprache eben die Grenzen der Welt und des

begriffenen Lebens sind - Ludwig Wittgenstein.

2. Wittgenstein - der Tod der Götzen als schweigender Sinn des
Lebens

Wir haben bei Simmel gesehen, dass die „Tragödie der Kultur" in einen
„Konflikt der Kultur" mündet, welcher einen Dezentralisierungsprozess
einleitet, der den Übergang in eine neue Kulturepoche markiert. Jedoch
sind wir mit Simmel an dem Unaussprechlichen des Lebens, also an der
Grenze der Sprache angelangt. Es scheint daher folgerichtig, sich dem
Denken Wittgensteins zuzuwenden, dessen Philosophie sich dem Abgrund
der Sprache annäherte, ihn jedoch niemals überschritt. Ich werde probieren

aufzuzeigen, dass die Kerngedanken Wittgensteins das Bild Simmeis

zur Dezentralisierung der westlichen Kultur wesentlich ergänzen.
In seiner Frühphilosophie vertrat Wittgenstein bekanntermaßen die

Ansicht, dass die Grenzen der Sprache die Grenzen des Denkbaren
ausmachen und somit die Grenzen der menschlichen „Welt" markieren.3° Was
sich sagen und denken lässt, dies lässt sich Wittgenstein zufolge auch klar
sagen und denken. Alles was über diese Klarheit der Gedanken und der
Sprache hinausgeht, sich also von der Wissenschaft als Gebiet der
sinnvollen Sätze entfernt, ist kurzum „sinnlos" oder „unsinnig". Sinnlose Sätze
sind Tautologien, während unsinnige Sätze leere Zeichen sind, die sich auf
nichts in der Welt beziehen. Unsinnige Sätze sind demnach Sätze der
Ethik und der Metaphysik. Diese Argumentation mag nur auf den ersten
Blick nichts mit Simmeis Kultur- und Lebensphilosophie zu tun haben,
denn bei genauerem Hinschauen bemerkt man etwas Erstaunliches:
Wittgenstein schreibt im Tractatus, dass die Welt und das Leben „eins sind'G1

und dass der Einzelne seine eigene Welt - ein „Mikrokosmos" - ist.32 Dies
würde also bedeuten, dass die Grenze der Sprache ebenfalls die Grenze des

3° Vgl. WITTGENSTEIN, Ludwig: Tractatus logico-philosophicus, in: DERS.: Werkausgabe
Bandi. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1984, 67 (Satz 5.6).

31 Vgl. WITTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 67 (Satz 5.621).
32 Vgl. WITTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 67 (Satz 5.63).



Simmel und Wittgenstein als Vordenker der Postmoderne 33

begreifbaren bzw. begriffenen Lebens ist. Dies könnte man lebensphilosophisch

so deuten, dass eine unsinnige Sprache das Leben an unsinnige
Bedeutungen fesselt und einrahmt. Dieser schwere Vorwurf Wittgensteins
geht noch weiter, wenn man von der Ebene des Individuums, also des

Mikrokosmos, auf die intersubjektive Ebene des Sozialen, also des
Makrokosmos, übergeht: Vor dem Hintergrund der Kulturtheorie Simmeis scheinen

aus Wittgensteins Sicht alle ideellen und begrifflichen Zentren der
westlichen Kulturgeschichte „unsinnige" Begriffe zu sein. Das Leben des

Kollektivs, die soziale Welt, wäre also zur Unsinnigkeit gezwungen, weil es

auf metaphysische Begriffe und Ideen bezogen und durch diese fundiert
wird. Dies mag nicht verwunderlich sein, da ja die Metaphysik für lange
Zeit die beherrschende Form der Philosophie war und bis heute unter
anderem den Kern der christlichen Theologie ausmacht. Aber die Kuriosität
dieser kulturellen Kondition mitsamt den Implikationen dieses
Kerngedankens Wittgensteins sind dennoch vehement: es scheint, als ob uns
Wittgenstein sagen würde, dass nicht nur ein Großteil der Philosophie auf
lauter Missverständnissen und sinnentleerten Diskursen beruhe, sondern
dass bis zum Ende des 19. Jahrhunderts die westliche Kultur eine Kette von
unsinnigen Begriffen bildete. Das Problem der Unsinnigkeit betrifft also
nicht nur eine relativ kleine intellektuelle Elite der Gesellschaft - vor dem
Hintergrund der Lebens- und Kulturphilosophie Simmeis haben wir es mit
einem viel grundlegenderem Problem zu tun. Wenn man nämlich die
Lebens- und Kulturphilosophie Simmeis mit der Frühphilosophie
Wittgensteins verbindet, so scheint das Zentrum der sozio-kulturellen Sphäre
über viele Jahrtausende hinweg der Unsinn gewesen zu sein. Nicht nur
eine kleine philosophische Elite, sondern die ganze Kultur der westlichen
Gesellschaft basierte auf leeren Zeichen. Die Implikationen der
Frühphilosophie Wittgensteins scheinen ein Sprachrohr für das Leben zu sein,
welches ab dem Ende des 19. Jahrhunderts den unsinnigen Strukturen
einer auf metaphysischen Begriffen zentrierten Kultur jegliche Legitimation
zur Machtausübung entzieht.

Es drängt sich eine fundamentale Frage auf: wie ist es möglich, dass der
„Unsinn", also leere Zeichen, zum Zentrum der Kultur werden konnte?
Anders ausgedrückt: um nicht in nietzscheanischer Manier auf
Verschwörungstheorien, Sklavenmoral oder Ressentiments zurückgreifen zu müssen,

müsste aus soziologischer und kulturtheoretischer Perspektive geklärt
wären, worin der Sinn dieses Unsinns bestand? Der Sinn dieses Unsinns
scheint Wittgenstein zufolge darin zu bestehen, dass mit der Lösung der
wissenschaftlichen Probleme die Fragen zur Existenz, zum Sein, noch
nicht einmal berührt sind, denn schon die Frage nach dem Sinn des
Lebens geht über den direkten Sinn der Begriffe und Sätze der Wissenschaften

hinaus. Es scheint, als gehe der Mensch über die Grenzen der Sprache,
der Welt und des Lebens hinaus, um dann auf transzendentaler Ebene in
gewisser Weise rückwirkend sowohl der Sprache als auch dem Welt und



34 Markus Lipowicz

dem Leben einen „höheren", mefa-physischen Sinn zu verleihen. Der
Begriff der „Grenze" muss hier notwendigerweise etwas genauer beleuchtet
werden: „Grenze" ist für Simmel Form - genauer gesagt: Kulturform. Es ist
der Punkt, an dem das Leben seinen Sinn und Endzweck erhält. Analog
stellt Wittgenstein etwas sehr ähnliches fest: „Der Mensch hat den Trieb
gegen die Grenzen der Sprache anzurennen."33 Mit diesem Satz drückt
Wittgenstein etwas sehr ähnliches wie Simmel aus: der Mensch will über
das Leben und über die Welt hinaus, um auf transzendentaler Ebene dem
Leben und der Welt einen Sinn zu geben. Wittgenstein macht dies schon
im Tractatus sehr deutlich, indem er schreibt, dass „der Sinn der Welt [...]
außerhalb ihrer liegen" müsse.34 Daran anschließend schreibt Wittgenstein
in seinen Tagebüchern aus dem Jahr 1916, dass an einen Gott glauben
bedeute, die „Frage nach dem Sinn des Lebens" zu verstehen.35 Der
Mensch will über sich selbst, sein Leben, seine Welt hinaus. Aber wohin?
Das Problem hierbei ist, dass mit den Grenzen des Lebens und der Welt
auch die Grenzen der Sprache durchbrochen werden. Was jedoch jenseits
der Sprache liegt, ist unaussprechbar und daher - undenkbar. Hier
schließt sich der wohl bekannteste siebte Satz des Tractatus an: „Wovon
man nicht sprechen kann, darüber muß man schweigen."36 Kurz gesagt:
der eigentliche Sinn des Lebens, also Wittgenstein zufolge - Gott, ist
unaussprechbar. Umgangssprachlich ausgedrückt: der Mensch weiß, dass er

weg von der Welt will, obwohl er keinerlei Ahnung hat, was jenseits der
Welt sein könnte. „Gott" wäre somit ein Ausdruck von existentieller
Unsicherheit.

Die Metaphysik hat sich über Jahrtausende angemaßt, eben über diesen
Sinn zu sprechen und überdies die Ergebnisse dieser Diskurse autoritativ
der Kultur, der Ethik und dem religiösen Glauben aufzudrängen. Wittgenstein

scheint anzudeuten, dass dadurch der Mensch - durch sein eigenes
Begehren über die Sprache hinauszugehen - selber zu einem Gefangenem
der Sprache mitsamt ihrer unsinnigen Begriffe und Sätze geworden ist. Gegen

diese Situation rebelliert nun das Leben selber: die zentralen metaphysischen

Begriffe der Kultur verlieren ihre „königliche" Stellung in der Kultur.

Simmel stellt in seiner Kulturphilosophie fest, dass das Leben zum Ende

des 19. Jahrhunderts die Form an sich durchbricht, indem es sich selber
ins Zentrum stellt. Dies kann man so deuten, dass die metaphysischen
Begriffe in ihrer Nicht-Transzendenz, also Immanenz erkannt wurden. Ein

33 WITTGENSTEIN, Ludwig: Zu Heidegger, in: McGUINESS, Brian F. (Hg.), Schriften 3.
Wittgenstein und der Wiener Kreis. Von Friedrich Waismann. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1967,
68.

34 WITTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 82 (Satz 6.41).
35 WITTGENSTEIN, Ludwig: Tagebücher 1914-1916, in: DERS.: Werkausgabe Band 1, 168.
36 WITTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 85 (Satz 7).



Simmel und Wittgenstein als Vordenker der Postmoderne 35

Beispiel wäre hier die These Émile Dürkheims, der „Gott" als die
„Gesellschaft", also als das Überindividuelle enttarne. Das einst Transzendente,

Gott, wurde als das Soziale entblößt, was wiederum den Geltungswert
der einzelnen Lebens- und Kulturformen in Frage stellt, denn eine entzauberte

soziale Norm hat aus Sicht des Individuums nicht den gleichen
Stellenwert wie ein Gebot Gottes. Um es mit Habermas zu formulieren:
„Als sich Sünde und Schuld, das Vergehen gegen göttliche Gebot in den
Verstoß gegen menschliche Gesetze verwandelte, ging etwas verloren".37
Die Kulturformen werden als Lebensformen bzw. als funktionale
Lebenseinschränkungen erkannt, denen eine metaphysische Letztbegründung
fehlt. Da aber, wie Simmel meinte, die Transzendenz dem Leben immanent

sei, kann das Leben nicht anders als wiederum über diese immanenten

Formen des Kultur hinausgehen - nur diesmal mit dem Unterschied,
dass sich das Leben selbst autoreferentiell als eigentlichen Bezugspunkt
erkenne.

Aber wenn nun die Grenzen der Sprache und somit der Welt klar
begriffen werden und die metaphysischen Begriffe ihre einstige transzendentale

Wirkung der Sinn- und Formgebung verlieren, was wird dann aus der
Kultur und ihrer Wirkung auf die Existenz? Wittgenstein probiert die
Lebens- und Kulturproblematik auf die Struktur und den Gebrauch der
Sprache zurückführen. Dies scheint ein folgenrichtiger Schritt zu sein, da

ja die Zentren jeder Kulturepoche eben Begriffe waren, welche das Leben
in ihren Dienst nahmen (das Sein, der christliche Gott, die Natur, das Ich
usw.). In seinem Tractatus schreibt Wittgenstein, dass der Satz ein Bild
der Wirklichkeit sei38, dass wir uns Bilder der Tatsachen machten39 und
dass das Bild ein Modell der Wirklichkeit sei4°. Nun hat das Bild der
Wirklichkeit in Wittgensteins Frühwerk noch keinen metaphorischen, sondern
einen buchstäblichen Sinn: Das Bild sei wie ein „Maßstab", welches an die
Wirklichkeit gelegt werde.41 Man kann hier durchaus eine Analogie der
„Bilder" bei Wittgenstein mit den „Formen" Simmeis sehen: beide sind von
fundamentaler Bedeutung, insofern das „Bild" die Erkenntnis und die
„Form" das kulturelle Leben ermöglicht. Ohne die Bilder wären unsere
Sinneseindrücke ebenso chaotisch wie das Leben ohne seine Kulturformen.
Nun ist es kein Geheimnis, dass Wittgenstein seine Denkweise in Bezug
auf Sprache und Sprachanalyse in seinem Spätwerk radikal änderte. Die
Bilder verschwinden zwar nicht völlig aus seinem Denken (immerhin

37 HABERMAS, Jürgen: Glauben und Wissen. Friedensreis des deutschen Buchhandels 2001.
Frankfurt am Main: Suhrkamp 2001, 24.

38 Vgl. WITTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 26 (Satz 4.1).
39 Vgl. WITTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 14 (Satz 2.1).

4° Vgl. WITTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 15 (Satz 2.12).
41 Vgl. WITTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 15 (Satz 2.1512).



36 Markus Lipowicz

schreibt er im Vorwort zu seinen Untersuchungen von „Landschaftsskizzen"),

aber sie verlieren ihren objektiven Wahrheits- und Sinngehalt.
Wittgenstein schreibt in seinen Philosophischen Untersuchungen den
bekannten Satz: „Ein Bild hielt uns gefangen. Und heraus konnten wir nicht,
denn es lag in unsrer Sprache, und sie schien es uns unerbittlich zu
wiederholen."^ In anderen Worten: die Bildtheorie wird selber in seiner
Bildlichkeit enttarnt und aufgegeben. Wie kommt Wittgenstein zu diesem
Schluss?

Es gibt viele Interpretationsmöglichkeiten zu Wittgensteins
Paradigmenwechsel, jedoch möchte ich hier eine wählen, welche auf Simmeis Kultur-

und Lebensphilosophie zurückgreift. Das Leben hat sich zum Ende
des 19. Jahrhunderts von den herrschenden metaphysischen Begriffen als
Zentren befreit. Auf soziologischer Ebene müsste man sagen: die Produktions-

und Kommunikationsweisen der Menschen haben sich von ihren
metaphysischen Grenzen befreit. Unter der Annahme, dass eben diese
Begriffe dem Leben Sinn und Zweck verliehen, so kann eine radikale Abkehr
von diesen Inhalten nur eins bedeuten: sie wurden in ihrer Unsinnigkeit
und Zwecklosigkeit erkannt. In Nietzsches Interpretation wäre dies ein
Zeichen dafür, dass das Leben nach über zweitausend Jahren metaphysischer

Herrschaft nun endlich wieder genug an Kraft und Macht gewonnen
hat, um alle künstlichen Grenzen, also alle falschen „Könige", majestätisch
zu durchbrechen. Simmel scheint - etwas weniger lyrisch, dafür
bodenständiger - von einer Kontinuität auszugehen: die objektive Kultur ist zu
komplex geworden, um auf eine zentralisierte Struktur von Zeichen
zurückgeführt werden zu können. Der strukturelle Ubergang von Wittgensteins

Früh- zum Spätwerk scheint aus dieser Perspektive selber ein Abbild
dieses kulturellen Wandels seit Ende des 19. Jahrhunderts zu sein.

Wittgenstein formuliert seinen Grundgedanken im Tractatus schon im
Vorwort: „Unsinn" sei alles, was über die Sätze der beschreibenden Sprache

der empirischen Sachverhalte hinausgehe.43 Paradoxerweise meinte
man über Jahrtausende in naiver Selbstüberschätzung, gerade über jene
Ideen klare Aussagen treffen zu können, die als leere Zeichen kein Abbild
der Wirklichkeit darstellten. Aber nicht nur das: es waren eben - wie wir
bei Simmel sehen konnten - diese Begriffe, welche als Zentren über alle
anderen Zeichen herrschten und überdies die normativen Grenzen des
sozialen Lebens sowohl form(ul)ierten, als auch legitimierten. Auf soziologischer

Ebene wäre dem noch hinzuzufügen, dass eben diese Begriffe dazu
gebraucht (bzw. missbraucht) wurden, um eine politisch-ökonomische
Ordnung zu formen. Aber Wittgenstein schreibt diesen Tractatus im 20.

42 WITTGENSTEIN, Ludwig: Philosophische Untersuchungen, in: DERS.: Werkausgabe Band
1, 300 (§ 115).

43 Vgl. WITTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 9 (Vorwort).



Simmel und Wittgenstein als Vordenker der Postmoderne 37

Jahrhundert, also in der Zeit, in welcher das Leben schon gegen diese
zentralen Begriffe und deren zentrale Formen ankämpft. Sein Werk steht
somit genau an der Schwelle zwischen Zentralisierung und Dezentralisierung:

auf der einen Seite schreibt er, dass die metaphysischen Begriffe
unsinnig seien - auf der anderen Seite meint er, dass gerade das „Mystische",
also das Unaussprechliche, den eigentlich wichtigen Teil des Lebens
ausmache. Dieses Unaussprechliche, Mystische ist paradoxerweise das schweigende

Zentrum des Tractatus. Religiös anmutend scheint der Satz zu sein:
„Nicht wie die Welt ist, ist das Mystische, sondern, daß sie ist."44 Der
bekannte Satz, das man von dem Unsagbaren schweigen sollte, liest sich in
diesem Kontext wie eine Mahnung: damit sich das „Mystische", das Sein

selber, zeigen kann, sollten wir aufhören, es in metaphysische Begriffe
einzurahmen, weil diese eine Begrifflichkeit des „Mystischen" lediglich
vortäuschen. Umgekehrt ausgedrückt: das Mystische kann sich Wittgenstein
zufolge erst dann zeigen, wenn das Metaphysische zum Schweigen kommt.
In diesem Kontext, der hier nach Simmel skizziert wurde, kann man
Wittgensteins Anliegen so formulieren: indem wir aufhören, das Mystische
so zu benennen, als ob es ein Ding oder Sachverhalt wäre, offenbart es sich
jenseits unserer alles verdinglichenden Sprache. Da nun aber die Sprache
die Grenzen des Denkens, also des Erkennens der Dinge und damit der
Welt und des Lebens markiert, müsste das Mystische jenseits der Sprache
und Dinge sein. Dieses Mystische wäre also als Gott zu verstehen - aber
nicht im Sinne eines metaphysischen Diskurses. Gott ist der unaussprechbare

Sinn des Lebens, welches sich nicht mehr durch Begriffe „verhexen"
lässt.45 Die metaphysischen Begriffe bleiben der Kultur zwar erhalten, aber
anstatt sich das Leben zu unterwerfen, werden sie nun selber vom Leben
in den Dienst genommen - also durchaus eine „Umwertung aller Werte".46
Aber wenn nun die ehemaligen zentralen Begriffe, die das Leben auf kultureller

Ebene formten und beherrschten, selber vom Leben beherrscht werden,

so stellt sich die Frage: wie verändert dieses Ereignis unsere Sprache,
die den Kern des sozialen Lebens bildet?

44 WITTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 84 (Satz 6.44).
45 Vgl. WITTGENSTEIN: Philosophische Untersuchungen, 299 (§ 109).
46 Der Gedanke, dass die metaphysische Sprache als etwas Sekundäres im Vergleich zu der

Erfahrung des Mystischen zu verstehen ist, scheint ebenfalls zentral für Wittgensteins
Religionsphilosophie zu sein. In seinen Bemerkungen über Frazers The Golden Bough macht Wittgenstein

auf den untergeordneten Charakter jeglicher Konzeptualisierunngen des religiösen Glaubens

oder magischer Handlungen aufmerksam. Wittgenstein stellt fest, dass die Zeremonie und
das Ritual nicht nur den Kern der religiösen Praxis bilden, sondern dass eben diese Praxis das
authentische Fundament religiöser Begriffsbildung darstellt. So wie die Metaphysik also sekundär
zur Mystik ist, so scheint Wittgenstein zufolge die zeremonielle und rituelle Handlung der eigentliche

Ursprung der religiösen Systeme zu sein. Vgl. WITTGENSTEIN, Ludwig: Bemerkungen über
Frazers „The Golden Bough", in: Synthese 17 (1967) 233-253; GOMULKA, Jakub: Gramatyka wiary.
Dziedzictwo Wittgensteinowskiegofideizmu. Krakow: Instytut Mysli Jözefa Tischnera 2on, 90-91.



3» Markus Lipowicz

Die Bildtheorie der Sprache, nach der jedem Zeichen eine Bedeutung
verliehen wird und demnach alle Sätze entweder sinnvoll, sinnlos oder
unsinnig sind, scheint nun sehr problematisch, denn: kein Bild ist groß und
komplex genug, um das befreite und formlose Leben auch nur ansatzweise
abbilden zu können. Ideen und Begriffe wie „Gott", „Sein", „Natur" usw.
ordnen das Leben nicht mehr wie einst auf kollektiver Ebene, als sie noch
die universalen, epistemologischen und normativen Zentren der Kultur
bildeten. Die gefallenen „heimlichen Könige" werden zwar nicht gänzlich
verworfen, aber das Leben fängt nun an mit diesen Begriffen zu spielen, sie
also auf verschiedene Weisen zu (be)nutzen. Da die einzelnen Begriffe und
Sätze nicht mehr durch einen zentralen Bezugs- und Bedeutungspunkt
festgelegt und somit keine stabilen Bilder der Wirklichkeit mehr
darstellen, werden die „Kulturformen" (Simmel) zu „Lebensformen" (Wittgenstein),

die Wittgenstein wiederum als „Sprachspiele" versteht, welche wir
hier vor dem Hintergrund der Lebensphilosophie Simmeis auch Kulturspiele

nennen können. Die soziale Sphäre wird also hinsichtlich der Sprache

zu einem Terrain der Sprach- und Kulturspiele. Jene Spiele können
aber nicht mehr wie in Wittgensteins Tractatus für sinnvoll, sinnlos oder
unsinnig erklärt werden. Stattdessen, so das Argument Wittgensteins, gibt
es nun unzählige Arten von Sätzen, also „unzählige verschiedene Arten der
Verwendung all dessen, was wir .Zeichen', .Worte', .Sätze', nennen."47
Diese Mannigfaltigkeit der Sprach- und Kulturspiele deutet darauf hin,
dass die Ideen und Begriffe heute dazu benutzt werden können, das Leben
auf verschiedene Weisen auszudrücken - sie können das Leben aber nicht
wie einst vor der Dezentralisierung vereinnahmen.

Der kulturelle Pluralismus ist also eine Art Schutzprogramm des
Lebens vor den vereinheitlichenden Formen der Kultur selber. Die
Dezentralisierung der Kultur ist somit keine Destruktion der Kultur als solcher,
aber eine Abschwächung ihres Potentials, das Leben in starre Strukturen
zu pressen. Jeder Versuch, das Leben auf universaler Ebene zu definieren
oder gar normieren zu wollen, stößt sofort auf das Problem des
Unaussprechlichen. Die Metaphysik kann sich nicht mehr anmaßen, universale
Wahrheiten zu formulieren. Stattdessen mahnt Wittgenstein, dass es nun
die Aufgabe der Philosophie sei, „Götzen zu zerstören", was wiederum
bedeutet, „keinen neuen Götzen - etwa in der „Abwesenheit eines Götzen" -
zu schaffen."48 Diese „Götzen" waren die zentralen Ideen, die „heimlichen
Könige" der Kulturepochen. Die zum Ende des 19. Jahrhunderts durch
Simmel beobachtete Dezentralisierung dieser Götzenkultur wäre somit der

47 WITTGENSTEIN: Philosophische Untersuchungen, 250 (§ 23).
48 WITTGENSTEIN, Ludwig: The Big Typescript. TS 213. Kritische zweisprachige Ausgabe

Deutsch-Englisch. LUCKHARDT, C. Grant/AUE, Maximilian A.E. (Hgg.). Ma/den.Oxford-Carl-
ton: Wiley-Blackwell Publishing 2005, 413.



Simmel und Wittgenstein als Vordenker der Postmoderne 39

Beginn einer neuen Kultur, die sich (zumindest potentiell) dem
Unaussprechlichen, dem Geheimnis, der Welt, dem Leben öffnen könnte, ohne
dieses gleichzeitig in metaphysische Ideen und in eine festgelegte normative

Ordnung einzurahmen.

3. Derrida - die Dezentralisierung als Übergang in eine neue Epoche?

Ich habe beide hier besprochenen Philosophen als Vordenker der Postmoderne,

genauer gesagt - als Wegweiser des Übergangs von Moderne zu
Postmoderne beschrieben. Ich möchte diese Perspektive nun kurz in
einem letzten Schritt an einem „Schlüsseltext" des postmodernen Denkens
begründen: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der
Wissenschaften vom Menschen von Jacques Derrida.49 Meine These lautet, dass

Derrida in diesem Text eine Verbindung zwischen dem Gedankengut von
Simmel und Wittgenstein herstellt, und das, obwohl keiner der beiden von
Derrida erwähnt wird.5° Man darf annehmen, dass dies keine bewusste
Entscheidung Derridas war, was umso besser darauf hindeutet, dass die
Verbindung von Simmel und Wittgenstein sich sozusagen von selber
aufdrängt, wenn man - um es mit Hegel zu formulieren - probiert, unsere
Zeit in Gedanken zu fassen.

Derrida spricht von einem „Ereignis", welches die Struktur unseres
Denkens, unserer Sprache und somit unseres Lebens fundamental berührt
und verändert hat. „Struktur" versteht Derrida als zentralisierte Ordnung,
als zentralisierte Organisation. Dieses „Zentrum" setzt dem „Spiel der
Struktur" Grenzen, welches die Kohärenz der Struktur garantiert. Deshalb
scheint eine dezentralisierte Struktur - also eine Struktur ohne Zentrum -
etwas Undenkbares darzustellen.51 Das Zentrum der Struktur ist nämlich,
wie Derrida schreibt, „der Punkt, an dem die Substitution der Inhalte, der
Elemente, der Terme nicht mehr möglich ist."52 Es ist also die Grenze, die
sich selber jeglicher „Strukturalität" entzieht und gerade dadurch das Spiel
der Struktur in gewisse Rahmen drängt und somit erst ermöglicht. Somit
wird die „zentrierte Struktur" zu einem „begründeten Spiel", weil das Zen-

49 Ich werde mich im weiterem auf die von Peter Engelmann herausgegebene Reclam-
Ausgabe des Textes beziehen: DERRIDA, Jacques: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im
Diskurs der Wissenschaften vom Menschen, in: ENGELMANN, Peter (Hg.): Postmoderne und
Dekonstruktion. Texte französischer Philosophen der Gegenwart. Stuttgart: Reclam 2004,114-
140; Vgl. DERRIDA, Jacques: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt am Main Suhrkamp 1976,

422-442.
50 Derrida erwähnt Nietzsche, Freud und Heidegger, während der Text als Ganzes eine

Polemik mit Claude Lévy-Strauss darstellt.
51 Vgl. DERRIDA: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften

vom Menschen, 115.

52 DERRIDA: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom
Menschen, 115.



40 Markus Lipowicz

trum das Fundament der Ordnung, das Organisationsprinzip an sich
darstellt. Derrida argumentiert geschichtsphilosophisch, dass die Geschichte
der Struktur - also jedes begründeten Spiels - „eine Reihe einander
substituierender Zentren", also als eine „Verkettung von Bestimmungen des
Zentrums" gedacht werden kann.53 Kurz gesagt: um das nichtstrukturale
Fundament jeglicher Struktur identifizieren zu können, hat man diesem
Zentrum verschiedene Formen und Namen verliehen. Diese waren Derrida
zufolge: „eidos, arche, telos, energeia, ousia [Essenz, Existenz, Substanz,
Subjekt], aletheia, Transzendentalität, Bewußtsein, Gott, Mensch usw."54 Wie
sehen hier bei Derrida exakt denselben Gedankengang wie bei Simmel, der
alle Kultur- und Geschichtsepochen als zentralisierte Strukturen verstand,
wobei das Zentrum selber immer ein metaphysischer Begriff war, der das
Leben in seinen Dienst nahm. Und nun meint Derrida, es käme zu einem
Ereignis, infolgedessen das Zentrum nicht mehr „in der Gestalt eines
Anwesenden gedacht werden kann".55 Das Zentrum wird nun in seiner
Abwesenheit als „Nicht-Ort" gedacht. Paradoxerweise bleibt also die Idee
eines Zentrums erhalten, nur dass es nicht mehr denkbar ist. Wie ist dies
möglich?

Derrida scheint darauf hinzuweisen, dass wir zwar die Dezentralisierung

selber nicht denken können, aber ihre Konsequenzen beobachten
können: die Abwesenheit eines Zentrums lässt alles zum Diskurs werden.
Und dann der wohl in diesem Kontext wichtigste Satz Derridas: „Die
Abwesenheit eines transzendentalen Signifikats erweitert das Feld und das

Spiel des Bezeichnens ins Unendliche."56 Drei Begriffe sind hier hervorzuheben:

Transzendenz („transzendental"), „Spiel" und das „Unendliche".
Das transzendentale Zentrum, also der Teil der Struktur, der über die
Struktur hinausgehend derselben eine Ordnung verleiht, fallt weg, was
wiederum zu einer Ausdehnung der Sprachspiele ins Unsagbare ausdehnt.
Umgekehrt formuliert: Das Wegfallen eines metaphysischen Zentrums
lässt die Struktur selber undenkbar werden. Wir sehen nun, dass die Funk-

53 DERRIDA: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom
Menschen, 116.

54 DERRIDA: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom
Menschen, 116.

55 DERRIDA: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom
Menschen, 117.

56 DERRIDA: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom
Menschen, 117. Ich verstehe diesen Satz Derridas so, dass das „transzendentale Signifikat"
eine Position in der Struktur der Zeichen (Begriffe, Ideen) einnimmt, welches sich jenseits
der Sprachspiele befindet und somit in Bezug auf die Sprachspiele selber „transzendent" ist.
In dem Sinne scheint mir Derridas Begriff „transzendental" nicht viel mit der Denkweise
Kants zu tun zu haben. Überhaupt scheint mir, dass die Poststrukturalisten nicht viel Wert
auf die Genauigkeit ihrer Begriffe achten, was allerdings die historische Relevanz ihrer
Schriften in Bezug auf die gegenwärtige Kulturentwicklung keineswegs mindert.



Simmel und Wittgenstein als Vordenker der Postmoderne 41

tion des Zentrums (der Zentren) eine linguistische war: Durch sie wurde
das Spiel benennbar und dadurch formbar. Beziehen wir nun diese linguistische

Funktion auf das Leben selber, so könnte man sagen: das Leben war
denkbar, aussprechbar, formbar und demnach - zu einem gewissen Grad -
kontrollierbar. Es war nicht das Leben selber, welches mystisch war - das

Zentrum war das Mystische, wobei dieser mystische Weg wiederum durch
die Metaphysik eingeschränkt war, welche das Zentrum kulturell anwesend

werden ließ. Man meinte, nicht nur über das „Sein", „Gott" oder die
„Natur" als Ganzes klare und bindende Aussagen machen zu können, aber

man ging weiter, indem man auf diesen Begriffen beruhend universal
gültige Normen und Werte sowohl formulierte als auch sanktionierte. Das

Mystische wurde in der Metaphysik zum zentralen Zeichen, welches sich
alle anderen Zeichen unterordnete und dadurch die Gesamtheit der Sprache

formte. Das Zeichen war aber, so Derrida, dem Denken untergeordnet,
also reduziert. Derrida begreift nun das „Ereignis" der Dezentralisierung
als Infragestellung dieser Reduktion des Zeichens. Auf kulturtheoretischer
Ebene kann man daher sagen, dass die Unterordnung aller Bedeutungen
und Sinnbilder unter einem transzendentalen Sinnbild, einer leitenden
Idee, in Frage gestellt wird. Diese Infragestellung der Metaphysik bedeutet
allerdings die Verwerfung aller metaphysischen Begriffe. Im Gegenteil
mahnt Derrida: „es wäre sinnlos, auf die Begriffe der Metaphysik zu
verzichten, wenn man die Metaphysik erschüttern will."57 Eine wahre Erschütterung

der Metaphysik wäre nicht ein einmaliger Verzicht, sondern die
Überführung dieser Begriffe in neue Formen der Kommunikation. Diese
neuen Formen der Kommunikation nennt Derrida - auf Lévy-Strauss
zurückgreifend - „Bastelei", bricolage.58 Der postmetaphysische
Kulturmensch wird zum postmodernen bricoleur, zum „Bastler", welcher nicht
mehr an der Erzeugung eines einheitlichen und kohärenten kulturellen
Sprach- und Sinnzusammenhang interessiert ist. Dies war Aufgabe des

modernen „Ingenieurs", der die Gesellschaft formen, ordnen, vereinheitlichen

wollte. Dem modernen social engineering wird nun die postmoderne
Bastelei vorgezogen, die sich nicht anmaßt mehr zu sein, als ein Spiel der
Zeichen, welche das Leben auf verschiedene Weisen bereichern, aber nicht
beherrschen können.

Die Ausführungen Derridas lassen sich direkt auf das Problemfeld
beziehen, welches ich in Bezug auf Simmel und Wittgenstein in den ersten
zwei Kapiteln zu skizzieren probiert habe. Simmel meinte, das Leben
opponiere seit dem Ende des 19. Jahrhunderts gegen die Form als solche und

57 DERRIDA: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom
Menschen, 118.

58 Vgl. DERRIDA: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften
vom Menschen, 125-126.



42 Markus Lipowicz

werde somit zu etwas Unaussprechlichen. Dies stimmt mit dem
Gedankengang Derridas überein, dass die Struktur der Zeichen dezentralisiert
werde und sich somit konsequenterweise das Spiel der Zeichen ins
Unendliche ausdehnte. Wittgenstein schreibt, dass das Sein selber, also das

Mystische, das Unaussprechliche sei. Gleichzeitig mahnt er, dass man es

gar nicht probieren sollte, darüber zu sprechen, worüber man keine klaren
und eindeutigen Sätze, also Aussagen treffen könne. Das Mystische als

„Nicht-Ort" der Sprache scheint sich dem Denken zu entziehen. Gleichzeitig

hängt Wittgenstein in dieser frühen Phase seines Denkens der Idee

an, dass man sich trotz der Abwesenheit eines in Begriffen ausgedrückten
Zentrums, die Sprache als Bildzusammenhang vorstellen müsse. Dies gilt
zwar nur für die Naturwissenschaften, jedoch schweigt Wittgenstein
folgerichtig zu allen anderen Formen des Sprachgebrauchs. Jedoch ändert
Wittgenstein mit der Zeit seine Denkart radikal: anstatt von den Grenzen der
Sprache schreibt er in seinen Untersuchungen von „Sprachspielen". Dies
scheint wiederum ein analoger Gedanke zu Derridas These zu sein, dass es
sinnlos wäre, auf die Begriffe der Metaphysik zu verzichten, da wir nur mit
ihnen über sie hinauskommen können. Wittgenstein befreit sich also
selber von der Sprache als Abbildungsform und geht so zum Zeichenspiel
als Kulturspiel - also dem Sprachspiel als Lebensform - über. Um es mit
Derrida zu formulieren: er wird zum bricoleur.

Die Abwesenheit eines transzendentalen, metaphysischen Zentrums
erweitert nicht nur das Spiel der Zeichen, aber ebenso die Lebens- und
Kulturformen in der sozialen Sphäre. Die formale Struktur von universal
gültigen Werten und Normen bricht auf, was notwendigerweise - und von
vielen Kulturkritikern bemängelt - eine Erosion der sozialen Ordnung mit
sich zieht. Diese Erosion kann grob als „Werteverfall" interpretiert werden,
welcher ad hoc mit der Postmoderne und einem moralischen Relativismus
in Verbindung gebracht wird. Dies scheint jedoch aus der hier vertretenen
Perspektive nicht notwendigerweise der Fall zu sein. Eine Erosion universal

kodifizierter Wertsysteme kann ebenso auf eine alternative Form der
ethischen Ordnung des Sozialen herauslaufen, nämlich einer pluralistischen

und pragmatisch-ästhetischen. Gerade die Abwesenheit universal
gültiger Wertsysteme in Bezug auf Lebens- und Kulturformen kann neue
Wege der individuellen Selbstentfaltung und Selbsterfindung ebnen, also

neue Modalitäten der Personsgestaltung und Charakterentwicklung.59 In
demselben Maße, in welchem die Praxis der Einrahmung und Kontrolle
über das Leben in zentrierten Ideensystemen erschüttert wird, könnte nun
die dezentralisierte Ideenwelt ein symbolisches Feld der Inspirationen und

59 Vgl. FOUCAULT, Michel: Sexualität und Wahrheit 2. Der Gebrauch der Lüste. Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 1989; Ders.: Sexualität und Wahrheit 3. Die Sorge um sich. Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1989.



Simmel und Wittgenstein als Vordenker der Postmoderne 43

Motivationen neuer Lebensformen und -spiele werden. Diesem Bewusst-
sein würde eine soziale Ordnung entsprechen, in welcher die Suche nach
Zentren (nach Wittgenstein „Götzen"; nach Simmel „heimlichen Königen")
sowohl auf individueller als auch auf kollektiver Ebene abgebrochen
würde.60 Abschließend muss demnach klargestellt werden, dass das
postmoderne Denken eine Phase ankündigt, in der das Leben sowohl auf
individueller als auch auf kollektiver Ebene über die alten Bilder des

Ursprungs und Weltziels hinausgeht. Die gegenwärtige soziale Ordnung
der westlichen Kultur ist nicht mehr durch transzendentale Sinngebungen
begrenzt und geformt. Wir scheinen in eine neue Phase der Geschichte
einzugehen, die mit dem „noch nicht Benennbaren" einhergeht. Das
Nichtbenennbare kündigt sich zwar an, es zeigt sich - aber bleibt dennoch
im Dunkeln. Natürlich besteht die Gefahr, einem rationalistischen Trugbild

zu verfallen, dass die Moderne dadurch die Vernunft als solche zu
verlieren scheint und wir dadurch auf eine Epoche der Irrationalität
zusteuern. Um sich vor dieser fehlerhaften Interpretation zu schützen, sollte
man in der Postmoderne kein Versprechen, keine Utopie, keine Idee,
sondern einen Denkprozess sehen, der auf intellektueller Ebene probiert, die
kulturellen Konsequenzen der Dezentralisierung zu begreifen. Es ist der
Versuch, die Geburt einer neuen Lebens- und Kulturordnung, die uns
aufgrund ihres neuartigen Charakters schreckenerregend oder gar „monströs"
erscheinen mag, in Worte zu fassen. Es ist nichts Neues, dass die
Menschen Angst vor dem Neuartigem, also vor dem (noch) Unaussprechbaren
und Undenkbaren haben. Demnach sollten wir gegenwärtig vielleicht
nicht nur von einer Suche nach der verlorenen Vernunft, sondern ebenfalls
von einer Suche nach dem verlorenen Mut sprechen.

60 Vgl. RORTY, Richard: Eine Kultur ohne Zentrum. Vier Philosophische Essays. Stuttgart:
Reclam 1993, 8.



44 Markus Lipowicz

Zusammenfassung
Die Abhandlung versucht, eine Verbindung zwischen der Lebens- und
Kulturphilosophie Georg Simmeis mit den Kerngedanken Ludwig Wittgensteins

herzustellen. Es soll gezeigt werden, dass sich sowohl im Denken
Simmeis als auch im Denken Wittgensteins der Übergang von einer modernen

zu einer postmodernen Philosophie ereignet. Dieser Übergang stellt im
Wesentlichen einen Kommentar zu dem Dezentralisierungsprozess der Kultur

seit dem Ende ig. Jahrhundert dar, welcher die sozialintegrative Funktion
der zentralen Ideen der westlichen Metaphysik grundsätzlich einschränkt.
Das Individuum und das soziale Leben setzen sich von vormodernen und
modernen Kulturformen ab, was wiederum zu einer philosophischen
Neuorientierung in Bezug auf die Problematik des Lebens an sich führt. Das
Leben erscheint nun als etwas Unaussprechliches und die ehemaligen
normativen Strukturen werden zu kulturellen Spielformen. Erst vor diesem
durch Simmel und Wittgenstein umrissenen Hintergrund wird der philosophische

Kern der postmodernen Kultur mit all seinen problematischen
Implikationen und Konsequenzen für das soziale Leben verständlich.

Abstract
The present paper tries to combine Georg Simmel's philosophy of life and
philosophy ofculture with the core concepts ofLudwig Wittgenstein. It shall
be demonstrated that in the thought of Simmel as well as in the thought of
Wittgenstein the transition from a modern to a postmodern philosophy
takes place. This transition essentially constitutes a commentary on the
decentralization process ofculture by the end of the igth century, which
fundamentally reduces the socio-integrative function of the central ideas of
Western metaphysics. The individual and social life sets itself apart from
pre-modern and modern forms of culture, which in turn leads to a new
philosophical orientation towards the issue of life itself. Life now appears to
be something unspeakable and the former normative structures become
cultural game forms. Only against this background, outlined by Simmel and
Wittgenstein, does the philosophical substance ofpostmodern culture with
all its problematic implications and consequences for social life become
understandable.


	Das Leben als das Unaussprechliche : oder : Simmel und Wittgenstein als Vordenker der Postmoderne

