Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 1

Artikel: La notion d' dans I'explication de la relation de I'Intellect et de I'Ame
chez Plotin

Autor: Vonlanthen, Martine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761286

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARTINE VONLANTHEN

La notion d’oikeiwoig dans 'explication de la
relation de I'Intellect et de ’Ame chez Plotin

INTRODUCTION

La différence entre 'hypostase de I'Intellect et celle de I’Ame! constitue
I'un des problémes majeurs de la doctrine plotinienne. Parce qu’elle est
entierement intelligible et qu’elle n’administre aucun corps, '’hypostase de
I'’Ame a en commun des caractéristiques déterminantes avec I'Intellect.
L’introduction d’une telle Ame affranchie de la relation au corps oblige
Plotin, pour justifier son existence, a la distinguer de I'Intellect. Henry J.
Blumenthal a consacré un article complet et détaillé a cette questionz?,
dans lequel il releve a la fois I'ambiguité des propos de Plotin, qui tantét
accentuent la démarcation entre les deux réalités et tantdt cherchent a
I'atténuer, et passe en revue leurs différences en mettant en évidence la
spécificité de I’Ame dans sa forme principielles.

L'objectif de cette étude est d’attirer I'attention sur l'intérét de la no-
tion d’oikeiwoig4, a laquelle Plotin recourt parfois pour différencier I’Ame
et I'Intellect. Associée depuis Platon a la définition du Bien, sa présence
dans ce contexte surprend : comment cette notion, de prime abord totale-
ment étrangere au probléme de la démarcation des deux derniéres hypo-
stases plotiniennes, peut-elle ici s’avérer pertinente? Nous souhaitons essa-
yer de montrer de quelle maniére la notion d’oikeiwoig rend compte d'une
différence essentielle entre I'Intellect et I'’Ame, tout en exprimant égale-
ment leur ressemblance et leur parenté.

Dans les pages qui suivent, un examen des passages dans lesquels la
notion d'oikeiwolg apparait pour décrire le rapport de l'Intellect et de
I'’Ame sera mené. A chaque fois, la notion est employée sans explication ni

1 Nous écrivons Ame en utilisant la majuscule lorsqu'il est question de I'hypostase de
'Ame, et gardons la minuscule pour I'dme humaine. Nous rendons le lecteur attentif au fait
que dans certains cas, les deux écritures sont possibles

2 BLUMENTHAL, Henry ]. : Noiis and Soul in Plotinus: Some problems of demarcation, in :
Soul and Intellect. Studies in Plotinus and later Neoplatonisme. Aldershot : Variorum 1993,
203-219.

3 Cf. GOULET-CAZE, Marie-Odile : Le Systéme Philosophique de Porphyre dans les Senten-
ces. Métaphysique, in : PEPIN, Jean/BRISSON, Luc : Porphyre. Sentences. Paris : Vrin 2005, 31-
105. Dans cet article consacré a la philosophie de Porphyre, 'auteur fait un exposé détaillé
des caractéristiques de chacune des trois hypostases du systéme plotinien et souligne les
différences entre I'Intellect et 'Ame.

4 SLEEMAN, John H./POLLET, Gilbert : Lexicon Plotinianum. Leiden : Brill 1980, 724-725.



6 Martine Vonlanthen

aucune autre précision et dans un domaine o, qui plus est, elle n’est pas
habituelle. Il sera donc nécessaire de s’y arréter et d’en fournir une analyse
approfondie. Le premier passage (Traité 10 [V, 1], 3, 18) met en relief I'intri-
cation des deux réalités - I'Intellect est a la fois a I'extérieur et a l'intérieur
de '’Ame - et situe I'idée de l'oikeiwoig au coeur de cette complexité. Les
extraits qui suivent (Traité 30 [III, 8], 8, 6-8; Traité 50 [III, 5/, 9, 15-19)
établissent le role de la notion dans la différence entre I'Intellect et I'’Ame.
Nous tenterons ensuite de montrer, a l'inverse, le lien intime que la notion
institue entre les deux réalités, en s’appuyant d’'une part sur la conception
du Bien telle qu’elle est présentée dans le Traité 38 [VI, 7], 27, 14-20, et
d’autre part sur le dialogue platonicien du Lysis qui semble annoncer
I'usage plotinien de la notion.

Par ces différentes étapes, cette étude aimerait souligner le contenu
philosophique que recele l'idée d’oikeiwolg et qui rend pertinente sa
présence dans le contexte de la relation entre I'Intellect et '’Ame.

1. REMARQUES PRELIMINAIRES: LA NOTION D’OiKEIQZIZ AVANT PLOTIN.

La notion d’oikeiwoig est d'une trés grande richesse philosophique qui s’est
forgée au fil des siecles a partir des différentes traditions dans lesquelles
elle a été, a plus ou moins forte mesure, intégrée. Son sens s’est ainsi pro-
gressivement développé, des nuances ont été apportées, des aspects ont
été précisés, de sorte qu’il devient difficile de proposer une traduction
suffisamment précise et qui ne prive pas la notion d’une partie de son con-
tenu philosophique. Il est par conséquent préférable de privilégier la forme
grecque du mot pour cette notion qui, victime de son succés d'une certaine
manieére, est désormais devenue presque intraduisible.

Le champ lexical de la notion d’oikeiwoig est trés large, il livre de pre-
mieres indications sémantiques qui mettent en évidence trois orientations
principales : d’abord, I'idée de la propriété et de I'avoir ; on peut citer, a
titre d’exemple, 'adjectif oikelog, dont I'une des significations est ce qui
appartient a quelqu’un, ce qui concerne la possession, et semblablement,
le nom 6 oikog (la propriété, le bien). Ensuite, I'idée de I'habitation, avec
par exemple to oiknpa (la maison), ou le verbe oikeiv (habiter, résider). Fi-
nalement, on trouve l'idée de la famille, a travers par exemple 6 oixérng (la
parenté) et 0 oikelg (le parents). Le champ lexical se concentre ainsi claire-
ment autour de la thématique du soi, en renvoyant, de maniére générale,
non pas au soi lui-méme, mais a ce qui se situe dans sa premieére proxi-
mité, ce qui lui est intimement relié et qui lui appartient en propre.

La notion d'oikeiwoig tient d’abord sa notoriété de la doctrine stoi-
cienne dont elle est 'une des pierres angulaires tant de I'éthique que de la

5 LIDDELL, Henry George/SCOTT, Robert/JONES, Henry Stuart : A Greek-English Lexicon.
Oxford: Clarendon Press 1968, 1202.



La notion d’oikeiwo1g i

physique. Elle y désigne la conscience de soi de tout étre vivant et I'amour
inné qu’il a pour lui-méme (p1Aavutia) et qui le conduit a vouloir sa conser-
vation en recherchant ce qui lui est approprié (oikeiog) et en fuyant ce %ui
peut lui étre nuisible. Le stoicien Hiéroclés (premiére moitié du II°™°
siécle), dont les Elementa Ethica (HOx" otoiyeiwoig) réunissent les prin-
cipes généraux du stoicisme et de son éthique, explique que 'animal, dés
le moment de sa naissance et de manieére continue jusqu’a sa mort, se res-
sent lui-méme et est en relation permanente avec lui-méme. Cette percep-
tion innée de soi-méme, premiérement dans sa constitution, mais aussi
dans ses besoins et dans son interaction avec le monde extérieur, 'améne a
agir en vue de sa préservation$. Par la suite, cette idée est élargie a la con-
servation non plus seulement de I'individu lui-méme, mais de 'ensemble
de l'espéce: en plus de chercher a se préserver soi-méme, tout étre
cherche également a préserver son espéce en garantissant la survie de sa
progéniture et de ses semblables, ce qui, au niveau humain, introduit aux
domaines éthique et politique?7.

L’adversaire consacré du Portique, I'épicurisme8, reprend a son compte
la notion d’oikeiwoig en la conformant a sa doctrine. Le témoignage le plus
complet de 'usage de cette notion par Epicure nous vient de Cicéron9, ce
qui d’emblée inspire de la méfiance sur l'objectivité des propos doxogra-
phiques, compte tenu du peu d’estime que le penseur avait pour Epicure,
De méme que pour le stoicisme, I'épicurisme affirme aussi que chaque étre
est approprié a lui-méme, mais cette fois dans le sens ou il recherche de
maniére innée son plaisir et fuit ce qui peut étre pour lui cause de dou-
leurn.

Les penseurs hellénistiques ne sont pas les seuls a avoir utilisé la notion
d’oikeiwaoig, méme si c’est bien a eux principalement qu’elle doit sa charge
philosophique. Des sources plus influentes encore pour Plotin, comme Pla-
ton et Aristote, ont aussi exploité la notion et 'adjectif associé, oikeiog:.

6 HIEROCLES : Elementa Ethica 1, 34-39, 51-57; 2, 1-9; 9, 3-10; 11, 14-18.

7 CICERON : De Finibus bonorum et malorum, III, 62—-68.

8 Cf. RADICE, Roberto : “Oikeiosis” Ricerche sul fondamento del pensiero stoico e sulla sua
genesis. Milano : Vita e pensiero 2000, 161-167. L'auteur précise que l'oikeiwolg d’Epicure est
héritée de son maitre, I'atomiste Nausiphane, et de I’école hédoniste des cyrénaiques.

9 CICERON : De Finibus bonorum et malorum, 1, IX, X.

10 Les épicuriens apparaissent comme les principaux adversaires de Cicéron, qu'il
critique & de nombreuses reprises. Il dénonce entre autres 1'absence de rhétorique de la
philosophie épicurienne et le manque d’élégance dans la forme écrite des traités, mais aussi
et surtout I'attitude préconisée de se tenir en retrait de la vie publique, qui s'oppose a I'idéal
de vie politique. Cf. BENFERHAT, Yasmina : Cum scriberem contra Epicureos : Cicéron et
I’épicurisme dans les Tusculanes I-1I, in : Vita Latina 164 (2001) 21-35.

1 Cf. RADICE, Roberto : “Oikeiosis” Ricerche sul fondamento del pensiero stoico e sulla sua
genesis, 161-182.

12 13 plupart du temps utilisé sous sa forme substantivée, to oikeiov.



8 Martine Vonlanthen

Dans un passage de I'Ethique a@ Nicomaque qui constitue I'une des influ-
ences importantes de l'éthique stoiciennes, Aristote évoque l'idée de
I'oikelov dans le but de soutenir que la vie la meilleure pour 'homme est la
vie intellectuelle:

TO ydp oikeiov €kaote Tfj PpUvoel kpdtiotov kai fi610TOV €0TIV £KAOTE: Kol T
avBpwme 81 6 katd tov volv Biog, eimep todto pdAiota &vOpwmog. odTog dpa
kai evdatpovéotarog. (EN X, 178a 6-8)

En effet, ce qui est propre (oikeiov) a chaque étre est naturellement ce qu’il y
a de meilleur et de plus agréable pour lui. Donc, pour 'homme, c’est la vie
intellectuelle, si tant est que c’est principalement l'intelligence qui constitue
I’homme. Par conséquent, cette vie est aussi la plus heureuse.4

Selon le principe invoqué ici, ce qui est bien pour un étre est ce qui lui est
propre (oikeiog) ; or C’est I'intelligence qui constitue principalement ’homme,
qui lui est donc le plus appropriée (oikeiog) et par conséquent, la vie in-
tellective est ce qu’il y a de mieux pour lui.

On peut remarquer qu’Aristote précise que ce qui est propre a une
chose, en plus de constituer un bien pour elle, lui est aussi le plus agréable
(idlotov), ce qui implique une dimension eudémoniste. Cette idée sera re-
prise par les stoiciens, qui ne nient pas le lien entre 'oikeiov d’'une chose et
son plaisir, mais a la différence de la version épicurienne, le congoivent
comme un accompagnement bienvenu, un effet secondaire (&myévvnpa)
du biens, et non pas comme la fin vers laquelle tend une chose qui re-
cherche ce qui lui est approprié®.

Chez Platon, que nous évoquons en dernier lieu parce qu’il nous parait
étre I'influence principale que retiendra Plotin pour sa compréhension de
I'oikeiov, la notion apparait dans trois dialogues, la République (IX, 586e),
le Banquet (205¢e) et le Lysis (221e-222e), avec un sens qui annonce déja ce-
lui que lui prétera plus tard le stoicisme : le bien d’'une chose est ce qui lui
est propre (oikeiog), et le mal, ce qui lui est étranger (4AA6Tpilog). Dans le
Lysis ou l'oikeiov joue un rdle important pour la compréhension de la
dLAla, ce sens est plus développé ; la derniere partie du dialogue7 précise
la relation de l'oikeiov et du bien en montrant pourquoi le bien d'une
chose doit étre ce qui lui est propre:®. Socrate, dans ce dernier développe-

13 Cf. LEE, Chang-Uh : Oikeiosis. Stoische Ethik in naturphilosophischer Perspektive. Frei-
burg : Alber 2002, 56-58.

14 Traduction de BODEUS, Richard : Aristote. Ethique a Nicomaque, traduction et présen-
tation. Paris : GF Flammarion 2004 (avec une modification pour oikeiov, traduit initialement
par ce qui est intimement lié).

15 Cf. LEE, C. : Oikeiosis. Stoische Ethik in naturphilosophischer Perspektive, 60.

16 Cf. DIOGENE LAERCE VII, 85-86 (SVF III, 178).

17 Lysis 221e-222e.

18 Cf. FERRARI, Franco : L'Oikeion dell’Anima et la Conoscienza Filosofica: il Motivo Gno-
seologico nel Liside, in : Acta Universitatis Carolinae, Philologica 3 (1998) 21-27.



La notion d’oikeiwaoig 9

ment du Lysis, donne a l'oikeiov une signification qui semble incliner sur
I'usage qu’en fait Plotin dans le contexte du rapport de I'Intellect et de
I'’Ame.

2. LINTELLECT, L’AME ET LES oik€ia

L'un des passages importants sur la question de la relation de ’Ame a son
principe se trouve au chapitre 3 du Traité 10 (V, 1), Sur les trois hypostases
qui ont rang de principes.

Le traité s’ouvre sur la description de la condition des dmes qui se sont,
par audace (téApa), détournées de l'intelligible. Fascinées par le monde
sensible, elles ont peu a peu oublié leur origine divine et méprisent leur
propre nature en s’émerveillant des choses d’ici-bas, qu’elles jugent plus
estimables qu’elles-mémes. Il faut donc rappeler a I'ame son statut divin en
lui adressant deux discours, 'un pour I'instuire de la véritable nature de ce
qu’elle tient — a tort —pour vénérable, et I'autre pour lui remémorer son
origine divine. C’est ce qu’entreprend Plotin dans le chapitre 2, dont 'ob-
jectif est de montrer a 'ame qu’elle est le principe de ces choses qu’elle
admire et qu’elle leur est ainsi supérieure, et dans le chapitre 3 qui lui
rappelle son origine en insistant sur le lien de filiation a I'Intellect.

Le chapitre 3 commence avec une exhortation a remonter vers l'intelli-
gible. Plotin s’adresse a son lecteur en lui conseillant de faire confiance a
son ame pour retrouver le monde intelligible. L’dme, dans sa partie supé-
rieure, est, dit Plotin, voisine (yettédvnpa) de U'Intellect (3, 5). Le théme
du voisinage apparait a plusieurs reprises dans les Ennéadesz° et son impli-
cation philosophique, dans ce systeme hiérarchique ou la situation de
chaque réalité traduit son degré de perfection, est importante. Etre voisin,
dans ce contexte, signifie ressembler le plus possible a une réalité=. Par
exemple, explique ailleurs Plotin, celui qui a pour voisin un homme sage in-
clinera a le devenir lui-méme22, comme si cette proximité entraine inévi-
tablement une ressemblance de nature. La partie de I'ame voisine de I'In-
tellect est ainsi ce qui, dans I'dme, lui ressemble le plus, ce qui en est
I'image. Les facultés sensitive et végétative de I'dme sont par conséquent ex-
clues de cette relation immédiate a I'Intellect23, seule la partie intellective
de I'ame provient directement de I'Intellect et en est le reflet.

19 Cf. PLATON : Les Lois IV, 705a4.

20 Traité 27 (IV, 3), 9, 27, Traité 10 (V, 1), 3, 5.

2t Le théme du voisinage a ici un sens métaphorique : étant immatériels, les étres intelli-
gibles n’ont pas de grandeur et par conséquent, pas d’extension locale. Voir par exemple le
Traité 4 (IV, 2), 1, 17-24 et le Traité 5 (V, 9), 6, 1-4.

22 Traité 19 (I, 2), 5, 25-27.

23 Dans le Traité 5 (V, 9), 6, 15, par exemple, I'dme végétative est décrite comme 'image
d’une "dme supérieure”, c’est-a-dire de I'ame intellective, et non pas de I'Intellect.



10 Martine Vonlanthen

La suite du chapitre est consacrée a souligner cette proximité a I'In-
tellect. Pour ce faire, Plotin décrit la genése de I'’Ame en faisant appel a la
théorie des deux actes, illustrée, comme souvent, par 'exemple du feu et
de la chaleur2+. L’Ame acquiert I'existence a partir de I'Intellect et en le
contemplant, elle se détermine et devient une réalité finie.

Venons-en donc au passage qui nous intéresse et qui évoque la relation
de ’Ame a ses objets de pensée, les A6yol :

‘Otav yap &vidy eig vodv, £v8oBev Exel kai oikelx & voel kai évepyel. (Traité 10
[V, 1], 3,18)

Car chaque fois qu’elle regarde au-dedans d’elle-méme vers I'Intellect, elle
tire de I'intérieur d’elle-méme les choses qui lui sont apparentées et qui sont
I'objet de sa pensée et de son activité.2s

Cet extrait souléve de nombreuses difficultés qui proviennent surtout de la
maniere dont Plotin s’exprime ici : la phrase condense en quelques mots
de nombreux éléments, et sous une apparente simplicité, elle dissimule
quelques subtilités.

Une premiére difficulté a relever concerne la conjonction §tav (chaque
fois que, lorsque), dont la valeur temporelle interroge sur le type d’ame
dont il est question ici. Il s'agit d'un probleme fréquent dans les Ennéades,
et ce chapitre est sur ce point particuliéerement confus car deux types
d’ames semblent entremélés : nous I'avons vu, le début du traité fait claire-
ment allusion aux dmes incorporées, oublieuses de leur origine divine. Qui
plus est, Plotin s’adresse au chapitre 3 a son lecteur en lui demandant de se
fier a son dme pour rejoindre l'intelligible, ce qui porte a penser que c’est
de 'dme humaine dont il est prioritairement question. Pourtant, la suite
du chapitre ne permet pas d’étre aussi catégorique : I'ame est présentée en
tant que réalité procédant directement de I'Intellect, elle est son image et
son activité externe, ce qui peut suggérer qu’il s’'agit de I'hypostase de
I’Ame. C'est ce que retient notamment Henry J. Blumenthal26 en classant
ce chapitre parmi les textes faisant référence a I'hypostase de I'’Ame, et ce
que suggere également Michael Atkinson2? dans son commentaire du
Traité 10 (V, 1). Dans notre passage, la conjonction dtav (que les traductions
rendent par « chaque fois », « quand », « lorsque ») laisserait pourtant sup-

24 Cet exemple est déja utilisé par Aristote (Métaphysique 993b 25). Voir aussi Traité 10
(V,1), 6, 34; Traité 27 (IV, 3), 10, 30; Traité 49 (V, 3), 7, 23; Traité 7 (V, 4), 1, 31; 2, 30.

25 Traduction de FRONTEROTTA, Francesco : Traité 10 (V, 1). Présentation et traduction,
in : BRISSON, Luc/PRADEAU, Jean-Frangois (éd.) : Plotin. Traités. Deuxiéme volume : Traités
7-21. Paris : Flammarion GF (traduction modifiée pour £vidn - a partir d’'une suggestion de
Dominic O'Meara).

26 BLUMENTHAL, Henry ]. : Soul, World-soul, and Individual Soul in Plotinus, in : HADOT,
Pierre/SCHUHL, Pierre-Maxime (éd.) : Le Néoplatonisme, Actes du colloque de Royaumont.
Paris : Ed. du Centre national de la recherche scientifique 1971, 203-219.

27 ATKINSON, Michael: Plotinus: Ennead V 1. A commentary with translation. Oxford :
Oxford University Press 1983, 61sq.



La notion d’oikeiwoig 1

poser qu’il est ici plutot question de 'dme humaine que de I'hypostase : a
la différence des dmes humaines qui ont part a la fois a la vie intelligible et
a la vie sensible, étant tournées par intermittence seulement vers I'In-
tellect, la spécificité de I'hypostase est de se maintenir entiérement dans
l'intelligible sans jamais s’en détourner. La présence de 6tav semble donc
indiquer que ce sont des dmes humaines, regardant par moment vers leur
origine, dont il est question. Force est pourtant de constater que Plotin ne
parait pas ici intéressé a souligner cette distinction entre les deux types
d’dmes, et de surcroit, cette confusion semble méme voulue par le mouve-
ment du raisonnement mené : 'objectif est de montrer la relation de 'ame
humaine a l'Intellect afin de lui rappeler sa provenance divine. L'ame
humaine est considérée dans sa partie voisine de l'Intellect, par laquelle
elle s'identifie a ’hypostase de ’Ame. La distinction entre les deux types

"dmes est donc ici désuéte, mais c’est davantage de leur coincidence dont
se sert Plotin pour atteindre son but.

On remarque ensuite une apparente contradiction dans la contempla-
tion de 'Ame : Plotin dit d’abord qu’elle regarde vers I'Intellect (dans le
contexte du monde intelligible, le lexique de la vision renvoie au domaine
cognitif), ce qui signifie que ’Ame pense I'Intellect. Pourtant, la suite de la
phrase nous apprend que ce n’est pas 'Intellect qui constitue son objet de
pensée, mais ce que Plotin appelle ici les oikein (les choses qui lui sont
apparentées). Cette contradiction peut cependant étre rapidement levée :
I’Ame est bien orientée vers I'Intellect, mais il serait faux ou tout du moins
imprécis d’affirmer que I'Intellect est I'objet de sa pensée. Nous empruntons
ici une idée développée par Eyolfur K. Emilsson28 qui évoque un décalage
entre l'objet visé et l'objet effectivement recu comme objet intelligible.
Comme exemple, I'auteur reprend l'expérience de la vision : il est tout a fait
juste de dire que je vois le chat, mais ce que je vois en fait n’est pas le chat
lui-méme, mais I'image du chat. Il en est de méme ici pour '’Ame : l'objet
qu'elle convoite et vers lequel elle tourne son regard est I'Intellect, mais son
objet effectif de pensée sont les oixeia, de méme que, 'Intellect veut penser
I'Un, mais ce qu’il pense en réalité, c’est la multitude des formes intelli-
gibles.

La méme tension se retrouve dans l'usage du verbe évopdyv, ce qui rend
d’ailleurs la traduction délicate. Ce verbe apparait a de nombreuses re-
prises dans les Ennéades. 1l est généralement utilisé pour évoquer une vi-
sion intérieure (év-opdv, voir au-dedans). Il est par exemple employé dans
le Traité 34 (VI, 6), 7, 8 au sujet de l'Intellect qui voit les formes intelli-
gibles qui sont en lui, ou plus simplement dans le Traité 31 (V, 8), 2, 39 ol
Plotin parle du fait de voir la sagesse en quelqu’un. Plus spécifiquement, le
verbe évopdv est également souvent sollicité pour signifier la vision d’'un

28 EMILSSON, Eyolfur K. : Plotinus on Intellect. Oxford: Clarendon Press 2007, 76.



12 Martine Vonlanthen

reflet dans un miroir29, ce qui, dans ce contexte, a du sens : I'’Ame est
I'image de I'Intellect, elle en est le reflet (ce que Plotin affirme quelques
lignes plus hauts?), ainsi lorsqu’elle cherche a le contempler et qu’elle se
tourne vers lui (gig vodv), c’est en fait en elle-méme qu’elle regarde (évopav),
et non pas a 'extérieur d’elle-méme. Cette contradiction entre la relation
d’'inhérence impliquée par évopdv et I'extériorité qu’exprime l'orientation
£i¢ vobv reproduit a nouveau la tension entre l'objet convoité et 'objet
effectif de pensée : ce que voit ’Ame qui veut regarder I'Intellect n’est pas
I'Intellect lui-méme, c’est 'image qu’elle en a au-dedans d’elle-méme, c’est-
a-dire les oikeia, et qui constitue son objet de pensée. Mais comment com-
prendre 'usage de I'adjectif oikeiog a cet endroit ? Pourquoi Plotin qualifie-
t-il ici les objets de pensée de I’Ame de cette maniére?

3. UNITE DE SUBSTANCE ET UNITE PAR APPROPRIATION

Un second passage évoquant cette fois la notion d'oikeiwolg semble pou-
voir apporter un éclairage pour comprendre le rapport de I'dme a ses ob-
jets de pensée:

[...] émi TovTou SnAovott §idn v Gpudw ovk oikewwoel, Gomep €mi Thg Puxig Thg
apiotng, 6AX odoig ke TH TadTOV TO eivatl xai to voeiv eivar (Traité
30 (111, 8), 8, 6-8).

[...] dans I'Intellect les deux sont manifestement d’emblée un, non pas par
appropriation comme dans 'dme la meilleure, mais par la substance et parce
qu’étre et pensée, c’est la méme chose.3

L’objet du Traité 30 (III, 8) est de montrer que tout contemple, non pas
seulement les réalités du monde intelligible, mais aussi la nature, dont
'activité contemplative est la production. Le raisonnement avance de ma-
niére progressive pour démontrer cette thése, en commencant par évoquer
la contemplation de la nature, en s’élevant ensuite a celle de I'’Ame pour
arriver finalement a la contemplation parfaite de I'Intellect, ou ce qui con-
temple s’identifie a son objet.

Le début du chapitre 8 reprend cette progression en résumant les dif-
férents degrés de contemplation et explique qu’au fil des réalités, les objets
contemplés deviennent de plus en plus unis a ce qui contemple.

Notre passage confronte la relation de ’Ame et de ses objets de pensée
a celle de I'Intellect. A la différence de I'Intellect dans lequel sujet et objet
de pensée forment d’emblée une unité par la substance (ovaig), au niveau
de I’Ame la meilleure (émi tiig Yuxfig ti¢ dpiotng), sujet et objet forment

29 Traité 26 (111, 6), 7, 43 ; 9, 17; 13, 36 ; Traité 46 (I, 4), 10, 15 ; Traité 29 (IV, 5), 7, 45 ;
Traité 23 (V], 5), 8, 17.

30 Traité 10 (V, 1), 3, 7.

3t En I'absence d’autres précisions, les traductions données sont les notres.



La notion d’oikeiwolg 13

une unité par appropriation (oikeiwoet). Quelques mots sur I'ame dont il
est fait mention ici semblent nécessaires : Plotin, dans les lignes qui pré-
cédent, a parlé de I'dme du sage (émi tfig omovdaiag Yuyfg) dont la con-
templation s’approche de celle de I'Intellect. Le omoudaiog a un statut par-
ticulier chez Plotin, il désigne celui dont I'dme se presse (omevdewv) vers
I'Intellect et lui devient semblable : sujet et objet de pensée, dans une telle
ame, forment une unité, comme dans !'Intellect32. Son orientation totale
vers I'Intellect la préserve des troubles du monde sensible et I'identifie a
I'hypostase de ’Ame qui se maintient irrévocablement au niveau de l'intel-
ligibless. L’ame dont il est question ici semble par conséquent étre cette
ame supérieure détachée du sensible et dirigée vers l'Intellect ; peu im-
porte qu’il s’agisse de I'’hypostase qui n’a jamais quitté l'intelligible ou
d’'une dme humaine devenue celle d'un omovdaiog, puisqu’a ce niveau, les
deux ne sont pas différentes.

Nulle part ailleurs dans la suite du Traité 30 (III, 8), ni malheureuse-
ment ailleurs dans les Ennéades, Plotin n’explique clairement ce que signi-
fie pour '’Ame de constituer une unité par appropriation (oikewwoet). Mais
un sens peut étre déduit de l'opposition a 'unité de I'Intellect évoquée
dans ce passage : comprendre pourquoi sujet et objet forment une unité de
substance dans I'Intellect permettra peut-étre de cerner ce qui est différent
au niveau de I'ame.

L’identité de I'Intellect et de son objet de pensée, I'intelligible, est I'une
des théses les plus célébres de la philosophie plotinienne. A I'époque de
Plotin, la relation de I'Intellect aux formes intelligibles est I'objet d’'un dé-
bat animé, dont I'enjeu principal est l'interprétation de certains passages
du Timée (notamment 29e-30a et 39d), ou Platon décrit la genése du
monde sensible par le démiurge a partir du modele des formes intelli-
gibles. Ces propos sont a l'origine d’'une grande polémique au sein des pla-
toniciens34. Parmi les theses les plus connues, Longin soutient par exemple
que les intelligibles doivent étre a 'extérieur de I'Intellect, ce qui lui vau-
dra d’étre tenu par Plotin pour un bon connaisseur de la littérature plutot
que pour un philosophe3s. Porphyre aussi a défendu cette thése, avant

32 Cf. SCHNIEWIND, Alexandrine : L’Ethique du Sage chez Plotin. Le Paradigme du Spou-
daios. Paris : Vrin, 2003, 180-182.

33 Cf. SCHNIEWIND, A. : L’Ethique du Sage chez Plotin. Le Paradigme du Spoudaios, 146sq.
L’auteur reléve d’ailleurs que les descriptions concernant I’ame du omovdaiog correspondent
a celles de I’Ame non descendue, ou de I'Intellect.

34 Cf. ARMSTRONG, Arthur H.: The Background of the Doctrine “that the Intelligibles are
not Outside the Intellect”, in : Les Sources de Plotin (= Entretiens sur '’Antiquité classique 5)
Vandceuvres-Geneéve : Fondation Hardt 1960, 393-425 et SOARES, Luciana Gabriela : La ques-
tion de la localisation des intelligibles chez les philosophes paiens des premiers siécles, in :
AMIR-MOEZZI, Mohammad Ali (éd.) : Pensée grecque et sagesse d'Orient : hommage a Michel
Tardieu (= Section des sciences religieuses 165). Brepols : coll. Bibliotheque de I'Ecole des
hautes études 2013, 637-651.

35 PORPHYRE : Vie de Plotin, 14, 20.



14 Martine Vonlanthen

d’étre rallié a la cause plotinienne par Amélius36. Une autre possibilité,
soutenue par certains médio-platoniciens37, est de considérer les formes
intelligibles comme étant les pensées de I'Intellect : lorsque I'Intellect pen-
se une chose, cette chose vient a l'existence. Cette derniére thése peut
d’abord paraitre plus proche de celle de Plotin car elle situe également les
intelligibles a l'intérieur de l'Intellect, et c’est peut-étre pourquoi elle sera
combattue avec le plus de véhémence par le philosophe. Dire que les
formes intelligibles sont créées par la pensée de I'Intellect revient a dire
qu’elles lui sont postérieures, et donc a marquer une différence entre 1'In-
tellect et l'intelligible, alors qu’aux yeux de Plotin, ils sont identiques33.

Comprendre l'identité de 'Intellect et de I'intelligible demande de reve-
nir briéevement sur la genése de I'hypostase, parce qu’elle en déroule la con-
stitution, permettant de distinguer ses différents constituants et de com-
prendre leur articulation.

L'idée n'est pas ici d'exposer de maniére compléte et détaillée le
processus constitutif de la seconde hypostase, mais uniquement d’en dres-
ser une esquisse générale, suffisamment développée pour mettre en exergue
la relation entre I'Intellect et I'intelligible.

A son premier moment, I'Intellect n’est pas encore une réalité pensante,
c’est I'acte externe dérivé de I’'Un, une sorte d’émanation encore indéfinie et
indéterminée. Sétant départie de I'Un, I'émanation a quitté la simplicité ab-
solue et la perfection, et ressent désormais un manque de cet état originel
qu'elle souhaite retrouver. L'intellect inchoatif posséde donc en lui-méme
un souvenir de I’'Un, une impression vague et indéterminée39, et c’est cette
image innée qu’il a de son principe qui motive son désir de le retrouver. Ce
souvenir ne peut pas étre une conception articulée et déterminée de I'Un,
d’'une part parce que l'Intellect n’est pas encore pensant, et d’autre part,
parce qu’il s’agit d'une image de I'Un, lequel n'est en lui-méme pas intelli-
gible. Il s’agit donc plutdét d’'une impression diffuse, qu’il cherche, par
I'intellection, a capturer, mais il n'y parvient pas parce qu’il ne peut intelli-
ger ce qui est indifférencié. Il fragmente donc I'image qu’il posséde de I'Un
en une multiplicité — la multiplicité des formes intelligible, I'Etre - et peut
alors se mettre a penser et devenir Intellect, car il a désormais un objet de
pensée4o,

36 PORPHYRE : Vie de Plotin 18, 10-20.

37 Cette thése a été défendue par ALCINOOS, Didask. 9, 163, 14. Cf. HADOT, Pierre : La
conception plotinienne de l'identité entre ['Intellect et son objet. Plotin et le De Anima
d’Aristote, in : ROMEYER DHERBEY, Gilbert (éd.) : Corps et dme. Sur le De Anima d’Aristote.
Paris : Vrin 1996, 367-376 et SCHNIEWIND, Alexandrine : Plotin, Traité 5 (V, g), introduction,
traduction, commentaire et notes. Paris : Cerf 2007, 157-163.

38 Cf. Traité 5 (V, 9), 7, 14-18 et SCHNIEWIND, A. : Traité 5 (V, 9), introduction, traduc-
tion, commentaire et notes, 157-163.

39 Traité 49 (V, 3), 11, 7-10.

40 Cf. pour la genese de I'Intellect, EMILSSON, E.]. : Plotinus on Intellect, 69-107.



La notion d’oikeiwolg 15

Par conséquent, I'Etre participe vraiment a la constitution de I'Intellect :
la multiplicité des formes intelligibles est le résultat de la fragmentation de
I'image innée de 'Un que contient l'intellect inchoatif en lui-méme, et elle
constitue l'objet de pensée par lequel il accéde a la pensée et devient
véritablement Intellect.

La derniére étape de 'unité de I'Intellect est obtenue par la référence a
I'axiome aristotélicien selon lequel la science des objets immatériels est
identique a ses objets, que l'on trouve formulé au Livre III du De Anima, et
que Plotin utilise a plusieurs reprises pour appuyer l'unité de '’hypostase de
I'Intellect. Ainsi, I'acte de pensée est ce qui permet d’identifier I'Intellect et
son objet de pensée, I'Etre intelligible, mais ce faisant, I'Intellect n’est pas
identifié a quelque chose qui lui serait extérieur et différent, il est identifié a
lui-méme4.

L'identité de I'Intellect et de l'intelligible est donc doublement fondée.
L'Etre intelligible est d’emblée attaché a I'Intellect car, comme I'a montré la
geneése, il le constitue, et grace a la nature pensante de I'Intellect et confor-
mément au principe aristotélicien, il lui est ensuite identifié.

Cette double identité semble d’ailleurs se retrouver aussi dans le passage
qui nous intéresse. Plotin explique en effet que 'unité de I'Intellect est une
unité d’emblée, du fait de la substance (ovaiq) et parce qu’ « étre et penser,
c’est la méme chose » (tavTdVv TO eival kai td voeiv)+ Elleaala
fois pour cause la substance de I'Intellect - c’est-a-dire son identité avec
I'étre intelligible qui, comme dit précédemment, lui permet de penser et
d’étre Intellect -, et l'effet unifiant de l'acte de pensée, par lequel « étre et
penser, c’est la méme chose ». La formule parménidéenne est principale-
ment utilisée dans les Ennéades pour évoquer !'Intellect43, mais le sens que
lui confére Plotin parait étre plus large, il 'emploie pour illustrer de ma-
niére plus générale l'identité de ce qui pense et de ce qui est pensé en con-
formité avec I'axiome aristotélicien, que ce soit au niveau de l'Intellect ou
dans d’autres réalités pensantes, comme par exemple dans le Traité 46 (I, 4),
10, 6, ol elle se rapporte a la pensée humaine.

Cela étant, '’Ame, parce quelle est une réalité pensante, ne fait pas ex-
ception et s’'identifie aussi a son objet de pensée. Sujet et objet de pensée
forment également une unité au niveau psychique, ce que confirme Plotin
dans ce passage du Traité 30 (III, 8), mais en précisant que la nature de cette
unité est différente de celle de 'Intellect. L'unité de I'Intellect est une unité

41 On trouve ici 'influence de la conception aristotélicienne du Principe Supréme qui se
pense lui-méme. En pensant les formes intelligibles, I'Intellect plotinien ne pense rien d’au-
tre que lui-méme.

42 Cf. sur I'usage de cette formule de Parménide, SCHNIEWIND, A. : Traité 5 (V, 9), intro-
duction, traduction, commentaire et notes, 141sq.

43 Traité 5 (V, 9), 5, 30 ; Traité 10 (V, 1), 8,17 ; Traité 38 (VI, 7), 41, 18.



16 Martine Vonlanthen

d’emblée (1jdn)44, inscrite dans sa substance méme. Et c’est dans cette unité
de substance, spécificité de la conception plotinienne de l'Intellect, que
réside la différence avec l'unité sujet / objet qui caractérise '’Ame, laquelle,
en contemplant I'Intellect, s'approprie un objet qui lui est extérieur et
qu’elle fait sien par la pensée. L'unité de '’Ame est ainsi une unité par appro-
priation (oikewwoet), qu'elle acquiert en se tournant vers un objet qui lui est
extérieur, et c’est ce qui la distingue de I'Intellect.

4. IVRESSE (p£€0n) ET SATIETE (k6pog)

La relation que I'’Ame a avec son objet de pensée présente une différence
de taille avec I'Intellect, parce qu’elle n'est pas elle-méme d’emblée cet
objet de pensée. Dans le Traité 50 (111, 5), 9, Plotin revient sur cette ques-
tion, il utilise ici un language imagé, dans lequel les notions d’ivresse
(1€0n) et de satiété (kdpog) illustrent la différence entre les deux réalités:

‘Opod 8¢ oi Adyot 6 Tldpog, N evmopia kai 6 TAODTOG TV KAADV, &v ékddvoel
761 koi todtd €ott tO pebvewv td véxtapl. Ti yap Beoig véxtap 1 6 to O€iov
kopiletal; Kopidetou 8¢ o vmoPePnikog vod Adyov: vodg 8¢ Eautov Exel €v kKOpw
kod o0 peBvet Exwv. OV yip émaxtdv ti Exel (Traité 5o [I11, 5], 9, 15-19).

Pris ensemble, ces principes rationnels sont donc Poros : I'abondance et la
richesse des choses belles, maintenant étalées de maniére visible. Et c’est ce
que signifie étre enivré de nectar. Car qu’est-ce que le nectar sinon ce que se
procure ce qui est divin? Or le divin qui est descendu au-dessous de
I'Intellect se procure le logos. L’Intellect se possede lui-méme dans la satiété
et il n’est pas ivre en ayant cette satiété. C'est qu’il n'a rien en lui qui se
surajoute a lui en venant de I'extérieur.45

Le Traité 5o (111, 5) est consacré a la question de 'amour. Plotin tente d’en
approcher la nature et reprend les diverses figures mythologiques intro-
duites dans le Banquet. Chaque réalité intelligible est ainsi représentée par
I'un des éléments du récit mythique du dialogue platonicien.

Le passage qui nous intéresse ne mentionne que la figure mythologique
de Poros (IT6pog). Comme 'explique Pierre Hadot dans son commentaire
du Traité 50 (II, 5)46, Poros désigne, dans la perspective plotinienne, I'en-
semble des principes rationnels, c’est le A6yog, ou sous son aspect pluriel,
I'ensemble des Adyor. Quelques lignes avant le passage cité, Plotin explique

44 Ce sens de 1i8n est utilisé par Plotin pour parler de la coexistentialité de I'Intellect et
de l'étre intelligible. L'Intellect, comme le démontre le récit de sa genése, est originellement
lié a l'intelligible, et c’est ce qui le distingue prioritairement de 'dme. Cf. KUHNER, Raphael/
GERTH, Bernhard : Ausfiihrliche Grammatik der griechischen Sprache, 2™ partie, vol. II. Han-
nover : Hahnsche Buchhandlung 1976, 120-123. Cf. Traité 5 (V, 9), 8, 12-15.

45 Traduction de HADOT, Pierre : Plotin, Traité 50 (IIl, 5), introduction, traduction, com-
mentaire et notes. Paris : Cerf 1990, 139.

46 Cf. pour I'analyse de ce passage, HADOT, P. : Plotin, Traité 50 (I, 5), introduction, tra-
duction, commentaire et notes, 214-245.



La notion d’oikeiwoig 17

que ce A6yog provient de I'Intellect et s’épanche dans ’Ame47, ce qui est
répété ici puisqu’il est dit que ce qui est descendu au-dessous de I'Intellect,
autrement dit I'ame, se procure le A6yog.

L’ensemble des Adyor que représente Poros est défini comme l'abon-
dance et la richesse des choses belles, désormais révélées. Le sens de la
notion de Adyog est trés large dans les Ennéades, mais dans ce contexte
intermédiaire entre I'Intellect et ’Ame, le Adyog est la version explicitée et
déployée du contenu de 'Intellect. Comme le dit Plotin au début du cha-
pitre, I'Intellect est enroulé sur lui-méme+8, et Poros, en tant que Adyog, ré-
vele et déplie ce qui demeure compact et condensé au niveau antérieur. Plu-
sieurs fois dans ce traité, 'ame est appelée le jardin (xfimog) de I'Intellect,
car C'est elle qui regoit, sous sa forme dépliée et déroulée (ITopog / Adyog),
le contenu de I'Intellect, I'ensemble des formes intelligibles.

L’Ame est ainsi remplie par le Aéyog, elle s’en enivre comme d’un nec-
tar49, et son ivresse la distingue de l'Intellect, qui n'est pas ivre de nectar
mais rassasié car, dit Plotin, rien ne lui vient de l'extérieur. L'état d’ivresse
s'oppose ainsi a I'état de satiété : l'ivresse est une satiété, mais une satiété
recue de l'extérieurs®, tandis que la véritable satiété est une plénitude qui ne
dépend de rien et qui provient de I'intérieur. Dire que I'Intellect est rassasié,
c’est dire qu'il posséde sa plénitude de lui-méme. C'est pourquoi I'Intellect
est souvent identifié au dieu Kronoss' qui, selon le mythe, dévore ses en-
fants a leur naissance, parce qu’il contient en lui-méme ses propres objets
de pensée. Associé a cette figure mythologique, I'Intellect est caractérisé par
son état de satiété, par lequel il n'a besoin de rien d’extérieur a lui-méme.
Quant a '’Ame, elle nest pas rassasiée de cette maniére, mais elle est ivre et
le nectar qui 'enivre lui vient d’ailleurs, de l'extérieur d’elle-méme, elle le
tire de I'Intellect et s'en remplit.

A nouveau, ce passage met en lumiére la différence essentielle entre 'In-
tellect et '’Ame, dans la relation a leurs objets de pensée réciproques. On I'a
vu, l'état de satiété et I'état d’ivresse constituent tous deux une forme de
plénitude. Ce qui les distingue, c’est le rapport a ce qui les remplit. L'Intel-
lect est d'emblée rassasié, il trouve sa substance en lui-méme, tandis que
I’Ame doit la puiser a partir d’autre chose que d’elle-méme.

Le passage précédemment cité du Traité 30 (III, 8), 8 a présenté exacte-
ment la méme idée, en mettant en opposition I'unité de substance (ovoiq)
de I'Intellect et l'unité par appropriation (oixeiwoel) de ’Ame. Dans les

47 Traité 50 (111, 5) 9, 7-8 : 'Ev obv tfj Yuxii &md vod 6 Adyog odrog, 6te 1| Adpoditn
Aéyetou yeyovéval, EI0PUEIC €1¢ TOV KijTov adToD.

48 Traité 50 (111, 5), 9, 3 : TO yip &v V® cuveoTelpapévov.

49 Traité 50 (111, 5), 9, 16 : TO pedlewv T® véktapt (référence au Banquet 203bs).

50 Traité 50 (111, 5), 9, 4-5 : ki 00 mMapd GAAOV £ig adTOHV, TOUTE 88 peBlovt émaktodv To

g TANPWOEWS.

51 Traité 10 (V, 1), 7, 35 ; Traité 30 (111, 8), 1, 39; Traité 31 (V, 8), 13, 4 ; Traité 38 (VI, 7), 35,
26.



18 Martine Vonlanthen

deux passages, I'état final des deux réalités est mis en avant. L’Ame est une
unité au méme titre que I'Intellect, et son état est aussi un état de pléni-
tude, mais a la différence de son principe, elle dépend d’autre chose que
d’elle-méme pour acquérir cette perfection, c’est pourquoi elle s’enivre de
nectar, et c’est pourquoi elle est une unité d’appropriation et non pas une
unité de substance.

5. L’oikelov ET LA DEFINITION DU BIEN : TRAITE 38 (V1, 7), 27

Le rapport d’extériorité impliqué par la notion d’oikeiwolg, mis en
évidence par le Traité 30 (III, 8) et repris par 'image de l'ivresse du Traité
50 (III, 5), est un premier indice permettant de comprendre le sens qu’elle
revét dans la question de la différence entre I'Intellect et ’Ame. Mais cette
caractéristique est encore insuffisante pour montrer l'intérét de la notion et
surtout, pour déterminer ce que Plotin retient du contenu philosophique
dont elle a été chargée au fil des diverses traditions qui 'ont exploitée.

Dans le Traité 38 (VI, 7), dans un contexte qui ne parle pas directement
de I'Intellect ou de I'dme, mais évoque la nature du Bien de maniére géné-
rale, Plotin précise le sens qu’il donne a l'adjectif oikeiog, le « propre »
d’une chose.

Des le chapitre 24 du Traité 38 (VI, 7), Plotin énonce plusieurs apories
que souleve la définition du Bien. L'une d’entre elles concerne la relation
du Bien et de l'oikeiov: « Faut-il définir le Bien par la notion de “propre” ou
par une autre? »52 En posant cette question, Plotin décide de discuter la
conception traditionnelle du Bien depuis Platon, Aristote et le Stoicisme,
selon laquelle le bien d'une chose est ce qui lui est propre.

L’argumentation développée pour répondre a cette question, au cha-
pitre 27 du méme traité, n’aura pas pour but de réfuter cette conception du
Bien, qu’il accepte et revendique d’ailleurs lui-méme a d’autres moments
dans les Ennéadesss. La discussion menée sert plutdt a préciser le sens dans
lequel cette définition du Bien - formulée pour I'instant sous une forme si
générale qu’elle ne permet pas de cerner les différentes nuances que lui ap-
porte 'une ou l'autre des traditions citées —, parait recevable aux yeux de
Plotin.

Plotin commence par mettre en évidence I'ambiguité d’'une telle défi-
nition du Bien, basée sur l'identité entre deux notions : le bien d'une chose
est ce qui lui est propre (oikeiog). Que comprendre par cette affirmation?
Est-ce que ce qui est un bien pour une chose l'est précisément parce qu’il
lui est propre (oikeiog)54? Le Bien est-il ainsi relatif et dépend-il de ce qui
est propre (oikelog) a une chose? Cette signification est d’emblée refusée :

52 Traité 38 (VI, 7) 24, 13 : 'Ev @ & xad moétepa T oikeiw to dya®ov fi GAA® Tvi;
53 Traité 23 (VI, 5), 1, 18-21.
54 Traité 38 (V1, 7), 27, 3-4.



La notion d’oikeiwoig 19

ce qui ressemble (6potog) a une chose, dit Plotin, lui est propre ; or le sem-
blable ne constitue pas forcément un bien pour cette chosess. Des lors, en
rapprochant le propre d'une chose de ce qui lui est semblable, on peut
conclure que le bien d’'une chose n’est pas ce qui lui est propre. Cette dis-
tinction entre le bien d’'une chose et ce qui lui est propre s’est déja ren-
contrée plus tdt dans ce traité : Plotin avait affirmé au chapitre 21 que le
bien de 'ame n’est pas nécessairement ce qui lui est propre, parce que cer-
taines choses qui lui sont propres lui sont inférieures et ne constituent
donc pas un bien pour ellesé. Le bien d’'une chose n’est par conséquent pas
déterminé en fonction de ce qui lui est propre.

Une fois cette premiére signification écartée, Plotin livre sa définition
du Bien : le bien d'une chose, c’est ce qu’il y a de supérieur a ce qui lui est
propres7. Comme l'explique Pierre Hadot dans son commentaire du Traité
38 (VI, 7)s8, le bien d’'une chose se définit dans la remontée vers ce qui lui
est supérieur, c’est-a-dire en considérant ce par rapport a quoi elle est en
puissance et qui constitue donc son acte : ce qui est en puissance, dit Plo-
tin, a besoin de ce par rapport a quoi il est en puissance et qui, par consé-
quent, constitue son biens9. Ainsi le bien de la matiére est la forme, parce
qu’elle a besoin de la forme, et de méme, par exemple, 'dme qui est ma-
tiere pour I'Intellect trouve son bien en I'Intellectée, c’est-a-dire son acte.
Mais cette régle ne rend pour 'instant compte que d’une partie de la vision
plotinienne du Bien. Le lien avec l'oikeiov doit encore étre explicité, ce que
fait Plotin en empruntant 'expression platonicienne de “la part du bien”é:

Ei 8¢ &M xai avtd odTd dyaBov €oti, MOAD piAAov Gv €in ayaBov ovTd 1

TeA£16TNG adTOod kai TO £180¢ kel TO kpeitTov avTod, ked Tfi favtod dvoel Hv

tolodtov kad od T, 8Tt kad o Td dya®OV otel. AAAL S1d Ti adTd GyaBov Eotau;

Ap’ 611 oikedtarov adtd; "H o 4AX" 8t1 doti Tig dyabod poipa. (Traité 38

[VI, 7], 27, 14-20).

Et certes, si chaque chose est un bien pour elle-méme, a plus forte raison, sa
perfection, sa forme et ce qu’il y a de meilleur en elle seront un bien pour
elle, puisque tout cela est un bien par sa nature méme et puisque, de plus,
tout cela rend la chose bonne. Mais pour quelle raison tout cela sera-t-il un

55 Lysis 214 b-c, 215 a-c; Banquet 200a.

56 Traité 38 (VI, 7), 21, 9-10.

57 Traité 38 (VI, 7), 27, 7 : "H datéov 10 oikeiov td kpeittovt kpivewv §&i koi td PeAtiovt
avtod [...].

58 HADOT, Pierre : Plotin, Traité 38 (VI, 7), Introduction, traduction, commentaire et
notes. Paris : Cerf 1988, 306.

59 Traité 38 (VI, 7), 27, 8-9.

60 Traité 10 (V, 1), 3, 22-23; Traité 5 (V, 9), 3, 20 ; Traité 12 (11, 4), 3, 5.

61 Philébe 20d1, 54c10, 60b4.



20 Martine Vonlanthen

bien pour la chose? N’est-ce pas parce que tout cela est ce qu’il y a de plus
propre pour elle? Non, mais parce que c’est la part du bien.62

A partir de ce passage, la perspective du raisonnement, semble-t-il, se mo-
difie : du mouvement vertical de 'aspiration vers ce qui est supérieur - la
matiére en quéte de la forme, '’Ame dans le besoin par rapport a 'Intellect
-, on est ramené pour ainsi dire a une perspective horizontale, a la chose
une fois constituée, c’est-a-dire la matiére une fois déterminée par la forme
qu’elle a reque, ou 'dme en tant que réalité parachevée par I'Intellect.
Chaque chose, dés lors, est un bien pour elle-méme (en d’autres termes, le
propre d'une chose est ce qui est bien pour elle), et a plus forte raison, sa
forme, sa perfection, le meilleur en elle constituent son bien, compte tenu
du fait que c’est ce qu’elle a hérité de ce qui lui est supérieur. Ainsi, dans le
cas de '’Ame par exemple, I'Intellect, qui dans une dimension verticale,
constitue le bien auquel elle aspire, est également, dés lors qu’il est regu
par 'Ame et qu'il la parachéve, ce qui lui est propre. En résumé, ce qu’'une
chose retient de ce qui lui est supérieur, - sa perfection, sa forme, le
meilleur en elle -, constitue son bien, non pas parce que cela lui est propre
(on reviendrait alors a I'idée précédemment réfutée selon laquelle le bien
d’'une chose est relatif a ce qui lui est propre), mais parce que c’est le bien
en tant qu’il est manifesté dans cette chose. C’est ce que Plotin semble
vouloir dire en recourant a l'expression du Philébe «la part du bien »
(dyaBod poipa) : le bien d'une chose est effectivement ce qui lui est propre,
a entendre au sens du bien supérieur en tant qu’il est présent a cette
chose. Comme le dit Pierre Hadot$3, le propre d'une chose est ce qui, en
elle-méme, la transcende, le bien auquel elle participe et qui lui est imma-
nent.

6. L’oikeiov DANS LE LYSIS

Le Lysis fait partie des dialogues socratiques (ou de jeunesse) que l'on
trouve plus rarement cités au sein des Ennéades. Hans-Rudolf Schwyzer
qui, des 1951, s’est intéressé a l'utilisation plotinienne des différents textes
platoniciens, a conclu que la plupart de ces oeuvres n’a pas intéressé Plotin
qui s’est davantage concentré sur les dialogues de maturité ou de vieillesse
présentant la doctrine des idées. En menant une lecture paralléle des dia-
logues socratiques et des Ennéades, Daniela Taomina64 arrive a un résultat
plus nuancé : on trouve trace des dialogues de jeunesse dans l'oeuvre de

62 Traduction de HADOT, P. : Plotin, Traité 38 (VI, 7), introduction, traduction, commen-
taire et notes, 154 (avec une modification pour la forme interrogative de la derniére phrase).

63 HADOT, Pierre : Plotin, Traité 38 (VI, 7), introduction, traduction, commentaire et notes,
306.

64 TAORMINA, Daniela : Plotini lettore dei dialoghi giovanili di Platone, in : BRANCACCI, Al-
do : Antichi e moderni nella filosofia imperiale. Napoli 2001, 137-196.



La notion d’oikeiwaoig 21

Plotin, bien que les citations restent assez rares en comparaison avec les
dialogues plus tardifs. Leur présence se limite souvent a un ou quelques
propos, donnant I'impression que Plotin présuppose ces emprunts a Platon
comme étant connus du public auquel il s’adresse. Cest le cas pour le
Lysis, dont on trouve par exemple quelques références dans le Traité 52 (11,
3)65 et, comme mentionné précédemment, dans le Traité 38 (VI, 7)65, qui
reprend au dialogue l'idée selon laquelle le semblable n’est pas forcément
un bien.

L’examen du chapitre 27 du Traité 38 (VI, 7) a montré que Plotin
accepte la conception traditionnelle selon laquelle le bien d'une chose est
ce qui lui est propre, a condition de définir le propre comme ce qui, dans
la chose elle-méme, lui est supérieur. Or en ajoutant cette précision Plotin
semble se rapprocher du sens que prend 'oikeiov dans le Lysis.

L’objectif poursuivi par Socrate dans le Lysis est de comprendre la rela-
tion de ¢piAia (amitié). Introduite, lors du premier entretien du philosophe
avec son jeune interlocuteur (207d- 210 )67, dans le sens classique de la re-
lation humaine et de 'attachement a une personne, la notion d’oikelov est,
dans la derniére partie du dialogue (221e-222¢), développée d’'une maniére
qui nous intéresse plus particulierement.

S'interrogeant sur la relation du désir (émBupia) et de la diAia, Socrate
introduit la notion de manque (év8erjg). Ce qui désire, affirme le philo-
sophe, désire ce dont il manque (221dg)68. Le lien avec la ¢p1Aix est ensuite
établi : ce a quoi il manque quelque chose est ainsi ami de ce qui lui
manque (221e2). Or, il y a manque de ce qui a été enlevé (221e4), et on en
arrive a la conclusion, c’est le propre (oikeiov) qui est objet du désir et de
I'amitié (221e5).

Ces quelques lignes concentrent la nouvelle conception de l'oik€iov, et
son lien avec la ¢piAia : ce qui constitue 'objet du désir d’'une chose est ce
qu’elle aime, ce dont elle est I'ami. Mais 'objet de ce désir est aussi quel-
que chose qui lui manque, c’est-a-dire, pour Socrate, quelque chose dont
elle a été dépossédé, et c’est pourquoi I'objet de son désir est ce qui lui est
propre (oikeiog), c’est quelque chose qui ne lui est pas étranger mais qui
lui appartient, qu’elle n’a plus et qui, par conséquent, lui manque.

65 Cf. TAORMINA, Daniela : Plotini lettore dei dialoghi giovanili di Platone, 191. L'auteur
reléve une référence au Lysis 212b3-5 dans le Traité 52 (I, 3), 4, 14-17. Sont aussi mentionnés
le Traité 12 (11, 4), 9, 7 et le Traité 34 (VI, 6), 14, 27 (pour Lysis 217d6-e1).

66 Traité 38 (VI, 7), 27, 5-7.

67 Pour une analyse détaillée de ce premier entretien, cf. GONZALEZ, Francisco : Socrates
on Loving One's Own : A traditional Conception of @®IAIA Radically Transformed, in : Classical
Philology 95 :4 (2000) 379-398.

68 Cf. ROWE, Christopher/PENNER, Terry : Plato’s Lysis. Cambridge : Cambridge Univer-
sity Press 2005. Les auteurs font remarquer que Socrate parle ici d'un manque que I'on peut
qualifier de substantiel, et non pas uniquement du fait de ne pas avoir quelque chose :
I’'homme, par exemple, est dépourvu d’ailes, cela n’implique pas pour autant qu'’il en désire.



22, Martine Vonlanthen

Or plus t6t dans le dialogue, le bien a été identifié avec le premier objet
de la p1Alx (mpdtov dbidov), désiré et aimé de toutes choses (220b). Toutes
les autres choses désirées le sont en vue de lui (219d), elles sont des inter-
médiaires qui ultimement ménent a lui. Dés lors, le bien devrait étre iden-
tifié a I'oikeiov (c’est aussi ce que recherchent toutes choses et I'objet de la
¢1Aio). Mais si Socrate évoque bien cette possibilité au terme de sa
réflexion (222d), elle n'est pas explicitement validée, car elle remet en
question I'un des résultats antérieurs (le bon est 'ami du bon, 213d), qui
avait d’ailleurs été refusé (215e), ce qui meéne a 'impasse finale qui clot le
dialogue.

En résumé, cette derniére partie du Lysis présente I'oikelov comme ce
dont une chose a été privée et qui constitue désormais I'objet de son désir.
L’identité du bien et de I'oixelov, méme si elle n’est pas explicitée, semble
découler logiquement de ce qui précede, dés lors, I'oikelov d'une chose
semble ainsi étre le bien dont elle a été dépossédée et qu’elle désire retrou-
ver. Pour illustrer cette conception de l'oikeiov, Franco Ferrari (1998)
donne ainsi 'exemple de 'appartenance de 'ame au monde des idées : ar-
rivée dans le sensible, 'dme a perdu la connaissance du monde intelligible,
qui constitue son oikeiov et qu’elle cherche a retrouver®o.

7. CONCLUSION

Apreés cette parenthése platonicienne, il est temps de revenir a Plotin et
d’essayer de regrouper les différents éléments auxquels cette étude a mené.

Le premier passage considéré (Traité 10 [V, 1], 3, 15) a d’abord attiré
'attention sur 'emploi du mot oikeia pour désigner les objets de pensée de
I’Ame. Son analyse a surtout mis en lumiére une tension au niveau de ce qui
constitue la pensée de ’Ame, entre d’une part I'objet de pensée qu’elle re-
cherche, a savoir I'Intellect, et 'objet de pensée qu'elle recoit et appréhende
effectivement, appelé ici les oikeia. Deux éléments ont exprimé cette ambi-
guité, d’abord la contradiction apparente dans la contemplation de 'Ame,
qui regarde vers I'Intellect mais pense les oikeiw ; ensuite, I'usage du verbe
évopdv (voir a l'intérieur), associé ici a 'orientation extérieure a 'ame, &ig
vodv. La notion d’oikeie, dans ce contexte, résume d'une certaine maniére
cette tension entre intériorité et extériorité : '’Ame étant I'image de I'Intel-
lect, ce qu’elle contemple véritablement, c’est I'Intellect tel qu’il se manfeste
en elle, et non pas a l'extérieur d’elle-méme, et cet objet de pensée - I'Intel-
lect intériorisé - est ce que Plotin nomme les oikeio.

Un second passage (Traité 30 [III, 8], 8, 6-8) a été pris en compte, qui
confronte cette fois I'unité de substance (ovoig) de I'Intellect a I'unité par
appropriation (oikeiwoet) de Ame. Plotin ne précisant pas ce que peut

69 FERRARI, F. : L'Oikeion dell’Anima et la Conoscienza Filosofica: il Motivo Gnoseologico
nel Liside, 26.



La notion d’oikeiwoig 23

signifier, pour '’Ame, d’étre une unité d’appropriation, un sens a pu étre
déduit de l'opposition avec 'unité de substance qu'est I'Intellect. Un rapide
regard sur la genése de la seconde hypostase a montré pourquoi son unite
est inscrite dans sa substance méme : 'intellect inchoatif, pour se constituer
en une réalité pensante, se prend lui-méme comme objet de pensée, il est
donc d’emblée rattaché a lui-méme, ce qui n'est pas le cas de '’Ame, laquelle,
en contemplant |'Intellect, s'approprie un objet qui lui est extérieur.

Par le biais de la référence au mythe, le Traité 50 (III, 5), 9 a souligné
cette méme différence : Plotin parle de la satiété (k6pog) de I'Intellect parce
qu’il tient sa plénitude de lui-méme, et de l'ivresse (ué0n) de I’Ame parce
qu’elle s’enivre d'un nectar qui lui vient d’ailleurs, c’est-a-dire de I'Intellect.

Le chapitre 27 du Traité 38 (VI, 7), parce qu’il discute la définition tra-
ditionnelle selon laquelle le bien d'une chose est ce qui lui est propre
(oikeiog), a permis de considérer plus en détails le sens que revét I'oixeiov
pour Plotin. Jusqu'ici en effet, dans les divers passages concernés, les no-
tions d'oikelov ou d’oikelwolg étaient simplement mentionnées, sans que
Plotin ne s’y attarde vraiment et ne commente plus en profondeur le sens
qu’il leur préte. Avec le développement du Traité 38 (VI, 7), 27, l'oikelov est
abordé de maniére frontale, ce qui permet de dégager un sens plus précis :
pour Plotin, le propre d'une chose est, pour rappeler I'allusion au Philébe,
la part du bien, c’est le bien d’'une chose, ce qui lui est supérieur, en tant
qu’il est présent a cette chose. En ce sens, 'oikeiov plotinien semble ainsi
faire écho au dialogue du Lysis, dont la seconde partie (221e-222€) présente
I'oikeiov comme ce qui représente le bien d'une chose, parce qu'’il s’agit de
quelque chose qui originellement lui appartient et dont elle a été privée, et
qu'elle désire donc retrouver. Or il n’en est, semble-t-il, pas autrement
dans la version plotinienne : ce qui constitue le propre d’'une chose, c’est
son bien, ce qui lui est supérieur, en tant qu’il lui est présent. Dans le cas
qui nous intéresse, celui de ’Ame, son propre est ainsi I'Intellect tel qui se
reflete en elle. Lorsqu’elle tend vers I'Intellect et le recherche, c’est ainsi
elle-méme qu’elle retrouve.



24 Martine Vonlanthen

Résumé

Cet article s’intéresse a l'usage plotinien de la notion d’oixeiwotg dans la
question de la relation entre I'Intellect et ’Ame. Deux textes des Ennéades
sollicitent cette notion pour décrire le rapport entre ces réalités : dans le
Traité 10 (V, 1), les objets de pensée de ’Ame sont appelés oixeia, et dans le
Traité 30 (III, 8), l'unité de I'Ame est qualifiée d’unité par appropriation
(oikewaer). Un regard sur la définition du Bien telle qu'exposée dans le Traité
38 (VI, 7) et sur la signification qui lui est donnée dans le Lysis aide a mieux
cerner l'intérét de la notion dans le contexte qui nous occupe : U'Intellect peut
étre dit l'oixeiov (le propre) de I'dme au sens ou il est ce qui lui manquait
originellement et qu'elle a retrouvé par sa conversion.

Abstract

This paper is interested in the Plotinian use of the notion of oikelwoig in the
context of the relationship between Intellect and Soul. Two passages use this
notion to describe the relation between these realities. In 10 (V, 1), 3, the
objects of thought of the Soul are called oikeler, and in 30 (111, 8), the unity of
the Soul is qualified as unity by appropriation. A look at the definition of the
Good such as it is expounded in 38 (VI, 7) associated with its meaning in the
Lysis seems to allow us, to understand better the interest of the notion in the
context which concerns us: Intellect can be said, to be the oikeion of the soul
in the sense that it is what was originally lacking to it and that it found with
its conversion.



	La notion d'οικειωσις dans l'explication de la relation de l'Intellect et de l'Âme chez Plotin

