
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 62 (2015)

Heft: 1

Artikel: La notion d' dans l'explication de la relation de l'Intellect et de l'Âme
chez Plotin

Autor: Vonlanthen, Martine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761286

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martine Vonlanthen

La notion d'oiKeLooaiç dans l'explication de la
relation de l'Intellect et de l'Âme chez Plotin

Introduction

La différence entre I'hypostase de l'Intellect et celle de l'Âme1 constitue
l'un des problèmes majeurs de la doctrine plotinienne. Parce qu'elle est
entièrement intelligible et qu'elle n'administre aucun corps, I'hypostase de
l'Âme a en commun des caractéristiques déterminantes avec l'Intellect.
L'introduction d'une telle Âme affranchie de la relation au corps oblige
Plotin, pour justifier son existence, à la distinguer de l'Intellect. Henry J.

Blumenthal a consacré un article complet et détaillé à cette question2,
dans lequel il relève à la fois l'ambiguïté des propos de Plotin, qui tantôt
accentuent la démarcation entre les deux réalités et tantôt cherchent à

l'atténuer, et passe en revue leurs différences en mettant en évidence la

spécificité de l'Âme dans sa forme principielle3.
L'objectif de cette étude est d'attirer l'attention sur l'intérêt de la

notion d'oiK£itoaiç4, à laquelle Plotin recourt parfois pour différencier l'Âme
et l'Intellect. Associée depuis Platon à la définition du Bien, sa présence
dans ce contexte surprend : comment cette notion, de prime abord totalement

étrangère au problème de la démarcation des deux dernières
hypostases plotiniennes, peut-elle ici s'avérer pertinente? Nous souhaitons essayer

de montrer de quelle manière la notion d'oiKELoocjiç rend compte d'une
différence essentielle entre l'Intellect et l'Âme, tout en exprimant également

leur ressemblance et leur parenté.
Dans les pages qui suivent, un examen des passages dans lesquels la

notion d'obcdtoaiç apparaît pour décrire le rapport de l'Intellect et de
l'Âme sera mené. À chaque fois, la notion est employée sans explication ni

1 Nous écrivons Âme en utilisant la majuscule lorsqu'il est question de I'hypostase de
l'Âme, et gardons la minuscule pour l'âme humaine. Nous rendons le lecteur attentif au fait
que dans certains cas, les deux écritures sont possibles

2 BLUMENTHAL, Henry J. : Noûs and Soul in Plotinus: Some problems of demarcation, in :

Soul and Intellect. Studies in Plotinus and later Néoplatonisme. Aldershot : Variorum 1993,

203-219.
3 Cf. GOULET-CAZÉ, Marie-Odile : Le Système Philosophique de Porphyre dans les Sentences.

Métaphysique, in : PÉPIN, Jean/BRISSON, Luc : Porphyre. Sentences. Paris : Vrin 2005, 31-
105. Dans cet article consacré à la philosophie de Porphyre, l'auteur fait un exposé détaillé
des caractéristiques de chacune des trois hypostases du système plotinien et souligne les
différences entre l'Intellect et l'Âme.

4 SLEEMAN, John H./POLLET, Gilbert : Lexicon Plotinianum. Leiden : Brill 1980, 724-725.



6 Martine Vonlanthen

aucune autre précision et dans un domaine où, qui plus est, elle n'est pas
habituelle. Il sera donc nécessaire de s'y arrêter et d'en fournir une analyse
approfondie. Le premier passage (Traité 10 [V, 1], 3,18) met en relief l'intri-
cation des deux réalités - l'Intellect est à la fois à l'extérieur et à l'intérieur
de l'Âme - et situe l'idée de l'oiKelwaK; au coeur de cette complexité. Les

extraits qui suivent (Traité 30 [III, 8], 8, 6-8; Traité 50 [III, 5], 9, 15-19)
établissent le rôle de la notion dans la différence entre l'Intellect et l'Âme.
Nous tenterons ensuite de montrer, à l'inverse, le lien intime que la notion
institue entre les deux réalités, en s'appuyant d'une part sur la conception
du Bien telle qu'elle est présentée dans le Traité 38 [VI, y], 2j, 14-20, et
d'autre part sur le dialogue platonicien du Lysis qui semble annoncer
l'usage plotinien de la notion.

Par ces différentes étapes, cette étude aimerait souligner le contenu
philosophique que recèle l'idée d'ohceloocnç et qui rend pertinente sa

présence dans le contexte de la relation entre l'Intellect et l'Âme.

1. Remarques préliminaires: la notion D'oiKE'inzis avant Plotin.

La notion d'oiKelcoau; est d'une très grande richesse philosophique qui s'est
forgée au fil des siècles à partir des différentes traditions dans lesquelles
elle a été, à plus ou moins forte mesure, intégrée. Son sens s'est ainsi
progressivement développé, des nuances ont été apportées, des aspects ont
été précisés, de sorte qu'il devient difficile de proposer une traduction
suffisamment précise et qui ne prive pas la notion d'une partie de son
contenu philosophique. Il est par conséquent préférable de privilégier la forme
grecque du mot pour cette notion qui, victime de son succès d'une certaine
manière, est désormais devenue presque intraduisible.

Le champ lexical de la notion d'obcckoaLc; est très large, il livre de
premières indications sémantiques qui mettent en évidence trois orientations
principales : d'abord, l'idée de la propriété et de l'avoir ; on peut citer, à

titre d'exemple, l'adjectif oiKeîoç, dont l'une des significations est ce qui
appartient à quelqu'un, ce qui concerne la possession, et semblablement,
le nom ô oîicoç (la propriété, le bien). Ensuite, l'idée de l'habitation, avec

par exemple tô oÏKqpcc (la maison), ou le verbe oIkeiv (habiter, résider).
Finalement, on trouve l'idée de la famille, à travers par exemple ô oiKÉxqç (la
parenté) et ô oiKEÙç (le parents). Le champ lexical se concentre ainsi clairement

autour de la thématique du soi, en renvoyant, de manière générale,
non pas au soi lui-même, mais à ce qui se situe dans sa première proximité,

ce qui lui est intimement relié et qui lui appartient en propre.
La notion d'oÎKdûKTiç tient d'abord sa notoriété de la doctrine

stoïcienne dont elle est l'une des pierres angulaires tant de l'éthique que de la

5 LlDDELL, Henry George/SCOTT, Robert/JONES, Henry Stuart : A Greek-English Lexicon.
Oxford: Clarendon Press 1968,1202.



La notion d'oiKekocrLÇ 7

physique. Elle y désigne la conscience de soi de tout être vivant et l'amour
inné qu'il a pour lui-même (cf>iÀcumcc) et qui le conduit à vouloir sa conservation

en recherchant ce qui lui est approprié (oiKEÏoç) et en fuyant ce qui
peut lui être nuisible. Le stoïcien Hiéroclès (première moitié du IIeme

siècle), dont les Elementa Ethica ('HOiki) oToixeltoaLc;) réunissent les

principes généraux du stoïcisme et de son éthique, explique que l'animal, dès

le moment de sa naissance et de manière continue jusqu'à sa mort, se
ressent lui-même et est en relation permanente avec lui-même. Cette perception

innée de soi-même, premièrement dans sa constitution, mais aussi
dans ses besoins et dans son interaction avec le monde extérieur, l'amène à

agir en vue de sa préservation6. Par la suite, cette idée est élargie à la
conservation non plus seulement de l'individu lui-même, mais de l'ensemble
de l'espèce : en plus de chercher à se préserver soi-même, tout être
cherche également à préserver son espèce en garantissant la survie de sa

progéniture et de ses semblables, ce qui, au niveau humain, introduit aux
domaines éthique et politique7.

L'adversaire consacré du Portique, l'épicurisme8, reprend à son compte
la notion d'ohcEioocnç en la conformant à sa doctrine. Le témoignage le plus
complet de l'usage de cette notion par Epicure nous vient de Cicéron9, ce

qui d'emblée inspire de la méfiance sur l'objectivité des propos doxogra-
phiques, compte tenu du peu d'estime que le penseur avait pour Épicure10.
De même que pour le stoïcisme, l'épicurisme affirme aussi que chaque être
est approprié à lui-même, mais cette fois dans le sens où il recherche de
manière innée son plaisir et fuit ce qui peut être pour lui cause de
douleur11.

Les penseurs hellénistiques ne sont pas les seuls à avoir utilisé la notion
d'ohceitoaic;, même si c'est bien à eux principalement qu'elle doit sa charge
philosophique. Des sources plus influentes encore pour Plotin, comme Platon

et Aristote, ont aussi exploité la notion et l'adjectif associé, oùceïoç12.

6 HIEROCLES : Elementa Ethica 1, 34-39, 51-57; 2,1-9; 9, 3-10; 11,14-18.
7 ClCERON : De Finibus bonorum et malorum, III, 62-68.
8 Cf. RADICE, Roberto : "Oikeiosis" Ricerche sut fondamento del pensiero stoico e sulla sua

genesis. Milano : Vita e pensiero 2000, 161-167. L'auteur précise que I'oIkeicoctic d'Epicure est
héritée de son maître, l'atomiste Nausiphane, et de l'école hédoniste des cyrénaïques.

9 ClCERON : De Finibus bonorum et malorum, I, IX, X.
10 Les épicuriens apparaissent comme les principaux adversaires de Cicéron, qu'il

critique à de nombreuses reprises. Il dénonce entre autres l'absence de rhétorique de la
philosophie épicurienne et le manque d'élégance dans la forme écrite des traités, mais aussi
et surtout l'attitude préconisée de se tenir en retrait de la vie publique, qui s'oppose à l'idéal
de vie politique. Cf. BENFERHAT, Yasmina : Cum scriberem contra Epicureos : Cicéron et
l'épicurisme dans les Tusculanes /-//, in ; Vita Latina 164 (2001) 21-35.

11 Cf. Radice, Roberto : "Oikeiosis" Ricerche sul fondamento del pensiero stoico e sulla sua
genesis, 161-182.

12 La plupart du temps utilisé sous sa forme substantivée, tô oikeiov.



8 Martine Vonlanthen

Dans un passage de l'Éthique à Nicomaque qui constitue l'une des influences

importantes de l'éthique stoïciennes, Aristote évoque l'idée de

I'oIkeiov dans le but de soutenir que la vie la meilleure pour l'homme est la
vie intellectuelle:

tô yàp oiKeïov éicàcrccû rrj cfujaei Kpâncrcov Kai TjSiatöv èariv ÉKâcrccp- Kai rù)

àvSpcôrrû) 5f) ô Karà tôv voûv ßloq, e'(7tep toùto pàÀiara avfipuiitoq. otrroç apa
Kai eùSaipovéaraTOÇ. (EN X, 1178a 6-8)

En effet, ce qui est propre (oiKEÎov) à chaque être est naturellement ce qu'il y
a de meilleur et de plus agréable pour lui. Donc, pour l'homme, c'est la vie
intellectuelle, si tant est que c'est principalement l'intelligence qui constitue
l'homme. Par conséquent, cette vie est aussi la plus heureuse.H

Selon le principe invoqué ici, ce qui est bien pour un être est ce qui lui est

propre (oIkeîoç) ; or c'est l'intelligence qui constitue principalement l'homme,
qui lui est donc le plus appropriée (oIkeîoç) et par conséquent, la vie
intellective est ce qu'il y a de mieux pour lui.

On peut remarquer qu'Aristote précise que ce qui est propre à une
chose, en plus de constituer un bien pour elle, lui est aussi le plus agréable
(q5icrrov), ce qui implique une dimension eudémoniste. Cette idée sera
reprise par les stoïciens, qui ne nient pas le lien entre I'oIkeiov d'une chose et
son plaisir, mais à la différence de la version épicurienne, le conçoivent
comme un accompagnement bienvenu, un effet secondaire (émyévvqpa)
du bien's, et non pas comme la fin vers laquelle tend une chose qui
recherche ce qui lui est approprié16.

Chez Platon, que nous évoquons en dernier lieu parce qu'il nous paraît
être l'influence principale que retiendra Plotin pour sa compréhension de
I'oIkeiov, la notion apparaît dans trois dialogues, la République (IX, 586e),
le Banquet (205e) et le Lysis (22ie-222e), avec un sens qui annonce déjà celui

que lui prêtera plus tard le stoïcisme : le bien d'une chose est ce qui lui
est propre (oIkeîoç), et le mal, ce qui lui est étranger (àÀÀôrpioç). Dans le

Lysis où I'oIkeiov joue un rôle important pour la compréhension de la

tfnÀlcx, ce sens est plus développé ; la dernière partie du dialogue^ précise
la relation de I'oIkeiov et du bien en montrant pourquoi le bien d'une
chose doit être ce qui lui est propre18. Socrate, dans ce dernier développe-

•3 Cf. LEE, Chang-Uh : Oikeiosis. Stoische Ethik in naturphilosophischer Perspektive.
Freiburg : Alber 2002, 56-58.

H Traduction de BODEUS, Richard : Aristote. Ethique à Nicomaque, traduction et présentation.

Paris : GF Flammarion 2004 (avec une modification pour oîkeïov, traduit initialement
par ce qui est intimement lié).

Cf. LEE, C. : Oikeiosis. Stoische Ethik in naturphilosophischer Perspektive, 60.
16 Cf. DIOGENE LAERCE VII, 85-86 (SVF III, 178).

V Lysis 22ie-222e.
18 Cf. FERRARI, Franco : L'Oikeion dellAnima et la Conoscienza Filosoßca: il Motivo Gno-

seologico nel Liside, in : Acta Universitatis Carolinae, Philologica 3 (1998) 21-27.



La notion d'oiKELtocrix; 9

ment du Lysis, donne à I'oIkeiov une signification qui semble incliner sur
l'usage qu'en fait Plotin dans le contexte du rapport de l'Intellect et de
l'Âme.

2. L'Intellect, l'âme et les oIkeicc

L'un des passages importants sur la question de la relation de l'Âme à son
principe se trouve au chapitre 3 du Traité 10 (V, 1), Sur les trois hypostases
qui ont rang de principes.

Le traité s'ouvre sur la description de la condition des âmes qui se sont,
par audace (tôÀpa), détournées de l'intelligible. Fascinées par le monde
sensible, elles ont peu à peu oublié leur origine divine et méprisent leur
propre nature en s'émerveillant des choses d'ici-bas, qu'elles jugent plus
estimables qu'elles-mêmes. Il faut donc rappeler à l'âme son statut divin en
lui adressant deux discours, l'un pour l'instuire de la véritable nature de ce

qu'elle tient - à tort -pour vénérable, et l'autre pour lui remémorer son
origine divine. C'est ce qu'entreprend Plotin dans le chapitre 2, dont
l'objectif est de montrer à l'âme qu'elle est le principe de ces choses qu'elle
admire et qu'elle leur est ainsi supérieure, et dans le chapitre 3 qui lui
rappelle son origine en insistant sur le lien de filiation à l'Intellect.

Le chapitre 3 commence avec une exhortation à remonter vers l'intelligible.

Plotin s'adresse à son lecteur en lui conseillant de faire confiance à

son âme pour retrouver le monde intelligible. L'âme, dans sa partie
supérieure, est, dit Plotin, voisine (yeLrôvq pa) de l'Intellect (3, 5). Le thème
du voisinages apparaît à plusieurs reprises dans les Ennéades20 et son
implication philosophique, dans ce système hiérarchique où la situation de
chaque réalité traduit son degré de perfection, est importante. Être voisin,
dans ce contexte, signifie ressembler le plus possible à une réalité21. Par
exemple, explique ailleurs Plotin, celui qui a pour voisin un homme sage
inclinera à le devenir lui-même22, comme si cette proximité entraîne
inévitablement une ressemblance de nature. La partie de l'âme voisine de
l'Intellect est ainsi ce qui, dans l'âme, lui ressemble le plus, ce qui en est
l'image. Les facultés sensitive et végétative de l'âme sont par conséquent
exclues de cette relation immédiate à l'Intellect23, seule la partie intellective
de l'âme provient directement de l'Intellect et en est le reflet.

29 Cf. PLATON : Les Lois IV, 70534.
20 Traité 27 (IV, 3), 9, 27, Traité 10 (V, 1), 3, 5.
21 Le thème du voisinage a ici un sens métaphorique : étant immatériels, les êtres intelligibles

n'ont pas de grandeur et par conséquent, pas d'extension locale. Voir par exemple le
Traité 4 (IV, 2), 1,17-24 et le Traité s (V, 9), 6,1-4.

22 Traité 19 (I, 2), 5, 25-27.
23 Dans le Traité 5 (V, 9), 6, 15, par exemple, l'âme végétative est décrite comme l'image

d'une "âme supérieure", c'est-à-dire de l'âme intellective, et non pas de l'Intellect.



10 Martine Vonlanthen

La suite du chapitre est consacrée à souligner cette proximité à

l'Intellect. Pour ce faire, Plotin décrit la genèse de l'Âme en faisant appel à la
théorie des deux actes, illustrée, comme souvent, par l'exemple du feu et
de la chaleurs. L'Âme acquiert l'existence à partir de l'Intellect et en le

contemplant, elle se détermine et devient une réalité finie.
Venons-en donc au passage qui nous intéresse et qui évoque la relation

de l'Âme à ses objets de pensée, les Aôyoi :

"Otcxv yàp svîSri eiq voùv, Év8o0ev sxei Kai obcéta a voeî Kai svepyeL (Traité 10

[V i], 3,18)

Car chaque fois qu'elle regarde au-dedans d'elle-même vers l'Intellect, elle
tire de l'intérieur d'elle-même les choses qui lui sont apparentées et qui sont
l'objet de sa pensée et de son activité.25

Cet extrait soulève de nombreuses difficultés qui proviennent surtout de la
manière dont Plotin s'exprime ici : la phrase condense en quelques mots
de nombreux éléments, et sous une apparente simplicité, elle dissimule
quelques subtilités.

Une première difficulté à relever concerne la conjonction örav (chaque
fois que, lorsque), dont la valeur temporelle interroge sur le type d'âme
dont il est question ici. Il s'agit d'un problème fréquent dans les Ennéades,
et ce chapitre est sur ce point particulièrement confus car deux types
d'âmes semblent entremêlés : nous l'avons vu, le début du traité fait clairement

allusion aux âmes incorporées, oublieuses de leur origine divine. Qui
plus est, Plotin s'adresse au chapitre 3 à son lecteur en lui demandant de se

fier à son âme pour rejoindre l'intelligible, ce qui porte à penser que c'est
de l'âme humaine dont il est prioritairement question. Pourtant, la suite
du chapitre ne permet pas d'être aussi catégorique : l'âme est présentée en
tant que réalité procédant directement de l'Intellect, elle est son image et
son activité externe, ce qui peut suggérer qu'il s'agit de l'hypostase de
l'Âme. C'est ce que retient notamment Henry J. Blumenthal26 en classant
ce chapitre parmi les textes faisant référence à l'hypostase de l'Âme, et ce

que suggère également Michael Atkinsons dans son commentaire du
Traité 10 (V, 1). Dans notre passage, la conjonction örav (que les traductions
rendent par « chaque fois », « quand », « lorsque ») laisserait pourtant sup-

24 Cet exemple est déjà utilisé par Aristote (Métaphysique 993b 25). Voir aussi Traité 10

(V, 1), 6, 34; Traité 27 (IV, 3), 10, 30; Traité 4g (V, 3), 7, 23; Traité 7 (V, 4), 1, 31; 2, 30.
25 Traduction de FRONTEROTTA, Francesco : Traité 10 (V, 1). Présentation et traduction,

in : BRISSON, Luc/PRADEAU, Jean-François (éd.) : Plotin. Traités. Deuxième volume : Traités
7-21. Paris : Flammarion GF (traduction modifiée pour èvISt] - à partir d'une suggestion de

Dominic O'Meara).
26 BLUMENTHAL, Flenry J. : Soul, World-soul, and Individual Soul in Plotinus, in : HADOT,

Pierre/SCHUHL, Pierre-Maxime (éd.) : Le Néoplatonisme, Actes du colloque de Royaumont.
Paris : Éd. du Centre national de la recherche scientifique 1971, 203-219.

27 ATKINSON, Michael: Plotinus: Ennead V 1. A commentary with translation. Oxford :

Oxford University Press 1983, 6isq.



La notion d'oiiceîûxyiç il

poser qu'il est ici plutôt question de l'âme humaine que de l'hypostase : à

la différence des âmes humaines qui ont part à la fois à la vie intelligible et
à la vie sensible, étant tournées par intermittence seulement vers
l'Intellect, la spécificité de l'hypostase est de se maintenir entièrement dans

l'intelligible sans jamais s'en détourner. La présence de otocv semble donc
indiquer que ce sont des âmes humaines, regardant par moment vers leur
origine, dont il est question. Force est pourtant de constater que Plotin ne
paraît pas ici intéressé à souligner cette distinction entre les deux types
d'âmes, et de surcroît, cette confusion semble même voulue par le mouvement

du raisonnement mené : l'objectif est de montrer la relation de l'âme
humaine à l'Intellect afin de lui rappeler sa provenance divine. L'âme
humaine est considérée dans sa partie voisine de l'Intellect, par laquelle
elle s'identifie à l'hypostase de l'Âme. La distinction entre les deux types
d'âmes est donc ici désuète, mais c'est davantage de leur coïncidence dont
se sert Plotin pour atteindre son but.

On remarque ensuite une apparente contradiction dans la contemplation
de l'Âme : Plotin dit d'abord qu'elle regarde vers l'Intellect (dans le

contexte du monde intelligible, le lexique de la vision renvoie au domaine
cognitif), ce qui signifie que l'Âme pense l'Intellect. Pourtant, la suite de la

phrase nous apprend que ce n'est pas l'Intellect qui constitue son objet de

pensée, mais ce que Plotin appelle ici les oiiceïa (les choses qui lui sont
apparentées). Cette contradiction peut cependant être rapidement levée :

l'Âme est bien orientée vers l'Intellect, mais il serait faux ou tout du moins
imprécis d'affirmer que l'Intellect est l'objet de sa pensée. Nous empruntons
ici une idée développée par Eyölfur K. Emilsson28 qui évoque un décalage
entre l'objet visé et l'objet effectivement reçu comme objet intelligible.
Comme exemple, l'auteur reprend l'expérience de la vision : il est tout à fait
juste de dire que je vois le chat, mais ce que je vois en fait n'est pas le chat
lui-même, mais l'image du chat. Il en est de même ici pour l'Âme : l'objet
qu'elle convoite et vers lequel elle tourne son regard est l'Intellect, mais son
objet effectif de pensée sont les oixeicx, de même que, l'Intellect veut penser
l'Un, mais ce qu'il pense en réalité, c'est la multitude des formes intelligibles.

La même tension se retrouve dans l'usage du verbe èvop&v, ce qui rend
d'ailleurs la traduction délicate. Ce verbe apparaît à de nombreuses
reprises dans les Ennéades. Il est généralement utilisé pour évoquer une
vision intérieure (év-opâv, voir au-dedans). Il est par exemple employé dans
le Traité 34 (Vf, 6), 7, 8 au sujet de l'Intellect qui voit les formes intelligibles

qui sont en lui, ou plus simplement dans le Traité 31 (V, 8), 2, 39 où
Plotin parle du fait de voir la sagesse en quelqu'un. Plus spécifiquement, le
verbe èvopâv est également souvent sollicité pour signifier la vision d'un

28 EMILSSON, Eyolfur K. : Plotinus on Intellect. Oxford: Clarendon Press 2007, 76.



12 Martine Vonlanthen

reflet dans un miroir29, ce qui, dans ce contexte, a du sens : l'Âme est
l'image de l'Intellect, elle en est le reflet (ce que Plotin affirme quelques
lignes plus haut3°), ainsi lorsqu'elle cherche à le contempler et qu'elle se

tourne vers lui (eu; voùv), c'est en fait en elle-même qu'elle regarde (êvopàv),
et non pas à l'extérieur d'elle-même. Cette contradiction entre la relation
d'inhérence impliquée par évopâv et l'extériorité qu'exprime l'orientation
etç voùv reproduit à nouveau la tension entre l'objet convoité et l'objet
effectif de pensée : ce que voit l'Âme qui veut regarder l'Intellect n'est pas
l'Intellect lui-même, c'est l'image qu'elle en a au-dedans d'elle-même, c'est-
à-dire les oiKEÎa, et qui constitue son objet de pensée. Mais comment
comprendre l'usage de l'adjectif ohceîoç à cet endroit Pourquoi Plotin qualifie-
t-il ici les objets de pensée de l'Âme de cette manière?

3. Unité de substance et unité par appropriation

Un second passage évoquant cette fois la notion d'ohceicoau; semble pouvoir

apporter un éclairage pour comprendre le rapport de l'âme à ses
objets de pensée:

[...] ètcI toutou SqÀovÔTi rj8r| ev a|i(f>o) oùk otKeuôaei, toaTtep S7ti Tfjç tltuxùç
àpîaTT]«;, âÀÀ'oùaia Kai râ TaÙTÔ v tö etvai Kai tö v o eïv eïvai. (Traité
30 (III, 8), 8, 6-8).

[...] dans l'Intellect les deux sont manifestement d'emblée un, non pas par
appropriation comme dans l'âme la meilleure, mais par la substance et parce
qu'être et pensée, c'est la même chose.31

L'objet du Traité 30 (III, 8) est de montrer que tout contemple, non pas
seulement les réalités du monde intelligible, mais aussi la nature, dont
l'activité contemplative est la production. Le raisonnement avance de
manière progressive pour démontrer cette thèse, en commençant par évoquer
la contemplation de la nature, en s'élevant ensuite à celle de l'Âme pour
arriver finalement à la contemplation parfaite de l'Intellect, où ce qui
contemple s'identifie à son objet.

Le début du chapitre 8 reprend cette progression en résumant les
différents degrés de contemplation et explique qu'au fil des réalités, les objets
contemplés deviennent de plus en plus unis à ce qui contemple.

Notre passage confronte la relation de l'Âme et de ses objets de pensée
à celle de l'Intellect. À la différence de l'Intellect dans lequel sujet et objet
de pensée forment d'emblée une unité par la substance (oùafq), au niveau
de l'Âme la meilleure (s7ti rfjç v|mxrjç rfjç àpîarqç), sujet et objet forment

29 Traité 26 (III, 6), 7, 43 ; 9, 17; 13, 36 ; Traité 46 (I, 4), 10, 15 ; Traité 29 (IV, 5), 7, 45 ;

Traité 23 (VI, 5), 8,17.
3° Traité 10 (V, 1), 3, 7.
31 En l'absence d'autres précisions, les traductions données sont les nôtres.



La notion d'oucdwarq 13

une unité par appropriation (oiKeitoosi). Quelques mots sur l'âme dont il
est fait mention ici semblent nécessaires : Plotin, dans les lignes qui
précèdent, a parlé de l'âme du sage (ém rfjç anouSalaç i|mxfjç) dont la

contemplation s'approche de celle de l'Intellect. Le cttuouSoùoç a un statut
particulier chez Plotin, il désigne celui dont l'âme se presse (aneuSeiv) vers
l'Intellect et lui devient semblable : sujet et objet de pensée, dans une telle
âme, forment une unité, comme dans l'Intellect32. Son orientation totale
vers l'Intellect la préserve des troubles du monde sensible et l'identifie à

l'hypostase de l'Âme qui se maintient irrévocablement au niveau de l'intel-
ligible33. L'âme dont il est question ici semble par conséquent être cette
âme supérieure détachée du sensible et dirigée vers l'Intellect ; peu
importe qu'il s'agisse de l'hypostase qui n'a jamais quitté l'intelligible ou
d'une âme humaine devenue celle d'un O7rou5aîo<;, puisqu a ce niveau, les

deux ne sont pas différentes.
Nulle part ailleurs dans la suite du Traité 30 (III, 8), ni malheureusement

ailleurs dans les Ennéades, Plotin n'explique clairement ce que signifie

pour l'Âme de constituer une unité par appropriation (obcEitooei). Mais
un sens peut être déduit de l'opposition à l'unité de l'Intellect évoquée
dans ce passage : comprendre pourquoi sujet et objet forment une unité de
substance dans l'Intellect permettra peut-être de cerner ce qui est différent
au niveau de l'âme.

L'identité de l'Intellect et de son objet de pensée, l'intelligible, est l'une
des thèses les plus célèbres de la philosophie plotinienne. À l'époque de

Plotin, la relation de l'Intellect aux formes intelligibles est l'objet d'un
débat animé, dont l'enjeu principal est l'interprétation de certains passages
du Timée (notamment 29e-3oa et 39d), où Platon décrit la genèse du
monde sensible par le démiurge à partir du modèle des formes intelligibles.

Ces propos sont à l'origine d'une grande polémique au sein des pla-
toniciens34. Parmi les thèses les plus connues, Longin soutient par exemple
que les intelligibles doivent être à l'extérieur de l'Intellect, ce qui lui vaudra

d'être tenu par Plotin pour un bon connaisseur de la littérature plutôt
que pour un philosophe35. Porphyre aussi a défendu cette thèse, avant

32 Cf. SCHNIEWIND, Alexandrine : L'Ethique du Sage chez Plotin. Le Paradigme du Spou-
daios. Paris : Vrin, 2003,180-182.

33 Cf. SCHNIEWIND, A. : L'Ethique du Sage chez Plotin. Le Paradigme du Spoudaios, i46sq.
L'auteur relève d'ailleurs que les descriptions concernant l'âme du a7touôoûo<; correspondent
à celles de l'âme non descendue, ou de l'Intellect.

34 Cf. ARMSTRONG, Arthur H.: The Background of the Doctrine "that the Intelligibles are
not Outside the Intellect", in : Les Sources de Plotin Entretiens sur l'Antiquité classique 5)

Vandœuvres-Genève : Fondation Hardt i960, 393-425 et SOARES, Luciana Gabriela : La question

de la localisation des intelligibles chez les philosophes païens des premiers siècles, in :

AMIR-MOEZZI, Mohammad Ali (éd.) : Pensée grecque et sagesse d'Orient : hommage à Michel
Tardieu Section des sciences religieuses 165). Brepols : coll. Bibliothèque de l'Ecole des

hautes études 2013, 637-651.
35 PORPHYRE : Vie de Plotin, 14, 20.



H Martine Vonlanthen

d'être rallié à la cause plotinienne par Amélius36. Une autre possibilité,
soutenue par certains médio-platoniciens37, est de considérer les formes
intelligibles comme étant les pensées de l'Intellect : lorsque l'Intellect pense

une chose, cette chose vient à l'existence. Cette dernière thèse peut
d'abord paraître plus proche de celle de Plotin car elle situe également les

intelligibles à l'intérieur de l'Intellect, et c'est peut-être pourquoi elle sera
combattue avec le plus de véhémence par le philosophe. Dire que les

formes intelligibles sont créées par la pensée de l'Intellect revient à dire
qu'elles lui sont postérieures, et donc à marquer une différence entre
l'Intellect et l'intelligible, alors qu'aux yeux de Plotin, ils sont identiques38.

Comprendre l'identité de l'Intellect et de l'intelligible demande de revenir

brièvement sur la genèse de l'hypostase, parce qu'elle en déroule la
constitution, permettant de distinguer ses différents constituants et de
comprendre leur articulation.

L'idée n'est pas ici d'exposer de manière complète et détaillée le

processus constitutif de la seconde hypostase, mais uniquement d'en dresser

une esquisse générale, suffisamment développée pour mettre en exergue
la relation entre l'Intellect et l'intelligible.

A son premier moment, l'Intellect n'est pas encore une réalité pensante,
c'est l'acte externe dérivé de l'Un, une sorte d'émanation encore indéfinie et
indéterminée. S'étant départie de l'Un, l'émanation a quitté la simplicité
absolue et la perfection, et ressent désormais un manque de cet état originel
qu'elle souhaite retrouver. L'intellect inchoatif possède donc en lui-même
un souvenir de l'Un, une impression vague et indéterminée39, et c'est cette
image innée qu'il a de son principe qui motive son désir de le retrouver. Ce

souvenir ne peut pas être une conception articulée et déterminée de l'Un,
d'une part parce que l'Intellect n'est pas encore pensant, et d'autre part,
parce qu'il s'agit d'une image de l'Un, lequel n'est en lui-même pas intelligible.

Il s'agit donc plutôt d'une impression diffuse, qu'il cherche, par
l'intellection, à capturer, mais il n'y parvient pas parce qu'il ne peut intelli-
ger ce qui est indifférencié. Il fragmente donc l'image qu'il possède de l'Un
en une multiplicité - la multiplicité des formes intelligible, l'Être - et peut
alors se mettre à penser et devenir Intellect, car il a désormais un objet de

pensées.

36 PORPHYRE : Vie de Plotin 18,10-20.
37 Cette thèse a été défendue par ALCINOOS, Didask. 9, 163, 14. Cf. HADOT, Pierre : La

conception plotinienne de l'identité entre l'Intellect et son objet. Plotin et le De Anima
d'Aristote, in : ROMEYER DHERBEY, Gilbert (éd.) : Corps et âme. Sur le De Anima d'Aristote.
Paris : Vrin 1996, 367-376 et SCHNIEWIND, Alexandrine : Plotin, Traité 5 (V, 9), introduction,
traduction, commentaire et notes. Paris : Cerf 2007,157-163.

38 Cf. Traité 5 (V, 9), 7, 14-18 et SCHNIEWIND, A. : Traité 5 (V, 9), introduction, traduction,

commentaire et notes, 157-163.
39 Traité 4g (V, 3), 11, 7-10.
4° Cf. pour la genèse de l'Intellect, EMILSSON, E.J. : Plotinus on Intellect, 69-107.



La notion d'oitcekocnç 15

Par conséquent, l'Être participe vraiment à la constitution de l'Intellect :

la multiplicité des formes intelligibles est le résultat de la fragmentation de

l'image innée de l'Un que contient l'intellect inchoatif en lui-même, et elle
constitue l'objet de pensée par lequel il accède à la pensée et devient
véritablement Intellect.

La dernière étape de l'unité de l'Intellect est obtenue par la référence à

l'axiome aristotélicien selon lequel la science des objets immatériels est
identique à ses objets, que l'on trouve formulé au Livre III du De Anima, et
que Plotin utilise à plusieurs reprises pour appuyer l'unité de l'hypostase de

l'Intellect. Ainsi, l'acte de pensée est ce qui permet d'identifier l'Intellect et
son objet de pensée, l'Être intelligible, mais ce faisant, l'Intellect n'est pas
identifié à quelque chose qui lui serait extérieur et différent, il est identifié à

lui-même4i.
L'identité de l'Intellect et de l'intelligible est donc doublement fondée.

L'Être intelligible est d'emblée attaché à l'Intellect car, comme l'a montré la

genèse, il le constitue, et grâce à la nature pensante de l'Intellect et
conformément au principe aristotélicien, il lui est ensuite identifié.

Cette double identité semble d'ailleurs se retrouver aussi dans le passage
qui nous intéresse. Plotin explique en effet que l'unité de l'Intellect est une
unité d'emblée, du fait de la substance (oùaîa) et parce qu' « être et penser,
c'est la même chose » (raùtôv to eivou Kai tô voeîv)42. Elle a à la
fois pour cause la substance de l'Intellect - c'est-à-dire son identité avec
l'être intelligible qui, comme dit précédemment, lui permet de penser et
d'être Intellect -, et l'effet unifiant de l'acte de pensée, par lequel « être et
penser, c'est la même chose ». La formule parménidéenne est principalement

utilisée dans les Ennéades pour évoquer l'Intellect43, mais le sens que
lui confère Plotin paraît être plus large, il l'emploie pour illustrer de
manière plus générale l'identité de ce qui pense et de ce qui est pensé en
conformité avec l'axiome aristotélicien, que ce soit au niveau de l'Intellect ou
dans d'autres réalités pensantes, comme par exemple dans le Traité 46 (I, 4),
10, 6, où elle se rapporte à la pensée humaine.

Cela étant, l'Âme, parce qu'elle est une réalité pensante, ne fait pas
exception et s'identifie aussi à son objet de pensée. Sujet et objet de pensée
forment également une unité au niveau psychique, ce que confirme Plotin
dans ce passage du Traité 30 (III, 8), mais en précisant que la nature de cette
unité est différente de celle de l'Intellect. L'unité de l'Intellect est une unité

41 On trouve ici l'influence de la conception aristotélicienne du Principe Suprême qui se

pense lui-même. En pensant les formes intelligibles, l'Intellect plotinien ne pense rien d'autre

que lui-même.
42 Cf. sur l'usage de cette formule de Parménide, SCHNIEWIND, A. : Traité 5 (V, 9),

introduction, traduction, commentaire et notes, i4isq.
43 Traité 5 (V, 9), 5, 30 ; Traité 10 (V, i), 8, 17 ; Traité 38 (VI, 7), 41, 18.



i6 Martine Vonlanthen

d'emblée (qSq)44, inscrite dans sa substance même. Et c'est dans cette unité
de substance, spécificité de la conception plotinienne de l'Intellect, que
réside la différence avec l'unité sujet / objet qui caractérise l'Âme, laquelle,
en contemplant l'Intellect, s'approprie un objet qui lui est extérieur et
qu'elle fait sien par la pensée. L'unité de l'Âme est ainsi une unité par
appropriation (oiKeicboEi), qu'elle acquiert en se tournant vers un objet qui lui est
extérieur, et c'est ce qui la distingue de l'Intellect.

4. Ivresse (pé0q) et satiété (Köpoq)

La relation que l'Âme a avec son objet de pensée présente une différence
de taille avec l'Intellect, parce qu'elle n'est pas elle-même d'emblée cet
objet de pensée. Dans le Traité 50 (III, s), 9, Plotin revient sur cette question,

il utilise ici un language imagé, dans lequel les notions d'ivresse
(pé0q) et de satiété (îcôpoç) illustrent la différence entre les deux réalités:

'Ogoù 5è oi Àoyoi ô ÉIôpoç, f) eùttopia Kai ô 7tÀoÙTOÇ tcûv KaÀcov, êv EKtßävaei
ij5r|- Kai toùtô éari to g£0Ù£iv tfi VEKrapt. Ti yàp 0eoï<; vÉKtap fj ö rô 0£tov
KopiÇeTai; Rognerai 5è tô önoßEßqKÖ«; voû Àôyov- voùç 8è éaurôv ëxei èv KÔpcp

Kai où pe0ùei e/cov. Où yàp enaKröv ri exël (Traité 50 [III, 5], 9, 15-19).

Pris ensemble, ces principes rationnels sont donc Poros : l'abondance et la
richesse des choses belles, maintenant étalées de manière visible. Et c'est ce

que signifie être enivré de nectar. Car qu'est-ce que le nectar sinon ce que se

procure ce qui est divin? Or le divin qui est descendu au-dessous de
l'Intellect se procure le logos. L'Intellect se possède lui-même dans la satiété
et il n'est pas ivre en ayant cette satiété. C'est qu'il n'a rien en lui qui se

surajoute à lui en venant de l'extérieur.45

Le Traité 50 (III, 5) est consacré à la question de l'amour. Plotin tente d'en
approcher la nature et reprend les diverses figures mythologiques
introduites dans le Banquet. Chaque réalité intelligible est ainsi représentée par
l'un des éléments du récit mythique du dialogue platonicien.

Le passage qui nous intéresse ne mentionne que la figure mythologique
de Poros (LIôpoç). Comme l'explique Pierre Hadot dans son commentaire
du Traité 50 (III, 5J46, Poros désigne, dans la perspective plotinienne,
l'ensemble des principes rationnels, c'est le Àôyoç, ou sous son aspect pluriel,
l'ensemble des Àôyoï. Quelques lignes avant le passage cité, Plotin explique

44 Ce sens de q8q est utilisé par Plotin pour parler de la coexistentialité de l'Intellect et
de l'être intelligible. L'Intellect, comme le démontre le récit de sa genèse, est originellement
lié à l'intelligible, et c'est ce qui le distingue prioritairement de l'âme. Cf. KÜHNER, Raphael/
GERTH, Bernhard : Ausführliche Grammatik der griechischen Sprache, 2èrae partie, vol. II.
Hannover : Hahnsche Buchhandlung 1976, 120-123. Cf. Traité 5 (V, 9), 8, 12-15.

45 Traduction de HADOT, Pierre : Plotin, Traité 50 (III, 5), introduction, traduction,
commentaire et notes. Paris : Cerf 1990,139.

46 Cf. pour l'analyse de ce passage, Hadot, P. : Plotin, Traité50 (III, 5), introduction,
traduction, commentaire et notes, 214-245.



La notion d'oitcekocnç 17

que ce Àôyoç provient de l'Intellect et s'épanche dans l'Âme47, ce qui est
répété ici puisqu'il est dit que ce qui est descendu au-dessous de l'Intellect,
autrement dit l'âme, se procure le Àôyoç.

L'ensemble des Àôyot que représente Poros est défini comme l'abondance

et la richesse des choses belles, désormais révélées. Le sens de la

notion de Àôyoç est très large dans les Ennéades, mais dans ce contexte
intermédiaire entre l'Intellect et l'Âme, le Àôyoç est la version explicitée et
déployée du contenu de l'Intellect. Comme le dit Plotin au début du
chapitre, l'Intellect est enroulé sur lui-même48, et Poros, en tant que Àôyoç,
révèle et déplie ce qui demeure compact et condensé au niveau antérieur.
Plusieurs fois dans ce traité, l'âme est appelée le jardin (Kfj7toç) de l'Intellect,
car c'est elle qui reçoit, sous sa forme dépliée et déroulée (Llôpoç / Àôyoç),
le contenu de l'Intellect, l'ensemble des formes intelligibles.

L'Âme est ainsi remplie par le Àôyoç, elle s'en enivre comme d'un nec-
tar49, et son ivresse la distingue de l'Intellect, qui n'est pas ivre de nectar
mais rassasié car, dit Plotin, rien ne lui vient de l'extérieur. L'état d'ivresse
s'oppose ainsi à l'état de satiété : l'ivresse est une satiété, mais une satiété

reçue de l'extérieur5°, tandis que la véritable satiété est une plénitude qui ne
dépend de rien et qui provient de l'intérieur. Dire que l'Intellect est rassasié,
c'est dire qu'il possède sa plénitude de lui-même. C'est pourquoi l'Intellect
est souvent identifié au dieu Kronoss* qui, selon le mythe, dévore ses
enfants à leur naissance, parce qu'il contient en lui-même ses propres objets
de pensée. Associé à cette figure mythologique, l'Intellect est caractérisé par
son état de satiété, par lequel il n'a besoin de rien d'extérieur à lui-même.
Quant à l'Âme, elle n'est pas rassasiée de cette manière, mais elle est ivre et
le nectar qui l'enivre lui vient d'ailleurs, de l'extérieur d'elle-même, elle le
tire de l'Intellect et s'en remplit.

À nouveau, ce passage met en lumière la différence essentielle entre
l'Intellect et l'Âme, dans la relation à leurs objets de pensée réciproques. On l'a

vu, l'état de satiété et l'état d'ivresse constituent tous deux une forme de

plénitude. Ce qui les distingue, c'est le rapport à ce qui les remplit. L'Intellect

est d'emblée rassasié, il trouve sa substance en lui-même, tandis que
l'Âme doit la puiser à partir d'autre chose que d'elle-même.

Le passage précédemment cité du Traité 30 (III, 8), 8 a présenté exactement

la même idée, en mettant en opposition l'unité de substance (oùolq)
de l'Intellect et l'unité par appropriation (oiKEiwaei) de l'Âme. Dans les

47 Traité 50 (III, 5) 9, 7-8 : 'Ev oùv rfl ÔuXTi àttô voù ô Xôyoç ouroç, öte f| At^poSirri
XéyErai yEyovévai, EÎapueiç eIç tôv Kfjnov aùroC.

48 Traité 50 (III, 5), 9, 3 : rö yàp èv vâ> auvEartEipapévov.
49 Traité50 (III, 5), 9, 16 : rö pE0Ü£iv reo vÉKxapi (référence au Banquet 203b5).
5° Traité 50 (III, 5), 9, 4-5 : Kai où 7tapà âXXou eù; aùxov, toùt<h Se pE0ùovn £7iaKTÔv rô
rfjç 7iXqpü)a£u«;.
51 Traité 10 (V, 1), 7, 35 ; Traité30 (III, 8), il, 39; Traité 31 (V, 8), 13, 4 ; Traité 38 (VI, 7), 35,

26.



i8 Martine Vonlanthen

deux passages, letat final des deux réalités est mis en avant. L'Âme est une
unité au même titre que l'Intellect, et son état est aussi un état de plénitude,

mais à la différence de son principe, elle dépend d'autre chose que
d'elle-même pour acquérir cette perfection, c'est pourquoi elle s'enivre de

nectar, et c'est pourquoi elle est une unité d'appropriation et non pas une
unité de substance.

5. L'otKetOV ET LA DÉFINITION DU BIEN : TRAITÉ 38 (VI, 7), 27

Le rapport d'extériorité impliqué par la notion d'oiKEÎooaiç, mis en
évidence par le Traité 30 (III, 8) et repris par l'image de l'ivresse du Traité
50 (III, 5), est un premier indice permettant de comprendre le sens qu'elle
revêt dans la question de la différence entre l'Intellect et l'Âme. Mais cette
caractéristique est encore insuffisante pour montrer l'intérêt de la notion et
surtout, pour déterminer ce que Plotin retient du contenu philosophique
dont elle a été chargée au fil des diverses traditions qui l'ont exploitée.

Dans le Traité 38 (VI, 7), dans un contexte qui ne parle pas directement
de l'Intellect ou de l'âme, mais évoque la nature du Bien de manière générale,

Plotin précise le sens qu'il donne à l'adjectif oiKEÏoç, le « propre »

d'une chose.
Dès le chapitre 24 du Traité 38 (VI, 7), Plotin énonce plusieurs apories

que soulève la définition du Bien. L'une d'entre elles concerne la relation
du Bien et de l'oiKCÎov: « Faut-il définir le Bien par la notion de "propre" ou

par une autre? »52 En posant cette question, Plotin décide de discuter la

conception traditionnelle du Bien depuis Platon, Aristote et le Stoïcisme,
selon laquelle le bien d'une chose est ce qui lui est propre.

L'argumentation développée pour répondre à cette question, au
chapitre 27 du même traité, n'aura pas pour but de réfuter cette conception du
Bien, qu'il accepte et revendique d'ailleurs lui-même à d'autres moments
dans les Ennéades53. La discussion menée sert plutôt à préciser le sens dans

lequel cette définition du Bien - formulée pour l'instant sous une forme si

générale qu'elle ne permet pas de cerner les différentes nuances que lui
apporte l'une ou l'autre des traditions citées -, paraît recevable aux yeux de
Plotin.

Plotin commence par mettre en évidence l'ambiguïté d'une telle
définition du Bien, basée sur l'identité entre deux notions : le bien d'une chose
est ce qui lui est propre (oikeïoc;). Que comprendre par cette affirmation?
Est-ce que ce qui est un bien pour une chose l'est précisément parce qu'il
lui est propre (oiKeïo<;)54? Le Bien est-il ainsi relatif et dépend-il de ce qui
est propre (oIkeïoç) à une chose? Cette signification est d'emblée refusée :

52 Traité 38 (VI, 7) 24, 13 : 'Ev & 8f) Kai irorEpa rcô oikeico tô àyaSov fj aXXco rivé;
53 Traité 23 (VI, 5), 1, 18-21.

54 Traité38 (VI, 7), 27, 3-4.



La notion d'oiKEiwaiç 19

ce qui ressemble (ôpoioç) à une chose, dit Plotin, lui est propre ; or le
semblable ne constitue pas forcément un bien pour cette chose55. Dès lors, en
rapprochant le propre d'une chose de ce qui lui est semblable, on peut
conclure que le bien d'une chose n'est pas ce qui lui est propre. Cette
distinction entre le bien d'une chose et ce qui lui est propre s'est déjà
rencontrée plus tôt dans ce traité : Plotin avait affirmé au chapitre 21 que le
bien de l'âme n'est pas nécessairement ce qui lui est propre, parce que
certaines choses qui lui sont propres lui sont inférieures et ne constituent
donc pas un bien pour elles6. Le bien d'une chose n'est par conséquent pas
déterminé en fonction de ce qui lui est propre.

Une fois cette première signification écartée, Plotin livre sa définition
du Bien : le bien d'une chose, c'est ce qu'il y a de supérieur à ce qui lui est

propre57. Comme l'explique Pierre Hadot dans son commentaire du Traité
38 (VI, 7)58, le bien d'une chose se définit dans la remontée vers ce qui lui
est supérieur, c'est-à-dire en considérant ce par rapport à quoi elle est en
puissance et qui constitue donc son acte : ce qui est en puissance, dit Plotin,

a besoin de ce par rapport à quoi il est en puissance et qui, par conséquent,

constitue son bien59. Ainsi le bien de la matière est la forme, parce
qu'elle a besoin de la forme, et de même, par exemple, l'âme qui est
matière pour l'Intellect trouve son bien en l'Intellect60, c'est-à-dire son acte.
Mais cette règle ne rend pour l'instant compte que d'une partie de la vision
plotinienne du Bien. Le lien avec I'oIkeiov doit encore être explicité, ce que
fait Plotin en empruntant l'expression platonicienne de "la part du bien"61:

Ei 5s 5f) Kai aùrô aùrcp àya0ôv sari, ttoàù pâÀAov av eiq àyaGôv aùrtô f]

TEÀEiôrqç aùroù Kai tô eiSoc; Kai rà Kpetrcov aùtoù, Kai rfj éauroù tjrûaei ôv
toioùtov Kai au trâ, on Kai aùrô àya0ôv noiet. AÀÀà 5ià ri aura» àyaGôv satai;
Ap' on oiKEiörarov aùrrô; "H oir àÀÀ' on sari tic; àyaGoù poipa. (Traité 38
[VI, y], 27, 14-20).

Et certes, si chaque chose est un bien pour elle-même, à plus forte raison, sa

perfection, sa forme et ce qu'il y a de meilleur en elle seront un bien pour
elle, puisque tout cela est un bien par sa nature même et puisque, de plus,
tout cela rend la chose bonne. Mais pour quelle raison tout cela sera-t-il un

55 Lysis 214 b-c, 215 a-c; Banquet 200a.
56 Traité 38 (VI, 7), 21, 9-IO.
57 Traité 38 (VI, 7), 27, 7 : "H (paréov roù oikeiou tô> xpdrrovi Kpiveiv 5eï Kai rœ ßrAriovi

aùroû [...].
58 HADOT, Pierre : Plotin, Traité 38 (VI, 7), Introduction, traduction, commentaire et

notes. Paris : Cerf 1988, 306.
59 Traité38 (VI, 7), 27, 8-9.
60 Traité 10 (V, 1), 3, 22-23; Traité 5 (V, 9), 3, 20 ; Traité 12 (II, 4), 3, 5.
61 Philèbe 20dl, 54C10, 6ob4.



20 Martine Vonlanthen

bien pour la chose? N'est-ce pas parce que tout cela est ce qu'il y a de plus
propre pour elle? Non, mais parce que c'est la part du bien.62

À partir de ce passage, la perspective du raisonnement, semble-t-il, se
modifie : du mouvement vertical de l'aspiration vers ce qui est supérieur - la
matière en quête de la forme, l'Âme dans le besoin par rapport à l'Intellect
-, on est ramené pour ainsi dire à une perspective horizontale, à la chose

une fois constituée, c'est-à-dire la matière une fois déterminée par la forme
qu'elle a reçue, ou l'âme en tant que réalité parachevée par l'Intellect.
Chaque chose, dès lors, est un bien pour elle-même (en d'autres termes, le

propre d'une chose est ce qui est bien pour elle), et à plus forte raison, sa

forme, sa perfection, le meilleur en elle constituent son bien, compte tenu
du fait que c'est ce qu'elle a hérité de ce qui lui est supérieur. Ainsi, dans le

cas de l'Âme par exemple, l'Intellect, qui dans une dimension verticale,
constitue le bien auquel elle aspire, est également, dès lors qu'il est reçu
par l'Âme et qu'il la parachève, ce qui lui est propre. En résumé, ce qu'une
chose retient de ce qui lui est supérieur, - sa perfection, sa forme, le
meilleur en elle -, constitue son bien, non pas parce que cela lui est propre
(on reviendrait alors à l'idée précédemment réfutée selon laquelle le bien
d'une chose est relatif à ce qui lui est propre), mais parce que c'est le bien
en tant qu'il est manifesté dans cette chose. C'est ce que Plotin semble
vouloir dire en recourant à l'expression du Philèbe « la part du bien »

(àyaBoù poîpa) : le bien d'une chose est effectivement ce qui lui est propre,
à entendre au sens du bien supérieur en tant qu'il est présent à cette
chose. Comme le dit Pierre Hadot63, le propre d'une chose est ce qui, en
elle-même, la transcende, le bien auquel elle participe et qui lui est immanent.

6. L'otKEtOV DANS LE LYSIS

Le Lysis fait partie des dialogues socratiques (ou de jeunesse) que l'on
trouve plus rarement cités au sein des Ennéades. Hans-Rudolf Schwyzer
qui, dès 1951, s'est intéressé à l'utilisation plotinienne des différents textes
platoniciens, a conclu que la plupart de ces oeuvres n'a pas intéressé Plotin
qui s'est davantage concentré sur les dialogues de maturité ou de vieillesse
présentant la doctrine des idées. En menant une lecture parallèle des

dialogues socratiques et des Ennéades, Daniela Taomina64 arrive à un résultat
plus nuancé : on trouve trace des dialogues de jeunesse dans l'oeuvre de

62 Traduction de Hadot, P. : Plotin, Traité 38 (VI, 7), introduction, traduction, commentaire

et notes, 154 (avec une modification pour la forme interrogative de la dernière phrase).
63 Hadot, Pierre : Plotin, Traité 38 (VI, 7), introduction, traduction, commentaire et notes,

306.
64 TAORMINA, Daniela : Plotini lettore dei dialoghi giovanili di Platone, in : BRANCACCI, Aldo

-.Antichi e moderni nella filosofia imperiale. Napoli 2001, 137-196.



La notion d'oiKdwcnç 21

Plotin, bien que les citations restent assez rares en comparaison avec les

dialogues plus tardifs. Leur présence se limite souvent à un ou quelques
propos, donnant l'impression que Plotin présuppose ces emprunts à Platon
comme étant connus du public auquel il s'adresse. C'est le cas pour le

Lysis, dont on trouve par exemple quelques références dans le Traité 52 (II,
3)65 et, comme mentionné précédemment, dans le Traité 38 (VI, y)66, qui
reprend au dialogue l'idée selon laquelle le semblable n'est pas forcément
un bien.

L'examen du chapitre 27 du Traité 38 (VI, 7) a montré que Plotin
accepte la conception traditionnelle selon laquelle le bien d'une chose est
ce qui lui est propre, à condition de définir le propre comme ce qui, dans
la chose elle-même, lui est supérieur. Or en ajoutant cette précision Plotin
semble se rapprocher du sens que prend I'oikeîov dans le Lysis.

L'objectif poursuivi par Socrate dans le Lysis est de comprendre la relation

de (jtiÀia (amitié). Introduite, lors du premier entretien du philosophe
avec son jeune interlocuteur (20yd- 210 e)67, dans le sens classique de la
relation humaine et de l'attachement à une personne, la notion d'oiKeîov est,
dans la dernière partie du dialogue (22ie-222e), développée d'une manière
qui nous intéresse plus particulièrement.

S'interrogeant sur la relation du désir (émSupia) et de la cjnÀia, Socrate
introduit la notion de manque (svSeqc;). Ce qui désire, affirme le
philosophe, désire ce dont il manque (22id9)68. Le lien avec la 4>lA.l<x est ensuite
établi : ce à quoi il manque quelque chose est ainsi ami de ce qui lui
manque (22ie2). Or, il y a manque de ce qui a été enlevé (22164), et on en
arrive à la conclusion, c'est le propre (ohcetov) qui est objet du désir et de
l'amitié (22165).

Ces quelques lignes concentrent la nouvelle conception de I'oIkeiov, et
son lien avec la tfnAia : ce qui constitue l'objet du désir d'une chose est ce

qu'elle aime, ce dont elle est l'ami. Mais l'objet de ce désir est aussi quelque

chose qui lui manque, c'est-à-dire, pour Socrate, quelque chose dont
elle a été dépossédé, et c'est pourquoi l'objet de son désir est ce qui lui est

propre (oiKeïoç), c'est quelque chose qui ne lui est pas étranger mais qui
lui appartient, qu'elle n'a plus et qui, par conséquent, lui manque.

65 Cf. TAORMINA, Daniela : Plotini lettore dei dialoghi giovanili di Platone, 191. L'auteur
relève une référence au Lysis 21203-5 dans le Traité 52 (II, 3), 4, 14-17. Sont aussi mentionnés
le Traité 12 (II, 4), 9, 7 et le Traité34 (VI, 6), 14, 27 (pour Lysis 2i7d6-ei).

66 Traité38 (VI, 7), 27, 5-7.
67 Pour une analyse détaillée de ce premier entretien, cf. GONZALEZ, Francisco : Socrates

on Loving One's Own : A traditional Conception of&IAIA Radically Transformed, in : Classical
Philology 95 :4 (2000) 379-398.

68 Cf. ROWE, Christopher/PENNER, Terry : Plato's Lysis. Cambridge : Cambridge University

Press 2005. Les auteurs font remarquer que Socrate parle ici d'un manque que l'on peut
qualifier de substantiel, et non pas uniquement du fait de ne pas avoir quelque chose :

l'homme, par exemple, est dépourvu d'ailes, cela n'implique pas pour autant qu'il en désire.



22 Martine Vonlanthen

Or plus tôt dans le dialogue, le bien a été identifié avec le premier objet
de la (jnÀlct (7tpôn:ov tjnÀov), désiré et aimé de toutes choses (220b). Toutes
les autres choses désirées le sont en vue de lui (2i9d), elles sont des
intermédiaires qui ultimement mènent à lui. Dès lors, le bien devrait être identifié

à I'oikeïov (c'est aussi ce que recherchent toutes choses et l'objet de la
(jnÀia). Mais si Socrate évoque bien cette possibilité au terme de sa

réflexion (222d), elle n'est pas explicitement validée, car elle remet en
question l'un des résultats antérieurs (le bon est l'ami du bon, 213d), qui
avait d'ailleurs été refusé (2t5e), ce qui mène à l'impasse finale qui clôt le

dialogue.
En résumé, cette dernière partie du Lysis présente I'oikeïov comme ce

dont une chose a été privée et qui constitue désormais l'objet de son désir.
L'identité du bien et de I'oùceïov, même si elle n'est pas explicitée, semble
découler logiquement de ce qui précède, dès lors, I'oùceïov d'une chose
semble ainsi être le bien dont elle a été dépossédée et qu'elle désire retrouver.

Pour illustrer cette conception de I'oikeïov, Franco Ferrari (1998)
donne ainsi l'exemple de l'appartenance de l'âme au monde des idées :

arrivée dans le sensible, l'âme a perdu la connaissance du monde intelligible,
qui constitue son oIkeïov et qu'elle cherche à retrouver6^

7. Conclusion

Après cette parenthèse platonicienne, il est temps de revenir à Plotin et
d'essayer de regrouper les différents éléments auxquels cette étude a mené.

Le premier passage considéré (Traité 10 [V, 1], 3, 15) a d'abord attiré
l'attention sur l'emploi du mot oïkeïoc pour désigner les objets de pensée de
l'Âme. Son analyse a surtout mis en lumière une tension au niveau de ce qui
constitue la pensée de l'Âme, entre d'une part l'objet de pensée qu'elle
recherche, à savoir l'Intellect, et l'objet de pensée qu'elle reçoit et appréhende
effectivement, appelé ici les oIkeïcc Deux éléments ont exprimé cette ambiguïté,

d'abord la contradiction apparente dans la contemplation de l'Âme,
qui regarde vers l'Intellect mais pense les oIkeïcc ; ensuite, l'usage du verbe
svopàv (voir à l'intérieur), associé ici à l'orientation extérieure à l'âme, eiç
voùv. La notion d'obteia, dans ce contexte, résume d'une certaine manière
cette tension entre intériorité et extériorité : l'Âme étant l'image de l'Intellect,

ce qu'elle contemple véritablement, c'est l'Intellect tel qu'il se manfeste
en elle, et non pas à l'extérieur d'elle-même, et cet objet de pensée - l'Intellect

intériorisé - est ce que Plotin nomme les oikeicc.
Un second passage (Traité 30 [III, 8], 8, 6-8) a été pris en compte, qui

confronte cette fois l'unité de substance (ottcriq) de l'Intellect à l'unité par
appropriation (oikeiooctel) de l'Âme. Plotin ne précisant pas ce que peut

69 FERRARI, F. : L'Oikeion dellAnima et la Conoscienza Filosofîca: il Motivo Gnoseologico
nel Liside, 26.



La notion d'oteEioocnç 23

signifier, pour l'Âme, d'être une unité d'appropriation, un sens a pu être
déduit de l'opposition avec l'unité de substance qu'est l'Intellect. Un rapide
regard sur la genèse de la seconde hypostase a montré pourquoi son unité
est inscrite dans sa substance même : l'intellect inchoatif, pour se constituer
en une réalité pensante, se prend lui-même comme objet de pensée, il est
donc d'emblée rattaché à lui-même, ce qui n'est pas le cas de l'Âme, laquelle,
en contemplant l'Intellect, s'approprie un objet qui lui est extérieur.

Par le biais de la référence au mythe, le Traité 50 (III, 3), 9 a souligné
cette même différence : Plotin parle de la satiété (îcôpoç) de l'Intellect parce
qu'il tient sa plénitude de lui-même, et de l'ivresse (pé0q) de l'Âme parce
qu'elle s'enivre d'un nectar qui lui vient d'ailleurs, c'est-à-dire de l'Intellect.

Le chapitre 27 du Traité 38 (VI, y), parce qu'il discute la définition
traditionnelle selon laquelle le bien d'une chose est ce qui lui est propre
(oiKeïoç), a permis de considérer plus en détails le sens que revêt I'oIkëïov

pour Plotin. Jusqu'ici en effet, dans les divers passages concernés, les
notions d'obceiov ou d'oiKeicoaiç étaient simplement mentionnées, sans que
Plotin ne s'y attarde vraiment et ne commente plus en profondeur le sens

qu'il leur prête. Avec le développement du Traité 38 (VI, y), 27, l'ohceiov est
abordé de manière frontale, ce qui permet de dégager un sens plus précis :

pour Plotin, le propre d'une chose est, pour rappeler l'allusion au Philèbe,
la part du bien, c'est le bien d'une chose, ce qui lui est supérieur, en tant
qu'il est présent à cette chose. En ce sens, l'ohceiov plotinien semble ainsi
faire écho au dialogue du Lysis, dont la seconde partie (22ie-222e) présente
I'oikeîov comme ce qui représente le bien d'une chose, parce qu'il s'agit de

quelque chose qui originellement lui appartient et dont elle a été privée, et
qu'elle désire donc retrouver. Or il n'en est, semble-t-il, pas autrement
dans la version plotinienne : ce qui constitue le propre d'une chose, c'est
son bien, ce qui lui est supérieur, en tant qu'il lui est présent. Dans le cas

qui nous intéresse, celui de l'Âme, son propre est ainsi l'Intellect tel qui se
reflète en elle. Lorsqu'elle tend vers l'Intellect et le recherche, c'est ainsi
elle-même qu'elle retrouve.



24 Martine Vonlanthen

Résumé
Cet article s'intéresse à l'usage plotinien de la notion d'oiKEÎcooiç dans la

question de la relation entre l'Intellect et l'Âme. Deux textes des Ennéades
sollicitent cette notion pour décrire le rapport entre ces réalités : dans le

Traité 10 (V, 1), les objets de pensée de l'Âme sont appelés oîkeïcc, et dans le

Traité 30 (III, 8), l'unité de l'Âme est qualifiée d'unité par appropriation
(oiKEidxjEi). Un regard sur la définition du Bien telle qu'exposée dans le Traité
38 (VI, y) et sur la signification qui lui est donnée dans le Lysis aide à mieux
cerner l'intérêt de la notion dans le contexte qui nous occupe : l'Intellect peut
être dit I'oikeïov (le propre) de l'âme au sens où il est ce qui lui manquait
originellement et qu'elle a retrouvé par sa conversion.

Abstract
This paper is interested in the Plotinian use of the notion ofoîkeîùxjiç in the

context of the relationship between Intellect and Soul. Two passages use this
notion to describe the relation between these realities. In 10 (V, 1), 3, the
objects of thought of the Soul are called oîkeTcx, and in 30 (III, 8), the unity of
the Soul is qualified as unity by appropriation. A look at the definition of the
Good such as it is expounded in 38 (VI, y) associated with its meaning in the

Lysis seems to allow us, to understand better the interest of the notion in the

context which concerns us: Intellect can be said, to be the oikeion of the soul
in the sense that it is what was originally lacking to it and that it found with
its conversion.


	La notion d'οικειωσις dans l'explication de la relation de l'Intellect et de l'Âme chez Plotin

