
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 2

Rubrik: Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsartikel

Henryk Anzulewicz

Interpretiert Albertus Magnus die neuplatonisch-idealistischen Elemente
der Metaphysik aristotelisch-realistisch?

Anmerkungen zu einer Studie von A. Quero-Sdnchez1

Das Forschungsprojekt zur idealistischen Metaphysik des Mittelalters und
der Neuzeit, das Andres Quero-Sänchez unter fachlicher Betreuung von Prof.
Dr. Rolf Schönberger an der Universität Regensburg durchführte und mit der
Veröffentlichung seiner philosophischen Dissertation im Jahr 2004 erfolgreich

abschloss,2 gewinnt jetzt durch seine voluminöse Habilitationsschrift
eine heuristisch bedeutsame Erweiterung und Vertiefung. In dieser mit
Leidenschaft und Esprit verfassten Studie bietet der Verfasser eine
vergleichende Untersuchung der von ihm als idealistisch charakterisierten
Metaphysik des 13. und 14. Jahrhunderts sowie der Neuzeit und ihres
scholastischen, „aristotelisch-averroistisch" geprägten und als realistisch
gekennzeichneten Gegenentwurfs. Die Grundlage der Rekonstruktion und
der Darstellung der idealistischen Metaphysik bilden die Schriften ihrer
bedeutendsten Vertreter, zu denen der Verfasser einerseits Heinrich von
Gent, Dietrich von Freiberg und Meister Eckhart und andererseits Friedrich
W.J. Schelling und Georg W.F. Hegel rechnet. Für die maßgeblichen
Exponenten des realistischen Metaphysikentwurfs hingegen erachtet er Albertus
Magnus, Thomas von Aquin, Siger von Brabant, Ägidius Romanus und
Gottfried von Fontaines. Ausgewählte Schriften dieser Autoren und
insbesondere die Werke des Albertus Magnus liegen der Untersuchung der
realistischen Metaphysik des Mittelalters zugrunde.

Schon der Titel, die Widmung, das Vorwort und die Einleitung (21-47),
also die ersten Zeilen dieses zweigeteilten Buches (I: Die Metaphysik des

Idealismus, 49-516; II: Die realistische Metaphysik Alberts des Großen, 517-
704) lassen erkennen, dass es dem Verfasser weniger um eine philosophiehistorische

Untersuchung der genannten Metaphysik-Entwürfe geht, als um
deren systematische Rekonstruktion, Analyse, Vergleich, Interpretation und
kritische Würdigung. Dies geschieht von dem Standpunkt und unter klarer
Bevorzugung der maßgeblichen Annahmen des neuzeitlichen Idealismus,
dessen Grundpositionen Q.-S. sich zu eigen macht und emphatisch vertritt
(vgl. 23L). Den Idealismus will er „nicht-einseitig" und „nicht-offensiv" ge-

1 QUERO-SÄNCHEZ, Andres: Über das Dasein. Albertus Magnus und die Metaphysik des Idealismus

Meister-Eckhart-Jahrbuch. Beihefte 3). Stuttgart: W. Kohlhammer 2013. 812 S. ISBN: 978-3-
17-022441-4.

2 QUERO-SÂNCHEZ, Andrés: Sein als Freiheit. Die idealistische Metaphysik Meister Eckharts und
Johann Gottlieb Fichtes Symposion 121). Freiburg i.Br.: Karl Alber 2004. 432 S. ISBN: 3-495-
48116-8.



480 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

genüber der realen Wirklichkeit verstanden wissen, um ihn philosophisch
„lebensfähig", somit auch „real" zu erhalten. Dieser durch philosophische
Mündigkeit und Identifikation mit idealistischen Thesen diktierte Anspruch
des Verfassers ist insofern originell und ehrgeizig, als er von ihm erstmalig
in der Konfrontation mit der „Idealismuskritik" der realistisch gesinnten
Denker aufgenommen wird. Der sich selbst gestellten Herausforderung wird
der Verfasser zweifellos gerecht, aber die Antwort auf die Frage, ob damit
der idealistischen Metaphysik, wie auch der Metaphysik überhaupt, zu einer
neuen Geltung verholfen wird, bleibt abzuwarten.3 Das primär systematische,

ahistorische Interesse an der Metaphysik des Idealismus und an
seiner Vermittlung (vgl. 39) schließt doch in sich auch dessen geschichtliche
Voraussetzungen und Verfasstheit ein; es kommt also nicht ohne einen
Bezug zu historisch Gegebenem und in der Tradition Gesichertem aus. Es

bedarf neben dem philosophischen Sachverstand und der Kenntnis von
Quellen mit ihrer nicht alltäglichen Sprache, einer gewissen - mit Albertus
Magnus gesprochen - fiducia philosophantis, um das „Licht des Dunklen"
erfassen zu können und es fruchtbar werden lassen (vgl. Vorwort, 8). Die
Habilitationsschrift schafft hierfür gute Ausgangsbedingungen. Ihre
Richtschnur ist, wie angedeutet, die idealistische Hermeneutik und damit die
Grundüberzeugung, dass der Philosoph die Wahrheit „allein im Absoluten"
durch das „Einsehen des Wirklichen" findet, das durch die Realität des
Konkreten und ,Situativ-Bedingten' weder verdeckt, noch entmachtet wird,
noch dem Vergessen anheimfällt. Die Auffassung der Wahrheit als .Einsehen
des Wirklichen im Absoluten', welche nach Ansicht des Verfassers für die
idealistische Metaphysik eigentümlich ist und von Heinrich von Gent,
Dietrich von Freiberg, Meister Eckhart, Friedrich W.J. Schelling und Georg
W.F. Hegel geteilt wird, ist die grundlegende These, die es in dieser breit
angelegten Untersuchung zu erweisen gilt (21). Diese erstreckt sich auf die
Kernthemen der Metaphysik mit dem Seinsbegriff als ihrem Mittelpunkt,
berücksichtigt aber in diesem Kontext auch viele andere metaphysisch
relevante Fragen der Epistemologie, der Intellektlehre und der Psychologie
sowie der praktischen Philosophie (u.a. Gewissen und Ur-Gewissen bzw.
Gewissensgrund, das Sittlich-Gute und -Böse sowie das Naturhaft-Gute).

Die für die mittelalterliche Metaphysik in der Forschung bislang eher
selten beanspruchte Idealismus-These - die Unterscheidung zwischen
platonischer bzw. neuplatonischer und aristotelischer Metaphysik, zwischen Pla-
tonismus und Aristotelismus schien für die Tradition des Mittelalters doxo-
graphisch zu genügen - und die gelegentliche, nicht gänzlich unberechtigte
Kritik an der Eignung des Idealismus-Begriffs für die Charakterisierung
solcher eigenständigen Denker wie Meister Eckhart, die sich philosophisch

3 Es scheint, dass die idealistische Philosophie und Metaphysik einen schwereren Stand als

deren realistischer Gegenentwurf heute haben. Die .realistische' Philosophie gilt nach M.A. Krq-
piec als die Interpretation der realen Welt und die Suche nach den Voraussetzungen, welche die

Unwidersprüchlichkeit des Faktischen in der realen Wirklichkeit begründen. Die übrigen
philosophischen Richtungen bezeichnet er als .aprioristische Spekulationen' und die Metaphilosophie
als eine .Flucht ins Nirgendwo', vgl. KR4PIEC, Mieczyslaw A.: Porzucic swiat absurdôw [Die Welt
des Sinnlosen verlassen]. Lublin: Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu 2002, 84.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 481

schwerlich nur einer einzigen Tradition zuordnen lassen, veranlasste den
Verfasser, den Begriff des Idealismus in kritischer Distanz gegenüber der
erwähnten Skepsis neu zu definieren. Er sucht nach einem konsistenten
Begriff des Idealismus, welcher der Metaphysik des Mittelalters und des
neuzeitlichen Idealismus gemeinsam wäre, und er findet ihn gepaart mit dem
Begriff des Realismus bei Johann G. Fichte, Friedrich Schiller und Hegel.
Eine herausgehobene Position - an erster Stelle vor Hegel - wird in der
Studie aus systematischen und historischen Gründen, wie erwähnt, Schelling
beigemessen; der neuzeitliche Idealismus wird gemäß der Auffassung nur
dieser beiden Denker, Schelling und Hegel, untersucht. Fichtes Begriff des
Idealismus bzw. des Idealisten (derjenige, der „seiner Selbständigkeit und
Unabhängigkeit von allem, was außer ihm ist, sich bewußt wird, [...] sich
unabhängig von allem durch sich selbst zu etwas macht" und keiner Dinge
„zur Stütze seines Selbst" braucht: 22) wie auch des Realismus bzw. des
Realisten („nichts als ein ,durch die Situation' [ut nunc] Bedingtes": 23)
erfährt aus zwei Gründen Beachtung: Zum einen sollen die von K. Flasch

erwogenen Zweifel an der Anwendbarkeit des Idealismusbegriffs für die
Charakterisierung philosophischer Ansichten individueller Denker wie Meister
Eckhart zerstreut werden; zum andern deckt Fichte ein für das Denken des

Realisten wichtiges Moment auf: die „situative Bedingtheit" (ut nunc). Auf
Fichtes Begriffsverständnis wird in der Untersuchung zwar wiederholt
zurückgegriffen, aber nicht dieses wird vom Verfasser bevorzugt, sondern das

von Schiller. Denn sein eigenes, unverkennbar an Eckharts Begrifflichkeit
angelehntes Verständnis des Idealismus als „in erster Linie warumlose Liebe
zum Warumlosen als zu ,dem, was seinen Wert und Zweck in sich selbst
hat'" formuliert er im Anschluss an Schillers Umschreibung des Idealisten
und des Realisten. Darin fungieren einerseits Freiheit und andererseits
Zweck und Wert bzw. Wohlstand als die Unterscheidungsmerkmale der
gegenläufigen Denkansätze. Q.-S.' Auffassung ist, wie er zugibt, „eindeutig von
der neuzeitlichen Bestimmung derselben geprägt," von einer Bestimmung,
die „das Gegenteil dessen bezeichnet, was die Mediävistik, ja die mittelalterlichen

Autoren selbst, darunter verstehen" (23). Aus diesem neuzeitlichen
Bezeichnungswandel ergebe sich nach Hegel, dass der Realist sinnenhafte
Dinge in ihrer unmittelbaren Existenz für etwas Wahrhaftes halte, dem
eigentliches Sein zugrunde läge; der Idealist erachte indes ausschließlich das

Allgemeine, Gattungen, Wesen, Ideen der Dinge als ein Selbständiges, Für-
Sich-Seiendes. Zu dieser von Schiller, Fichte und Hegel eingeführten
Unterscheidung und Bestimmung der Begriffe des Realisten und Idealisten
bekennt sich der Verfasser als seiner eigenen und hält an ihr in seiner
Untersuchung konsequent fest (24).

Vorrangiges Ziel der Untersuchung ist zu beweisen, dass die Metaphysik
des Albertus Magnus das reale, bestimmte Sein (res), das Daseiende (ens
hoc) mit dem ihm Hinzukommenden (Akzidentellen) als dem „am Wirklichen

Teilhabenden" als ihren Gegenstand habe. Am idealistischen Verständnis

der Wahrheit und an Avicennas Ontologie gemessen, die zwischen Sein



482 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

und Wesen des Dinges unterscheidet, was Q.-S. im Sinne des Idealismus als
die Unterscheidung „zwischen Realität (res) und Wirklichkeit (ens)"4
interpretiert, vertrete Albertus eine realistische, streng aristotelisch-averroisti-
sche Position, indem er wie Aristoteles und Averroes res und ens gleichsetze.
Die ,radikal aristotelisch' und ,averroistisch' geprägte Metaphysik des
Albertus sei als Kritik an der im Geiste von Avicenna verfassten, idealistischen

Metaphysik zu verstehen, die das absolute Seiende (ens simpliciter sive
absolute) in Absehung von allem ihm Hinzukommenden (Akzidentellen) als
das allein und ausschließlich Wirkliche zum Gegenstand habe (24-28, 39).
Die Untersuchung ist darauf ausgelegt, einerseits die avicenneisch-idealisti-
sche Metaphysik bei Heinrich von Gent, Dietrich von Freiberg und Meister
Eckhart für das 13./14. Jahrhundert, ferner bei Schelling und Hegel für die
Neuzeit und andererseits die aristotelisch-averroistisch geprägte, realistische
Metaphysik des Albertus Magnus, Thomas von Aquin, Ägidius Romanus,
Siger von Brabant und Gottfried von Fontaines anhand der Quellen zu
rekonstruieren und zu erläutern. Der Verfasser ist sich bewusst, dass er
methodologisch und hermeneutisch Neuland bestellt und einen neuen Weg zur
Erforschung, Interpretation und Einordnung der metaphysischen Tradition
des Mittelalters und der Neuzeit bahnt. In der Konfrontation mit dem bisher
erreichten Kenntnisstand sieht er sich öfter genötigt, Thesen und Interpretationen

sowohl namhafter Fachgelehrten (u.a. Kurt Flasch, Ruedi Imbach,
Alain de Libera, Burhkhard Mojsisch, Loris Sturlese) als auch einiger weniger
prominenter, in Fachkreisen gleichwohl zählender Autoren zu kritisieren
und zurückzuweisen. Der kritische Diskurs bezieht sich vorwiegend auf die
neuere und neueste Forschung und folgt in der Regel auf die Darlegung und
Begründung der eigenen, von den bisherigen Interpretationen abweichenden
Position des Verfassers. Die sachliche Kritik lässt dennoch Raum für die
Würdigung bisheriger Erkenntnisleistungen, sofern diese in nüchterner
Abwägung als tragfähig befunden werden. Die durch ihre Originalität wie
Trivialität bisweilen verblüffenden Thesen, die zumeist überzeugende Argu-

4 Die Avicenna zugeteilte Unterscheidung von Realität und Wirklichkeit (hergeleitet von res
bzw. ens) erklärt der Autor folgendermaßen: „ein Ding kann real sein, ohne wirklich zu sein (und
umgekehrt), denn das wirkliche Sein ist ein dem realen hinzukommendes" (27-28). - Ob sie denn
auch Avicennas Auffassung, das Sein (esse) sei etwas dem Wesen des Dinges Hinzugefügtes
(aliquid additum essentiae rei), exakt entspricht und wieso das prima facie terminorum akzidentelle

Sein (esse additum) als das wesentliche Sein zu verstehen ist, leuchtet hier dem Leser
zunächst nicht ein. Folgt er aber dem Verweis des Verfassers auf die Erörterung dieser Frage bei der

Darstellung von Gottfrieds Kritik am Idealismus (192-194), wird er belehrt, dass Avicenna das Sein
als das dem Wesen Hinzugefugte nicht im Sinne des Akzidens begreift, wie es die realistisch
gesinnten scholastischen Denker annahmen, sondern dass er dieses beziehe „auf das wesentliche
(absolute, wirkliche) Sein des Dinges, welches jenseits dessen, was das Ding durch das eigene
Wesen [...] sei, d.h. jenseits des realen Seins des Daseienden Dinges, zu suchen sei: nicht also im
Ding selbst, sondern außerhalb desselben (in Gott)" (194). Diese Interpretation wird durch eine
schmale Quellenbasis bei Avicenna gestützt, welche offenkundig auch oberflächlichere Deutungen

dieser Tradition zulässt; cf. VENTIMIGLIA, Giovanni: Die Transzendentalienlehre des Thomas

von Aquin: Denktraditionen, Quellen, Eigenheiten, in: AERTSEN, Jan A./SPEER, Andreas (Hgg.): Was
ist Philosophie im Mittelalter? Miscellanea Mediaevalia 26). Berlin: Walter de Gruyter 1998,

522-528, hier 525.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 483

mentation und deren Ausweis durch Quellen, die Tiefe der Analysen und das
sichere Urteil unterstreichen die philosophische Kompetenz und Eigenständigkeit

des Verfassers. Der Gesamtertrag seiner inhaltsreichen und in Detail
gehender Studie - schon ein Blick auf das acht Seiten umfassende Inhaltsverzeichnis

des opulenten Bandes lässt die Weiten und Tiefen der Untersuchung

ahnen - beeindruckt. Er kann durch diese Kurzbesprechung nur
andeutungsweise signalisiert werden. Die Bedeutung, welche den metaphysischen

Ansichten des Albertus Magnus und deren neuartiger Interpretation
in der Untersuchung zukommt, veranlasst uns, auf diesen Teil der Studie in
einigen Anmerkungen etwas näher einzugehen.

Die Untersuchung zum idealistischen Seinsverständnis des Meister Eckhart

und Johann G. Fichtes gab Q.-S. offenbar den Impuls, das Seinsverständnis

und die metaphysischen Ansichten des Albertus Magnus sowie die
metaphysische Tradition des 13. und beginnenden 14. Jahrhunderts aufzuarbeiten.

Obwohl zum Seinsbegriff im Metaphysikkommentar des Doctor
universalis und zu seiner Auffassung des Gegenstands der Metaphysik mehrere
sich einander ergänzende Untersuchungen vorliegen, findet man in ihnen
keine Analyse und Bestimmung des Seinsbegriffs des Dominikaners vor dem
Hintergrund eines idealistischen Seinsverständnisses. Diese Fragestellung,
die im Fahrwasser des neuzeitlichen Idealismus aufkam, wurde möglicherweise

als anachronistisch für die im 13. Jahrhundert rezipierte .realistische'
Metaphysik des Aristoteles und seine Kritik platonischer Ideenlehre in der
Mittelalterforschung gesehen und übergangen. Sie ist schon deshalb schwierig,

weil Albertus Magnus bei seiner Rezeption und Auslegung der aristotelischen

Metaphysik auf die platonische Philosophie (einschließlich der
Theorie der Ideen) und ihre neuplatonischen Ausformungen nicht verzichtete,

sondern mit diesem Erbe kritisch-konstruktiv umzugehen vermochte.
Burkhard Mojsich macht deutlich, dass es zumindest drei Gründe gibt,
warum Albertus ungeachtet seiner „massiven Piatonkritik im Anschluß an
Aristoteles gleichwohl Piatons Philosophie und die der Platonici als für sein
eigenes Philosophieren konstitutiv ansah",5 und er resümiert, dass „Alberts
Denken im ganzen vom platonisch-neuplatonischen Philosophieren durchwirkt

ist".6 Das Seinsverständnis des Albertus erschöpft sich nicht in dem
durch Aristoteles und Averroes vorgegebenen Rahmen, sondern es vereint in
sich ebenso die (neu-)platonischen Elemente aus den Schriften des Augus-

5 MOJSISCH, Burkhard: Aristoteles mit oder ohne Piaton, in: HONNEFELDER, Ludger u. a. (Hgg.):
Albertus Magnus und die Anfänge der Aristoteles-Rezeption im lateinischen Mittelalter. Von Ri-
chardus Rufus bis Franciscus de Mayronis Subsidia Albertina 1). Münster: Aschendorff 2005,
821-833, hier 823.

6 MOJSICH: Aristoteles mit oder ohne Piaton, 823: „1. Aristoteles' Einwände gegenüber Piatons
Theorie der Ideen waren gelegentlich eher an der Naturphilosophie, weniger an der Metaphysik
orientiert. 2. Piatons Kosmologie im Timaios fand uneingeschränkt Alberts Zustimmung. 3. Während

sich Albert nicht scheute, an der Philosophie des Aristoteles, dann wenn es ihm erforderlich
schien, Kritik zu üben [...], brachte er seine uneingeschränkte Wertschätzung des Platonikers Ps.-

Dionysius Areopagita dadurch zum Ausdruck, daß er ihm das Epitheton magnus zuerkannte."



484 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

tinus, Boethius und Ps.-Dionysius Areopagita,7 aus der Philosophia prima des
Avicenna8 und dem Liber de causis, welcher von Albertus als der krönende
Abschluss der Metaphysik des Aristoteles aufgefasst wird.9 Folglich stellt die
Metaphysik des Doctor universalis, betrachtet man sie in toto - mit der
Ontologie, Ursachenlehre, Emanationstheorie, Intellekt- und Universalienlehre,

Analogie- und Partizipationslehre sowie der Transzendentalienlehre -
eine um Ganzheitlichkeit und Kohärenz aristotelischer und platonisch-
neuplatonischer Konzepte ringende Synthese dar, ein perspektivisch vom
Ursprung und Letztziel des Seins auf das Erste Prinzip offenes System aristo-
telisch-averroistischer (realistischer) und avicenneisch-neuplatonischer
(idealistischer) Theoreme. Sie ist gewissermaßen die via media und das Bindeglied
zwischen der aristotelischen und der neuplatonischen bzw. idealistischen
Metaphysik, systematisch und epistemologisch offen nach diesen beiden
Richtungen.10 Vom neuplatonischen Denkmodel des Albertus her gesehen,
das auch Dietrich von Freiberg und Meister Eckhart teilen,11 kann man
behaupten, dass das realistische, oder vielmehr reistische Seinsverständnis12
sich nur auf den Bereich der Kontingenz erstreckt, während das Sein von
seinem Ursprung und Ziel her jenseits jeder räumlich-zeitlichen und
materiellen Bedingtheit und somit gemäß den von Q.-S. gebrauchten Kategorien

7 Vgl. ALBERTUS Magnus: Super Dionysium De divinis nominibus, c. 5, ed. SIMON, Paul
Alberti Magni Opera omnia XXXVlI/i). Münster: Aschendorff 1972, 303, 38-43: „philosophic!
negotii de ente [...] intentio est determinare de ente, in quod stat resolutio intellectus sicut in
primant conceptionem, assignando passiones et partes eius; theologi autem intentio est determinare
de ente, secundum quod dicitur de causa omnis entis, prout ab ipso fluunt omnia existentia ..."
Id.: Super Ethica, prolog., ed. KÜBEL, Wilhelm Alberti Magni Opera omnia XIV/i). Münster:
Aschendorff 1968-1972, 3, 54-61.

8 Vgl. ALBERTUS Magnus: Super Dionysium De divinis nominibus, c. 5, ed. SIMON, 322, 14-38:
die hier vorliegende emanatistische Interpretation des esse ist dem aristotelischen Seinsverständnis

fremd.
9 Die Metaphysik des Liber de causis in der Auslegung des Albertus Magnus hat im Unterschied

zur aristotelischen Lesart nicht bloß Seiendes als solches und auch nicht nur esse als das

Erstgeschaffene zum Gegenstand, sondern die vier primären Ursachen (causa prima, intelligentia,
anima nobilis, natura) und den formalen Hervorgang von allem aus der ersten Ursache; die erste
Ursache sei als das Erste Prinzip das notwendige, absolute, wirkliche, freie Sein, welches die
Metaphysik in ihre Betrachtung als „die Ursache allen Seins, insofern aus ihm alles, was existiert,
hervorfließe", einbezieht (vgl. oben Anm. 8).

10 Zu einer solchen Mittelstellung zwischen den Traditionen bekennt sich Albertus ausdrücklich

u.a. im Kontext seiner Universalienlehre in De inteHectu et intelligibili 1. 1 tr. 2 c. 2, ed.

BORGNET, Auguste Opera Omnia IX). Paris: Ludovicus Vivès 1890, 493a.
11 Vgl. STEEL, Carlos: Abraham und Odysseus. Christliche und neuplatonische Eschatologie, in:

AERTSEN, Jan A./PlCKAVE, Martin (Hgg.): Ende und Vollendung. Eschatologische Perspektiven im
Mittelalter Miscellanea Mediaevalia 29). Berlin: Walter de Gruyter 2002, 115-137, hier ii7f.
Anzulewicz, Henryk: Hervorgang - Verwirklichung - Rückkehr. Eine neuplatonische Struktur im
Denken Alberts des Großen und Dietrichs von Freiberg, in: KANDLER, Karl-Hermann/MOJSISCH,
Burkhard/POHL, Norman (Hgg.): Die Gedankenwelt Dietrichs von Freiberg im Kontext seiner

Zeitgenossen Freiberger Forschungshefte D 243 Geschichte). Freiberg: Technische Universität Berg
Akademie 2013, 229-244.

12 Unter ,Reismus' wird hier die auf Aristoteles zurückgehende „Orientierung am Einzelding,
das als eigentlich Seiendes gilt" (nach TEGTMEIER, ERWIN: Zeit und Existenz: Parmenideische
Meditationen [= Philosophische Untersuchungen 3]. Tübingen: Mohr Siebeck 1997, 54) verstanden.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 485

absolut, wirklich, idealistisch begriffen wird. Es wird hiermit der
metaphysische Realismus, den der Verfasser für Albertus reklamiert, nicht
bestritten, wohl aber wird eine Reduktion dessen Ansichten in der
Metaphysik auf die als realistisch bezeichnete Position in Frage gestellt. Man
kann durchaus, wie es scheint, von einem philosophischen Realismus bei
Albertus sprechen, der die idealistische Seinsauffassung mit einbezieht,
sofern man die Grenzziehung zwischen Idealismus und Realismus nicht
allein auf die triviale Prämisse stützt, der Idealismus supponiere die
„Wirklichkeit" des Seienden, die der Terminus ens besagt, der Realismus hingegen
die „Realität" des Seienden qua res. Von 'God's eye point of view', einer
Perspektive auf das geschöpfliche Seiende, die Albertus als .Denker des Ganzen'
auch in diesem Fall in Betracht zieht, sind Wirklichkeit und Realität, das

wirkliche Sein und das reale Sein des Kreatürlichen keine sich
ausschließenden Größen, sondern komplementär. Albertus setzt ens und res,
das .reale' Sein als das esse particulatum in hoc vel illo, und das .wirkliche'
Sein - will man sich auf die Argumentation des Verfasser mit einem
Vorbehalt einlassen - nicht gleich, sondern er unterscheidet, wie später Meister
Eckhart, zwischen esse purum, welches Gott bzw. dem Ersten Prinzip eigen
ist, und dem formalem Ausfluss der .Ähnlichkeit seines Wesens', durch den
alles am Sein des Ersten teilhat.y Er kann folglich das esse particulatum
aufgrund dessen Teilhabe an dem esse purum als die „erste Vollendung"
(perfectio prima) des Seienden in der Kontingenz im Anschluss an Aristoteles,

Averroes und Avicenna und die „Selbstverwirklichung" des Seienden als
seine zweite Vollendung (perfectio secunda) - sie ist letztlich wie bei Eckhart
die Verwirklichung des Selbst in Gott - in derselben Tradition und zugleich
als die Anähnlichung an Gott in der Tradition des Piaton und der christlichen

imago Dei-Lehre begreifen. Mit der Eingrenzung dieser Auffassung
von esse (und von perfectio) allein auf die aristotelisch-averroistische Position

eliminiert der Verfasser zwangsläufig, aus welchen Gründen auch immer,
alle übrigen Traditionen, die im onto-theologisch fundierten Denksystem
des Albertus und in seinem Seinsverständnis zweifellos vorhanden sind.

Bei der Untersuchung der Metaphysik des Albertus Magnus und bei der
Bestimmung ihres .streng realistischen' Charakters konnte der Verfasser
Einsichten, Maßgaben und Kriterien in Anschlag bringen, die in seinem früheren

Projekt zu Meister Eckhart und Fichte gewonnen wurden bzw. darin sich
bewährt haben. Der Metaphysikkommentar des Albertus war für die
Erforschung der sich an der littera des Aristoteles und ihrer Auslegung durch
Averroes (sowie an der Paraphrase des Avicenna) orientierenden .realisti¬
schen' Tradition des 13. Jahrhunderts insofern wichtig, als sie mit diesem
Werk, einem der ersten von den bisher gedruckten lateinischen Kommentaren

zur Metaphysik des Aristoteles, ihren Anfang nahm. Hier konnte der

*3 Siehe oben Anm. 8; ALBERTUS MAGNUS: De bono tr. 1 q. 1 a. 1, ed. KÜHLE, Heinrich Alberti
Magni Opera omnia XXVIII). Münster: Aschendorff 1951, 6, 1-29. Zu Meister Eckhart vgl. KERN,

Udo: Ich „ist die Bezeugung eines Seienden". Meister Eckharts theoontologische Wertung des Ichs,
in: AERTSEN, Jan A./SPEER, Andreas (Hgg.): Individuum und Individualität im Mittelalter Miscellanea

Mediaevalia 24). Berlin: Walter de Gruyter 1996, 612-621.



486 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Verfasser also mit der Bestandsaufnahme und Erforschung der in Bezug auf
die Seinslehre nunmehr als gegenläufig erachteten Traditionslinien
ansetzen. Es galt jetzt mit Blick auf die Metaphysik des Albertus und des
Meister Eckhart (einschließlich Fichtes Idealismus) auf der Quellengrundlage

zu ermitteln, in welche Richtung Albertus und die nachfolgenden
Autoren ihr Seinsverständnis entwickelten - gemäß dem aristotelisch-aver-
roistischen, realistischen Paradigma, oder wie es für Meister Eckhart nachgewiesen

wurde, nach Maßgabe der avicenneisch-idealistischen Seinslehre.
Ungeachtet der Tatsache, dass der Verfasser die zuvor angedeutete, auch von
uns vertretene Ansicht, die Philosophie des Albertus Magnus und so auch
die Metaphysik stelle gewissermaßen eine Synthese, ein Amalgam dar, das
weder radikal aristotelisch noch residual (neu-)platonisch bzw. idealistisch
sein will, nicht teilt (vgl. bes. 645, 677L), ist seine Interpretation eines
wichtigen Teilaspektes des metaphysischen, aristotelisch geprägten Denkens
des Albertus überzeugend begründet und durch passend ausgewählte
Quellentexte gut belegt. Man muss sich indessen fragen, ob seine Interpretation

des Seinsverständnisses des Albertus dem weiten Begriffsumfang
gerecht wird, ob sie nicht tendenziell eindimensional ist und andere Interpretationen

nicht absichtlich ausschließt sowie zu guter Letzt, ob sie nicht zu
weitreichende Schlüsse zieht, indem sie vom Seinsverständnis auf die
Metaphysik des Doctor universalis in toto schließt, sie als radikal aristotelisch
und averroistisch, als Gegenentwurf zu der von Avicenna inspirierten, als
idealistisch charakterisierten Metaphysik des Heinrich von Gent, Dietrich
von Freiberg und Meister Eckhart darstellt. Wird sie den Bemühungen des
Albertus um die philosophische Erkenntnis der Seinswirklichkeit in ihrer
Ganzheit unter Einbeziehung aller hierfür relevanten Voraussetzungen -
eben auch der historischen, philologischen und doxographischen Natur -
gerecht? Lehnt sie sich nicht vorsätzlich gegen die für Albertus typische
Sicht auf das Ganze und Synthese-Bestrebungen auf, gegen die in seinem
Metaphysikkommentar als notwendig für ein vollkommenes philosophisches
Wissen postulierte Kenntnis sowohl der Philosophie des Aristoteles als auch
der Piatons? Liegt nicht der entschiedenen Ablehnung der Auffassung einer
wie auch immer gearteten Kontinuität in der metaphysischen Tradition von
Averroes über Albertus, Dietrich von Freiberg bis Meister Eckhart, also einer
doxographischen Sicht, die u.a. durch Kurt Flasch, Ruedi Imbach, Burkhard
Mojsisch, Alain de Libera und Loris Sturlese vertreten wird, ein monokausaler

Erklärungsansatz zugrunde? Doch selbst wenn die Fundamentalkritik
des Verfassers im letztgenannten Punkt, deren Spitze sich letzten Endes

gegen das historiographische Paradigma einer auf Albertus Magnus
zurückgehenden deutschen Dominikanerschule richtet, punktuell berechtig
zu sein vermag, wie es sich für die Auffassung des Seins im Metaphysik-
kommetar des Albertus abzeichnet, kann sie auch mit derselben Vorbe-
haltlosigkeit für diesbezügliche und andere zusammenhängende Sachfragen,
die im Kommentar zum Corpus Dionysiacum und in De causis et processu
universitatis a prima causa behandelt werden, behauptet werden? Wie ist die
theologische Adaption der platonischen Ideenlehre im Rahmen der Gottes-
und Schöpfungslehre (u.a. In I Sent. d. 35-36 und Quaestio de ideis divinis des



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 487

Albertus) vor dem ideenkritischen Hintergrund der Metaphysik des Doctor
universalis zu verstehen?l4 Kann man die durch Albertus im Anschluss an die
Intellektlehre der persisch-islamischen und griechischen Denker, die er zu
den Peripatetikern rechnet, entfaltete und letztlich auf Piaton zurückgeführte

Lehre der continuatio (bzw. coniunctio) intellectus unter den „christlichen

Aristotelismus" subsumieren und sie auch Thomas von Aquin
zuschreiben, dessen grundlegende metaphysische Positionen aus der Sicht des
Verfassers denen des Albertus entsprächen und sich allein im Duktus des

Argumentierens unterschieden? Trifft diese Similarität auch im Verhältnis
zur Emanationslehre zu, mit deren Hilfe Albertus solche grundlegende
philosophische und theologische Konzepte wie Schöpfung, Erkenntnis, Heil,
immanente und ökonomische Trinität interpretiert? Muss eine „enge
Schulzugehörigkeit" notwendigerweise lehrinhaltliche Verbindlichkeiten und ein
besonderes Schüler-Lehrer-Verhältnis, wie es man bei Thomas, Ulrich von
Straßburg und Dietrich von Freiberg gegenüber Albertus zu erwarten hätte,
implizieren? Verbietet es sich den neuerlich behaupteten Einfluss des Liber
de causis-Kommentars des Albertus auf das Denken des Meister Eckhart im
Sinne einer gewissen Kontinuität neuplatonischer Theoreme in der
metaphysischen Tradition bei den beiden Autoren zu begreifen?^

Die vom Verfasser rekonstruierte Entwicklung im Seinsverständnis und
in anderen grundlegenden Fragen der Metaphysik unmittelbar nach Albertus
Magnus lässt erkennen, dass die aristotelischen Positionen bereits bei
Thomas von Aquin an Schärfe und Stringenz stark zunehmen. Der Anteil an
(neu-)platonischer, gemäß den Kategorien des Verfassers idealistischer
Theoreme und damit an Gemeinsamkeiten mit Dietrich von Freiberg und
Meister Eckhart fällt bei Albertus Magnus noch am meisten ins Gewicht. Der
Grund hierfür wird jedoch nicht in der Absicht des Doctor universalis
gesehen, seinen eigenen philosophischen Standpunkt durch die Vermittlung
der ,idealistischen' Positionen mit dem aristotelisch-averroistischen Realismus

behaupten zu wollen. Es gehe ihm nach Ansicht des Verfassers vielmehr
darum, die im theologisch-philosophischen Diskurs vorhandenen ,idealistischen'

Interpretationen .realistisch' zu deuten. Eine derartige Strategie, die
man als typisch für eine Schwellengestalt beansprucht, sei ausschlaggebend
für die philosophische Standortbestimmung des Albertus. Den Unterschied
zwischen Albertus und seinem Schüler Thomas von Aquin sieht der Ver-

'4 Bezüglich der Ideenlehre sei exemplarisch verwiesen auf folgende Aussage: ALBERTUS MAGNUS:

In I Sententiarum d. 35 a. 7, ed. BORGNET, Steph. Caes. Aug. Alberti Magni Opera omnia
XXVI). Paris: Ludovicus Vivès 1893, 191a: „Dicendum, quod absque dubio etiam philosophice
loquendo necesse est ponere ideas, ut dicit Augustinus: quia aliter sequeretur, quod Deus sine
ratione qua mundum cognosceret, mundum creasset".

5 MeliadÔ, Mario: Theologie und Noetik der Erstursache: der Liber de causis als Quelle
Meister Eckharts, in: Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale 24 (20t3) 501-553,
hier : 516: „Die Idee der Mangelhaftigkeit der zusammengesetzten Substanzen, die im Liber keine
nähere Bestimmung bekam, wandelt sich im Kommentar Alberts in den Begriff der Nichtigkeit
der Wesenheit in sich einer jeden Kreatur. Diese Doktrin findet seine [sie!] Wurzel in der
Metaphysik Avicennas und wird bekanntlich auch von Eckhart in seinen Schriften rezipiert". Vgl. ibid.
519h, 530.



488 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

fasser darin, dass der Letztere die ,idealistischen Formulierungen' ganz
vermeide, weil er eine realistische Umdeutung idealistischer Philosopheme
nicht mehr für nötig halte, nachdem sein Lehrer diese Aufgabe erledigte,
sondern sich nunmehr auf die eigentliche Aufgabe konzentriere, welche in
einer derart eindeutigen und stringenten Ausformulierung seiner
aristotelisch-realistischen Ansichten bestehe, dass kein Spielraum für idealistische
Interpretationen übrig bleibe (550, vgl. 6i8f.). Entschieden wendet sich Q.-S.

gegen die von Jörn Müller vertretene und vom Rezensenten geteilte
Auffassung, dem Werk und Denken des Albertus liege eine onto-theologische,
von Ps.-Dionysius und dem Liber de causis inspirierte und somit
neuplatonische, im Einklang mit dem biblischen Glauben adaptierte,
dreigliedrige Struktur exitus - perfectio - reductio zugrunde, die in ihren
Bestandteilen unter Bevorzugung aristotelischer Philosophie expliziert wird. Er
führt hierzu aus (677L):

„Es verhält sich nämlich nicht so, dass Albert ,das aristotelische Material
in seinen eigenen systematischen, neuplatonisch-dionysisch geprägten
Entwurf zu integrieren versucht', sondern gerade umgekehrt: Er versucht,
die in der christlichen Metaphysik seit je enthaltenen neuplatonisch-
idealistischen Elemente aristotelisch-realistisch zu deuten. Es wird also
nicht so sehr der Aristotelismus ,zurückplatonisiert', wie de Libera es will,
der bei Albert eine, wie es heißt, ,replatonisation d'Aristote' feststellen zu
können glaubt, sondern vielmehr das Christentum - sit venia verbo -
,entplatonisiert' und im Sinne der aristotelischen, realistischen
Metaphysik umgedeutet".

Freilich, berücksichtigt man de Libéras Auffassung einer doppelten Lesart
der Metaphysik des Albertus Magnus, die en face seiner Kommentierung der
Metaphysica des Aristoteles und der um ein ganzes Buch erweiterten
Auslegung des neuplatonischen Liber de causis nicht von der Hand zu weisen ist,
sowie zieht man den nicht zufälligen, diachronen Verlauf der Lehrentfaltung
in Betracht, bleibt der französische Gelehrte mit seiner Auffassung auf dem
Boden der Tatsachen und der Wirklichkeit.16 Außerdem erschließt sich für
den Rezensenten nicht, wie die neuplatonische Emanationslehre, die
Albertus im Einklang mit dem biblischen Glauben in De causis et processu
universitatis a prima causa adaptiert und entfaltet, „aristotelisiert" und die
ebenfalls aus der neuplatonischen Tradition von ihm ohne wesentliche
Abstriche übernommene Lehre von den Attributen des Notwendigen Seins

„entplatonisiert" werden kann. Nichtsdestotrotz können wir der vom
Verfasser bravourös durchgeführten und in seiner Habilitationsschrift dargebotenen

Rekonstruktion des realistischen Seinsverständnisses des Doctor
universalis weitestgehend zustimmen, sofern man sie in dessen fundamentale,
neuplatonische, gewissermaßen auch idealistische, christlich adaptierte
Reflexionsstruktur einbringt und im Wesentlichen auf das Strukturelement
bezieht, das die Ebene der Kontingenz betrifft. Es besteht die Möglichkeit

16 Vgl. Anzulewicz, Henryk: Neuere Forschung zu Albertus Magnus. Bestandsaufrahme und

Problemstellungen, in: RTPM 66 (1999) 163-206, hier i86f.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 489

einer grundsätzlichen Vereinbarkeit dieser Auffassung mit dem Standpunkt
des Verfassers sogar über die Interpretation des Seinsbegriffs des Albertus
Magnus hinaus, d.h. bis hin zu einer Charakterisierung des philosophischen
Denkens des Albertus im Ganzen, insofern die beiden Positionen sich in der
Einsicht begegnen, dass der als charakteristisch erkennbare, realistische
Wesenszug des Denkens des Albertus sich maßgeblich seinem Zugriff auf die
Philosophie des Aristoteles verdankt und vornehmlich bei der Explikation
der Seinswirklichkeit unter den Bedingungen der Kontingenz, welche der
mittleren Ebene einer aus drei Gliedern bestehenden Reflexionsstruktur
exitus - perfectio - reductio zugeordnet ist, zum Ausdruck kommt. Diesem
strukturellen Element der realen Wirklichkeit und des Diskurses entspricht
im wissenschaftstheoretischen Konzept des Albertus nicht zufallig die von
ihm im Begriff eines wesentlichen Teils der Philosophie instanziierte philo-
sophia realis.

Zur Interpretation einzelner Sachfragen der Studie kann man aus der
Sicht des Rezensenten eher selten Kritik anmelden, ein Umstand, der auf ein
gehöriges Maß an Sachverstand des Verfassers und seine umfassenden
Kenntnisse der Schriften des Albertus Magnus sowie diesbezüglicher
Forschungsliteratur zurückgeht. Zu diesem positiven Bild trägt auch eine
deutlich erkennbare Wertschätzung bei, die dem Werk, Denken und Wirken
des Albertus entgegen gebracht wird (vgl. 2r6f., 613, 637). Manche Divergenzen,

die sich zu unserer Auffassung einstellen, sind durch die von uns als

monokausal-einseitig empfundene Charakterisierung nicht nur des
Seinsverständnisses und der Metaphysik des Albertus, sondern auch seines Denkens
im Ganzen als radikal-aristotelisch, das eine aristotelisch-realistische Um-
deutung der neuplatonisch-idealistischen Philosopheme der „christlichen
Metaphysik" und der Philosophie insgesamt anstrebe, bedingt. Als ein
Beispiel dafür kann das angeführte Primat des Guten als kennzeichnend für den
Idealismus und das Primat des Seienden als das Kennzeichnende des
Realismus dienen (612). Mit diesem Problem, das u.a. im Kontext der
Transzendentalienlehre in den Blick kommt, ist Albertus vertraut. Er bezieht
keine einseitige, sondern eine differenzierte Stellung, indem er jeweils die
Bedingungen für das Primat des Guten bzw. des Seienden benennt.1? Es liegt
nun nahe, dass in der aristotelischen Metaphysik das Sein als der eigentliche
Gegenstand dieser Wissenschaft in den Vordergrund rückt; anders aber verhält

sich in der neuplatonischen Ursachenlehre des Liber de causis, der in
der Tradition u.a. auch den Titel De bonitate pura führt. In der Ethik
hingegen räumt Albertus die Priorität dem bonum ein, indem er von der
aristotelischen Vorlage abweichend in seinem zweiten, späten Kommentar einen
Traktat über das Gute vorschaltet. Welche Stellung dem Letzteren in seinem
Werk und Denken zukommt, zeigt auch die Tatsache, dass er dem Guten
zwei Schriften widmete und es in seiner Dionysius-Kommentierung im

V Vgl. ALBERTUS Magnus: De bono tr. 1 q. 1 a. 6, ed. KÜHLE, u, 77-12, 54; Super Dionysium De
divinis niminibus c. 3, ed. SIMON, 102,11-31; ebd. c. 4,113, 35-46; 114, 29-117,14; c. 5, 303, 44-304,14;
c. 13, 448, 52-449, 39.



490 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Vordergrund steht.18 Man wird also keine a priori Bevorzugung dieses oder
jenes Prinzips bei Albertus finden, sondern eine möglichst umfassende
Lösung, die der Komplexität der Frage und ihrem speziellen Fall Rechnung zu
tragen vermag. Ein anderes Beispiel für die aus der Sicht des Rezensenten
fragwürdige Interpretation der Lehrmeinung des Albertus ist die Annahme,
der Dominikanergelehrte vertrete keine platonisch-dualistische Auffassung
der menschlichen Seele, sondern er versuche, „platonische Formulierungen
aristotelisch zu deuten". Die fundierte Studie Edmund Runggaldier's über
den „nicht-reduktionistischen Beitrag" des Albertus zum Leib-Seele-Problem
bestätigt diese Interpretation nicht. Sie lag dem Verfasser bei seiner
Untersuchung nach dem Ausweis des Literaturverzeichnisses zwar vor, fand
jedoch weder Kritik noch Erwähnung. Anders als der Verfasser übersetzen
wir den Terminus phantasia, nämlich mit „Einbildungsvermögen" (bzw.
„Einbildungskraft" anstelle von „Vorstellung"), und teilen nicht die
Auffassung, dass Albertus die Notwendigkeit der unmittelbaren Präsenz des

Erkenntnisgegenstandes für dessen Vergegenwärtigung in diesem Vermögen
oder in der Vorstellung (imaginatio) annimmt (zößf.).^ Die Behauptung,
dass Albertus (wie sein Schüler Thomas) die Auffassung des Dietrich von
Freiberg und Meister Eckhart von der konstitutiven Funktion der Vernunft
für das Menschsein nicht teilt, sondern die Vernunft als ein „bloßes
Vermögen der Seele (potentia animae), das der Mensch hat, der es betätigen
kann oder nicht" (549, vgl. auch 546 und 548) versteht, deckt sich nicht mit
der eigentlichen Aussageintention der angeführten Belegstellen aus dem De
anima-Kommentar des Albertus. Mit der zitierten Aussage wendet sich
Albertus gegen die These eines überindividuellen, getrennten intellectus agens
und argumentiert für dessen Zugehörigkeit zur individuellen Vernunftseele
als deren Vermögensteil, der immer tätig sei (cuius intelligere est semper).2°
Die gebotene Interpretation entspricht insofern seiner diesbezüglichen
Lehrmeinung nicht, als er am Grundsatz, der Mensch als solcher sei allein der
Intellekt (esse tarnen hominem, inquantum homo est, solum intellectum)
uneingeschränkt festhält. Die Formulierung der Mensch sei ,an sich selbst
auch Vernunft' (645) ist eine vom Verfasser aus seinem idealistischen Standpunkt

vorgenommene Umdeutung dieser Formel. Gleicher Vorbehalt gilt der
aus der Sicht des Rezensenten unmäßig zugespitzten Interpretation der
Aussage, alle Menschen bemühten sich ,,,bloß' darum, das, was ihnen
angenehm (oder passend) ist, zu erreichen und streb[t]en somit nicht nach
dem, was in ihnen göttlich ist". Auch die anschließenden Ausführungen:
„Der Mensch erkennt Absolutes also nicht als Mensch, sondern nur insofern,
als er das Göttliche in ihm - was ja nicht er selbst ist - sein lässt. [...] Der
reale Mensch sei also als solcher - auch wenn es einige Ausnahmen gebe -

18 Siehe die vorstehende Anm.
!9 Vgl. Albertus Magnus: De homine, ed. Anzulewicz, Henryk/SÖDER, Joachim R. Alberti

Magni Opera omnia XXVII/2). Münster: Aschendorff 208, 288-293, 487h, hier bes. 289, 47-49;
DERS.: De anima 1. 2 tr. 3 c. 4, ed. STROICK, Clemens Alberti Magni Opera omnia VII/i). Münster:

Aschendorff 1968,101, 75-78. 85-89; ebd. 1. 3 tr. 1 c. 3,168, 27-169, 22.
20 Albertus Magnus: De anima 1.3 tr. 2 c. 19, ed. Stroick, 206,7-8.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 491

keiner, der das für die reine Vernunft als solche eigentümliche Absolute
erkennen könne. Und doch mache allein die reine Vernunft das wirkliche
Menschsein des Menschen aus" (Ö5of.) - diese und ähnliche Ausführungen
geben also weniger die Auffassung des Albertus wieder, als sie diese in ein
ihm eher fremdes, strikt idealistisches Deutungsmuster pressen.

Ungeachtet dem gelegentlichen Vorkommen solcher aus der Sicht des
Rezensenten anfechtbaren Interpretationen beeindruckt und überzeugt die
Habilitationsschrift durch die stupende Vertrautheit des Verfassers mit den
Schriften des Albertus Magnus und der in die Untersuchung mit einbezogenen

Autoren, sie besticht durch ihre Gründlichkeit, argumentative Klarheit
und sicheres Urteilen. Mit ihrem Ertrag schlägt sie ein neues Kapitel der
Forschung zu Albertus Magnus auf und setzt zugleich einen wichtigen Markstein

ganz spezieller Art in der Debatte um das aristotelisch-realistische und
neuplatonisch-idealistische Seinsverständnis in der Metaphysik des
Hochmittelalters und der Neuzeit.



Martin Bondeli

Apperzeption, Selbstaffektion und das Spannungsfeld von Idealismus und
Realismus. Bemerkungen zu zwei neueren Publikationen über Kants

theoretische Philosophie

In der B-Auflage der Kritik der reinen Vernunft spricht Kant in verschiedenen
Hinsichten über Subjektleistungen, die bei der im Kernbereich mit den
Erkenntnisbedingungen von Raum, Zeit und Kategorien des Verstandes operierenden

Begründung synthetischer Urteile a priori präsent sein müssen. Alles
in allem geht es um zwei grundlegende Richtungen. Zum einen wird, wie
sich vornehmlich aus § 16 der neu konzipierten Deduktion der reinen
Verstandesbegriffe ergibt, dafür argumentiert, dass es ein denkendes Subjekt
(das „Ich denke") anzunehmen gilt und dass lediglich mithilfe dieses
Subjekts dasjenige, was angeschaut oder als Mannigfaltiges gegeben wird,
zugleich gedacht oder als Einheit begriffen werden kann. Das Subjekt wird hier
kurzum im Sinne eines ursprünglichen Denk- und Einheitsgaranten eingeführt.

Dabei soll die geforderte Einheit des Mannigfaltigen ihrerseits nur
möglich sein, wenn zugleich eine Synthesis besteht, weshalb das denkende
Ich näher besehen „ursprüngliche synthetische Einheit der Apperzeption"
heißen muss.1 Zum anderen wird, dies vor allem in Form verstreuter
Erweiterungen und Anmerkungen zum Thema des inneren Sinnes, der am Anfang
der transzendentalen Ästhetik geäußerte Gedanke konkretisiert, dass unser
„Gemüt" mittels des inneren Sinnes „sich selbst, oder seinen inneren
Zustand anschauet".2 Das Gemüt, so der die Sache vertiefende Grundgedanke,
affiziert sich selbst oder innerlich und ist insofern vermögend, die in ihm
vorhandenen, als Erkenntnisbedingungen aufzufassenden Formen der sinnlichen

Anschauung und des Verstandes als solche, d.h. als Formen, die nicht
in Anwendung auf ihren Stoff begriffen sind, vorzustellen. In diesem Sinne
weiß das Gemüt von einer bloßen, getrennt vom Stoffbezug bestehenden
„Form der Anschauung", indem es „durch sich selbst affiziert wird".3 Betätigt
sich das Gemüt hierbei in der Eigenschaft des den inneren Sinn affizierenden
Verstandes - eines Verstandes, der „unter der Benennung einer transzendentalen

Synthesis der Einbildungskraft" auf das „passive Subjekt" einwirkt4 -, ist
es darüber hinaus in der Lage, zwischen Begriff und Anschauung zu
vermitteln, den Begriffen in ihrem möglichen Bezug auf Anschauung Sinn und
Bedeutung zu verleihen. In dieser zweiten Richtung wird das Subjekt
insgesamt als Vermögen der Selbstaffektion, mittels dessen die bei der Erkenntnis

vorauszusetzenden Formen des Anschauens und Denkens vergegenwärtigt
und verdeutlicht werden, zur Diskussion gestellt.

1 Vgl. Kritik der reinen Vernunft [im Folgenden KrV], Nach der ersten und zweiten
Originalausgabe hg. von Jens Timmermann. Hamburg: Meiner 1998, B 135.

2 KrVA 22 / B 37.
3 KrVB 68.

4 KrV B 153.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 493

Der entwickelten Sache zufolge ist in Bezug auf beide Richtungen davon
zu sprechen, dass es sich um eine für die Begründung von Erkenntnis
unentbehrliche sowie um eine nicht zur formalen, sondern zur transzendentalen
Logik gehörende Subjektleistung handelt. In Bezug auf beide Richtungen ist,
da es um eine Leistung des Subjekts im engeren Sinne zu tun ist, der in den
Abschnitten der Paralogismus-Kritik aus der Kritik der reinen Vernunft
unterbreiteten Kritik der Subjektmetaphysik Rechnung zu tragen. Das Subjekt

- und dabei nicht nur das Subjekt als völlig unbestimmtes Substrat des

Denkens, sondern auch das Subjekt als vor-kategoriales Denk- und
Einheitsvermögen sowie als Vermögen der Selbstaffektion - kann kein Gegenstand
der Erkenntnis sein. Es kann sich mit anderen Worten bei der in Frage
stehenden transzendentalen Subjektleistung nicht um eine Bestimmung
handeln, die, wie dies bei Raum, Zeit und den Kategorien des Verstandes der
Fall ist, auch transzendental deduziert, bewiesen und damit als objektiv gültig

behauptet werden kann. Dass die besagte Subjektleistung nicht eine
bloße Vorstellung unserer Phantasie ist, muss deshalb auf anderem Wege
plausibel gemacht werden. Im Weiteren ist in Bezug auf beide Richtungen zu
berücksichtigen, dass das Subjekt eigentlich ein Ich oder Selbstbewusstsein,
somit seiner Struktur nach als eine Selbstbeziehung aufzufassen ist, wobei
allerdings nur bei der zweiten Richtung unmittelbar einleuchtet, weshalb
eine solche in Anschlag zu bringen ist.

Kant selbst hat wiederholt eingeschärft, dass die Selbstbeziehung, die bei
der Spontaneität des Subjekts und bei der Selbstaffektion des Gemüts
besteht, nicht als eine intellektuelle Anschauung in der Bedeutung eines
anschauenden Verstandes oder einer wie auch immer zu begreifenden Erkenntnis

eines Seienden an sich verstanden werden darf. Ansonsten hat er sich
aber nicht sonderlich darum bemüht, den Leser über bestehende
Zusammenhänge und Besonderheiten der beiden Richtungen der Subjektfrage
aufzuklären. Hinzu kommt, dass er Unterscheidungen zu den beiden Richtungen

eingeführt hat, die sich als präzisierungsbedürftig erweisen. So soll seines

Erachtens - im Gegenzug gegen Systeme der philosophischen Psychologie,

welche die Vermögen der Apperzeption und des inneren Sinnes „für
einerlei auszugeben" pflegen -5 die reine Apperzeption als überzeitliches
Selbstbewusstsein vom inneren Sinn als zeitliches Selbstbewusstsein
unterscheiden sowie die erste Richtung mit einem intelligiblen, die zweite mit
einem empirischen Selbstbewusstsein in Verbindung gebracht werden.
Bedenkt man, dass auch bei der reinen Apperzeption von einem Subjekt die
Rede sein muss, das nicht in jeder Hinsicht jenseits der Zeit besteht, zumal
ihm eine auch als intertemporal zu begreifende Eigenschaft von Identität,
eine „durchgängige Identität",6 zukommen soll, und bedenkt man, dass in
beiden Richtungen ein Subjekt vorliegt, das in transzendentale Erörterungen
eingebunden ist, können diese Unterscheidungen leicht zu Missverständnissen

führen. Davon abgesehen werfen sie, wie Kant selbst unter anderem
im Kontext einer die Unterscheidung von transzendentalem und empiri-

5 KrV B 153.
6 KrV B 133.



494 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

schem Selbstbewusstsein modifizierenden Differenzierung von logischem
und psychologischem Ich thematisiert hat, ein Einheitsproblem des Subjekts
auf. Es muss berücksichtigt werden, dass es letztlich nicht zwei Subjekte,
sondern nur zwei Formen eines einzigen Subjekts geben kann. Das „doppelte
Ich im Bewußtsein meiner selbst" darf, so in Kants eigenen Worten, nicht
derart gefasst werden, dass man „zwei Subjekte in einer Person" annimmt.7

Angesichts des Klärungsbedarfs, der bei diesem und anderen Problempunkten

der beiden Richtungen der Subjektleistung besteht, ist es nicht
verwunderlich, dass Kant sich, wie andere Schriften seiner kritischen Phase und
wie zahlreiche Reflexionen aus dem sogenannten Opus postumum eindrücklich

belegen, bis zu seinen spätesten Denkversuchen mit dem Themenkomplex

von Apperzeption und Selbstaffektion beschäftigt hat. Ebenso wenig
kann es in Anbetracht des hohen Problemniveaus, auf welchem Kant sich
zur Zeit der zweiten Auflage seines Hauptwerks zu den beiden Richtungen
äußert, überraschen, dass er sich bereits in früheren Denkperioden intensiver

der Subjektfrage gewidmet hat. Bereits rund ein Jahrzehnt vor der ersten
Auflage des Hauptwerks stößt man auf Notizen und Reflexionen, die
dokumentieren, dass Kant sich darüber zu verständigen versuchte, welche Bedeutung

der Selbstwahrnehmung und der Apperzeption im Prozess der Erkenntnis

zukommt. Dabei ist nicht auszuschließen, dass Kant sich im Laufe seiner
diversen Denketappen zur Subjektfrage wiederholt auch darum bemüht hat,
auf hartnäckige Einwände von Kritikern - man denke im Hinblick auf die B-

Auflage des Hauptwerks an Ernst Platner, im Hinblick auf die Zeit nach 1792
an Gottlob Ernst Schulze - zu reagieren.

Vor dem Hintergrund dieser Feststellungen sei auf eine jüngere Studie
hingewiesen, die sich wesentlich auf die Vorgeschichte und Nachgeschichte
von Kants Subjektkonzept aus der zweiten Auflage der Kritik der reinen
Vernunft konzentriert, nämlich auf die von Marc Zobrist verfasste Dissertation
Subjekt und Subjektivität in Kants theoretischer Philosophie.8 Der Autor hat
sich erklärtermaßen zum Ziel gesetzt, „die kantische Konzeption des ,Ich'
bzw. des Selbstbewusstseins in ihrer spezifisch erkenntnistheoretischen
Bedeutung aufzuschließen und darstellen." (1) In einer systematischen Hinsicht
orientiert er sich an Subjektaspekten Kants, die sich als Dreiheit von
Selbstwissen, Dasein und Weltbezug auf den Begriff bringen lassen. Die dominante
Perspektive der Untersuchung ist allerdings, was auch dem formalen Aufbau
der Arbeit entspricht, entwicklungsgeschichtlich. Der Autor rekonstruiert
Entwicklungsschritte von Kants Entfaltung der Subjektfrage und unterscheidet

hierzu drei Hauptphasen. Die erste betrifft die 1770er Jahre (11-39), die
zweite die beiden Auflagen der Kritik der reinen Vernunft (40-164) und die

7 Vgl. "Welches sind die wirklichen Fortschritte, die die Metaphysik seit Leibnitzens und
Wolffs Zeiten in Deutschland gemacht hat?" KANT: Werke in zwölf Bänden. Hg. von Wilhelm
Weischedel. Frankfurt: Suhrkamp 1968, Band 6, 599.

® ZOBRIST, M.: Subjekt und Subjektivität in Kants theoretischer Philosophie. Eine Untersuchung
zu den transzendentalphilosophischen Problemen des Selbstbewusstseins und Daseinsbewusstseins

Kant-Studien. Ergänzungshefte 163). Berlin: de Gruyter 2011, 231 S. [Die folgenden Seitenzahlen
im Text beziehen sich auf diesen Band].



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 495

dritte die Zeit nach Kants Hauptwerk einschließlich des Opus postumum
(165-218).

Im Blick auf die erste Phase, die durch Reflexionen Kants unter anderem
aus dem Duisburg-Nachlass von Mitte der 1770er Jahre dokumentiert ist,
rekonstruiert der Autor die damals aufkeimenden Versuche, sich über die
begriffliche Struktur und die Funktion einer „intellektuellen Selbstanschau-
ung"9 (liff.), bei Kant häufig „Selbstwahrnehmung" genannt, zu verständigen.
Diese Selbstanschauung wurde von Kant dabei, gleichsam als Vorgriff auf
seine kommende Kritik an einem anschauenden Verstand, ausdrücklich dem
menschlichen Ich zuerkannt und dadurch von einer göttlichen intellektuellen

Anschauung abgehoben. Im Unterschied zum Problemstand der zweiten,
die Position des kritischen Idealismus repräsentierenden Phase war Kant
aber noch nicht der Überzeugung, dass der Begriff der Substanz von jenem
des Subjekts fernzuhalten sei, wurde doch die These vertreten, das Ich
drücke das „Substantiale" aus, und dadurch der Gedanke nahe gelegt, es
bestehe ein „unmittelbares Anschauen des substantialen Selbst" (14). Auffällig
ist zudem, dass Kant damals bestrebt war, die Selbstanschauung gleichermaßen

mit Vermögensleistungen des Bewusstseins oder Selbstbewusstseins
wie mit dem Vermögen des „inneren Sinnes" (i5ff.) in einen engeren
Zusammenhang zu bringen. Die spätere Trennung von intelligiblem und empirischem

Ich konnte damit noch kein nennenswertes Thema sein. Im Zentrum
dieses experimentell wirkenden Umgangs mit der Subjekt-Begrifflichkeit
stand dabei die Idee, dass mittels der Selbstwahrnehmung des Ich „drei
Verhältnisse im Gemüt" - verstanden werden darunter die drei als Erkenntnisfunktionen

gefassten Verhältnisse der Relationskategorien (Substanz, Kausalität,

Wechselwirkung) - vorgestellt werden können (vgl. 34ff.). Und ein
Vorstellen dieser Art wurde dabei offenbar als ein notwendiger, jedoch lediglich
erster oder subjektiver, die Frage der Objektivität der Verstandesbegriffe
noch nicht tangierender Erkenntnisschritt im Rahmen eines noch genauer
zu entfaltenden Gesamtprozesses des Erkennens betrachtet. Was die
Denkfortschritte Kants in dieser ersten Phase anbelangt, lässt sich nach Meinung
des Autors ersehen, dass „die Verstandesfunktionen zunehmend von allen
Bezügen zur Selbstwahrnehmung abgelöst werden" (37) und sich jener
Begriff von Apperzeption andeutet, der später die Grundlage der Verstandesfunktionen

ausmachen wird.
Die zweite Phase steht im Zeichen einer auf den Begriff der „inneren

Erfahrung" fokussierten Interpretation der Paralogismus-Kritik aus beiden
Auflagen der Kritik der reinen Vernunft. Der Autor arbeitet heraus, welche
Konsequenzen mit der Einführung dieses Begriffes bei Kant sowohl für die Kritik
an der damaligen philosophischen Psychologie als auch für das eigene
Subjektverständnis einhergehen. Kant, so wird aufgewiesen, gibt dadurch die
kritisierte Position der rationalen Psychologie derart wieder, dass sie als eine
Zwittergestalt, als Vermischung von rationaler und empirischer Psychologie,
erscheint. Vor allem aber, so die Hauptstoßrichtung des Autors, handelt sich

9 Der Ausdruck stammt nicht von Kant, sondern vom Autor, ist dabei aber von der Sache her
wie auch aufgrund mancher Formulierungen Kants nicht abwegig.



496 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Kant, sobald er diesen Begriff in eigener Sache verwendet und damit an seine
frühere Auffassung von Selbstwahrnehmung anschließt, ein sich durch eine
Reihe von „Spannungen" auszeichnendes Subjektkonzept ein. Diese
Spannungen drehen sich alle um das Verhältnis von reinem bzw. transzendentalem

und empirischem Selbstbewusstsein und manifestieren sich in einer
ruhelosen, stets zu neuen Umformulierungen drängenden „Verschränkung
von Aspekten des transzendentalen und des empirischen Selbstbewusst-
seins" (70). Im Grunde haben die vom Autor beschriebenen Spannungen
damit zu tun, dass Kant das empirische Selbstbewusstsein ausgehend von
unterschiedlichen Fragestellungen behandelt und ihm hierbei prinzipiell eine
unterschiedliche Problemlösungskapazität wie letztlich auch unterschiedliche

Funktionen und Bedeutungen zuschreibt. Sofern es um die Frage der
Einheit der Apperzeption oder des Selbstbewusstseins geht, hält Kant das

empirische Selbstbewusstsein vom reinen Selbstbewusstsein fern, zumal ers-
teres als zerstreutes Bewusstsein gilt und somit nur letzteres Garant von Einheit

sein kann. Sofern es um die Frage des Daseins der Apperzeption oder
des Selbstbewusstseins zu tun ist, zieht Kant dagegen das empirische
Selbstbewusstsein heran. Grund dafür ist, dass das reine Selbstbewusstsein auf der
Basis des kritizistischen Erkenntnisverständnisses als zweifelhafter,
metaphysikverdächtiger Begriff gilt. Das empirische Selbstbewusstsein dagegen
gehört zu den Begriffen, die sich im Bereich des Empirischen verankern
lassen und die insofern im Prinzip als zuverlässig gelten. Ausgehend vom
empirischen Selbstbewusstsein besteht mit anderen Worten Aussicht, ein
Argument entwickeln zu können, das der Beantwortung der Daseinsfrage
dienlich ist. Wie der Autor in der Folge darlegt, stellt sich allerdings diese
Annahme - was Kant beim näheren Durchdenken der Sache selbst auch
eingesehen habe - als trügerisch heraus. Auch die Frage des Daseins der
transzendentalen Apperzeption werde mit dem Rekurs auf das empirische
Selbstbewusstsein, da diesem eine andere Erkenntnisquelle und eine andere
zeitliche Daseinsweise zukomme als dem transzendentalen Selbstbewusstsein,
nicht befriedigend beantwortet. Dem Autor gemäß kann Kant nicht umhin,
das Dasein der transzendentalen Apperzeption, da diese weder transzendental

deduziert noch durch ein empirisches Selbstbewusstsein fundiert, noch
als positives Noumenon (anschauender Verstand) ausgewiesen werden könne,

als „,Dasein' sui generis" (158) geltend zu machen. Der Weg zu diesem
Resultat, das näher besehen darin besteht, dass lediglich ein unbestimmtes
Dasein der transzendentalen Apperzeption behauptet werden kann und dass
diese Behauptung ihrerseits auf der Einsicht beruht, wonach man bei dem
kritizistischen Erkenntnisverständnis ein unerkennbares Subjekt an sich (das
Ding an sich der subjektiven Seite nach) voraussetzen muss, kündigt sich
dabei dem Autor zufolge erstmals in Kants Flandexemplar der ersten Auflage
der Kritik der reinen Vernunft an (vgl. liöff.).

Bei der dritten Phase rückt der Autor mehrere, in ihrer genaueren
Ausgestaltung und systematischen Intention nicht leicht transparent zu machende
Subjektivitätsreflexionen Kants in den Brennpunkt. Mit den die Auffassung
eines Gesamtsystems von Erkenntnissen anvisierenden Bestimmungen, die
Kant im Rahmen der transzendentalen Dialektik der Kritik der reinen Ver-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 497

nunft entfaltet hat, wird das transzendentale Subjekt zusätzlich als eine
empirisch gehaltvolle, jedoch lediglich hypothetisch gültige transzendentale
Idee gedacht. Und damit eröffnet sich auch ein Weg, über das Resultat eines
unbestimmten Daseins der transzendentalen Apperzeption hinauszuschreiten

und den Nachweis zu führen, dass sich die transzendentale
Apperzeption ebenfalls in ihrer Daseinsweise, somit als ein bestimmtes oder
besonderes Dasein, fundieren lässt. Wie der Autor darlegt, hat Kant diesen

Weg in der Tat auch beschritten und dabei letztlich gleichfalls den höchsten
Ideenbegriff, den Begriff des „transzendentalen Ideals", in die Waagschale
geworfen. Nach Meinung des Autors ist dieser Ansatz, solange er mit Mitteln
der kritischen Vernunft zur Geltung gebracht wird, „unproblematisch" ^72),
allerdings letztlich auch unergiebig. Für die Lösung des in Frage stehenden
Daseinsproblems wird „nicht das mindeste gewonnen" ^72). Wird das Subjekt

als transzendentales Ideal gefasst, ändert dies aufgrund des
eingeschränkten Gültigkeitsstatus von Ideen nichts daran, dass auf ein empirisches

Selbstbewusstsein zurückgegriffen werden muss. Das genannte
Problem der unterschiedlichen Erkenntnisquellen und zeitlichen Verfassungen
entsteht aufs Neue. Eingegangen wird weiter auf Bemühungen Kants, das

Verständnis von empirischem Selbstbewusstsein zu differenzieren und zu
erweitern. Nachgezeichnet wird, dass Kant zwischen einem bloßen Bewusst-
sein von Vorstellungen im inneren Sinn und einer Selbsterkenntnis als

Objekterkenntnis unterscheidet und dass letztere seines Erachtens darin
besteht, dass beim empirischen Selbstbewusstsein das Selbst einer Person

spontan mit ihrem Leib und mit ihrem Dasein in der Welt, ihrem Dasein an
einem bestimmten Ort und in einer bestimmten Zeit, verknüpft ist. Schließlich

wird zu Kants sogenannter „Selbstsetzungslehre" aus dem Opus postu-
mum Stellung genommen und darauf aufmerksam gemacht, dass manche
Räsonnements im Rahmen dieser Lehre den Eindruck einer Umbildung des
kritischen zu einem „absoluten Idealismus" erwecken (202).

Die Auseinandersetzung mit der Studie von Zobrist ist lohnend. Der
Autor zeigt in einer umfassenden und sich zugleich auf Details einlassenden
Weise auf, wie sich Kants Subjektkonzept entwickelt, in seinen verschiedenen

Komponenten zusammensetzt, in seinen Schwerpunkten verändert.
Er macht deutlich, welche terminologischen Neuerungen und semantischen
Verschiebungen sich in Kants Nachdenken über Subjektivität ergeben. Er
lässt dabei nicht außer acht, dass Kants Subjektkonzept Spannungen
unterworfen ist und Probleme aufwirft, Probleme, die Kant selbst auch erkannt
hat und die zu einem guten Teil seine revisionäre Gedankenarbeit zur
Subjektfrage in Gang gehalten haben. Nicht immer ist es dem Autor auch gelungen,

die Aspekte und Probleme von Kants Subjektkonzept so darstellen, dass
der als Ziel der Arbeit genannte Bezug zur Erkenntnisfrage durchsichtig
wird. Ein solcher Bezug lässt sich wohl in der Sache nur beschränkt
herstellen, weshalb das besagte Ziel vielleicht von vorneherein auch mit einem
übertriebenen Anspruch artikuliert worden ist.

Was die erörterten Spannungen und Probleme von Kants Subjektkonzept
betrifft, ist dem Autor in der Feststellung zuzustimmen, dass die
Bestimmungen zur transzendentalen Apperzeption hartnäckige Probleme aufwer-



49$ Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

fen. Zu Recht moniert er die Rätselhaftigkeit von Kants Aussage, die Einheit
der transzendentalen Apperzeption sei nur unter der Voraussetzung einer
Synthesis möglich, zu Recht wird an ein Daseinsproblem der transzendentalen

Apperzeption herangeführt. In Bezug auf dieses letztgenannte Problem
ist allerdings zu fragen, weshalb der Autor Kants Ansatz bei der transzendentalen

Idee des Subjekts nicht umfassender ausgeschöpft, nicht unter
Einbeziehung der Problemlage, die sich mit der Kritik der praktischen
Vernunft ergibt, analysiert hat. Indem Kant in besagter Schrift die Ideen als
Postulate der praktischen Vernunft rekonstruiert und im Sinne einer Forderung

aus dem praktischen Faktum des Sittengesetzes begründet, verfügt er
gleichzeitig über die Möglichkeit, die hypothetisch gültige Idee des
transzendentalen Subjekts in einer mit absoluter Gewissheit existierenden Instanz
der praktischen Vernunft zu verankern.10 Die Idee des transzendentalen
Subjekts wird damit - wenn auch nicht als solche, sondern in Koalition mit dem
praktischen Ich - gefestigt und als Begriff, dem ein reiner Vernunftursprung
zukommt, vorgestellt. Die Disparität der Erkenntnisquellen (transzendental,
empirisch) wird überwunden, wenn auch nicht ohne die möglicherweise ein
weiteres Einheitsproblem evozierende Voraussetzung einer doppelten, einer
theoretischen und praktischen Vernunft. Offenbar wird erst dann, wenn man
Kants Überzeugung einbezieht, dass dieser Ausgang bei der praktischen
Vernunft eine gelungene Neubegründung der Idee des transzendentalen
Subjekts darstellt, begreiflich, weshalb er bei allen Vorbehalten gegenüber der
Leistungsfähigkeit des empirischen Selbstbewusstseins bis in seine spätesten
Denkversuche aus dem Opus postumum nicht davon abgelassen hat, das

Daseinsproblem der transzendentalen Apperzeption mithilfe des Projekts
einer Vermittlung von transzendentalem und empirischem Selbstbewusst-
sein zu lösen.

Zwar durchaus erwähnt, jedoch nur reduziert dargestellt wird in der Studie

von Zobrist der Subjektivitätsaspekt der Selbstaffektion. Der Autor streift
diesen Begriff anlässlich des Problems, dass der Gedanke eines aktiven, affi-
zierenden und zugleich passiven, affizierten Subjekts mit der strengen Form
von „Selbstverhältnis" des Subjekts bzw. mit der „ursprünglichen Spontaneität"

des denkenden Subjekts kollidiert (19,155) - eines Problems, das Kant
in der Kritik der reinen Vernunft eher herunterspielte11 und wohl erst mit den
später einsetzenden Überlegungen zur Einheit von logischem und psychologischem

Ich als bedeutsam ansah. Zudem steht dieser Begriff beim Autor
offenkundig für eine Seite des mit der Verschränkung von transzendentalem
und empirischem Selbstbewusstsein unternommenen Versuchs, das Daseins-

10 Zu diesem Begründungsweg siehe BONDELI, M.: Apperzeption und Erfahrung. Kants
transzendentale Deduktion im Spannungsfeld derfrühen Rezeption und Kritik. Basel: Schwabe 2006, 84-
91-

11 „Wie aber das Ich, der ich denke, von dem Ich, das sich selbst anschauet, unterschieden
(indem ich mir noch andere Anschauungsart wenigstens als möglich vorstellen kann) und doch mit
diesem letzteren als dasselbe Subjekt einerlei sei, [...] hat nicht mehr auch nicht weniger Schwierigkeit

bei sich, als wie ich mir selbst überhaupt ein Objekt und zwar der Anschauung und
innerer Wahrnehmungen sein könne." (KrV B 155h)



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 499

problem der transzendentalen Apperzeption zu bewältigen (îyôff.). Achtet
man darauf, wie das Vermögen der Selbstaffektion innerhalb der Kritik der
reinen Vernunft beschrieben wird, steht jedoch weder ein Einheits- noch ein
Daseinsproblem von Subjektivität im Mittelpunkt. Selbstaffektion ist dort
wie erwähnt die mittels Selbstanschauung des Gemüts im inneren Sinn
ermöglichte Vergegenwärtigung und Verdeutlichung der Formen unseres
Erkennens, einschließlich der damit ermöglichten Schematisierung von Begriffen,

die auf Anschauung bezogen werden sollen. Die Selbstaffektion in dieser
Funktion ist damit ein Vermögen, das genuin den Formaspekt von Erkenntnis

betrifft. Vor diesem Hintergrund wäre nicht zuletzt in Erwägung zu
ziehen, ob die Subjektivitätsreflexionen Kants aus den 1770er Jahren nicht nur
das Thema der inneren Erfahrung antizipieren, sondern auch jenes der
Selbstaffektion, wie sie in der Kritik der reinen Vernunft verstanden wird.

Ist im Zusammenhang Kants von einem komplexen und problembehafteten

Verhältnis von transzendentalem und empirischem Selbstbewusst-
sein die Rede, ist naturgemäß nicht nur an den Themenkomplex der
Subjektivität zu denken, sondern auch an das systematologische Spannungsfeld
von Idealismus und Realismus und dabei insbesondere an den Versuch einer
Vermittlung von idealistischer und realistischer Denkart. Kant hat seinen
transzendentalen Erkenntnisstandpunkt aufgrund der kritizistischen Grundthese,

wonach lediglich Dinge der Erscheinung erkennbar, Dinge an sich
somit unerkennbar sind, sowie aufgrund der Einsicht, dass Erkenntnis notwendig

von apriorischen Erkenntnisbedingungen auszugehen hat, als „transzendentalen

Idealism" gekennzeichnet. Aufgrund der Einsicht, dass bei diesem
Standpunkt die Existenz der Materie eingeräumt werden muss und dass
Erkenntnis nur im Falle des Bezugs apriorischer Vorstellungen auf Erfahrung
zustande kommt, ist Kant zudem davon ausgegangen, dass der „empirische"
Realismus eine Position darstellt, die mit dem transzendentalen Idealismus
verträglich, ja, als die notwendige Ergänzung zu diesem zu begreifen ist.12

Beide Positionen, sowohl den transzendentalen Idealismus als auch den
empirischen Realismus, hat Kant dabei von anderen, seines Erachtens inkonsistenten

oder unergiebigen ontologischen und erkenntnistheoretischen
Varianten des Idealismus und Realismus (bzw. Empirismus) abgegrenzt.^ So

soll der transzendentale Idealismus unterschieden werden von einem
dogmatischen Idealismus oder Spiritualismus, welcher das Dasein der Materie
bestreitet und somit nur denkende Wesen als existierende Gegenstände zu-
lässt, von einem problematischen Idealismus, der das Dasein der Materie für
zumindest unerweislich hält, sowie von einem monadologischen Idealismus,
der die sinnliche Anschauung irrtümlich intellektualisiert, d.h. als eine
undeutliche Form des Begriffes einstuft. Der empirische Realismus seinerseits
soll sich abheben von einem transzendentalen Realismus, welcher die
Erkenntnis von Dingen an sich behauptet, von einem weltanschaulichen
Realismus oder Materialismus, für den es in der Welt lediglich materielle Dinge
gibt, sowie von einem dogmatischen Empirismus, der den Verstand irrtüm-

12 Siehe KrV A 369fr.
]3 Man beachte dazu ebd., sowie KrV B 274ft., A 265ft. / B 32iff., A 27iff. / B 327ft.



500 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

lieh sensifiziert, d.h. als eine Verallgemeinerung sinnlicher Wahrnehmungen
definiert.

Die aus der genannten kritizistischen Grundthese erschließbare
Unterscheidung zwischen Dingen, wie sie uns erscheinen, und Dingen als an sich
betrachtet bringt es ferner mit sich, dass die Frage nach Idealismus oder
Realismus gleichfalls ausgehend von einem Subjekt-Objekt-Verhältnis,
namentlich vom Verhältnis von uns als erkennendem Wesen einerseits und
erkanntem Ding andererseits, zu beantworten ist. Wer Dinge als außer uns
oder unabhängig von uns bestehend behauptet, kann auf dieser Basis als
Realist bezeichnet werden, wer sie als in uns (in unserer Vorstellung) oder
abhängig von uns bestehend behauptet, als Idealist. Davon ausgehend lässt
sich Kants transzendentaler Standpunkt schließlich gerade noch in einer
anderen Weise als eine Verbindung von Idealismus und Realismus kenntlich
machen. Dass wir Erkenntnis nur von Dingen, wie sie uns erscheinen, zur
Verfügung haben, spricht für einen Idealismus, die Annahme von Dingen an
sich, soweit diese dabei nicht nur die Funktion eines notwendigen Gegenbegriffs

zu den Dingen der Erscheinung haben sollen, sondern auch als etwas
Existierendes und uns allgemein Affizierendes gefasst werden, verweist auf
einen Realismus.

Kant selbst hat allerdings die Beachtung der unterschiedlichen Bedeutungen

des Ausdrucks ,außer uns' angemahnt und die Ansicht vertreten, dass
nicht nur Dinge an sich, sondern auch Dinge der Erscheinung als Dinge
außer uns begriffen werden können. Seines Erachtens muss deshalb die These,

wonach wir nur über Erkenntnis von Dingen, wie sie uns erscheinen,
verfügen, keineswegs einen Idealismus zur Folge haben. Kants berühmte
„Widerlegung des Idealismus" aus der zweiten Auflage der Kritik der reinen
Vernunft operiert denn gerade auch mit der Auffassung, dass das von mir
erkannte Ding der Erscheinung als ein „Ding außer mir" bezeichnet werden
darf.h Die Frage ist dabei immer, was genau dieses ,außer uns' oder ,außer
mir' bedeutet. So wie Kant argumentiert, sind mindestens drei Bedeutungen
ins Auge zu fassen: Erstens bestehen die von uns erkannten Dinge der
Erscheinung räumlich außerhalb von uns als erkennendem Wesen, womit
gleichzeitig gesagt ist, dass es sich um Dinge der Erscheinung handelt, die
wir durch unseren äußeren, räumlichen, nicht nur durch unseren inneren,
zeitlichen Sinn wahrgenommen haben. Zweitens bestehen die von uns
erkannten Dinge der Erscheinung unabhängig von unseren jeweils tatsächlichen

Akten des Erkennens. Drittens dürfen die von uns erkannten Dinge der
Erscheinung in der Bedeutung von Gegenständen der Erfahrung (von durch
bestimmte Urteile artikulierten Sachverhalten) als nicht bloß subjektiv,
sondern objektiv gültig behauptet werden.

In der Literatur zu Kant wird seit längerem gründlich und mit viel Scharfsinn

über diese und weitere Befunde zu Kants idealistischer oder realistischer

Haltung diskutiert, in neuerer Zeit auch zunehmend unter Einbeziehung

aktueller Konzepte des Realismus und Anti-Realismus. Aufmerksam
gemacht werden kann in diesem Zusammenhang auf die vor kurzer Zeit

14 Vgl. KrV B 275f.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 501

unter dem Haupttitel Kants Ontologie der raumzeitlichen Wirklichkeit
erschienene Dissertation von Kiyoshi Chibads Mit großem Engagement und
dabei nicht ohne die nötige analytische Beschlagenheit und die erforderliche
Sachkenntnis vertritt der Autor die These, Kants transzendentaler Idealismus

sei eindeutig ein „Anti-Realismus hinsichtlich raumzeitlicher
Gegenstände" (1). Im Kern geht es dem Autor nicht darum, Kants Gegenposition zu
einem weltanschaulichen oder transzendentalen Realismus sowie zu einem
dogmatischen Empirismus genauer wiederzugeben. Ebenso wenig legt er es

darauf an, Kants transzendentalen Idealismus in Abgrenzung von anderen
Varianten des Idealismus oder Kants Verbindung von transzendentalem
Idealismus und Empirismus näher zu betrachten. Vielmehr setzt er ohne
Umschweife bei jener Fragestellung an, die sich im Rahmen des Verhältnisses

von erkennendem Subjekt und erkanntem Gegenstand ergibt, und
klärt darüber auf, inwiefern es in dieser Hinsicht von einem Anti-Realismus
Kants zu sprechen gilt. Zu diesem Zweck bestimmt der Autor vorgängig -
unter Zuhilfenahme der Begrifflichkeit von Michael Dummett - das Profil
jenes als erkenntnistheoretisch zu qualifizierenden Realismus, von dem Kant
sich de facto distanziert. Dieser Realismus verteidigt die Annahme, dass

Gegenstände einer bestimmten Klasse (z.B. raumzeitliche Gegenstände) in
der Tat existieren und dass sie dabei auch „unabhängig von unserer Erkenntnis"

existieren (14). Und als Folge davon soll dieser Realismus sich gleichfalls
durch die These auszeichnen, dass Aussagen über die betreffenden Gegenstände

unabhängig von der Verifizierbarkeit bzw. Falsifizierbarkeit als wahr
oder falsch behauptet werden können, wobei ,unabhängig' genauer heißen
soll, dass die Verifizierbarkeit bzw. Falsifizierbarkeit „keine konstitutive Rolle
für die Wahr-/Falschheit der Aussagen spielt." (19)

Wenn der Autor unter diesen Voraussetzungen Kant als Anti-Realisten
porträtiert und ihm die Auffassung zuschreibt, dass unter den raumzeitlichen

Gegenständen, sofern deren Existenz als Klasse von Gegenständen
angenommen werden darf, nur solche existieren, die von unserer Erkenntnis
abhängig sind, will er nicht behaupten, Kant habe angenommen, dass diese
Gegenstände nur dann existierten, „wenn sie von uns tatsächlich
wahrgenommen" würden (2, 48, 25t). Eine idealistische oder „extrem subjektivisti-
sche" Position dieser Art wäre, so der Autor, nicht im Sinne Kants. Im Sinne
Kant ist dem Autor zufolge jedoch die Ansicht, dass von der Existenz
raumzeitlicher Gegenstände, sofern nicht bloß die Klasse dieser Gegenstände,
sondern bestimmte Sachverhalte oder Aussagen über diese Gegenstände zur
Diskussion stehen, nicht so gesprochen werden kann, als handle es sich um
eine Existenz unabhängig von unseren Erkenntnisbedingungen. Andernfalls
müsste aufgewiesen werden, dass eine Beschaffenheit, die unseren
Erkenntnisbedingungen zukommt, einer Beschaffenheit des erkannten Dinges selbst
entspricht, was aber nur durch einen vergleichenden äußeren Standpunkt,
den es für uns Menschen nicht gibt, möglich wäre. Im Weiteren ist es für

•5 CHIBA, K.: Kants Ontologie der raumzeitlichen Wirklichkeit. Versuch einer anti-realistischen
Interpretation der Kritik der reinen Vernunft Kant-Studien. Ergänzungshefte 168). Berlin: de

Gruyter 2012, 427 S. [Die folgenden Seitenzahlen im Text beziehen sich auf diesen Band].



502 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

den Autor selbstverständlich, dass Kant mit der Annahme des Dinges an sich
in der Bedeutung eines existierenden und uns affizierenden Etwas ein Ding
eingeführt hat, das nicht nur erklärtermaßen unerkennbar (lediglich denkbar)

ist, sondern ipso facto auch unabhängig von unseren Erkenntnisbedingungen

existiert. Da es sich bei dem Ding an sich nicht um ein raumzeitliches

Ding handelt, beeinträchtigt dies aber, wie der Autor anführen kann,
den anti-realistischen Ansatz nicht: Die „anti-realistische Interpretation
verträgt sich problemlos mit der Annahme der Existenz von .Dingen an sich'
als erkenntnisunabhängigen Entitäten" (43). Natürlich muss vor diesem
Hintergrund eingeräumt werden, dass es im Falle des Dinges an sich einen
Restrealismus in Kants Erkenntnistheorie gibt. Hinzu kommt, dass man sich
aufgrund der Tatsache, dass Kant bei seinem erkenntnistheoretischen Subjekt-
Objekt-Verhältnis ebenfalls ein Subjekt voraussetzt, welches, analog zum
Ding an sich, als ein zwar existierendes, jedoch unerkennbares Etwas, als ein
„transzendentales Subjekt der Gedanken vorgestellt x",16 gedacht werden
soll, letztlich mit einer Doppelgestalt dieses Befundes zur Frage des Realismus

bzw. Anti-Realismus konfrontiert sieht. Auch von dem unerkennbaren
Subjekt gilt, dass es kein raumzeitliches Ding ist und sich somit mit dem
Anti-Realismus verträgt. Auch das unerkennbare Subjekt steht für einen
Restrealismus in Kants Erkenntnistheorie.

Bei all diesen begrifflichen und systematischen Klarstellungen versäumt
es der Autor nicht, seine These des Anti-Realismus unter Heranziehung
verschiedener Lehrstücke der Kritik der reinen Vernunft zu belegen und zu
erproben. Ausführlich befasst er sich mit den vier kosmologischen Antinomien.

Mit dem Anspruch, eine „Begründung, die jede realistische Interpretation

der Antinomienlehre ein für allemal widerlegt" (94), zu liefern, wird
der Nachweis geführt, dass Kants Artikulierung und Auflösung der kosmologischen

Antinomien der reinen Vernunft nur dann vollauf überzeugen kann,
wenn der transzendentale Idealismus als Anti-Realismus zugrunde gelegt
wird, wobei in diesem Falle zum Profil des kritisierten Realismus eine
weitere Bestimmung hinzukommen muss. Der Realismus, dem Kant hier
widerspricht, ist der Darstellung des Autors zufolge eine Position, welche
nicht nur die Existenz raumzeitlicher Gegenstände unabhängig von uns
(bzw. die Erkenntnis von Dingen an sich) bejaht, sondern auch unterstellt,
diese Gegenstände seien kosmologischer Natur und damit Gegenstände, die
eine Unendlichkeitsstruktur in der Form unendlicher Bedingungsreihen
aufweisen. Die vom Realismus verteidigten erkenntnisunabhängigen raumzeitlichen

Gegenstände können somit insgesamt endliche oder auch zu einem
antinomischen Resultat führende unendliche sein. Gezielt wird zudem auf
Lehrstücke Kants eingegangen, die auf den ersten Blick für eine realistische
Stoßrichtung des transzendentalen Idealismus sprechen. Schritt für Schritt
entkräftet der Autor bestehende und mögliche Einwände gegen den von ihm
verteidigten Anti-Realismus Kants. Dem Einwand, dass Kant doch ausdrücklich

einem empirischen Realismus das Wort redet, hält der Autor entgegen,
dass der Verfasser der Kritik der reinen Vernunft mit dieser Position lediglich

16 KrVA 346 / B 404.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 503

zum Ausdruck bringt, „dass wir gewiss sein können, dass räumliche Gegenstände

existieren." (58) Bei seiner Befürwortung des empirischen Realismus
ergreift Kant mit anderen Worten mit einer anti-skeptischen Haltung Partei
für eine These des weltanschaulichen und nicht des erkenntnistheoretischen
Realismus. Hinzu kommt, dass mit der besagten These der in Frage stehende
Anti-Realismus vor anderem Hintergrund bekräftigt wird. Denn die Behauptung,

dass wir nicht bezweifeln müssen, dass räumliche Gegenstände existieren,

ist - wenn auch in einem allgemeineren Sinne als bei dem erwähnten
Räsonnement zur Beschaffenheit unserer Erkenntnisbedingungen - abhängig
von unserer Erkenntnis. Im Blick auf die „Widerlegung des Idealismus", bei
welcher Kant die Existenz räumlicher Gegenstände nun auch argumentativ
verteidigt, expliziert der Autor, dass das dort behandelte Verhältnis von
zeitlich verfasstem Ding in meiner Vorstellung und räumlichem Ding außer
mir nichts am transzendentalen Sinn von ,in uns' ändert, somit „neutral
zum Realismus/Anti-Realismus" steht (224).

Interessanterweise nimmt es der Autor auch auf sich zu thematisieren,
dass von einer Verträglichkeit der Annahme eines existierenden und uns
affizierenden Dinges an sich mit dem Anti-Realismus raumzeitlicher Gegenstände

dann und nur dann überzeugend gesprochen werden kann, wenn
ebendiese Annahme in einer ganz bestimmten Weise artikuliert wird. Die
dem Ding an sich zugeschriebene transzendentale Affektion, die man
gewöhnlich von der empirischen Affektion, der Affektion im Bereich der
Erscheinung, unterscheidet, muss so gefasst werden, dass sie weder als
Produkt unserer Spontaneität genommen wird noch als bestimmbare Wirkung,
die von einem von uns numerisch verschiedenen Ding ausgeht. Der Autor
beschreibt sie deshalb als eine Affektion, die sich .„automatisch' in unserem
Gemüt ereignet" (353, 356, 391). Dass die Existenz des Dinges an sich sowie
die transzendentale Affektion überhaupt zu den zu verteidigenden Einsichten

von Kants Erkenntnislehre gehören, ist für den Autor unbestritten. Wäre
dem nicht so, könnte seines Erachtens bei Kant letztlich nicht sinnvoll von
einer gegebenen, von unserer Willkür immer auch unbehelligt bleibenden
Materie sowie von einem Vermögen der Rezeptivität, das nur beschränkt auf
Spontaneität zurückgeführt werden kann, die Rede sein.

Im Zusammenhang dieser Argumentationsrichtung zum Ding an sich und
zur transzendentalen Affektion liegt es nahe, mit analogen Überlegungen
zum unerkennbaren Subjekt und zum Subjektvermögen der Selbstaffektion
anzuschließen. Auch hier ist die Auffassung angezeigt, dass die Affektion,
soweit sie von dem von uns numerisch verschiedenen Etwas ausgeht, nicht
als bestimmbare Wirkung zu fassen ist, dass sie aber auch nicht ein völlig
bewusstseinsimmanentes, restlos auf unser Verhältnis von Spontaneität und
innerem Sinn bzw. Einbildungskraft zurückführbares Phänomen sein kann.
Da das Etwas in diesem Falle das Subjekt ist, ist nun aber natürlich ein
Verhältnis zweier Subjekte (bzw. zweier Seiten eines Subjekts) zu supponieren,
ein Verhältnis von Subjekt an sich und Subjekt für uns. Und da die Affektion
eine Selbstaffektion ist, stellt sich das Problem einer ungeschmälert zur
Geltung kommenden Rezeptivität anders dar, ist es vorwiegend ein Einheitsproblem.

Was die Einlassungen des Autors zu einer anti-realistischen Lesart



504 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

des Kant'schen Subjektbegriffs betrifft, übergeht er die Auffassung des sich
selbst affizierenden Subjekts und beschränkt sich auf den Versuch, ein
„Problem des Doppelcharakters des Ich" zu bewältigen. Ausgegangen wird von
Kants Unterscheidung von Ich als Ding an sich und Ich als Erscheinung,
wobei ersteres näher als „noumenales Selbst" und als etwas „Erkenntnisunabhängiges",

letzteres als „empirisches Selbst" und als etwas „Erkenntnisabhängiges"

begriffen werden soll (249). Auf der Basis dieser Unterscheidung
wird sodann dafür argumentiert, dass es dem Anti-Realismus Kants
entspricht, wenn noumenales und empirisches Ich als miteinander vereinbar
und verknüpfbar betrachtet werden können. Diese Vereinbarkeit und Ver-
knüpfbarkeit ist, so die Pointe des Autors, der sich zur Erläuterung seines
Lösungsvorschlags des Begriffs des „Atavar", des Spielerstellvertreters in der
virtuellen Welt des Computerspiels, bedient (393h), ist dann und nur dann
gegeben, wenn noumenales und empirisches Ich als numerisch verschieden
und zugleich als Einheit dergestalt, dass man „sein empirisches Selbst mit
sich selbst identifiziert" (394), gedacht werden.

Summa summarum ist es dem Autor gelungen, seine anti-realistische
Lesart der Kritik der reinen Vernunft in einer durchsichtigen und überzeugenden

Weise zu vermitteln. Besonders gewinnbringend ist meines Erachtens

seine anti-realistische Interpretation des Dinges an sich und der
transzendentalen Affektion. Mag sie auch an den Texten Kants nicht immer leicht
festzumachen sein, ist diese Interpretation doch in der Sache einleuchtend
und kann auch in der Tat plausibel machen, weshalb diese beiden Komponenten

von Kants Erkenntnislehre nicht entbehrlich sind. Ebenfalls die
antirealistische Deutung des Subjekts hat vieles für sich und vermag zu verdeutlichen,

weshalb die Annahme eines ,Ich an sich' oder noumenalen Selbst
unverzichtbar ist. Bei manchen Lehrstücken oder Thesen Kants, die der Autor
anti-realistisch auslegt oder im Zeichen des Anti-Realismus aufzuhellen
versucht, lässt sich sicherlich über die eine oder andere Sache streiten. Ich
möchte an dieser Stelle zwei mir als problematisch erscheinende Punkte
kurz ansprechen.

1) Der Autor qualifiziert die kosmologischen Gegenstände, die Kant in
kritischer Absicht annimmt, in einer ausschließlichen Weise als aus der
Sicht des Realismus zu verstehende Gegenstände. Für diese Ausschließlichkeit

besteht meines Erachtens kein Grund. Dass Kant, wie der Autor betont,
die kosmologischen Gegenstände als „Inbegriff von empirischen Gegenständen"

(151) und insofern auf realistischer Grundlage bestimmt, dass er die
kosmologischen Gegenstände mit anderen Worten so konzipiert, dass sie zu den
unendlichen unter den vermeintlich erkenntnisunabhängigen raumzeitlichen

Gegenständen gerechnet werden können, ist natürlich nicht von der
Hand zu weisen. Kant zufolge sind die kosmologischen Gegenstände aber
auch unvollständig auf empirische Daten beziehbare Ideen der theoretischen
sowie zur Realisierung aufgegebene Ideen der praktischen Vernunft. Und so
wie Kant Ideen generell in ihrem Status und in ihrer Funktion beschreibt,
wie er Ideen einteilt und in ein System bringt, sind die kosmologischen Ge-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 505

genstände hierbei Einzelideen einer einzigen transzendentalen Idee der
Welt.1? Die kosmologischen Gegenstände sind demnach auch ausgehend von
einem Ideenbegriff, der im Sinne des Kritizismus geläutert worden ist,
aufzufassen und insofern ebenfalls als idealistisch einzustufen. Vor diesem
Hintergrund ist das Resultat von Kants Anti-Realismus in dieser Sache gleichzeitig

eine Form des Anti-Idealismus. Es ist ferner zu bedenken, dass man
Kants Kritik an den kosmologischen Gegenständen auch so verstehen kann,
dass sie in erster Linie eine Kritik an der Erkenntnis eines unendlichen, als
Totalität von Bedingungen zu kennzeichnenden Gegenstandes generell ist
und erst in zweiter Linie eine Kritik an der realistischen oder idealistischen
Deutungsvariante dieser Gegenstandserkenntnis. Vorrangig bei dieser Kritik
ist so gesehen das Spannungsfeld von Metaphysik und Metaphysikkritik und
nicht jenes von Realismus und Idealismus. Mit dieser Abstufung wird die
anti-realistische Auslegung der kosmologischen Antinomienlehre natürlich
nicht falsch, aber doch in ihrer Bedeutung und Gewichtung relativiert.

2) Um seine anti-realistische Interpretation konsequent durchzuhalten,
muss der Autor auch überzeugend zeigen, dass Kants Wahrheitsverständnis
nicht verifikations- bzw. falsifikationsunabhängig ist. Die Frage ist, wieweit
dies gelingen kann, wenn man die vom Autor nur marginal erwähnte (vgl.
252L) Auffassung Kants zu den objektiv gültigen Gegenständen möglicher
Erfahrung einbezieht. Wenn Kant die objektive Gültigkeit von Gegenständen
möglicher Erfahrung aufgrund eines transzendentalen Beweises, d.h. eines
Schlusses von Bedingungen, die Erfahrung der Form nach allererst ermöglichen,

auf Gegenstände möglicher Erfahrung, rechtfertigt, kann man mit
gutem Grund zwar von einem verfahrenstheoretischen, aber nicht von einem
verifikationistischen bzw. falsifikationistischen Wahrheitsverständnis
sprechen. Erst im Falle des Vergleichens von Gegenständen möglicher Erfahrung,
die man in die Form einer Hypothese bringt, mit Sätzen der wirklichen
Erfahrung lässt sich sinnvoll an Verifikation oder Falsifikation denken. Es gibt
also einsichtige Gründe dafür, den beweistheoretischen Kern von Kants
Wahrheitsverständnis als verifikations- bzw. falsifikationsunabhängig und
damit, der eingeführten Definition des Autors zufolge, als realistisches'
Lehrstück anzusehen. Im Schlusswort verspricht der Autor, bei einer
„kommenden Weiterführung der anti-realistischen Kant-Interpretation" (399)
auch auf die für die Frage objektiv gültiger raumzeitlicher Gegenstände
bedeutsamen Kapitel aus der Kritik der reinen Vernunft zur transzendentalen
Deduktion und Analytik der Grundsätze einzugehen. Man darf auf das
Resultat gespannt sein.

*7 Für eine solche Deutung spricht unter anderem KrV A 684 / B 712. Kant teilt dort die als

Natur allgemein gefasste Idee der Welt in die „denkende" und „körperliche" ein.



Sven K. Knebel

Aus der Deutschen Provinz.
Das ig. Jahrhundert in der Jesuitengeschichte von Klaus Schatz

Die von Klaus Schatz vorgelegte monumentale Jesuitengeschichte1 behandelt
einen katholischen Orden, der das Schicksal gehabt hat, nach einem Zeitriß
1814 wiederhergestellt worden zu sein. Im 19. Jahrhundert hat er das Stigma
der political incorrectness mutig getragen. Ständig mußte er am Rande der
Legalität operieren. Manchmal wurde er aggressiv und griff die Grundlagen
des ihm feindlichen Systems frontal an: Civiltä Cattolica, Syllabus, Erstes
Vaticanum.

Wir erfahren, wie die Schweiz dazu kam, die Wiege der neuen
Gesellschaft Jesu zu werden. Speziell für die Deutsche Provinz begann deren
Geschichte mit ihrer .Schweizer Periode' (1814-1849). Nach äußerst bescheidenen

Anfangen im Wallis wurde Freiburg zum strategischen Zentrum. Die
Umstände der Berufung der Jesuiten nach Freiburg, wo Petrus Canisius
begraben liegt, der institutionelle Ausbau dieser Niederlassung, die internationale

Ausstrahlung des feinen Freiburger Kollegs, wie brenzlig es für die
Jesuiten nach 1830 wurde, das Trauma (II, 301) Luzern, der Sonderbundskrieg
und das vorläufige Ende der Schweizer Jesuitenkultur: das wird ausführlich
erzählt. Als 1848 auch noch quer durch Europa die Revolution ausbrach,
schien unter den Bedingungen einer „fast globalen Heimatlosigkeit" (I, 111)

zeitweilig nur noch die Flucht in die USA zu bleiben. Zur Einschiffung stieß
noch ein Trüppchen aus dem Herzogtum Anhalt-Köthen, das sich mit der
Bibliothek von dort abschleppte. „Und so begann eines der größten Abenteuer

der neueren Jesuitengeschichte."

* * *

Jesuitengeschichte ist historiographisch ein dadurch ausgezeichnetes Genre,
daß es sie in zwei streng zu unterscheidenden Versionen gibt: als die
Geschichte der Institution vom Standpunkt der Institution und als Aufklärung
über die Institution. .Aufklärung', das war im 18. Jh. wesentlich Aufklärung
über die Jesuiten, und Aufklärung über die Jesuiten bestand in dem Schreiben

ihrer Geschichte. Im Hinblick auf diese, die Geschichte der Jesuiten,
stellte der Aufklärer den Satz auf, daß „die Kenntnis der Geschichte
vielleicht nur der einzige Weg zur Aufklärung einer Nation" ist.2 Aus dem 18.

und 19. Jh. haben wir daher eine Flut historischer Darstellungen vom Typus
,Macht und Geheimnis der Jesuiten*.3

1 SCHATZ, Klaus: Geschichte der deutschen Jesuiten (1814-1983), 5 Bde. Münster i.W.: Aschendorff

2013, 30+274 S.; 6+321 S.; 8+451 S.; 10+534 S.; 5+490 S. ISBN 978-3-402-12964-7 (Bd. 1), 978-3-
402-12965-4 (Bd. 2), 978-3-402-12966-1 (Bd. 3), 978-3-402-12967-8 (Bd. 4), 978-3-402-12968-5 (Bd.
5)-

2 WOLF, P.Ph.: Allgemeine Geschichte der Jesuiten, Bd. 3, Zürich: Orell & Füssli 1791, 4.
3 „Es ist die Geschichte einer Gesellschaft, deren innere Einrichtung ein Meisterstück der

Politik ist; einer Gesellschaft, welche in der Kirchen- und Staatsgeschichte der beiden letzten



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 507

Der Verfasser, selber Jesuit, Emeritus für Kirchengeschichte an der
Philosophisch-Theologischen Hochschule St. Georgen (Frankfurt a.M.), schreibt
die Geschichte der Institution konsequent vom Standpunkt der Institution
aus. Dadurch sind die inhaltliche Gliederung, die Periodisierung - 1814-1849,
1849-1872, 1872-1917, 1917-1945, 1945-1965, seit 1965 -, und besonders territorial

der Gegenstandszuschnitt bedingt. Die .Deutsche' Provinz umfaßte die
Schweiz, Vorarlberg und das gesamte nicht-österreichische Deutschland mit
Ausnahme der östlichen preußischen Provinzen. Die Schweizer Jesuitengeschichte

fallt daher bis zur Errichtung der selbständigen Schweizer Vizeprovinz

1947 mit in den Gegenstandsumfang. Da die Missionen (im 19. Jahrhundert

die an der Westküste Indiens, im Mittleren Westen der USA, und in
Brasilien) nicht außen vor bleiben, liegt z.B. auch Hiroshima in der
Deutschen Provinz. Das nationalstaatliche Paradigma wird also, bei einer
ironischen Verbeugung vor der „kleindeutschen" Lösung (I, xxiii), nicht
respektiert. Der Leser erhält ganz praktisch einen Einblick in das Treiben
der .schwarzen Internationale'. Ebensowenig geht es um einzelne Personen.
Bezogen auf jeden Zeitabschnitt, stehen, nach erfolgtem Überblick über die
Geschichte des Ordens im allgemeinen und die institutionelle Ausdifferenzierung

der Deutschen Provinz im besonderen, die einzelnen Niederlassungen

im Vordergrund, bevor sich das Interesse dann, in freierer Form,
bestimmten Tätigkeitsbereichen zuwendet.4 Die Musterung der literarischen
Leistungen ist durchweg von der vorhandenen Sekundärliteratur abhängig.
Demgegenüber folgt die Geschichte dem Aufbau der Archive, in sie geht ein,
was an Tatsachen aus den Archiven zu erheben ist.5 29 Archive quer durch
Europa sind ausgewertet. Daneben stützt sich die Darstellung besonders auf
die 21 Bände der von 1897 bis 1967 intern publizierten Mitteilungen aus der
Deutschen Provinz („eine erstrangige Quelle" II, 112). Ein besonderes Augenmerk

gilt der Beschreibung des Alltags und der statistischen Auswertung der
Personalakten. Zur Herkunft und Motivation des Ordensnachwuchses werden

möglichst genaue Angaben gemacht. Der fünfte Band bietet, außer dem
üblichen Apparat (Quellenverzeichnis, ein willkommenes Glossar, verschie-

Jahrhunderte einen überwiegenden Einfluß gehabt hat; einer Gesellschaft, welche von ihrem
ersten Ursprünge an getadelt, bestritten, gehasset und geschmähet worden und sich dennoch,
unter dem Schutze der päpstlichen Freiheiten und stolz auf ihre innere Stärke, in wenig Jahren
gleich einem unaufhaltbaren Strome über den ganzen bewohnten Erdkreis ausgebreitet hat und
die Schiedsrichterin der Schicksale ganzer Länder und Reiche geworden ist [...]." ADELUNG, J.Ch.:
Versuch einer Neuen Geschichte des Jesuiter-Ordens von dessen ersten Stiftung an bis auf die

gegenwärtigen Zeiten. Berlin-Halle 1769-1770, Bd. 1, 3t.

4 Daß die jesuitische Volksmission, speziell die Stadtmission, „ein Novum des 19. Jahrhunderts"

gewesen wäre (I, 145, 153), stimmt so nicht. Im Spanien des 17. Jahrhunderts war das eine
Praxis, um deretwillen ein Theologieprofessor aus Salamanca, später Jesuitengeneral, sogar auf
seinen Lehrstuhl verzichtet hat. Vgl. REYERO, Elias SJ.: Misiones del M.R.P. Tirso Gonzalez de

Santalla XIII. prepôsito general de la Compania de Jesus (1665-1686). Santiago de Compostela 1913;

RICO CalladO, Francisco Luis: Las misiones interiores en la Espana de los siglos XVII-XVIII, Diss,

phil. Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes 2002.
5 Wie schwer die Tatsache wiegt, daß die Deutschland betreffenden römischen Akten für das

Jahrzehnt vor Ausbruch des Kulturkampfs verschwunden sind (I, 140), hätte etwas deutlicher
werden können.



5o8 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

dene Tabellen, Personen- und Sachregister), ein vorzügliches Who's Who
aller in dem Haupttext und den Tabellen erwähnten Jesuiten, auch der noch
lebenden. Es fallt überhaupt auf, daß der vierte Band, der die Nachkriegszeit
behandelt, der umfangreichste geworden ist, während umgekehrt die
Behandlung des Zeitraums bis 1872 vergleichsweise knapp ausfallt. Ein Urteil
maßt sich der Rezensent weder über die den überseeischen Missionen
gewidmeten Abschnitte noch über die Vorzüge der von der jüngeren Geschichte

gegebenen Darstellung an. Gegenwärtige Rezension beschränkt sich auf
die ersten beiden Bände, auf die Abhandlung des ersten Jahrhunderts.

In dieser Zeit war der Orden durch staatliche Schikanen aller Art daran
gehindert, auf seinem ureigenen Sektor, dem Unterrichtswesen, so zum Zuge
zu kommen, daß er den Anschluß an seine große Vergangenheit hätte finden
können. Nur an der Disziplin, vor allem an der zentralen Stellung des

Lateinunterrichts, wurde eisern festgehalten. Das klassische Pauschalangebot

aus Gymnasium und philosophisch-theologischer Hochschule ließ sich
nicht aufrechterhalten. Die Notwendigkeit, flexible Antworten auf das staatliche

Schulmonopol zu finden, zwang dazu, jede Chance zur Gründung von
Privatschulen zu ergreifen. Was in der ersten Periode Freiburg war, teilte
sich in der zweiten zwischen der Abtei Maria Laach (bei Bonn) und dem
Gymnasium Feldkirch (Vorarlberg) auf. Was Maria Laach war, wird in der
dritten Periode das holländische Valkenburg. Heute befindet sich die
berühmte Bibliothek von Valkenburg (die zeitweilig größte Jesuitenbibliothek
der Welt, die in Mitteleuropa wohl vollständigste Sammlung der lateinischen
Scholastik) in der 1926 eröffneten Philosophisch-Theologischen Hochschule
St. Georgen in Frankfurt a.M. (II, 56).

In der ignatianischen Spiritualität reichte es nur zu einer Art Neugotik (I,
37). So flüchtig, wie bei ihr verweilt wird, scheint das in der Scholastik wenig
anders gewesen zu sein. Obwohl die Wiedereinführung des dreijährigen
Philosophiestudiums für den Ordensnachwuchs 1853 schon ein Kraftakt war, ist
das, was die beiden Peschs, Tilman (1836-1899) und Christian (1853-1925),
während des fin de siècle auf Lateinisch in der Philosophie bzw. Theologie
bändereich beschäftigt hat, mit ein paar Zeilen abgetan. Es hat bei dem
vagen Hinweis sein Bewenden, daß nicht mehr, wie eine Generation vorher für
Kleutgen, der deutsche Idealismus der Hauptgegner gewesen sei, sondern
der Darwinismus und Positivismus (II, 109). Mehr gewürdigt werden die
Forschungsbeiträge von Jesuiten zur Astronomie, Zoologie, Linguistik, Exegetik
(Cursus Scripturae Sacrae, i885ff.) und historischen Gelehrsamkeit. Um die
Erforschung der Geschichte der Scholastik haben sich gerade auch Jesuiten
der Deutschen Provinz (Pachtler, Ehrle, Jansen) verdient gemacht, vorzugsweise

editorisch und monographisch (II, 117). Ein eigenes Kapitel bildet das

journalistische Unternehmen Stimmen aus Maria Laach, ab 1914 Stimmen der
Zeit. Außer der Exegetik war dies es, das von den scharfen Maßregelungen
im Zuge der Modernismuskrise besonders hart betroffen war.

Obwohl der Verfasser seine Darstellung des Unterrichtswesens also

keineswegs auf Pädagogikgeschichte einengt, ist die Aufgabe, wie sie sich dann
stellt, immer noch zu eng aufgefaßt. Über die liebevolle Versenkung in den
Schul-, Studien- und Novizenbetrieb kommt die Ermittlung der ordensinter-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 509

nen Bildungsimpulse deutlich zu kurz. Der „wissenschaftlichen und
schriftstellerischen Tätigkeit" ist zwar jeweils ein Kapitel gewidmet, aber doch nur
auf der Provinzebene. Diese Perspektive wird weder der Internationalität der
Gesellschaft Jesu noch der in ihren Bibliotheken gespeicherten Tradition
gerecht. Erstens hätte den Übersetzungen ins Deutsche etwas Beachtung
geschenkt werden müssen. Der zeitweilig so massiven deutschsprachigen
Präsenz des spanischen Philosophen und Apologeten Jaime Balmes SJ. (f
r848) ist mit keinem Wort gedacht. Das „verstiegen" (I, 223) anmutende
ursprüngliche Projekt von Maria Laach könnte sich immerhin dadurch erklären,

daß man damals mit dem Gedanken umging, das Argument von Balmes'
Bestseller Protestantismus und Katholicismus in ihren Beziehungen zur
europäischen Civilisation (dt. 1861) auf eine breitere empirische Grundlage zu
stellen. Zweitens hätte die Nahwirkung der in die zweite und dritte Periode
fallenden Neuedition älterer Literatur, von Autoren wie Molina (f 1600),
Vazquez (f röoq), Suârez (f 1617), Bellarmin (f 1622), Martinez de Ripalda (f
1648), Lugo (f 1660), Reeb (f 1662, Distinctiones et Axiomata Philosophica)
und - auf einem anderen Sektor - Bourdaloue (f 1704), untersucht werden
oder wenigstens im Blick gehabt sein müssen. Es ist sehr die Frage - durch
eine beiläufige Bemerkung zur Ausleihfrequenz dieser Autoren (II, 165) ist
sie nicht erledigt -, ob man als Jesuit an dem Pluralismus der eigenen
Ordenstradition nicht doch zu starke geistige Reserven gehabt hat, als daß

von dem 1879 verordneten ,Thomismus' anzunehmen wäre, daß er so
monolithisch auch umgesetzt worden ist. Man stelle sich nur einmal vor, die
Franziskaner schrieben ihre moderne Ordensgeschichte, und Bonaventura und
Duns Scotus blieben unerwähnt! Selbstverständlich erfahrt der Leser daher
auch nichts über den Fortgang schon älterer innerkatholischer Kontroversen,

speziell über die Gnadenstreitigkeiten mit den Dominikanern und über
die durch den Kulturkampf und durch die Geschichte der Moralstreitigkeiten
in der römisch-katholischen Kirche seit dem 16. Jahrhundert von Döllinger/
Reusch 1889 aufgefrischte Kontroverse um die Jesuitenmoral'.

Auch nicht ausdrücklich, aber doch in größerer Bewußtheit, abstrahiert
die vorliegende Darstellung von der Geschichte der medialen Präsenz der
Jesuiten, so einschneidend sich das Gerede über sie auf ihr Schicksal auch
ausgewirkt hat. Der Verfasser hat die Fortsetzung zu Bernhard Duhrs Geschichte
der Jesuiten in den Ländern deutscher Zunge (1907-1928) geliefert, nicht die
zu Duhrs Jesuitenfabeln. Die dadurch bedingte herbe Askese erklärt manche
Auffälligkeit. Obwohl z.B. die Düsseldorfer Szene um 1800 dem Verfasser aus
gewissen Gründen wichtig ist (I, 26, 92), unterbleibt jeder Hinweis darauf,
ein wie rührendes Denkmal Heine - Heine! - seinen Düsseldorfer Jesuiten
gesetzt hat: „Arme Väter von der Gesellschaft Jesu! Ihr seid der Popanz und
der Sündenbock der liberalen Partei geworden..."6 Mit so viel Askese kann
eine befriedigende Darstellung der „Vertreibungsgeschichte" (I, 46), die die
Jesuitengeschichte das 19. Jahrhundert über gewesen ist, unmöglich gelingen,

insbesondere die nicht der zwei Katastrophen für die Deutsche Provinz,

6 HEINE, H.: Geständnisse (1854), in: Sämtliche Schriften, hg. von K. Briegleb, Bd. VI/i,
München: Hanser 1969ft., 494ft.



5io Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

der Entstehung des Schweizer Verfassungsartikels 58, der von 1848 bis
offiziell 1973 bestanden hat, und der Entstehung des reichsdeutschen
Jesuitengesetzes (1872 bis 1904 bzw. 1917).

„Welch ein Abscheu sind die Jesuiten geworden für die verschiedensten
Menschen und die verschiedensten Parteien, für Rationalisten, Atheisten,
Revolutionaire, für die tief frommen Jansenisten, für evangelisch Gläubige,
oft selbst für die katholische Curatgeistlichkeit!"7 Ein Bedürfnis, diese Koalition

zu analysieren, die dem 19. Jahrhundert doch selber seltsam erschien,
hat nicht bestanden. Geoffrey Cubitts The Jesuit Myth hat, anhand der
französischen Szene des 19. Jahrhunderts, 1993 gezeigt, wie ergiebig dieses Thema

wäre. Die Analyse der Reichstagsdebatte 1872 über das deutsche Jesuitengesetz

ist korrekt (I, 26iff.), dringt aber nicht in die Tiefe, weil die Argumentation

der Befürworter vor diesem Forum nur die Gemeinplätze wiederholte,
die die französischen Staatsanwälte des Ancien Régime 1762 aufgetischt
hatten. Weder die Agitation gegen die Jesuiten während der Schweizer
Periode wird zusammenhängend dargestellt8 noch die Agitation des 1863
gegründeten Protestantenvereins, der einflußreichsten nationalliberalen pressure

group. Letzteres wäre ein umso reizvolleres Thema gewesen, als die
Führer des Vereins, Schenkel und Bluntschli, ja Schweizer waren. Zur Zeit
des Sonderbundskrieges hatten sie beide die antijesuitische Demagogie noch
öffentlich mißbilligt. Nach Kriegsende hatten sie ihre akademische Karriere
lieber im Ausland, in Heidelberg, fortgesetzt. Man hätte gern erfahren, wie
es gekommen ist, daß ausgerechnet sie als Drahtzieher der Zivilgesellschaft
das frischgegründete Bismarckreich auf die Abwege des Kulturkampfes und
der Ausnahmegesetzgebung gelockt haben.9 So aber bleibt die Erzählung
beider Katastrophen, bei aller Neigung des Verfassers zu Entdramatisierung,
auch nach anderthalb Jahrhunderten immer noch einseitig eine Leidensgeschichte.

Kaum auch nur ansatzweise weitet sich die Binnenperspektive zu
einer Analyse von Zuständen, die im Licht unserer Schulkenntnisse von der
Geschichte des europäischen 19. Jahrhunderts ja hanebüchen sind.

Wenn der Verfasser der Auffassung ist, daß das Jesuitengesetz der Ära
des „klassischen Staatskirchentums" (II, 321) angehört, mit der es nach dem
Ersten Weltkrieg dann vorbei war, hätte die Würdigung des Artikels 2 des

norwegischen Grundgesetzes von 1814 umso weniger so weit nach hinten (IV,
315) verschoben werden sollen, als die Skandinavienmission auch schon im

7 STAHL, F.J.: Der Protestantismus als politisches Princip. Berlin 1853 / ND 1987, 94t.
8 Über den fatalen Ludwig Snell fallt gerade mal ein Satz in einer Fußnote (1,103), und dieser

Satz läßt alles offen. Originalton Snell: „1814, in den Tagen der großen Reaktion, erblickten die
verblendeten Absolutisten Europas [...] in diesem Orden die geheimnisvolle Gewalt, um Thron
und Altar zu retten und den Geist der französischen Revolution zu beschwören. Kläglicher
Wahnsinn! Anstatt jene Revolution, die bereits die Runde um die Welt gemacht hatte,
anzuerkennen und sich mit ihren Resultaten, die wie die Tafeln des Sinai im Bewußtsein der Völker
standen, zu befreunden, riefen sie jene Höllenmacht zurück und besiegelten mit ihr einen Bund
zur Unterdrückung der Nationen." SNELL, L.: Der Jesuitenfall (1847), in: Dr. Ludwig Snells Leben
und Wirken. Ein Beitrag zur Geschichte der regenerirten Schweiz. Zürich: Meyer 81 Zeller 1858, 304.

9 Daniel Schenkel findet nur einmal Erwähnung (I, 146), im Zusammenhang mit der
mißlungenen Heidelberger Volksmission 1851.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 511

19. Jahrhundert in den Aufgabenbereich der Deutschen Provinz fiel. Wieso
war in Norwegen, diesem liberalen Musterstaat, von Verfassungswegen
„Juden" und „Jesuiten" die Einreise verboten? Sich darüber zu entrüsten ist
damals den Juden überlassen geblieben.10 Die deutschen Kulturkämpfer waren
keine Antisemiten, trotzdem war der Jesuit' für sie etwas, was „nicht aus
deutschem Blut stammt, sondern von jenseits der Berge eingewandert ist".11

Die Gesellschaft Jesu sei „bis heute geblieben, was sie am ersten Tage ihrer
Einwanderung in Deutschland war - fremd dem deutschen Leben".12 Beide
Äußerungen, von Wortführern des Nationalliberalismus, stammen noch aus
der Zeit, bevor die Sache eskalierte. So viel häßlicher hat sich der antisemitische

Antijesuitismus vor und nach 1933 (III, 23off.) auch nicht vernehmen
lassen. Man kann sich nicht des Eindrucks erwehren, daß, um diesem eine
Folie zu geben, die Vorgeschichte im 19. Jahrhundert vom Verfasser tendenziös

verharmlost wird.
1872 hat es sich auch nicht schlicht um rechtsstaatliche Defizite gehandelt.

Man war ja schon viel weiter gewesen. 1853, in Verteidigung der Rau-
merschen Erlasse (I, 138), hatte sich der konservative Mehrheitsführer im
Preußischen Abgeordnetenhaus von der Jesuitenverfolgung des 18.

Jahrhunderts scharf distanziert. Ja, er hatte sich über den Opportunismus (I,
i3if.) lustig gemacht, der von den Zentrumsführern 1848 in der Frankfurter
Paulskirchenversammlung in der Jesuitenfrage an den Tag gelegt worden
war. Die Einschüchterung durch den Schweizer Sonderbundskrieg hatte er
als Entschuldigung nicht gelten lassen: „Ich würde meine Stimme für die
Jesuiten erhoben haben", hatte er dem parlamentarischen Gegner zugerufen.
Er sei nicht der Ansicht, daß „den Jesuiten in der Sonderbundssache etwas
zur Last zu legen" sei, sie hätten sich doch „auf Seiten der guten Sache des
Rechts und der Freiheit" befunden. Daraus, daß Jesuiten' 1848 ein aufregendes

Schlagwort gewesen sei, werde gefolgert, daß die Führer des Zentrums in
der Paulskirche sie hätten fallenlassen dürfen. „Ich würde das Gegenteil daraus

schließen."h So der preußische Konservative Ludwig von Gerlach. Neun-

10 „[...] hier in Norwegen ist das himmelschreiende Gesetz längst ins Leben getreten, daß kein
Jude, wes Standes er auch sei und welchen höhern Zweck er auch haben mag, die Grenzen dieses
Landes überschreiten darf. [...] Welch beschränktes, fanatisches Gesetz, das in der Geschichte der
Menschheit einzig dasteht und mit großen, schwarzen, bluttriefenden Buchstaben geschrieben
ist!!! [...] Ganz Europa und die Welt überall, wo kein Norwege zu befehlen hat, ist für Juden
geöffnet und wenn auch nicht zu immerwährendem, doch zu zeitlichem Aufenthalte, aber das

freie Norwegen, das sich einer unbegrenzten Humanität und Toleranz rühmt, ist für sie ewig
verschlossen." PINNER, M.: Offenes Sendschreiben and ie Nationen Europa's. Berlin 1848, 225.

11 SCHENKEL, D.: Die Erneuerung der Deutschen Evangelischen Kirche nach den Grundsätzen
der Reformation. Gotha: Perthes i860, 3.

12 FREYTAG, G.: Bilder aus der deutschen Vergangenheit 7,11 (1859), in: Werke, Bd. 7, Hamburg:
Gutenberg o.J., 58®

13 Stenographische Berichte über die Verhandlungen der durch die Allerhöchste Verordnung
vom 13. November 1852 einberufenen Kammern. Zweite Kammer, Bd. 1. Berlin: Decker 1853, 394ff.
(24. Sitzung vom 12.2.1853).

H Ebd. 427a.



512 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

zehn Jahre später befand sich sein Parteifreund Hermann Wagener (I, 266)
in der Debatte über das Jesuitengesetz hoffnungslos in der Minderheit.

Der Verfasser sucht die Erklärung für die von der liberalen Öffentlichkeit
geforderte polizeiliche Lösung der Jesuitenfrage' bei den Jesuiten selber, in
der ultramontanen Agenda: Scholastik, Syllabus, Infallibilität. „Die
Jesuitenvertreibung in Deutschland war gewissermaßen die Antwort auf das 1.

Vatikanum und die Unfehlbarkeitsdefinition" (I, 260). So harmlos, wie sich
der für seine Geschichte des Ersten Vatikanums bekannte Verfasser in
deskriptiver Absicht der Kategorie .ultramontan' oder des kulturprotestantischen

Kampfbegriffs .der moderne Staat' (I, 118) bedient, werden die Jesuiten
des 19. Jahrhunderts von ihm praktisch desavouiert. An der Kommentierung
des Syllabus durch die Stimmen aus Maria Laach beklagt er, daß sie sich „am
äußersten rechten Rand" der möglichen Interpretationsbandbreite gehalten
habe (I, 225). Dem Kurswechsel des Blattes ab 1909, besonders dem im Frühjahr

1914 erschienenen Angriff auf den .katholischen Integralismus' („die
eigentliche Bombe" II, 146), verdankt sich das noch heute von ihm vermittelte
Geschichtsbild. Ob der berühmte Ketteier sich aber wirklich in diesem Sinn
(I, 228) gegen die Jesuiten ausspielen läßt? Wenn jemand den .modernen
Staat' der Nationalliberalen im Namen der Menschenrechte und des
Minderheitenschutzes angegriffen hat, dann Ketteier. Und wenn der greise Alfred
Weber, 1947 zurück auf seinem Heidelberger Lehrstuhl, damit recht gehabt
hat, daß der .moderne Staat', diese „in Rechtsform gebrachte reine und
unbeschränkte Machtzusammenfassung", nicht weniger als der „Urheber des
Weltchaos" war,*5 dann war die ultramontane Frontstellung um 1870 in der
Sache schlechterdings prophetisch.

In diesem Zusammenhang hätte auf die politische Pamphletliteratur, mit
der die Jesuiten den Kulturkampf geführt haben, schon irgendwie eingegangen

werden müssen. Womöglich hätte sich ergeben, daß hinter der bis heute
so wirksamen Karikatur, welche der Münchner Simplizissimus vom
wilhelminischen Deutschland entworfen hat (.Militarismus'), die Jesuiten stecken.
Der Simplizissimus wird indessen nur einmal herangezogen (II, 299), zur
Bestätigung der Tatsache, daß das deutsche Jesuitengesetz praktisch doch
mehr ein Papiertiger war. Wie die Jesuiten in das Reich wieder einsickerten,
wie das Gesetz zerbröckelte, bis es schließlich im Ersten Weltkrieg ganz fiel,
ist das Thema eines der bestgelungenen Kapitel.

Der Stoßseufzer ist unüberhörbar, mit dem die Jesuiten im August 1872

aus ihrer jüngsten Niederlassung, in Krupps Essen, ausgezogen waren. Die

gegen deren polizeiliche Schließung gerichteten Straßenkrawalle waren
ihnen selber unheimlich. Sie wußten nur zu gut, daß sie im Klassenkampf
doch bald zwischen alle Stühle geraten wären (I, 195). Die Stärke des vom
Verfasser gewählten Ansatzes liegt in der Darstellung der politisch
vergleichsweise entspannten Phasen, in denen man, wenn auch im Exil, in aller
Stille seinen Geschäften nachging. .Exil' ist für eine Internationale überhaupt
ein relativer Begriff, der sich darauf reduziert, daß man sich, mehr als einem

I5 WEBER, A.: Das Ende des modernen Staates, in: DERS.: Haben wir Deutschen nach 1945
versagt? Politische Schriften, hg. von Ch. Dericum. Frankfurt a.M.: Fischer 1982, 61-76.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 513

lieb ist, mit Immobiliengeschäften befassen muß: 1898 wurde zu diesem
Zweck eigens eine Aktiengesellschaft gegründet, die Aachener Immobilien
AG. Sich die Freiheit zu erhalten, „wegzugehen, wenn Schwierigkeiten
entstehen", war ein Grundsatz jesuitischer Niederlassungen (II, 173). Was einem
innerhalb der Reichsgrenzen zu tun nicht mehr erlaubt war, tat man dann
eben anderswo in der Provinz; nur mit seiner Provinz ist der Jesuit verheiratet.

Bequemerweise hatte man sich in Schlössern gleich hinter der Grenze
angesiedelt, in Orten möglichst mit Bahnanschluß ins Reich. Ein Mißgriff
war die Verlegung des Theologiestudiums in das dioxinverseuchte englische
Ditton Hall; 1895 wurde es aufgegeben. Doch auch die klösterliche
Abgeschiedenheit in Holland ging einem irgendwann auf die Nerven. Die
ultramontane Position zersetzte sich in die sogenannte ,Kölner' Richtung, die auf
dem Umweg über die christliche Gewerkschaftsbewegung heim ins Reich
drängte, und in die minoritäre .Berliner' Richtung, die das um diesen Preis
jedenfalls nicht wollte (II, 142ft.). Aber endlich dazugehören wollte man.
„Valkenburg galt als Symbol der .ewigen Wahrheit' und gleichzeitig der
Abschneidung vom lebendigen deutschen Geistesleben" (II, 151). Die .Modernis¬
muskrise' war auch das Einknicken vor der sog. .deutschen Wissenschaft'.16
Daß die Deutsche Provinz im Ersten Weltkrieg brav Kriegsanleihe gezeichnet

hat, wirft ein bezeichnendes Licht auf den Preis, den man für die
Integration zu zahlen bereit war: Man wollte partout die eigene nationale
Zuverlässigkeit unter Beweis stellen (II, 314ft.). Wenn diese Internationale, die
schwarze, anders als die sozialistische II. Internationale, den Ersten Weltkrieg

überlebt hat, lag das vermutlich (II, 318) an der ultramontanen
Prinzipienfestigkeit der Civiltà Cattolica.

Die vorliegende Jesuitengeschichte ist ein Standardwerk. Der aufgewandte
Fleiß ist immens, die Gliederung klar, der Stil gewandt. Die Zahl auch

dem Nichtfachmann erkennbarer Flüchtigkeitsfehler hält sich sehr in Grenzen.

Die Illustrationen beschränken sich auf Übersichtskarten und Außenansichten

der einzelnen Wirkungsstätten. Der Verlag hat für eine ordentliche
Ausstattung gesorgt. Gleichwohl: Wenn die Aufgabe, die sich einer nach
dem Zweiten Vatikanum unternommenen Jesuitengeschichte gestellt hätte,
die gewesen ist, die Jesuiten historiographisch aus dem Kulturkampfghetto
zu holen, dann ist diese Aufgabe durch die vorliegende Jesuitengeschichte
noch nicht gelöst.

16 „Die Wissenschaft des ganzen Jesuitenordens ist so unentwickelt, so unreif und dürftig,
daß sie im Vergleich mit wirklicher Wissenschaft, wie sie in Deutschland lebt, nur wie dunkle
Unwissenheit aussieht." BLUNTSCHLI, J.C.: Rom und die Deutschen. Berlin: Habel 1872, 24.





Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rezensionen Philosophie

PlAlA, Gregorio : Talete in Parnaso. La storia dei filosofi e le belle lettere.
Padova : CLEUP 2013, 395 p., ISBN 978-8867871049.

Gregorio Piaia propose ici un choix d'études qu'il a dédiées à l'historiographie

philosophique entre 1985 et 20131. Les références bibliographiques de

ces travaux dont les publications accompagnent trente années de recherche
ont été actualisées et les études publiées initialement dans une autre langue
ont été traduites en italien. Le volume est organisé chronologiquement, de

l'historiographie philosophique médiévale à la littérature contemporaine. La

première étude porte sur le Polyhistor de Guillaume de Malmesbury ; la
dernière sur un bestseller récent et sa mise en scène du XVIIe siècle philosophique,

L'isola del giorno prima d'Umberto Eco. Une grande liberté dans le
choix des thèmes et dans leur traitement caractérise en effet les études
produites par Gregorio Piaia parallèlement à la grande entreprise d'érudition
de l'école de Padoue, la Storia delle storie generali délia filosofia initiée par
Giovanni Santinello puis dirigée par Gregorio Piaia depuis le décès de
Giovanni Santinello en 20032. Les textes présentés ici prolongent cette entreprise

encyclopédique en livrant des réflexions circonstanciées sur la
philosophie et l'histoire de la philosophie envisagées comme disciplines universitaires,

mais aussi comme ensemble de pratiques extra-universitaires, notam-

1 II s'agit bien d'un choix et non d'un recueil. Parmi les travaux non réimprimés, on
mentionnera notamment : PlAIA, Gregorio : La genèse de l'interprétation historique et
philosophique d'Albert le Grand (xV-XVllf siècle), in : ZIMMERMANN, Albert (éd.) : Albert
der Grosse, seine Zeit, sein Werk, seine Wirkung. Berlin: W. de Gruyter 1981, 237-255 ;

PIAIA, Gregorio : „Averroïsme politique": anatomie d'un mythe historiographique, in :

ZIMMERMANN, Albert (éd.) : Orientalische Kultur und europäisches Mittelalter Miscellanea
mediaevalia 17). Berlin : W. de Gruyter 1985, 328-344 ; PIAIA, Gregorio : Perché studiare la
fîlosofîa medievale? Alcune risposte fia Sette e Ottocento, in : AERTSEN, Jan A./SPEER,
Andreas (éd.) : Was ist Philosophie im Mittelalter? Berlin: W. de Gruyter 1998, 353-359 ;

PIAIA, Gregorio : Rinascimento e identité nazionale nella storiografia filosofica italiana e

francese del primo Ottocento, in : RaGGHIANTI, Renzo/SAVORELLI, Alessandro (éd.) :

Rinascimento. Mito e concetto. Pisa : Edizioni della Normale 2005, 109-134.
2 SANTINELLO, Giovanni/PlAIA, Gregorio (éd.) : Storia delle storie generali della filosofia.
Brescia : Antenore 1979-2004 (5 tomes en 6 volumes). Une version anglaise actualisée

est en cours de publication: SANTINELLO, Giovanni (éd.) : Models of the History of
Philosophy. I: From Its Origins in the Renaissance to the 'Historia Philosophica'. Dordrecht :

Kluwer 1993 ; PIAIA, Gregorio/SANTINELLO, Giovanni (éd.) : Models of the History of
Philosophy. II: From Cartesian Age to Brucker. Heidelberg : Springer 2011.



5i6 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

ment aux XVIIe et XVIIIe sièclesî. Par ailleurs, Gregorio Piaia enquête sur les

usages de la philosophie en dehors du champ considéré aujourd'hui comme
le domaine propre de la philosophie. Il étudie notamment les représentations

de la philosophie et des philosophes dans la littérature, populaire et
savante, de Boccace à Eco, en passant par Diderot, Voltaire, le marquis
d'Argens et Appiano Buonafede.

Le titre du volume annonce ce projet de rapprochement entre « belles
lettres » et « histoire des philosophes ». Ce dernier syntagme énonce en
outre une proposition méthodologique exposée dans l'avant-dernière étude4 :

après la crise de l'historisme et sur une autre voie que les approches postmodernes

du XXe siècle, l'historiographie philosophique du XXIe siècle s'est

réapproprié le modèle biographique. Le sujet de l'histoire de la philosophie
n'est plus la raison ou l'esprit humain, comme dans les grands scénarios
téléologiques du XIXe siècle. Selon Gregorio Piaia, l'étude de l'histoire de la
philosophie ne doit cependant pas être une espèce de l'histoire littéraire
envisagée comme déconstruction des discours et des stratégies discursives.
L'histoire de la philosophie est une histoire des acteurs intellectuels qui ont
écrit sur la philosophie et son histoire, qui ont porté des représentations de
la philosophie et l'ont redéfinie en fonction d'intérêts plus vastes et
historiquement situables. Les philosophes - les acteurs intellectuels - sont les
véritables sujets de l'histoire de la philosophie et de l'histoire de l'histoire de la
philosophie.

Dans cette optique, les intérêts objectifs de Piaia convergent avec le

principe méthodologique de ses enquêtes. Le centre de gravité des travaux
livrés ici se situe entre la fin du XVIIe siècle, avec Pierre Bayle, et le XVIIIe
siècle, avec Jacob Brucker, André-François Boureau-Deslandes et plus
généralement, dans les détails d'une impressionnante érudition, les Lumières
françaises, Yllluminismo italien et 1'Aufklärung allemande. Or ces entreprises
pour lesquelles Pierre Bayle a joué un rôle séminal construisent leurs
représentations de la philosophie et de son histoire sur des figures de philosophes
plutôt que d'étudier la marche et les progrès de la raison occidentale et
moderne - la grande affaire de l'histoire de la philosophie du XIXe siècle. Le
XIXe siècle n'est cependant pas absent : Gregorio Piaia consacre une étude à

Cousin traducteur de Tennemann et promoteur d'un éclectisme philosophique

qui devait dépasser en l'assumant l'antagonisme entre Idéologie et
restauration conservatrice. Avant Cousin, au tournant du siècle, le baron De-
gérando en France et Dietrich Tiedemann en Allemagne apparaissent comme
des acteurs intellectuels de premier rang, notamment parce que leurs
histoires de la philosophie revalorisent la philosophie médiévale, généralement
dépréciée à l'âge des Lumières.

3 Au sujet de la philosophie hors des institutions de savoir, voir aussi le récent volume
de VAN DAMME, Stéphane : À toutes voiles vers la vérité. Une autre histoire de la philosophie

au temps des Lumières. Paris : Seuil 2014.
4 « Ritornare a Laerzio Considerazioni semiserie sul divulgamento délia historia phi-

losophica », 345-356, en particulier 354-355.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 517

L'approche par les acteurs intellectuels permet à l'auteur de démarquer
de grands thèmes ou questions spécifiques à chaque temps et lieu de
l'historiographie philosophique. La question des origines de la philosophie, que de
nombreux historiens de la philosophie considèrent aujourd'hui comme
définitivement tranchée en faveur de la Grèces, constituait aux XVIe et XVIIe
siècles un locus classicus où historiographie philosophique, études orientales
et études bibliques se rencontraient et se contaminaient. Gregorio Piaia
consacre en outre une étude aux « Canadiens » de Brucker et aux « Hurons » de

Voltaire, aux fonctions qui leur furent dévolues comme formes exotiques de
la philosophie. La question de la philosophie médiévale et des Arabes
devient quant à elle importante au XVIIIe siècle avec l'historicisation
progressive de la pratique historiographique. Alors que le moyen âge et les Arabes

de Bayle n'ont pas de spécificités, ne sont que des exempla de vices et
défauts qui se retrouvent partout et à tous les âges, à la fin du XVIIIe siècle
Buonafede démarque la méthode moderne expérimentale d'une scolastique
médiévale obsolète, alors que Degérando entreprend de revaloriser,
partiellement du moins, la philosophie arabe médiévale. L'autre grand objet du
recueil est la question du spinozisme et du spinozisme avant Spinoza, c'est-
à-dire de la qualification « spinoziste » accolée à des entreprises philosophiques

critiquées pour leur panthéisme, matérialiste ou spiritualiste, ou
rapprochées de l'athéisme moderne. Les enquêtes sur le spinozisme
débouchent sur des réflexions nouvelles sur la catégorie et l'idée de «

Lumières », y compris sur les réemplois du vocabulaire illuministe par les
historiens de la philosophie du XIXe siècle.

L'histoire de l'histoire de la philosophie telle que l'envisage Gregorio
Piaia procède d'une méthode réflexive. Elle enquête sur la pratique philosophique

et sur l'écriture de l'histoire de la philosophie bien au-delà de l'érudition.

Elle décolonise des parcelles du passé philosophique que nous considérons

comme « nôtres », occidentales ou nationales, en reconstruisant les

entreprises de colonisation mises en œuvre par les historiens de la philosophie

à partir du XVIIe siècle6. Gregorio Piaia regarde l'histoire de la philosophie

comme une pratique intellectuelle dont les visées sont aussi politiques
et sociales. Il met en lumière la dimension historique et les emplois éphé-

5 Au sujet de l'identification de la philosophie à la philosophie grecque et de
l'exclusion des autres cultures de l'histoire de la philosophie, voir récemment : PARK, Peter
K.J. : Africa, Asia and the History of Philosophy. Racism in the Formation of the
Philosophical Canon, 1780-1830. New York : State University of New York Press 2013. Peter Park
consacre notamment des enquêtes à Christoph Meiners, au baron Degérando, aux
historiographies kantiennes et hégéliennes. Il montre qu'une théorie raciste élaborée à Göttingen

durant les dernières décennies du XVIIIe siècle préside à cette exclusion des autres
cultures du champ de la philosophie. Comme le montre également Gregorio Piaia (110-
117), l'historiographie philosophique des XVIe et XVIIe siècles situaient plutôt les origines
de la philosophie en Orient.

6 Au sujet de cette exigence de décolonisation du passé, voir l'ouvrage programmatique

publié par Gregorio PlAIA en 2001 : Il lavoro storico-fîlosofico. Questioni di metodo ed
esiti didattici. Padova : CLEUP, ainsi que DAGENAIS, John/GREER, Margaret R. : Decolonizing

the Middle Ages: Introduction, in : Journal of Medieval and Early Modern Studies 30
(2000) 431-448.



5i8 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

mères de catégories historiographiques qui nous semblent de prime abord
atemporelles, « naturelles » (243), mais dont la création est longue et les

significations contrastées, par exemple celle de « néoplatonisme », qui
dépend d'histoires accidentées et de vues très différentes, de Marsile Ficin à

Hegel et bien au-delà (243-254).

Catherine König-Pralong

Toivanen, Juhana: Perception and the Internal Senses. Peter ofJohn Olivi on
the Cognitive Functions of the Sensitive Soul. Leiden: Brill 2013, 384 p., ISBN
978-90-04-25089-5, E-ISBN 978-90-04-25090-1.

La pensée de Pierre de Jean Olivi n'a été étudiée sérieusement par les médiévistes

que depuis une vingtaine d'années. L'ensemble de son œuvre a été
abordée sous des aspects variés, et sa philosophie de la connaissance
sensible n'a pas été l'exception, d'autant plus qu'elle s'avère très originale.
Plusieurs articles avaient déjà été consacrés à cette partie de sa production
philosophique, mais l'intérêt de ses positions et arguments ainsi que la
difficulté de ses développements réclamaient une étude systématique. Cet

ouvrage de Juhana Toivanen a le mérite de remplir ce vide. Son objet précis
est la théorie de la perception sensible, c'est-à-dire, le type de connaissance
que l'homme possède en commun avec les animaux non-rationnels (2-3 ; 8-
9). Soulignons que Toivanen aborde ce sujet d'un point de vue «

philosophique » et non « historique » (xi). Cela signifie qu'il ne prétend pas
reconstruire les sources et le contexte des développements théoriques d'Olivi,
mais préfère le traitement de l'ensemble de ses thèses et arguments, afin de
les rendre cohérents en se focalisant sur l'intérieur de son œuvre. Une telle
optique n'empêche pourtant pas que l'auteur signale constamment le
contexte dans lequel Olivi soutient ses thèses ainsi que ses sources.

Comme le signale l'auteur lui-même, plusieurs contenus du livre ont fait
partie de sa thèse doctorale et de quelques articles récemment publiés ;

pourtant, dans son ensemble, cet ouvrage n'est pas une pure répétition de ce

qui avait déjà été dit, mais le résultat d'une évolution des thèses et de
développements originaux (xi). Ajoutons que ce livre n'est pas non plus un
recueil remanié de travaux réalisés préalablement par l'auteur. En effet, il
possède une unité non seulement thématique, mais aussi systématique dans
la mesure où l'auteur essaie de présenter de façon détaillée la théorie de la

perception sensible olivienne, tout en établissant les rapports hiérarchiques
entre ses différents éléments théoriques ainsi qu'en présentant ses fondements

métaphysiques. Cette unité se manifeste par la structure même de

l'ouvrage qui réunit quinze chapitres divisés en trois parties. En effet,
comme on le verra par la suite, l'auteur va du plus général au plus particulier
et les thèses étudiées dans les chapitres initiaux permettent de mieux
comprendre les thèses et arguments traités dans les chapitres suivants.

Dans la première partie, (19-111) sont traitées les questions de la nature de

l'âme en général (25-42) et sa relation avec le corps (43-75). Les réponses
d'Olivi à ces questions permettent de mieux comprendre l'identification qu'il



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 519

fait des caractéristiques de l'âme animale (77-90) et de ses puissances (91-
111). Soulignons quelques idées intéressantes. Tout d'abord, Olivi soutient
l'hylémorphisme universel, c'est-à-dire, la thèse selon laquelle toute réalité,
en dehors de Dieu, est composée de matière et de forme (25-30). Également,
à la différence de l'âme animale, l'âme humaine n'est pas uniquement la
forme d'un corps, étant elle-même une composition de matière spirituelle et
de forme (29-30), ce qui permet à Olivi d'assurer sa subsistance (54-60).
D'autre part, les êtres vivants ne sont pas la composition d'un corps et d'une
forme substantielle contenant l'ensemble de leurs perfections, mais d'un
corps et de plusieurs formes substantielles différentes donnant lieu à une
seule substance (48-62). Chaque forme répond à une perfection particulière,
comme l'extension, les puissances vitales, les puissances sensitives et les

puissances intellectuelles (62-70 ; 90-97). Finalement, une idée très importante

de cette première partie est celle de la simplicité de l'âme animale et
humaine par opposition à la nature composée et divisible des corps à cause
de leur extension (30-31 ; 77-82). Cette simplicité, qui implique un certain
degré de spiritualité permet à Olivi d'expliquer la réalisation des opérations
perceptives (78-82 ; 89-90). En effet, pour ce philosophe, les actes de
perception sont complètement simples et, en tant que tels, inexplicables à partir
des seules modifications corporelles des organes (79-80). Cette insistance
sur la simplicité de l'âme animale est à la base d'une théorie de la perception
au sein de laquelle les opérations cognitives sont entièrement actives.

La deuxième partie de l'ouvrage de Toivanen (115-222) est dédiée à l'exposition

des éléments principaux des thèses oliviennes sur la perception
sensible. Sans doute, le point le plus important développé dans cette partie est
la thèse selon laquelle l'âme est entièrement active dans la réalisation de ses

opérations cognitives (116 ; 141-161), et qui s'oppose à la plupart des théories
médiévales qui soutiennent que la perception est une réception passive fondée

sur l'action des objets extérieurs sur les organes (119-139). En effet, Olivi
fait une critique aiguë de la thèse d'inspiration aristotélicienne et très
admise au XIIIe siècle, selon laquelle la connaissance est réalisée au moyen des

species venant de l'extérieur et s'imprimant dans les organes (120-135). Sa

prémisse principale est que des objets corporels ne sauraient affecter une
réalité simple comme l'âme. Selon lui, l'essentiel de la connaissance est l'in-
tentionnalité entendue comme l'attention (aspectus) portée par l'âme vers
ses objets (151-161 ; 164-170). Autrement dit, la connaissance n'est pas la
réception de stimulations venant de l'extérieur, mais le résultat de l'attention
réalisée par les puissances de l'âme vers leurs objets propres. Ces objets ne
sont pas la cause efficiente de la connaissance mais la cause « terminative »

(145-150). Dans ce contexte théorique, le rôle des organes corporels s'avère
secondaire et se voit même très diminué, au point que Toivanen se demande
même si les prémisses oliviennes n'impliqueraient pas plutôt que ce rôle
disparaisse complètement. L'auteur traite cette question délicate par l'analyse
des textes et, sans aboutir à une véritable solution, parvient tout du moins à

rendre compte de la présence d'une profonde tension chez Olivi, ancrée sur
sa conception de l'union de l'âme animale et du corps qui, tout en essayant
d'échapper au dualisme, semble l'impliquer inévitablement (209-222). Une



520 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

conséquence de l'essentielle activité des actes cognitifs chez Olivi est aussi la
nécessité d'une faculté qui contrôle l'attention portée par l'âme vers des

objets variés moyennant l'action des sens externes. Cette faculté est identifiée

au sens commun, le plus important des sens internes selon Olivi, dont la
fonction serait de faire porter l'attention sur les actes des sens externes (170-
179). Ces actes d'attention (aspectus) seraient, à leur tour, fondés sur une
sorte d'attention constante et générale (aspectus generalis) du sens commun
vers l'extérieur (179-191).

L'objet de la troisième partie du livre est précisément l'exposition
détaillée de la théorie olivienne des sens internes dont la spécificité est de les
réduire tous au sens commun (223-344). Son argument principal pour opérer
cette réduction est l'interconnexion qui existe entre chacune des fonctions
attribuées traditionnellement à un sens interne en particulier (258-265).
Étant donné que cette interconnexion implique une puissance qui tienne
compte et soit consciente de chacun des actes différents, il faudrait envisager

une faculté qui soit à la tête des autres. Or, puisque, d'une part, le sens
commun est apte à accomplir cette fonction et, d'autre part, que le fait de

pouvoir tenir compte de ces actes implique qu'il puisse les réaliser par lui-
même, il convient d'accepter l'idée que seul le sens commun réalise chacun
de ces actes traditionnellement attribués à plusieurs facultés (264-265).
L'auteur ne se contente pas d'exposer de façon générale le raisonnement
précédent, mais que ce principe y est vérifié pour chaque sens interne considéré
en particulier.

On a pu voir par le biais de la description antérieure du contenu de ce
livre qu'il possède une structure unitaire au sein de laquelle chacun des
chapitres éclaire les autres. Pourtant, cela ne signifie pas qu'il ne soit pas apte à

être consulté séparément par le spécialiste. D'autre part, il convient de
souligner que Toivanen réussit à systématiser et rendre cohérente la théorie de
la perception olivienne, tâche difficile à cause de l'obscurité de certains de

ses arguments et positions ainsi que de la présence de contradictions
apparentes.

Or, que l'auteur rende cohérente la pensée d'Olivi ne doit pas nous amener

à penser qu'il essaie de le faire à tout prix. En effet, Toivanen ne se
contente pas seulement de fonder chacune des ses explications sur une analyse
circonstanciée et critique d'un grand nombre de textes. De plus, ne cédant
pas à la tentation d'écarter toutes les incohérences, il ne manque pas d'expliciter

les difficultés internes - voire, les contradictions - des thèses étudiées,
dont le meilleur exemple est le dualisme toujours nié par Olivi, mais
inévitablement impliqué dans ses arguments.

Finalement, nous tenons à insister sur un autre mérite de ce livre : il ne
se borne pas à présenter un résumé des thèses et doctrines d'Olivi, mais tient
compte de ses arguments les plus intéressants. Les thèses d'Olivi
apparaissent ainsi comme le résultat d'un véritable processus de réflexion sur la
réalité et non pas comme des pures abstractions dont la valeur philosophique

actuelle demeure cachée. Ainsi, ce livre n'est pas uniquement une
contribution majeure à l'étude de la pensée d'un auteur peu connu de nos
jours, mais bel et bien une véritable source d'éléments pour la discussion



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 521

philosophique contemporaine à propos de questions telles que la relation du

corps et de l'esprit, l'intentionnalité de la connaissance et l'établissement
des similitudes et différences entre les hommes et les animaux non-rationnels.

Cette conclusion s'avère d'autant plus vraie du fait que cet ouvrage ne
traite pas ces thèmes mentionnés de manière générale, mais il s'occupe d'un
grand nombre de questions spécifiques.

José Antonio Valdivia Fuenzalida

Fichte, Johann Gottlieb: Die späten wissenschaftlichen Vorlesungen III.
Vorlesungen über die Bestimmung des Gelehrten 1811. Rechtslehre 1812. Sittenlehre
1812. Neu herausgegeben von Hans Georg von Manz, Ives Radrizzani und
Martin Siegel unter Mitarbeit von Erich Fuchs frommann-holzboog
Studientexte 3). Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog Verlag 2012, 426
S., ISBN 978-3-7728-2011-3.

Der vorliegende dritte Band der auf sechs Bände angelegten Studienausgabe
zu Fichtes späten wissenschaftlichen Vorlesungen enthält die Manuskripte
zu den Vorlesungen über die Bestimmung des Gelehrten vom Mai 1811, über
die Rechtslehre vom April 1812 sowie über die Sittenlehre vom Juni 1812. Wie
bei der Edition aller Vorlesungsdokumente in der auf der Grundlage der
Fichte-Akademieausgabe bereitgestellten Studienausgabe ist auf eine
möglichst getreue Wiedergabe des Originaltextes geachtet worden. Alle bisherigen

Editionsergebnisse wurden diesem Leitprinzip gemäß überprüft und
korrigiert. Bei dem Manuskript zur Vorlesung über die Rechtslehre haben
sich die Herausgeber aus Gründen der Leserfreundlichkeit dafür entschieden,

den Text, wie dies in der ersten Edition durch Immanuel Hermann
Fichte, nicht jedoch in der Akademieausgabe geschehen ist, durch Passagen
aus der Grundlage des Naturrechts von 1796/97 zu ergänzen. Dabei haben sie
sich allerdings in Abhebung von früheren Editionen darum bemüht, die
jeweiligen Zusätze in Grenzen zu halten. Des Weiteren werden erstmals zwei
Kollegnachschriften zur betreffenden Vorlesung herangezogen und als
Ergänzungsquellen verwendet.

Fichte hat seine gegen Mitte der 1790er Jahre begonnenen Entwürfe zum
allgemeinen sowie zu den besonderen oder angewandten Teilen seines
Systems der Wissenschaftslehre in den folgenden rund zwanzig Jahren bis zu
seinem Tode Anfang 1814 in zahlreichen Anläufen weiter ausgearbeitet,
konzeptionell neu durchdacht und revidiert. Die Idee einer mit Aufklärungsund

Erziehungsansprüchen einhergehenden systematischen Vollendung des
kantischen Programms der Vernunftkritik stiftet den einheitlichen Rahmen.
In der Durchführung kommt es, neben größeren und kleineren Einschnitten
und Wandlungen, zu einem sehr markanten Umschlagspunkt. Während
Fichte bis kurz nach 1800 vornehmlich eine auf die Frage evidenten
Selbstwissens fokussierte Philosophie des tätigen Ich entwickelt, die unmittelbar
an Problemstellungen Kants anschließt, rückt in der Folge eine Seins- und
Lebensphilosophie in den Mittelpunkt, bei der mit der Denkfigur einer
vereinigenden Manifestation des Absoluten operiert wird und die in Bezug



522 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

auf Anschlusskontexte den Eindruck einer Synthese kantischer und
neuplatonischer Denkmuster erweckt.

Aus der im vorliegenden Band präsentierten Vorlesung über die Bestimmung

des Gelehrten von 1811 ist zu ersehen, dass und wie Fichte gerade auch
seine seit 1794 regelmäßig vorgetragenen populären Reflexionen über die
Ziele und Aufgaben der akademischen Lehrer im Lichte seiner späten Seinsund

Lebensphilosophie neu ausgerichtet hat. Wird Mitte der 1790er Jahre
hervorgehoben, die wahre Bestimmung des Gelehrten bestehe darin, die
Menschen zu selbstbewussten und tatkräftigen Wesen zu erheben, die
Anlagen der Menschheit gleichförmig und fortschreitend zu entwickeln und auf
diese Weise den Übergang zu einer menschenwürdigen Geschichtsepoche zu
befördern, soll dem Gelehrten nun vor allem die Aufgabe zukommen,
„Vereinigungspunkt zwischen der übersinnlichen und der sinnlichen Welt" (18)

zu sein. Er soll die Menschen für eine Teilhabe an der Ideenwelt empfänglich
machen, sie zur Entdeckung ihres „Auges für die übersinnliche Welt" (42)
anleiten. Ungleich stärker als in früheren Fassungen dieser Vorlesung wird
das Unzureichende eines mechanischen Erziehens angeprangert und im
Gegenzug für eine Bildung als organisches, geistvolles Bilden und Abbilden des

Absoluten Partei ergriffen. Mehr denn je wird in erzieherischer Absicht an
das religiöse Gemüt und an den Kunstsinn appelliert. Interessanterweise
vergleicht der nicht gerade als musikalisch geltende Fichte den vorbildlichen
Gelehrten mit dem Künstler, der es in der Musik zur Meisterschaft bringt
(man vermutet, dass Fichte r8u in Bad Templitz die Bekanntschaft mit
Beethoven machte). Der philosophische Gelehrte kann sich an der Einsicht des

vortrefflichen Musikers orientieren, dass an erster Stelle das Vermögen der
„innern Erregbarkeit" (50) zu stehen hat und dass Flandlungen wie das
Aneignen der Regeln der Komposition und das Einüben der mechanischen
Kunst der Fingerfertigkeit zwar unabdingbar, für das Wesen der Kunst aber
von untergeordneter Bedeutung sind.

Im Vergleich zur Vorlesung über die Bestimmung des Gelehrten von 1811

ist in der Vorlesung über die Rechtslehre von 1812 das seins- und
lebensphilosophische Profil der späten allgemeinen Wissenschaftslehre vergleichsweise

gering und nur punktuell spürbar. Dem entspricht, dass Fichte bei
seinen Ausführungen zu Recht und Staat auch in der Spätzeit die Druckfassung
der Naturrechtslehre von 1796/97 zugrunde gelegt hat. Am greifbarsten sind
die Auswirkungen der späten allgemeinen Wissenschaftslehre in der
Neufassung der Unterscheidung von Moral und Recht, Sittengesetz und Rechtsgesetz.

In der Grundlage des Naturrechts hat Fichte diese Unterscheidung
vor allem dahingehend expliziert, dass bei der Moral ein unbedingt
gebietendes und als allgemeine Menschenpflicht zu befolgendes Gesetz, beim
Recht dagegen ein Gesetz der Erlaubnis sowie ein Gesetz, das ohne soziale
Interaktion und Staatsvertrag nicht manifest und gültig wäre, im Zentrum
stehen soll. Demgegenüber werden Recht und Moral nun in der späten Phase

hauptsächlich anhand eines Verhältnisses von Mittel und höherem Zweck
voneinander unterschieden. Das „Rechtsgesetz" soll Mittel der „Vorbereitung
auf die Herrschaft" durch das „Sittengesetz" (81) sein. Fichte legt mit anderen

Worten nun vor allem Wert darauf, dass die Moral gegenüber dem Recht



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 523

als die höhere, der übersinnlichen Welt adäquatere Sphäre innerhalb des

Gesamtgefüges der Manifestation des Absoluten begriffen wird. Was weitere
auffallige Veränderungen in der Rechtsvorlesung von 1812 gegenüber der
Naturrechtslehre von 1796/97 betrifft, gilt es, wie Ives Radrizzani in der
„Einleitung" des Bandes sehr übersichtlich herausgearbeitet hat (siehe dort XX-
XXVII), insbesondere auf zwei durch Einwände bewirkte sachliche Modifikationen

sowie auf eine der vereinheitlichenden Systemreflexion geschuldete
methodische Novität aufmerksam zu machen. Fichte, dem mitunter
vorgeworfen wurde, die Einzelperson zu einem staatlichen Arbeitstier zu
degradieren, verteidigt neu ein Recht auf „freie Muße" (131). Der von Fichte
1796/97 geäußerte Vorschlag eines Ephorates, eines unabhängigen Kontrollorgans

der Regierungsgewalten, wird jetzt, nach Angriffen von diversen
Kritikern, selbst auch in ihrer Realisierbarkeit angezweifelt. Nur unter der
Bedingung, dass es bei dem allgemeinen Publikum zu einem „Fortschritt der
Bildung zu Verstand und Sittlichkeit" (244) kommt, darf man hoffen, dass
die Idee einer die Regierung kontrollierenden Gegenmacht realitätstauglich
sein wird. Die methodische Novität besteht darin, dass Fichte, einem Denk-
topos zur Frage des Anfangspunktes der angewandten Systemteile folgend,
ein „Faktum" an die Spitze stellt. Die Rechtslehre soll bei der Klärung der
Frage, wie Recht (d.h. Recht im Sinne eines aus der Sicht der apriorischen
Vernunft gültigen Rechts) grundsätzlich zu bestimmen ist, bei dem „Faktum,
daß mehrere freie Wesen in einer gemeinschaftlichen, die Wirksamkeit aller
fortpflanzenden Sphäre stehen" (80), anheben. 1796/97 hat Fichte den so
verstandenen Rechtsbegriff, auch Urrecht genannt, noch sehr ausführlich
und differenziert als ein symmetrisches Verhältnis der Anerkennung
zwischen freien, gleichen und sich wechselseitig verständigenden selbstbewuss-
ten Personen analysiert. Wie Ives Radrizzani in der „Einleitung" festhält,
ändert dieser Neubeginn bei einem Faktum nichts daran, dass Fichte auch in
der Spätzeit von Überlegungen zu einem interpersonalen Ich oder Geist
ausgeht. Dem ist zuzustimmen. Allerdings muss man einräumen, dass Fichte in
der späten Rechtslehre nur noch im üblichen, staatsrechtlichen Sinne von
„Anerkennung" spricht, dass er somit von der vormaligen interpersonalen
Bedeutung dieses Ausdrucks nicht mehr Gebrauch macht.

Bei der Vorlesung über die Sittenlehre von 1812 zeigt sich wiederum ein
stärkerer und umfassenderer Bezug zum seins- und lebensphilosophischen
Profil der späten allgemeinen Wissenschaftslehre. Nicht überraschend zeichnet

sich diese Vorlesung deshalb auch durch wesentliche konzeptionelle
Veränderungen gegenüber ihrer früheren, aus den 1790er Jahren stammenden

Version aus. Zu den hauptsächlichen Lehrstücken von Fichtes im Jahre
1798 veröffentlichter Sittenlehre gehörte der Versuch, das kantische Sittengesetz

in Form einer Deduktion aus dem Theorem der Selbstsetzung des Ich
zu rechtfertigen, ein Unternehmen, welchem Reinhold mit seinem Vorschlag
aus dem zweiten Band der Briefe über die Kantische Philosophie, die Moral
neu aus dem Begriff der Willensfreiheit zu begründen, vorgearbeitet hatte.
Jetzt, 1812, geht es Fichte vornehmlich darum, eine höhere Moral, eine
Moral, welche zur Stufe der „Welt des Begriffs, des Geistes" (272) gehört, zur
Geltung zu bringen. Diese Moral soll dabei insbesondere jener übergeordnet



524 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

sein, die der Stufe des kantischen Sittengesetzes korrespondiert. Denn sie ist
keine Moral des Gesetzes und Sollens, sondern eine Moral von freien Wesen,
die ihren Grund im „Leben des Begriffs" (324ff.) haben. Von einer Rechtfertigung

des kantischen Sittengesetzes wird damit Abstand genommen. Fichte
ist in dieser Phase auch fern davon, das tätige Ich als das Fundament dieser
höheren Moral verstehen zu wollen. Die Tatsache, dass das Ich im Rahmen
seiner Seins- und Lebensphilosophie wenn auch keine unbedeutende, so
doch eine bloß noch abgeleitete Bestimmung in der bildlichen Manifestation
des Absoluten ist, steht diesem Ansinnen entgegen. Und dies führt nicht
zuletzt dazu, dass Fichte seine Auffassung eines sittlichen Willens von jener
eines wollenden Ich oder Selbst abzuheben beginnt. Der sittliche Wille soll
als ein Wille der „Selbstlosigkeit" (364) begriffen werden.

Macht die Vorlesung über die Rechtslehre kenntlich, dass der späte
Fichte das Recht als Vorbereitung auf die Moral, so die Vorlesung über die
Sittenlehre, dass er die Moral als Vorbereitung auf die Religion aufgefasst
hat. Die den eigentlichen Gegenstand des Sittlichen ausmachende höhere
Moral hat ihre Erfüllung im religiösen Geist der Gemeinschaft. Bemerkenswert

ist freilich auch, dass es, wie vor allem die Schlussteile der Vorlesung
über die Sittenlehre dokumentieren, um eine höhere Moral zu tun sein soll,
die als religiöse Moral zugleich moralische Religion ist, d.h. Religion nach
dem Vorbild der kantischen Vernunftreligion. Steht die Frage zur Diskussion,

welche Rolle künftig religiöse Symbole und bestehende kirchliche Praktiken

spielen sollen, bleibt der späte Fichte seinen früheren Ansichten treu.
Es ändert sich nichts an seiner seit 1792 entfalteten Kritik an einer positiven
oder geoffenbarten Religion.

Die neu edierten Vorlesungen, und dabei insbesondere jene über die
Sittenlehre, geben nicht zuletzt Anlass, über kaschierte geistige Affinitäten
sowie über mögliche Wirkungen auf den philosophischen Zeitgeist nachzudenken.

Wenn Fichte über den Ursprung der Sittlichkeit im Leben des
Begriffs spricht, glaubt man zuweilen, es mit einem Text Hegels zu tun zu
haben. Bei Fichtes Kritik an Kants Moral des Gesetzes und Sollens wie auch bei
seiner Assoziation von sittlichem und selbstlosem Willen darf man an
Schopenhauer denken. Dieser hörte als Student bekanntlich in den Jahren 1811 bis
1813 Vorlesungen des Wissenschaftslehrers.

Martin Bondeli



Rezensionen Theologie

TOLLEFSEN, Torstein Theodor: Activity and Participation in Late Antique and
Early Christian Thought Oxford Early Christian Studies). Oxford: Oxford
University Press 2012, 229 pp., ISBN 978-0-19-960596-5.

Monographs on philosophical ontology rarely focus on the one articulated
within the Christian Church, and books on the Church Fathers seldom fare
beyond an understanding of theology as merely the history of Christian
thought. However, Torstein Theodor Tollefsen's contribution is truly
remarkable, as he embarks on the bold task of expounding the thought of
Byzantine Fathers in their cosmological and ontological dimensions within
the mindset, method, goals and language of philosophy. Tollefsen, Professor
of Philosophy at the University of Oslo, has published two monographs
under Oxford University Press, The Christocentric Cosmology of St Maximus
the Confessor (2008) and Activity and Participation in Late Antique and Early
Christian Thought (2012). We will review the latter, which is dedicated to the
study of two terms that are central to the Fathers' ontology but massively
misunderstood in modern scholarship, namely 'activities' (évépyeiai) and
participation.

The first chapter traces the notions of activity and participation in non-
Christian thought, namely Plato, Aristotle and Plotinus. The author proceeds
in the second chapter with a contradistinction of St. Basil's positions with
the Anomoean ones, also mentioning Eunomius' theology. The third chapter
is dedicated to what Tollefsen terms "the internal activity of the Godhead",
i.e. the divine generation and conception about the inner life of the Christian

God according to St Gregory of Nyssa, St Maximus the Confessor and
the Corpus Areopagiticum. The author proceeds to expound the ideas of
these Fathers concerning the external activity of the Godhead as cosmology
in the fourth chapter, where participation emerges as a key term. The fifth
chapter deals with the Incarnation as another type of the external activity of
the Godhead. In this chapter, Maximus' ontological analysis of essence and
activity is treated as particularly crucial. The next chapter analyzes the
highest goal and attainment of participation, namely what the Fathers
describe as 'deification'.

The reason that there is a widespread difficulty in reaching a consensus
in the Christian world concerning the ontological role of activities is that
there is a major divergence of doctrines between Roman Catholicism and the
Eastern Orthodox Church concerning the existence of uncreated divine
activities (usually translated as 'energies') which goes back to the fourteenth
century and Gregory Palamas. The seventh chapter of the book is dedicated
to a thorough philosophical/ontological analysis of Palamite theology in
order to ascertain whether there is a breach with the legacy of Greek-
Byzantine theology or not; the author concludes that there is an organic
continuity within this legacy (185). Tollefsen's philosophical analysis of
activity and participation in Gregory Palamas demonstrates the importance



526 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

of these key terms for Christian ontology. In fact, the author's ontological
inquiry leads him to remark in the concluding chapter of the book that there
are two distinct Christian ontologies: "even if it is not quite comme il faut to
say so in these days of ecumenical efforts, it strikes me that Greek and Latin
Christian thought represent two different kinds of ontologies" (217). In
conclusion, he highlights again the importance of the created-uncreated
distinction, i.e. divine transcendence.

With regard to the crucial subject of the translation of key terms in
English, I agree with both Tollefsen's reluctance to provide a translation for
the Greek word logoi/Logos and with his choice of translating évépyeiai as
'activities' instead of 'energies', which is a first step towards the clearing up
of grave misunderstandings concerning this philosophical concept. The
choice of 'activities' is far from perfect ('activities' cannot be an attribute of
the oùaia, whereas svcpyeiai are), but it is much better than a word that
leads English speaking scholars to understand évépyeia as some kind of semi-
material fluidum or some kind of divine electricity, practically forbidding
any serious discussion of the matter.

My study of Maximus the Confessor's work would lead me to present
some key notions of his and their meanings from a slightly different angle,
and there are instances where I could disagree with the author's elucidation
of certain ideas. This is particularly true in the case of Tollefsen's critique of
John Zizioulas' understanding of the terms person, hypostasis and essence
(e.g. 9, 65 n. 41 and 212-213), where I think that there is a substantial
misunderstanding of Zizioulas' position as well as of the ontological
prerequisites thereof, i.e. Christos Yannaras' considerably earlier (1970) Person
and Eros (Brookline MA: HC Press, 2007 for its English translation) as well as

most of his other works. In my opinion, there are great prospects of
philosophical efflorescence if today's rediscovery of the Cappadocians' and
Maximus the Confessor's thought goes hand in hand with the penetrating
insights to patristic ontology presented to us by Zizioulas and Yannaras,
provided that they indeed have the patristic grounding that the scholarly
community attributes to them (which is my continued impression through
the study of the texts and sources). Tollefsen accuses Zizioulas of completely
degrading the essence to the level of nonexistence, a tendency that Tollefsen
does not trace in the patristic corpus. However, Zizioulas' position is that
there is no essence without a hypostasis, which does not fare beyond the
common patristic affirmation that there cannot be an oùaia àvu7rôaraTO<; (a
balanced elucidation of which can be traced in Maximus' Opuscula, PG 91,

205AB) and is a thoroughly patristic answer to the tendency to overemphasize

the essence-in-itself as a fundamental category. The right place for the
thorough analysis of this divergence of opinions concerning these patristic
terms would not be a short book review like this one here, but a dedicated
monograph (and not in the form of disagreements, but in the form of
counter-proposals).

For the time being, I would like to once more note the importance of
Torstein Tollefsen's undertaking, the very high value of its fruits as exposed
in Activity and Participation in Late Antique and Early Christian Thought and



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 527

the challenge that the book puts forth to the scholarly community, namely
to approach the ontological and cosmological insights of the Greek Church
Fathers for what they are: ontology and cosmology, perhaps even directly
relevant for today's philosophy.

SOTIRIS MlTRALEXIS

Greshake, Gisbert: Maria-Ecclesia. Perspektiven einer marianisch grundierten
Theologie und Kirchenpraxis. Regensburg: Verlag Friedrich Pustet 2014,
640 S., ISBN 978-3-7917-2592-5.

Das monumentale Werk, das der Autor „mit Sicherheit mein letztes größeres
theologisches Werk" (15) nennt, ist eine Summa theologiae in praktischer
Absicht. Nicht um eine „Mariologie" im Sinne eines abgegrenzten dogmatischen

Traktates geht es hier, sondern um eine „marianisch grundierte Theologie"

und ein „marianisch erneuertes kirchliches Leben". Hier spricht ein
Meister seines Faches, der zeigt, „dass in der Mariologie fast alle theologischen

Fäden zusammenlaufen und eine konkrete Anschaulichkeit gewinnen"
(Schutzumschlag). Hier spricht der erfahrene theologische Lehrer, der seine
Texte zu strukturieren weiß und in Vorblicken, übersichtlichen Gliederungen

und präzisen Zusammenfassungen stets eine klare Orientierung im
Gedankengang ermöglicht. Hier spricht der engagierte Christ und Seelsorger,
der von der „mariologischen Hypertrophie" (17) über den „Kollaps in der
Mariologie" (22) bis zu Neuentdeckungen Marias in der südamerikanischen
Befreiungstheologie und in der feministischen Theologie geradezu gegenläufige
Bewegungen durchlebt und durchdacht hat. Hier spricht der Theologe der
Kirche des IL Vatikanischen Konzils, der das Projekt von Hugo Rahner
weiterführen will: „Wir müssen es wieder lernen, Maria in der Kirche zu sehen
und die Kirche in Maria" (zit. 25), muss er doch konstatieren: Das Konzil
„hatte Maria in die Kirche integriert, aber nicht die Kirche in Maria" (25).
Hier spricht der dialogisch sensible Denker, der Maria in das Gespräch mit
Christen reformatorischer, anglikanischer und orthodoxer Tradition wie
auch in den interreligiösen Dialog hineinnimmt. Hier spricht nicht zuletzt
der ehemalige Student des Collegium Germanicum et Hungaricum in Rom,
dessen Spiritual Pater Wilhelm Klein SJ war: „der Sokrates von heute" (J.

Ratzinger), „vielleicht der bedeutendste Theologe des 20. Jahrhunderts" (IC
Rahner) (493). Es ist Pater Klein, der dem Buch sein Motto gibt: „Wer ist
denn Jesus Christus als: ,Gott in Maria'" (5), und der die systematischen
Anliegen des Werkes wesentlich bestimmt.

Die zwei großen Teile des Werkes entsprechen der im Vorwort zitierten
Einsicht von Immanuel Kant: „Wenn man Erfinder sein will, so verlangt
man, der Erste zu sein; will man nur Wahrheit, so verlangt man Vorgänger"
(zit. 30). Im ersten Teil stellt sich der Autor - allerdings mit viel persönlicher
Kreativität - in den Dienst der Wahrheit der Tradition: Unter dem Titel
„Prolegomena" präsentiert er „die überkommenen biblischen, dogmatischen
und theologiegeschichtlichen Aussagen über Maria". Im zweiten Teil nimmt
Greshake in systematisch-theologischer Absicht den Titel „Maria-Ecclesia"



528 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

auf und setzt durchaus eigene Akzente, die ihn zwar nicht zu einem „Erfinder"

machen, jedoch weitreichende Transformationen in der Theologie wie
im kirchlichen Leben anregen wollen. Das zentrale Plädoyer „für eine erneuerte

Sicht der Schöpfung" (539-548) ist nicht zufallig durch die Auseinandersetzung

mit P. Wilhelm Klein bestimmt. Der originellste Teil des Werkes
liegt daher im vierten Kapitel des zweiten Teiles: „Geschaffen als Anfang seiner

Wege ..." (490-587) und beruft sich auf die „liturgische und künstlerische,

theologische und philosophische Tradition, wonach Maria-Ecclesia
eine vor- bzw. überzeitliche Größe ist, von Gott geschaffen als .sapientia
creata' und ,ecclesia primigenia'. Dieser Befund bedarf dringend der
Klärung" (490), „zumal die Beziehung Schöpfung - Maria bisher wenig bedacht
wurde" (309). Ein langer Anweg bereitet diese Klärung vor. Schon der
biblische und der theologiegeschichtliche Überblick sind durch systematische

Fragen geleitet. Denn in Maria exemplifiziert sich die Grundfrage der
Theologie überhaupt: „Wie ist es überhaupt denkbar, dass zwischen unendlichem

Gott und endlicher Schöpfung eine Entsprechung entstehen kann,
mehr noch, dass der unendliche Gott in die endliche Wirklichkeit einzutreten

und sie als eigene anzunehmen vermag?" (25). Mit Recht bezeichnet
Greshake sein Werk als „complementum" zu seinen großen trinitätstheologi-
schen Studien, stellt doch „Maria den Prototyp des Menschen dar, dem sich
der dreifaltige Gott erschließt" (25).

Die Schriftzeugnisse werden mit allen zugehörigen Fragen der Hermeneutik

analysiert. Das theologiegeschichtliche Material ist um die großen
Glaubensaussagen bzw. Dogmen über Maria gebündelt: Mutter (Kap. 2) -
Jungfrau (Kap. 3) - Immaculata (Kap. 4) - leibhaft in den Himmel aufgenommen

(Kap. 5). Denk- und Redeweisen der Kirchenväter und der Ökumenischen

Konzilien spielen dabei eine große Rolle und verweisen bereits im
Leben der Urkirche auf eine beginnende Marienverehrung, die einhergeht
mit der Abgrenzung von einer monophysitischer Skepsis gegenüber der wahren

Fleischwerdung des Erlösers. Hier kündigt sich das Hauptthema des

zweiten Teiles an: Die „Idee von einer präexistenten ,Ecclesia primigenia'
zieht sich [...] durch die ganze patristische Literatur hindurch" (147): „Um
ihretwillen wurde die Welt erschaffen" (Hirte des Hermas, zit. 146). Umfassender

als Maria „ist der Plan Gottes die himmlische Kirche, die dabei ist,
sich zu verwirklichen und die in Maria ihren ersten Zenit erreicht hat" (153

unter Verweis auf Yves Congar). Vor diesem Hintergrund werden die
geschichtlichen Wandlungen geschildert, die bis zum „Marianischen Zeitalter"
ab der Mitte des 19. Jahrhunderts führen, das wiederum nach Greshake nicht
nur nach dem II. Vatikanischen Konzil, sondern wegen der „Uneindeutigkeit
und Unschlüssigkeit" (Dittrich, zit. 186) der marianischen Kapitel in der
Konstitution Lumen Gentium in eine „marianische Eiszeit" (G. Söll, zit. 187)

umschlägt. Die Darstellungen geben einen Durchblick durch die einschlägige

Literatur, meiden apodiktische Urteile und regen dadurch zur eigenen
Urteilsbildung gerade in umstrittenen Fragen wie der „unbefleckten
Empfängnis" und der „Jungfrauengeburt" an.

Vorbereitend für die schöpfungstheologische Orientierung im zweiten
Teil des Werkes ist insbesondere Kap. 6 „Maria Sapientia Ecclesia". Der An-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 529

satzpunkt ist „dezidiert" (301) christologisch: Wenn die großen Hymnen des

Epheser- und des Kolosserbriefs und die paulinische Theologie uns Jesus
Christus als Schöpfungsmittler und „Sinnziel der Schöpfung" vor Augen
stellen, dann hat es „faktisch einen ,logos a-sarkos' - ein nicht-Fleisch-ge-
wordenes Wort nie gegeben" (303). Dann ist - wie Greshake mit Rahner sagt
- „die Prädestination Marias als inneres Moment in der (konkreten)
Prädestination Christi" zu betrachten (zit. 308). Die biblischen Weisheitstexte, ihre
liturgische Zuordnung zu den Marienfesten bis zur Liturgiereform und die
russische Tradition der Sophiologie (Vladimir S. Solov'ev; Pavel A. Florens-
kij; Sergij N. Bulgakov) deuten gemeinsam mit theologischen Denkern wie
Augustinus, Mystikerinnen wie Hildegard von Bingen und künstlerischen
Darstellungen (Michelangelo, Isenheimer Altar) in dieselbe Richtung: Die
Gestalt Marias ist „.auszuweiten' über ihre historische Existenz und Funktion
hinaus auf das Gesamt der Schöpfung und Heilsgeschichte" (341).

Aber wie? Der Versuch einer Antwort wird im zweiten Teil vorbereitet
durch einige Querschnitte, die das theologische Material unter systematischen

Gesichtspunkten bündeln: Kap. 1 „Maria - die Glaubende" bietet einen
reichhaltigen kleinen Traktat des Glaubens als Gabe, als Frei-Gabe und
schließlich als Auf-Gabe. Ruft nicht die schöpfungstheologisch fundierte
Christologie notwendig nach einer komplementären „Mariologie"?: „Wer
genau ist der ,geschöpfliche Partner' der Vermählung Gottes mit der Menschheit?"

(391). Kap. 2 greift die patristische Gleichsetzung zwischen Maria und
der Kirche auf und betont die Rolle des Heiligen Geistes, der Einheit und
Differenz zwischen dem „Leib Christi" und der „Braut Christi" stiftet. Kap. 3
untersucht auf dieser Grundlage die Frage der „Mitwirkung" Marias und der
Kirche. Der Heilige Geist ist und bleibt „das eigentliche Subjekt aller
Heilsvermittlung" (473), und in diesem Horizont muss nach Greshake die Mitwirkung

Marias wie auch der Kirche am Heilsgeschehen gedeutet werden. Vor
allem geht es „nicht allein um ein Mitwirken im Empfangen, sondern auch
um ein Weitergeben des Empfangenen" (469). Die empfangene Gabe
verwandelt die Empfänger in „kreatürliche sacramenta" (476): „Jeder und jede
ist dem andern ,Kirche', jeder und jede ist dem andern ,Maria'" (477). Diese
empfangende Weitergabe erfordert keine „zusätzlichen" Akte der Mission,
sondern erfolgt im entschiedenen Leben aus dem Glauben: „Maria durch
ein'n Dornwald ging", und so „beginnen ,die Dornen Rosen zu tragen', d.h.
beginnt die Rettung und Heilung der verlorenen Welt" (479).

Der Blick auf die „ur-geschichtliche" Maria-Ecclesia in Kap. 4 bildet den
Fluchtpunkt aller im Buch angelegten Linien. Greshake stützt sich zunächst
auf „neuere Theologen", beginnend mit Pierre Teilhard de Chardin und seiner

„Hymne an das Ewig-Weibliche". Leitend ist jedoch zweifellos P.
Wilhelm Klein SJ (1889-1996), denn der im Weiteren genannte Philosoph Ferdinand

Ulrich und sein Schüler Stefan Oster, inzwischen Bischof von Passau,

rezipieren die Gedanken des Jesuiten. P. Klein, Schüler von Edmund Husserl
und Mitstudent von Martin Heidegger, entwickelte seine Gedanken über
Maria in Betrachtungen, die er als Spiritual für die Studierenden im Collegium

Germanicum et Hungaricum hielt (1948-1961). Dort prägte er zahlreiche
Verantwortungsträger in Theologie und kirchlichen Leitungsämtern im



530 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

deutschen Sprachraum, darunter auch den Autor dieses Buches. P. Klein
hatte seine Aufzeichnungen eigentlich zur Vernichtung bestimmt; „unter
abenteuerlichen Umständen" (493) wurden sie gerettet, von Dr. Albert
Rauch (Ostkirchliches Institut Regensburg) transkribiert und von Dr. Nikolaus

Wyrwoll publiziert. Wegen seiner bislang eher verborgenen Wirkungsgeschichte

verdient dieses Material eine Aufarbeitung, zu der Gisbert
Greshake hier einlädt.

„Im Anfang (en arche) war das Wort" (Joh 1,1), bedeutet für P. Klein (in
den Worten Greshakes): „Gott, der Gottessohn, ist immer schon im geschaffenen

Anfang, er ist der logos-en-arche, der ,Gott-in-Maria'. Diese Urver-
mählung legt sich dann gewissermaßen in Welt und Geschichte hinein bis in
das Leben jedes Einzelnen aus" (527). Während Karl Rahner die „immer
schon" gegebene Bestimmung des Geschöpfs zum Empfang der Gnade als

„übernatürliches Existenzial" bezeichnet, sieht Greshake sie mit P. Klein in
Maria „eher auf der Linie eines - freilich durchaus real gedachten - transzendentalen

Aprioris" (500), das als Person zu denken ist. Er optiert für eine
„real-ontologische" Auslegung der Gestalt „Maria" - „ohne mir allerdings
ganz sicher zu sein" (535). Dabei kann er sich auf Grundaussagen der christlichen

Erfahrung und Reflexion berufen: Wir kennen Gott als Gott der
Offenbarung, der sich zur Schöpfung und zur Selbstmitteilung an seine
Schöpfung bestimmt hat. Wir kennen Gott nur als den Gott pro nobis der
Heilsgeschichte. Die Freiheit Gottes in seiner Selbstbestimmung darf und
braucht nicht gerettet zu werden durch Spekulationen über einen „Deus ab-
sconditus", der stets auch anders handeln könnte, oder über die Frage, was
Gott ,vor' der Schöpfung getan haben mag. Darauf kennt schon Augustinus
die Antwort: „Er bereitet Höllen für alle, die sich vermessen, jene hohen
Geheimnisse zu ergründen" (Con/. XI,12). Wir wissen aus der Offenbarung um
die Bestimmung der Schöpfung zur bräutlichen Gemeinschaft mit ihrem
Schöpfer und erkennen darin die innere Gutheit, Einheit und potentielle
Personalität der Schöpfung. Zugleich wissen wir um die Endlichkeit der
Schöpfung, um ihre unerschöpfliche Vielgestaltigkeit und nicht zuletzt um
das verlorene Paradies, die verlorene „Reinheit". In diesem Spannungsfeld
bewegt sich gute Theologie.

Pater Klein und Gisbert Greshake bestimmen je auf ihre Weise das
Verhältnis zwischen der vor- und überzeitlichen „guten Schöpfung" und der
Vielzahl der Geschöpfe in der Geschichte. Pater Klein wählt - in verständlicher

Gegenrede gegen eine (äquivoke) Trennung zwischen Schöpfung,
historischen Heilsereignissen und dem Heute unseres eigenen Glaubens - eine
univoke Redeweise: Die gute Schöpfung ist Maria, die Menschheit in ihrer
eschatologischen Berufung ist Maria, die historische Mutter Jesu ist Maria,
jeder Christ ist Maria. Wo Pater Klein über Jesus Christus sagt: „Der con-
substantialis Patri secundum divinitatem ist consubstantialis Mariae secundum

humanitatem", heißt es ursprünglich bei Papst Leo d.Gr. „consubstantialis

nobis" (vgl. 495 mit Anm. 251). Pater Klein erinnert an die unverlierbare

Gutheit der Schöpfung. Das vor- und überzeitliche „reine Geschöpf'
trägt die Züge einer platonischen Idee, für die es bekanntlich zu fragen gilt,
ob sie jenseits, in oder - als Reflexionsbegriff - nach den Einzeldingen der



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 531

Geschichte ist. Dieser Klärung entzieht sich Pater Klein, und so stiftet er
selbst keine Klarheit in dem breiten Interpretationsfeld, das er zwischen
dem univoken „Deus sive Maria" und einer paradox äquivoken Trennung
zwischen dem einen reinen Geschöpf und der Vielfalt und Kontingenz der
geschichtlichen Realitäten eröffnet. Gisbert Greshake nimmt die „Relativierung"

der Geschichte (501) wahr, die in der univoken Redeweise
unvermeidlich ist. So sucht er in klassisch-theologischer Manier nach der Analogie
und führt den Unterschied zwischen der historischen Maria von Nazaret und
„Maria", der „primordialen Gestalt der Schöpfung", ein. Die Anführungszeichen

müssen vorerst das Gewicht der Klärung tragen. Zunächst wird das

theologische Grundproblem einfach verlagert: Aus der Frage: Wie kommuniziert

der ewige Schöpfer mit seinen endlichen Geschöpfen? wird die Frage:
Wie kommuniziert die primordiale „Ecclesia-Maria" mit Maria von Nazaret,
mit der Kirche auf ihrem Weg durch die Geschichte, mit den Gläubigen?

Die Antwort bleibt nicht folgenlos: 1) Greshake plädiert dafür, die Schöpfung

nicht nur als den neutralen äußeren Rahmen für das Heilsgeschehen
und nicht nur als das „Andere Gottes" zu sehen, sondern auch als Gottes
non-aliud (Nikolaus von Kues, 544): „Auch die Schöpfung ist Selbstaussage
Gottes" (542). Die „Ontologie der Partizipation des endlichen am unendlichen

Sein" (545) gewinnt neu an Bedeutung in Kontrast und Ergänzung zu
einer transzendentalphilosophisch orientierten Theologie. 2) „Wenn jede
Religion die .Spiegelung' bzw. sich .wiederholende' geschichtliche Konkretisierung

des Ur-Verhältnisses ,Gott in Maria' ist" (560), dann kann der christliche

„Inklusivismus" nur die Einladung dazu sein, in allen Religionen
Ausdrucksformen des primordialen Ur-Verhältnisses zu seien. „Gerade so kann
Maria eine bedeutsame Rolle im künftigen Dialog der Weltreligionen spielen"

(569). 3) Ein marianischer Glaube hat eine kirchenkonstituierende und
deshalb zugleich kirchenkritische Rolle. Greshake nimmt kein Blatt vor den
Mund: „Die Kirche muss wieder erkennbar werden als .Bewegung des
Evangeliums', sie hat eine marianische Gestalt anzunehmen" (459), entgegen dem
„ungenießbaren Brei" (464) kurialer Zentralisierung, Institutionalisierung
des Glaubens, binnenkirchlich ideologischer Selbstbespiegelungen,
Machterhaltungskämpfe, Moralismus und Dogmatismus (459ff.). 4) Nicht zuletzt
führt eine marianisch grundierte Theologie zu einer weisen Selbstbegrenzung

aller begrifflichen Reflexion zugunsten des gelebten Glaubens.
Exemplarisch führt Greshake einige Darstellungen Marias in der bildenden Kunst
an, die westliche und östliche Wahrnehmungen einer Maria-Sophia-Ecclesia
als „Fassung des unfassbaren Gottes" (theou achörethou chöra, 515) zum
Ausdruck bringen.

Sympathisch ist Greshakes Suche nach einer einfachen, schlichten Theologie

des Vertrauens auf Gottes Wirken an und in seinen Geschöpfen, nach
dem „Gott finden in allen Dingen". Wie schwierig dieses Ziel zu erreichen
ist, zeigen die 640 Seiten des Buches, die streckenweise eher einem Kampf
durch das Dickicht des Dornwalds gleichen. Zu denken und zu leben ist in
der Tat etwas sehr Einfaches: Was ist das reine, primordiale Geschöpf
anderes als die gute Schöpfung der ersten Seiten der Bibel? Das „reine
Geschöpf hat und braucht keine geschichtsenthobene Sonderwelt. Es hat



532 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

seinen Ort in jedem Geschöpf, das gerade deshalb seine Situation als
„gefallene Schöpfung" als Selbstwiderspruch erfahrt. In der hypostatischen
Union der Person Jesu Christi ist die Möglichkeit der menschlichen Natur
zur vollen personalen Teilhabe am Leben Gottes ein für alle Mal geschichtlich

errungen. Jeder Mensch hat teil an diesem „neuen Adam" (GS 22). Im
„Fiat" Marias ist diese Gestalt der Erlösung uns nicht nur von außen
zugesprochen, sondern in der Kraft des Heiligen Geistes als „Gottesgeburt aus
der Schöpfung" von der Menschheit selbst geschichtlich hervorgebracht.
Jeder Mensch partizipiert an dieser Berufung zur „neuen Eva".

Vor diesem Horizont ist es keineswegs „eine absurde Vorstellung, dass
der Logos in seiner göttlichen Natur seine eigene menschliche Natur und
dessen zugehörigen Willen befragt, ob diese von ihm angenommen werden
will" (Stefan Oster, zit. ebd.). Die „eigene menschliche Natur" Christi ist ja
die eine konkrete Menschheit, die in der geschaffenen Person Marias aus
Gnade bereitet ist, das JA im Namen aller Geschöpfe zu sprechen. An
Vordenkern für diese Sicht fehlt es nicht: Die russischen sophiologischen Denker

bringen die analoge Einheit und Differenz der göttlichen und der
geschöpflichen Wirklichkeit in der Unterscheidung und Zuordnung von
„ungeschaffener" und „geschaffener" Weisheit (Sophia) zum Ausdruck - in der
Begegnung zwischen patristischem Erbe und kritischer Aufarbeitung der
Moderne. Greshake berücksichtigt diese Denker notgedrungen nur in dem
recht marginalen Ausschnitt der wenigen deutschen Übersetzungen. Sein
Buch zeigt: Für die Rezeption dieser Impulse, die eine erneuerte christliche
Ontologie unter den Bedingungen der Moderne und Postmoderne bieten, ist
die Zeit reif.

Barbara Hallensleben

Klingen, Henning/ZEILLINGER, Peter/HÖLZL, Michael (Hgg.): Extra eccle-
siam... Zur Institution und Kritik von Kirche Jahrbuch Politische Theologie
6/7). Berlin: Lit 2013, 386 S., ISBN 978-3-643-50431-9.

Seit Beginn des 20. Jahrhunderts, das sich durch einen radikalen Wandel in
der Weltanschauung des westlichen Christentums auszeichnet, nimmt in
allen theologischen Bereichen, der Exegese, der Christologie, der Eschatologie

und nicht zuletzt der Ekklesiologie, die Ansicht überhand, dass die in
der Neuzeit sich ereignende Verweltlichung der Welt nicht im Widerspruch
zum Christentum steht. Im Gegenteil: Ausgehend von der alt- und neutes-
tamentlichen Botschaft, der zufolge Gott sich als der Andere zur Welt oder
aber als der Gekreuzigte offenbart, sind die Reformtheologen der Meinung,
dass es der christliche Glaube sei, der die neuzeitlichen Prozesse in ihrem
Kern auslöste.1 Verweltlicht und in diesem Sinne entsakralisiert haben die
Welt bereits die ersten Christen, indem sie die fruchtbare, aus ihren heiligen
Schriften herausgelesene Ambivalenz im Verhältnis von Gott und Welt aus-

1 Vgl. GOGARTEN, Friedrich: Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit. Die Säkularisierung
als theologisches Problem. Stuttgart: Vorwerk 1958, 11.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 533

gehalten haben und als solche verkündeten. Im Gegensatz zu den heidnischen

Frommen in ihrer Nähe, die sich die Welt als eine göttliche Züge
tragende Naturwelt erklärten, glaubten die àdéoi (Gottlose), wie die Christen
im römischen Reich benannt wurden, sich in einer durchaus profanen, weil
auf die Verheißung Gottes hin entstehenden Geschichtswelt zu bewegen. Für
sie war Gott nicht der in der Welt nachweislich Gegebene, sondern der künftig

Kommende.
Freilich wurde die zunächst als positiv bestimmte Weltbezogenheit des

Christentums im Laufe desselben 20. Jahrhunderts revidiert, besonders mit
Blick auf die Kehrseite der Säkularisierungsprozesse, deren bislang als
selbstverständlich und einseitig angenommene Humanität nach dem Zweiten

Weltkrieg und deren Erfahrung mit Shoah ins Wanken geraten ist. Doch
im Wesentlichen - nicht in seinen einzelnen Ambitionen - begrüßt den
neuen theologischen Trend auch die in den 1960er Jahren entstandene
Politische Theologie, die den christlichen Glauben als einen sich in der öffentlichen

Welt Verwirklichenden zum Ausdruck bringt.
Von der christlichen Identität in Bezug auf die Welt spricht auch das hier

besprochene Jahrbuch Politische Theologie, das sich im Besonderen der
Institution und Kritik von Kirche widmet. Es trägt durch theologisch fundierte
Aufsätze mehrerer Autoren zur Diskussion über das kirchliche Christentum
bei, indem es entschieden die Kirche als eine zukunfts- und das heißt
praxisbezogene Gemeinschaft Christi darstellt, die sich in der Öffentlichkeit realisiert.

Im einführenden Teil des Buches wird auf die Frage nach der Kirche von
heute eingegangen. Was Kirche heute heißt, beantworten etwa der (inzwischen

emeritierte) Erfurter Bischof Joachim Wanke („Heute Kirche sein")
oder Jürgen Moltmann („Die Gemeinden sind die Kritik der Kirche und ihre
Zukunft"). Dem eigentlichen Thema widmet sich der nächste Teil, in dem
sich mehrere Autoren zur Aufgabe der Kirche in ihrem Verhältnis zum
Politischen, der Geschichte und Gesellschaft, oder einzelnen Sphären des öffentlichen

Lebens, wie beispielsweise dem Staat oder der Stadt, äußern. Zu
erwähnen sind vor allem der anglikanische Erzbischof von Canterbury Rowan
Williams („Relations between the Church and state today: What is the role
of the Christian citizen"), der in Luzern lehrende Theologe Edmund Arens
(„Öffentliche oder gegenöffentliche Kirche? Ekklesiologische Konzepte
Politischer Theologie"), der in Wien wirkende Theologe Peter Zeilinger („Eklcle-
sia als Verb. Eine Archäologie der politischen Dimension des Christentums")
oder der Theologe und Direktor des Institutes M.-Dominique Chenu in
Berlin Ulrich Engel OP („Die Stadt als Schrift Gottes. Skizzen zu einer politischen

Ekklesiologie im Urbanen Raum im Anschluss an Michel de Certeau
SJ"). Durch etwa die Beiträge von Johann Baptist Metz („Zur Präsenz der
Kirche in der Gesellschaft") oder Jürgen Manemann („Kirche jenseits weißer
Religion - Ein Kommentar") kommt abschließend noch eine kritische Stimme

zum Ausdruck, welche die Kirche in ihrer authentischen wie auch aktuell
realen Position erblickt.

Das Verständnis der Kirche von heute fasst der Band in Einklag mit dem
ersten programmatisch entfalteten Schritt zur Politischen Theologie, näm-



534 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

lieh dem Vortrag „Kirche und Welt im Lichte einer Politischen Theologie",
den Johann Baptist Metz 1967 auf dem internationalen Theologenkongress in
Toronto gehalten und ein Jahr später in sein erstes systematisches Hauptwerk

Zur Theologie der Welt aufgenommen hat.2 Dieses Programm weist der
Politischen Theologie zwei Aufgaben zu: Verstanden wird sie zunächst als
kritisches Korrektiv gegenüber einer extremen Privatisierungstendenz
gegenwärtiger Theologie. Wenn auch die gegenwärtigen Paradigmen, vor allem in
Gestalt der existenzialen oder transzendentalen Theologie, die Herausforderung

der Neuzeit annahmen, haben sie dennoch die christliche Eschatologie
privatisiert, indem sie sie auf eine individuelle Praxis reduzierten. Aus dieser
kritischen Einstellung zur gegenwärtigen Theologie erwächst schließlich der
positiv formulierte Versuch, die eschatologische Botschaft unter den

Bedingungen unserer gegenwärtigen Gesellschaft zu formulieren. Geleitet von
diesem Motiv interpretiert die Politische Theologie die christliche Eschatologie

als eine in der Öffentlichkeit zu verwirklichende Vision.
Bald machen einige Kritiker darauf aufmerksam, der Begriff Politische

Theologie erinnere an das seit dem konstantinischen Zeitalter immer wieder
zum Vorschein kommende Verhältnis von Religion und Politik, in deren
Identifizierung die Religion im Auftrag der herrschenden Verhältnisse
handelt.3 Anders jedoch als diese zwangsläufig totalitär werdenden
Identifizierungsversuche gehen die Repräsentanten des neuen politisch-theologischen
Projektes von einem neuen Verständnis des Politischen aus, das sich erst
dem neuzeitlich wirksamen Interesse an Kritik und Freiheit verdankt. Sind
sich die Religiösen ihrer kritisch-befreienden Handlungsorientierung be-
wusst geworden, so können sie auf die Öffentlichkeit nicht unmittelbar,
sondern nur indirekt, das heißt über den ethischen Weg der Veränderung
des Bestehenden einwirken. Ohne fürchten zu müssen, unlauterer Absichten
verdächtigt zu werden, handeln sie in diesem Sinne im Namen jener an den
herrschenden Zuständen Leidenden, denen sie eine starke Stimme verleihen.

Will auch die Glaubensgemeinschaft der Christen nicht unter den seit
Jahrhunderten gehegten Verdacht der Religionskritik geraten, sie sei an
strategisch wichtigen Allianzen interessiert, die einigen hinter den Kulissen
Stehenden zugutekämen, soll sie das verändernde Handeln nicht als etwas
dem Glauben nach Belieben Zufügendes, oder als Mittel zum Erreichen
bestimmter Zwecke anwenden. Wie es aus dem griechischen Sammelbegriff
EKKÄTjola (Gemeinschaft der Berufenen) folgt, bedeutet die Kirchenexistenz
vielmehr eine dem Glauben und Handeln Einheit stiftende Berufung - und
zwar dazu, die Vision des kommenden Reiches Gottes in die Welt zu vermitteln.

Die Verheißung von einer neuen Erde und einem neuen Himmel, um
den eigentlichen Inhalt des christlichen Glaubensbekenntnisses beim Namen
zu nennen, ist nämlich nicht Gegenstand einer passiven Erwartung, die sich
mit dem öffentlich erfahrenen Bestehenden abzufinden weiß. Sie lädt

2 Vgl. Metz, Johann Baptist: Zur Theologie der Welt. Mainz: Matthias-Grünewald-
Verlag 1968, 99-131.

3 Vgl. dazu MAIER, Hans: „Politische Theologie"? Einwände eines Laien, in: PEUKERT, H.
(Hg.): Diskussion zur „politischen Theologie". Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag 1969, 7.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 535

vielmehr dazu ein, an der res publica des Politischen teilzunehmen und sich
prophetisch in alle öffentlichen Problembereiche einzumischen.4

Ihren Höhepunkt erreicht diese eschatologisch fundierte Praxis in der
spezifisch christlichen Gestalt des Glaubens, nämlich der die Metz'sche
Theologie kennzeichnenden memoria passionis, die der Praxis eine das
herrschende Bewusstsein unterbrechende Dimension verleiht. Entgegen der
gegenwärtig verspürten Fortschrittsideologie, die eine auf ihren Vorteil
bedachte Erfolgsgeschichte ausmacht, vermag die memoria die menschliche
Geschichte als Leidensgeschichte, also vom Standpunkt der Opfer zu
bestimmen.5 Die Vision des künftig Kommenden, die sich die Erfolgreichen in
ihrer säkularisierten Form angeeignet haben, hält die memoria gerade für jene

offen, die mit den evolutionistisch bestimmten Ablauf der Geschichte
nicht mithalten können, die Leidenden.

So gesehen bringt die memoria, die sich mit allen Bedürftigen solidarisch
erklärt, ein neues Licht in die von der Kirche in Anspruch genommene Autorität

und Tradition. Unter diesen historisch belasteten Begriffen, die seit der
europäischen Aufklärung als Sinnbilder für Unfreiheit und Unmündigkeit
gelten, sind in Wirklichkeit unentbehrliche Instanzen zu verstehen, die das

an Freiheit und Mündigkeit orientierte Bewusstsein voraussetzen, nämlich in
Gestalt einer Autorität der Leidenden, die erinnernd überliefert (tradiert)
wird.6 Autorität und Tradition werden zu keinem ideologischen Überbau,
der zugunsten einer institutionell sich verschanzenden Kirche bestehen
bliebe, wenn die Kirche des Gekreuzigten mit Blick auf die öffentliche Erfahrung

des Leidens gedenkt. Aus dem Gedächtnis des Leidens anderer schöpft
die Kirche die explosive Kraft der Empörung, die sich an den das Leid
verhängenden Zuständen, der Unliebe und Ungerechtigkeit, entzündet. Hier
steht die Kirche auf der Seite der Opfer.

Als institutionalisiertes Gedächtnis des Leidens anderer beantwortet die
memoria die seit der Entstehung der ersten Gemeinschaft der Nachfolger
Christi gestellte Frage nach dem Ort, an dem die Kirche ihrer Aufgabe zu
erfüllen hat. Es ist nicht der Ort, der um des ekklesialen Innens willen ausgesucht

werden soll, als wäre die Kirche allein das Endziel ihrer Bemühung. Es

ist vielmehr der Ort des Anderen, der Ort des öffentlich gegebenen Außens,
wo das Innen sich realisiert und zu sich kommt. An diesem Ort treten die
Adressaten der Frohbotschaft Christi auf, nämlich die Armen, biblisch
gesagt, aus Perspektive derer die kirchliche Praxis zu bestimmen ist.

Wo diese Armen zu finden sind, ist nicht schwer zu beantworten. In
unserer globalisierten Welt stehen sie sozusagen vor unserer Haustür: Sie
befinden sich in den armen Südregionen der Erde wie auch in dem reichen

4 Vgl. MOLTMANN, Jürgen: Gott im Projekt der modernen Welt. Beiträge zur öffentlichen
Relevanz der Theologie. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 1997, 224.

5 Vgl. METZ, Johann Baptist: Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer
praktischen Fundamentaltheologie. Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag 5i992, ioyf.

6 Vgl. METZ, Johann Baptist: Memoria passionis. Ein provozierendes Gedächtnis in
pluralistischer Gesellschaft (in Zusammenarbeit mit J. Reikerstorfer). Freiburg: Herder
2006, 185-193.



536 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Norden, in den totalitären Staaten des Ostens wie auch in den liberal
demokratischen Ländern des Westens. Sie befinden sich überall dort, wo
Menschen ihres Rechtes und ihrer Würde beraubt werden, wo Menschen
missbraucht, ausgebeutet, vertrieben, verschleppt, verfolgt, gefoltert und getötet
werden. Auch im Falle, dass die Opfer nicht mehr unter den Lebenden weilen,

weil sie als Helden, oder aber ganz banal, als von allen verlassen Vergessene

dahingegangen sind, werden sie - so wie gehofft wird - weiterhin
Anspruch auf ihr Recht und ihre Würde erheben. Ganz im Widerspruch also zu
der zynischen Tauschlogik vieler sich als fortschrittlich Bezeichnenden, für
die nur noch profitable Ware zählt, gedenkt die politisch sensible Gemeinschaft

der Christen auch jener vergangenen Opfer, von denen man sich keinen

Gewinn mehr versprechen kann. So werden die Christen am Gestalten
einer neuen Politik teilnehmen, einer Gedächtnispolitik, ohne die es keine
humane Zukunft geben kann.

Wie sieht es mit der Kirche von heute aus? Steht sie auf der Seite der
Armen? Sucht und findet sie in ihnen den privilegierten Ort, an dem sie sich
als die Stimme aller Bedürftigen profiliert? Und falls sie diese Aufgabe in
Anspruch genommen hat, verstehet sie sich als die kritische und befreiende
Instanz, die sich allem, was nicht an den Interessen anderer orientiert ist, zur
Wehr setzt. Oder ist die Kirche längst einer Sektenmentalität zum Opfer
gefallen, sodass sie sich nur noch mit sich selbst zu beschäftigen im Stande ist?
Wie die Kirche ist und wie sie sein soll, darauf versucht das Buch Antwort zu
geben.

JÂN Branislav MiCkovic

Rhonheimer, Martin: Christentum und säkularer Staat. Geschichte - Gegenwart

- Zukunft. Mit einem Vorwort von Ernst-Wolfgang Böckenförde.
Freiburg i.Br.: Herder Verlag 220i2, 320i4, 473 S., ISBN 978-3-451-30603-7.

Noch im Jahr seines Erscheinens erlebte das Buch eine zweite Auflage, die
dritte folgte 2014. Kein Wunder: Das Thema ist aktuell. Der Autor, Professor
für Ethik und politische Philosophie an der Päpstlichen Universität Santa
Croce in Rom, bürgt mit seiner interdisziplinären Ausbildung in Theologie,
Philosophie, Geschichte und Politikwissenschaft für Kompetenz, zumal er
auf einer breiten Literaturbasis das Thema in allen Dimensionen der Zeit
historisch und systematisch aufarbeitet. Rhonheimer nimmt durch seinen
freundlichen Umgang mit „Säkularität" und „Laizität" den Christen ihre
diffuse Unruhe: Das Christentum selbst steht am Ursprung der Dualität von
Religion und Staat, Moral und Recht, so dass die Kirche der „zuverlässigste
Verbündete einer wohlverstandenen .gesunden Laizität' des modernen
säkularen demokratischen Verfassungsstaates" (24) sein kann. Die diffusen
Ängste gegenüber dem Islam werden hingegen rational erhärtet: Der Islam
hat in diesem europäischen Haus demokratischer Rechtsstaatlichkeit keinen
Ort, es sei denn, er würde seine Identität substantiell ändern. Nicht zuletzt
weckt das schon auf dem Schutzumschlag angekündigte Vorwort von Ernst-
Wolfgang Böckenförde Vertrauen, es möge hier um die Fortführung und



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 537

Vertiefung des berühmten und breit geteilten Diktums gehen: „Der freiheitliche,

säkularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht
garantieren kann".

Das erste große Fragezeichen hinter dieser Bilanz setzt Böckenförde
selbst in seinem Vorwort unter Bezug auf das von Rhonheimer intendierte
Verhältnis der Katholiken zur kirchlichen Hierarchie: Hier „vermag ich
seinen Ergebnissen nur teilweise zu folgen, sie fordern zu weiterer Diskussion

und Auseinandersetzung heraus. Die so wichtige Integration der Rollen
von Christ und Bürger im demokratischen Staat zu einer doppelten Identität
(civis simul et christianus), die auch ihm ein großes Anliegen ist, sehe ich
noch nicht voll erreicht" (nf.). Was mag Böckenförde zu dieser bemerkenswert

deutlichen Zurückhaltung bewogen haben?
Bereits in seiner Einleitung nennt Rhonheimer die theologischen

Eckpfeiler seiner Deutungen: Die Säkularität des Staates muss einhergehen mit
der Anerkennung von dessen Endlichkeit, die dem Staat im Gegenüber einer
konkret geschichtlich gegebenen Instanz vor Augen geführt wird. Diese
Instanz ist für Rhonheimer zunächst „Religion", im konkreten geschichtlichen

Kontext dann „das Christentum bzw. die Kirche". Seine Annahme, die
katholische Kirche repräsentiere „das einzige historische Subjekt, das von
Anfang an in bruchloser institutioneller Kontinuität bis heute als christliche
Kirche existierte" (19, Anm. 7), im Unterschied zu den abgespaltenen orthodoxen

Kirchen und protestantischen Gemeinschaften, ist hier nicht zu
diskutieren, aber in ihrer historischen und theologischen Reduktion weit größerer
Komplexität zu konstatieren. Religion hat den Auftrag, „die weltliche Macht
des Staates moralisch zu relativieren, damit ihre Totalitätsansprüche zu
brechen und irdische Macht in ihre Grenzen zu verweisen", da „andernfalls
die Säkularität des Staates zu einer neuen, freiheitsgefährdenden Totalisie-
rung des Politischen verkommen würde" (18). Dafür bedarf besagte Religion
„einer geistig-moralischen, religiös verankerten Macht, die allein auch für
das Heil des Menschen zuständig ist" (19). Im geschichtlichen Überblick
wird bald auch deutlich, wie Rhonheimer bezüglich der Kirche diese „Macht"
in der Linie der gelasianischen Zwei-Gewalten-Lehre deutet: Weltliche
Gewalten sind „vom Amtscharisma der Kirche deshalb abhängig, weil die
Ausübung weltlicher Gewalt gemäß objektiven, Wahrheit beanspruchenden
Wertkriterien zu geschehen hat, letztere sich aber auf abschließende und
zweifellose Weise allein im Besitz der geistlichen Gewalt der Kirche befinden"

(69). Die Dualität weltlicher und geistlicher Gewalt ist also von einer
klaren Über- und Unterordnung begleitet. Eine gewisse historische Relativierung

geht einher mit einer klaren Bekräftigung, dass „das der gelasianischen
Formel zugrundeliegende Prinzip - Autonomie der politischen Gewalt und
ihre gleichzeitig Abhängigkeit von äußeren Kriterien der Wahrheit und Mo-
ralität" (69L) - auch für die heutige politische Kultur leitend bleibt. Das von
Rhonheimer stark betonte Naturrecht hat hier eine Scharnierfunktion: Es

gilt für die endliche, vom säkularen Staat verwaltete Ordnung - doch die
Interpretationsvollmacht seines „objektiven" Inhalts liegt beim kirchlichen
Lehramt.



538 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rhonheimer spricht vom „christlichen Paradox": „Diese Verknüpfung
einer Anerkennung von Autonomie auf der Ebene der Schöpfungsordnung
mit der Behauptung gleichzeitiger Abhängigkeit auf der Ebene der
Heilsordnung ist der Hauptgrund für die Komplexität, die Ambivalenz und die
Konflikte auf theoretischer und praktischer Ebene" (35). Überträgt man die
politische Terminologie in die Sprache der klassischen Theologie, wird das

Grundproblem ansichtig: Rhonheimer argumentiert auf der Basis einer
säuberlichen Unterscheidung von Natur und Übernatur bzw. Natur und Gnade:
Das Axiom gratia supponit naturam et transcendit earn wird von ihm implizit
ausgelegt im Sinne des „Überschreitens" zu einer anderen, der Natur nicht
nur unzugänglichen, sondern gleichsam fremden Ordnung, die von einer
äußeren Autorität erschlossen werden muss. In der klassischen theologischen

Debatte entspricht das dem scharf kritisierten „Zwei-Stockwerk-
Denken". Rhonheimer entlässt die „Natur" in Gestalt der politischen Welt in
eine Autonomie, ohne in ihr selbst die Anknüpfungspunkte für die Gnade zu
suchen, zu sehen und zu benennen. Auf diese Weise wird die Gnade zu einer
Welt des Heils, die mit der Welt der Schöpfung nicht mehr in einer inneren
Beziehung steht. Die „relative Autonomie" der weltlichen Wirklichkeiten,
von der das II. Vatikanische Konzil spricht, wird entwertet, denn die Kirche
in Gestalt der lehramtlichen Deutungshoheit „beansprucht, eine Wahrheit zu
repräsentieren, die den inneren Wert und die legitime Autonomie der
irdischen Wirklichkeiten, ohne sie zu leugnen oder aufzuheben [?], in
heilsgeschichtlicher Perspektive doch erheblich relativiert und ihrer moralischen
Beurteilung unterwirft" (231).

Unter dem Vorbehalt der Ambivalenz seiner Hermeneutik kann man von
Rhonheimers Analysen viel lernen: Teil I zur „Geschichte" führt gut
dokumentiert quer durch die Geschichte von den biblischen Grundlegungen
über die patristischen Entwicklungen des Verhältnisses von „Religion und
Politik" bis zum modernen demokratischen Verfassungsstaat. Den Auftakt
bildet das „absolute Novum", das Rhonheimer in all seinen Untersuchungen
aufzuweisen sucht: „die Scheidung von Religion und Politik" (36), mit Fustel
de Coulanges gesprochen: „Das Christentum [war] die erste Religion, welche
das Recht nicht von der Religion abhängen lassen wollte" (zit. 36). Exemplarisch

sei daraufhingewiesen, dass die Trennungslogik von Natur und Gnade
sich auch in den geschichtlichen Interpretationen durchhält: So verkennt
Rhonheimer mit der Aussage (Ratzingers!): „Der Staat kann seinerseits
immer nur civitas terrena sein" (zit. 54), gerade die Pointe im Werk De Civi-
tate Dei des Augustinus: civitas Dei und civitas terrena sind in dieser Weltzeit

unerkennbar und unentwirrbar miteinander verflochten, und die Staatsbürger

können sich in der selbstlosen Liebe ebenso als Mitglieder der civitas
Dei erweisen wie die Glieder der Kirche als Repräsentanten der civitas
terrena. Für Rhonheimer ist und bleibt das Christentum „dualistisch, es
unterscheidet und trennt Politik und Religion" (102), ohne dass eine wechselseitige

Bestimmung zwischen civis und christianus erkennbar würde.
In einem entscheidenden Punkt identifiziert sich Rhonheimer real mit

dem Selbstverständnis der modernen Demokratie: Er plädiert nicht etwa -
wie Päpste des Mittelalters - für institutionelle kirchliche Interventionen.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 539

„Die neuzeitliche, verfassungsstaatliche Lösung heißt: Die Eindämmung
politischer Macht kann nur durch politische Macht geschehen" (180). Insofern

gilt, „dass moralisch falsche demokratische Entscheidungen gleichzeitig
als prozedural korrekt und damit auch, innerhalb des demokratischen
Konsenses, als politisch legitim anerkannt werden können" (174). Die Kirche
„verkündet eine Wahrheit, aber keine institutionelle oder verfahrenstechnische

Alternative zur modernen Demokratie" (189). Doch das Korrelat dieser
Anerkennung bekräftigt den Dualismus und die Fremdheit zwischen civis
und christianus: Die Kirche kann sich „nicht selbst als Bestandteil des säkularen

Staates und des demokratischen Systems verstehen" (186). Sonst würde
sie sich „sozusagen nicht mehr als Institution verstehen, die gleichsam aus
höherer und unabhängiger Warte dieses System beurteilt und über seinen
konkreten Gang wacht" (185). Gerade darauf „aber kann und will die Kirche
in ihrer lehramtlichen Dimension nicht" verzichten (186). Wiederum werden
zwar die säkulare Ordnung - und auch die einzelnen Christen! - in die
Endlichkeit und Relativität der Geschichte verwiesen, nicht jedoch das kirchliche

Lehramt, dem eine unbedingte höhere Urteilsvollmacht zugesprochen
wird.

Teil 2 zur „Gegenwart" weist in vielen Kontexten nach, dass Trennung
von Kirche und Staat, Laizität, Anerkennung der Religionsfreiheit und andere

konstitutive Elemente des modernen säkularen Staates keinesfalls „öffentliche

Religionslosigkeit" (197) meinen müssen, ja meinen dürfen. Die
dualistischen Urteilskriterien verfestigen sich: Einerseits wird eine „neue
Bescheidenheit" (290) der Kirche proklamiert, die sich einer „kirchenamtlichen
politischen Abstinenz" zu befleißigen hat (312). Zugleich bleiben die
Qualifikationen überdeutlich klar verteilt: Die Kirche als Heilsinstitution allein
bezeugt „absolute Werte" (245); ihre Autorität ist wesentlich eine Autorität
„der moralischen Beurteilung, Kritik und Wertung" (258), da sie „die höhere
und definitive Heilswahrheit verkündet, die auch auf die weltlichen Verhältnisse

und das irdische Geschehen ihr Licht zu werfen beansprucht" (262).
Hingegen „anerkennt die Kirche keine ebensolche moralische Autonomie des
Staates: die Säkularität des Staates ändert nichts daran, dass dieser objektiven

moralischen Maßstäben zu genügen hat, die er nicht selber zu schaffen
imstande ist" (271). Mit dieser Auslegung seines Axioms ist Böckenförde
selbst offenbar nicht einverstanden. Dem Dualismus von Politik und Religion

entspricht offenkundig ein Dualismus von Recht und Moral, die auf
unterschiedliche Träger verteilt sind und wechselseitig keinen Zugang
zueinander haben.

Das Urteil über den Islam, das Teil 3 zur „Zukunft" dominiert, zeichnet
sich bereits ausdrücklich ab: Im Unterschied zum Christentum „steht der
Islam als Religion mit der Idee des säkularen Staates im Widerspruch" (315).
Für den Autor hat der Bezug zum Islam eine argumentative Funktion in der
Profilierung seines eigenen Gedankengangs: Während „das Christentum die
kulturelle Matrix ist, innerhalb der so etwas wie moderne Laizität der Politik
und des Staates überhaupt erst entstehen konnte, und letztlich auch garantiert

zu werden vermag", könnte der Islam „eine solche Aufgabe nicht
erfüllen" (332). Mit viel Argumentationskunst wird die Beobachtung entkräftet:



540 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

„Zugegeben: Die islamische Welt zeigte sich oftmals .toleranter' als die
christliche" (335): Während dem Christentum eine Läuterung im Laufe der
Geschichte zugestanden wird (419), erscheint der Islam als reformresistent.
Ein konsultierter Islamexperte resümierte seine Kritik an Rhonheimers
Islamdeutung in fünf Stichworten: 1) Polarisierung/ Idealisierung: Das
Christentum wird in Verkennung von Diskontinuitäten als Wurzel von
Säkularisierung betrachtet; der Islam wird dem polar entgegengesetzt; 2) Substan-
tialisierung: vielfach ist pauschal von „dem" Islam bzw. der vorherrschenden
Interpretation des Islams die Rede; angesichts des innerislamischen Pluralismus

und der Strittigkeit vieler Fragen ist das nicht so einfach; 3) Verkennung

des vielfältigen islamischen Reformdiskurses (von islamistisch bis
säkular): es werden nur zwei Autoren herangezogen: Tibi, der radikal säkular
ist, und An-Na'im, und zwar dessen Frühwerk, das er inzwischen partiell
korrigiert hat; 4) fehlende Kontextualisierung: islamistische Positionen
müssen auch im Kontext postkolonialer Diskurse und Identitätssuchen
verstanden werden; 5) Ausschluss von Integration: dem Islam wird pauschal
Integrationsfahigkeit abgesprochen, ohne dass dies empirisch untermauert
wird; derartige Ausschlüsse verstärken Abgrenzungen auf islamischer Seite.-
Die Behauptung, der Islam habe keine Naturwissenschaft (361) und
überhaupt „keinen nachhaltigen Wissenschaftsbetrieb" hervorgebracht außer im
„privaten Bereich" (371) und im Unterschied zum „nachhaltig innovativen"
(373) Christentum mit der Philosophie im Konflikt gestanden (372), gehört
in den Bereich der Simplifizierungen des Geschichtsbildes, bei denen im
Christentum das Negative, im Islam das Positive zur Ausnahme erklärt wird.

Ein Anhang des Buches zieht unter dem Titel „.Christliche Säkularität'
und Kultur der Menschenrechte" aus den vorangehenden Überlegungen
Konsequenzen für das christliche politische Flandeln. Hier wird das Modell
einer „christlichen Säkularität" (432-437) entwickelt, die in der Fähigkeit
besteht, „in einer Art .doppelter' oder .differenzierter Identität' zugleich als

gläubiger Christ und als Bürger des säkularen Staates zu leben" (425). Kein
„Doppelleben" (425) sei das - so muss Rhonheimer betonen. Aber der mehrfach

proklamierte „Dualismus" wiederholt sich auch hier: Der Bürger akzeptiert

die rein verfahrensrechtliche Legitimität demokratischer Prozeduren
ohne Wahrheits- und Moralitätsanspruch. Er sieht ein, dass eine schwache,
auf politischen Nutzen zielende Begründung der Menschenrechte den säkularen

Konsens besser fördert (428f.). Der Christ orientiert sich an der höheren

Wahrheit, den absoluten Werten und der starken Metaphysik. Er sollte
„eine Art .Überlegenheitskomplex' besitzen" (431), weil er über „eine letzte
und letztlich sichere und stabile kognitive Grundlage" der säkularen
Ordnung verfügt. Die „weltverändernde Kraft" (427) des Christentums verläuft
nicht mehr über die Interventionen religiöser Institutionen, sondern über
Gewissensbildung (435), Erziehung und Einübung in Tugenden (433), um
politische Institutionen „mit der moralischen Substanz des christlichen
Glaubens und christlicher Rechtschaffenheit zu stützen und zu
durchdringen" (434). Gerade die strikte Trennung von moralisch irrelevanter
Verfahrenstechnik und moralisch unbedingtem Inhalt ermöglicht die skrupellose

Funktionalisierung der Prozeduren, da eine „Durchdringung" im eigent-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 541

liehen Sinne des Wortes durch die dualistische Grundstruktur ja gerade
ausgeschlossen ist. Hier liegt das Betätigungsfeld engagierter Christen, doch
im Hintergrund steht deren Gehorsam gegenüber dem Magisterium als

Hüterin objektiver Wahrheiten und unbedingter moralischer Werte. Ein
„Postskriptum" zum Deutschlandbesuch von Papst Benedikt XVI. 2011

bekräftigt das Schema: „Der wesentlichen Weltlichkeit der Politik [...]
entspricht wiederum die [...] .Entweltlichung der Kirche'" (443).

So wird am Ende die säkulare politische Ordnung selbst zum wesentlichen

Inhalt christlicher Mission, ist sie doch „eine reife Frucht der ge-
schichtswirksamen zivilisatorischen Kraft des Christentums, welcher auch
das Potential innewohnt, zum globalen Patrimonium einer multikulturellen
Welt zu werden" (437). Damit ist offenkundig ein Monopolanspruch
ausgedrückt, heißt es doch zuvor: Multikulturalität im „politisch-rechtlichen
und damit im eigentlichen Sinne ist unmöglich" (423), und Pluralität ist nur
innerhalb der von Rhonheimer abgesteckten säkularen Ordnung zulässig,
sowohl in einzelnen Gesellschaftsordnungen als auch im internationalen
öffentlichen Leben. Sich anders definierende Zivilisationen wie große Teile
des Islam, aber auch weite Teile der orthodoxen Welt, haben offenbar keine
Daseinsberechtigung, denn „völkerrechtliche Doppelstandards sind nicht
denkbar" (424). Hier kommt das durchgängige Paradox der Rhonhei-
mer'schen Denkform voll zum Tragen: Die a-religiöse, von Wahrheit und
moralischer Autorität entleerte prozedurale Rechtswelt wird zur globalen,
exklusivistischen Pseudo-Religion. Nicht nur Samuel Huntington ist längst
zu der Einsicht gekommen, dass diese Position den Clash of Civilizations
provoziert und Hass und Gewalt schürt. Innerhalb dieser Pseudo-Religion ist
das Christentum zwar die beste Heilsanstalt, aber für Rhonheimer bleibt sie
ein Anwendungsfall von Religion überhaupt. Spezifisch christliche
Bekenntnisinhalte spielen für ihn im politischen Kontext keine Rolle. Daher seine
offenkundige Sympathie für eine Zivilreligion (247-252), in der die jeweils
„faktisch existierende und gelebte Religion" (248) öffentlich und die öffentliche

Ordnung stützend präsent wird - „von Segnungs- und Vereidigungsformeln

bis hin zu reumütigen Schuldbekenntnissen sich verfehlt habender
US-Präsidenten" (248).

Auf das II. Vatikanische Konzil kann sich der Autor ganz sicher nicht
berufen. Seine Betrachtung bleibt dualistisch: Die Welt ist „Natur", die jeglicher

Heilsbedeutung entbehrt und in der keinerlei Potentialität für die
Verheißungen des Heils liegt. Der Kirche fehlt die Einsicht in ihre Einbettung in
Natur und Geschichte und in die dementsprechende Partikularität ihrer
Gestalt. Sie trägt die ganze Fülle objektiver Wahrheit, absoluter moralischer
Werte und Normen in sich und gebärdet sich als Richterin von höherer,
unabhängiger Warte. Eine innere Bestimmung der Kirche durch ihre Adressaten,

die doch geschaffen sind nach dem Bilde Gottes und mit denen Christus

sich in seiner Menschwerdung vereinigt hat (GS 22), findet nicht statt,
eine „gegenseitige Beziehung" (mutua relatio; GS 40-45) von Kirche und
Welt ist dem Autor fremd. Das Konzil hingegen hat neue Möglichkeiten
eröffnet, Christ und engagierter Bürger zugleich zu sein. „Hierarchie" besagt
im kirchlichen Rahmen nicht anti-demokratische Über- und Unterordnung,



542 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

sondern Zeugnis für einen Ursprung (arche), der die Welt als Schöpfung
beruft und befähigt zum „Reich Gottes" und damit zur „good governance". Das
scheint weder für den kirchlichen noch für den politischen Raum
theologisch bislang hinreichend durchdacht zu sein. Rhonheimers Botschaft an
die Welt ist die freundliche Zusage ihrer Bedeutungslosigkeit. Damit kann
weder der Bürger noch der Christ sich zufriedengeben.

Barbara Hallensleben

BlGGAR, Nigel: In Defence of War. Oxford: Oxford University Press 2013, 384
S. ISBN 978-0-19-967261-5

Der Titel des Buches provoziert. Allerdings wäre diese Provokation in den
80-er Jahren des vorigen Jh. wohl wesentlich stärker gewesen als heute
angesichts von Bedrohungen wie ISIS. Das zentrale Anliegen wird deutlich im
Untertitel der Einleitung: „Against the virus of wishful thinking." Dieser
Virus verleitet dazu, zwar die Übel des Krieges zu sehen, aber nicht die des
Friedens (vgl. 5-7 zu den Folgen der Nichtintervention im Iraq und Bosnien).
Und Biggar: Auch Nicht-Flandeln bedarf in solchen Fällen der Rechtfertigung.

Das ist im Prinzip völlig richtig; es stellt sich aber die Frage, ob es
vielleicht eine Präsumtion gegen den Krieg gibt. Einige Kapitel sind vorher
in Aufsatzform erschienen; entsprechend kann man auch bei der Lektüre
auswählen. Insgesamt ist aber das Buch höchst lesenswert, vor allem wegen
der Sorgfalt der Formulierung und Präzisierung der eigenen und fremden
Argumente, die eine - auch kontroverse - Diskussion erleichtert, derer dieses
Buch wohl auch bedarf.

Kap. 1 widmet sich der Kritik an christlichem Pazifismus am Beispiel von
Stanley Hauerwas, John Howard Yoder und Richard Hays, die bezüglich
dieser Autoren auch überzeugt. Bemerkenswert scheint mir die Aussage von
Hauerwas, Nicht-Widerstehen sei richtig, „not because it works, but it
anticipates the triumph of the Lamb that was slain" (20). Angesichts des

gegenwärtigen Schicksals von Christen und Yeziden in Syrien und Iraq
würde man solchen Gedanken wohl weniger vollmundig formulieren. Kap 2

(„Love in War") macht deutlich, dass Krieg und Gewalt nicht immer aus Hass
resultieren, und dass es verschiedene Formen der Vergebung gibt, deren
Angemessenheit von der jeweiligen Situation abhängt (vgl. den Beitrag des
Rezensenten „Vergebungen", in SaThZ 17 [2013] 152-172).

Höchst interessant - auch unabhängig vom Kontext des Krieges - ist
Biggars Interpretation des Doppelwirkungsprinzips in Kap. 3. Was verschiedene

Wirkungen angeht, heißt es (95): „An effect that I intend [...] is one
that I both choose and want; and an effect that I accept is one that I choose
but do not want." Damit entgeht Biggar der Schwierigkeit, bestimmte
Tötungen als „praeter intentionem" oder bestimmte Mittel als nicht intendiert
hinzustellen, denn (104): „to intend is not just to choose it, but also to want
it." Man mag das als Spiel mit Worten denunzieren, dahinter steckt freilich
die sachliche These, dass der Mensch sich innerlich zu gewünschten
Wirkungen anders verhält als zu bloß gewählten und von ersteren moralisch



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 543

anders und stärker affiziert ist als von letzteren; bezüglich der ersteren
macht er sich schuldig (culpable), bezüglich der letzteren ist er nur
rechenschaftspflichtig. Der Unterschied wird sprachlich oft verdunkelt, wenn man
hier von Verantwortlichkeit' spricht; das kann nämlich beides bedeuten.
Inspiriert ist diese Deutung der Doppelwirkung und der entsprechende
Sprachgebrauch von G. Grisez (vgl. 93 Anm. 1). Allerdings scheint Biggar sich
nicht dessen Theorie von den basic values, denen man nicht direkt zuwiderhandeln

darf, zu eigen zu machen; insofern sind dem Doppelwirkungsprinzip
bei Biggar alle deontologischen Zähne gezogen. Gemeinsam ist Biggar

und Grisez, dass das Prinzip (wie anders auch bei P. Knauer) zu einem
universalen Prinzip wird, dem also hier deshalb auch die Tötung eines

„Schuldigen" im Krieg unterliegt, während es die moraltheologische Tradition

als partikuläres Prinzip verstand und es im Rahmen des Tötungsverbots
nur auf die Tötung des „Unschuldigen" anwandte.

Die folgenden Kapitel erörtern (mit Ausnahme des 4.) einzelne normative
Probleme an konkreten Beispielen: Proportionalität am Beispiel des 1.

Weltkrieges (Kap. 4), Recht und Moral am Beispiel der Kosovointervention (Kap.
6), Urteilsbildung am Beispiel des Iraq. Kap 5 („Against legal positivism and
liberal individualism") betont die punitive Funktion des Krieges. Diese

Kapitel werden wohl die meisten Bedenken auslösen, von denen hier einige
formuliert seien, etwa gegen die Grundthese des 5. Kapitels, nach der es sich
beim Krieg um eine Form der Strafe handelt (169): „Just war is a hostile
response to injustice directed against the agents who cause it." Natürlich will
auch Biggar keine manichäische Schwarz-Weiß-Malerei und sieht die
Gefahr, dass aus dem gerechten ein heiliger Krieg wird (168). Im Rahmen dieser
„punitive form" könnten verschiedene Ziele verfolgt werden, wie etwa das

Stoppen der Ungerechtigkeit, die Abschreckung potentieller Übeltäter etc.
Dennoch: Die Sicht des Krieges als Vollzug der iustitia vindicativa hat in der
Geschichte auch zu einer Radikalisierung von Kriegen beigetragen (weshalb
man dann auch zeitweise auf die Stellung der Schuldfrage verzichtet hat),
wobei eine Implikation bei Biggar auch die prinzipielle Bestreitung gleicher
Grundsätze für das ius in hello bedeutet, wie sie etwa M. Walzer hervorgehoben

hat. Biggar scheint auch eine einigermaßen optimistische Sicht
bezüglich der Fähigkeit des Urteils in eigener Sache von Regierenden zu
haben. Die Auseinandersetzung darüber kann nicht im Rahmen dieser
Rezension geführt werden. Es seien aber einige Bedenken zu den konkreten
Beispielen angeführt. Bezüglich des 1. Weltkrieges urteilt Biggar (143): „that
Britain had sufficient moral grounds to go to war against Germany in 1914;
and that peace terms satisfying those grounds were not on offer until the
autumn of 1918." Aber warum gab es kein „Angebot"? Nach H. Münkler war
zum einen sich keine der beteiligten Nationen ihrer Verbündeten ganz
sicher, so dass man separate Friedens- oder Waffenstillstandsverhandlungen
ausgeschlossen hatte. Zum anderen hätte man bei einer frühen Beendigung
des Krieges (etwa Ende 1914) zugeben müssen, dass die bereits erheblichen
Opfer umsonst gewesen wären, wie man überhaupt (nicht nur im Krieg, aber
dort besonders) leicht Opfer seiner eigenen Rhetorik werden kann (vor
allem im Deutschen, wo ,Opfer' beides, victima und sacrificium, bedeuten



544 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

kann). Schließlich gab es auch keine externe Macht, die moderierend hätte
einwirken können (wie Großbritannien und Deutschland bei den vorherigen
Balkankriegen). Was den Kosovo angeht, mag man Biggar zustimmen, dass

man dem Teufel nicht immer „the benefit of law" geben solle (also auch eine
vom UNO Sicherheitsrat nicht gedeckte humanitäre Intervention rechtfertigen

könne, auch wenn das ein problematischer Präzedenzfall ist). Freilich
gibt es gerade bezüglich des Kosovo erhebliche Meinungsunterschiede
bereits über die relevanten Fakten, wie etwa die Beiträge in G. Meggle (Hg.)
Humanitäre Interventionsethik. Paderborn: Mentis 2004 (oder engl.: Ethics of
Humanitarian Intervention. Heusenstamm: Ontos 2004) belegen. Bezüglich
des Iraq trennt Biggar mit Recht die Bewertung des Unternehmens an sich
von der Bewertung der durch die gravierenden Fehler bezüglich des ius post
bellum eingetretenen Folgen, die im Nachhinein die negative Bewertung
eindeutiger erscheinen lassen als unabhängig davon. Biggars starke These, auch
schon die Wahrscheinlichkeit von Massenvernichtungswaffen in der Hand
eines blutigen Diktators könne evtl. eine Intervention rechtfertigen, wird
trotzdem nicht ohne Widerspruch bleiben. Schließlich noch eine Anmerkung

zu Rom 13,1-7, worauf verschiedentlich Bezug genommen wird. Hier
wäre auf den antienthusiastischen Hintergrund zu verweisen, wie ihn gerade
heute die Forschung betont. Eine Gruppe römischer Christen glaubte den
Ordnungen dieser Welt nicht mehr unterworfen zu sein und deshalb z.B.
auch keine Steuern zahlen zu müssen. Bei dieser Deutung gibt die Stelle für
die Frage des Krieges fast nichts her.

Wie gesagt, insgesamt ist dies ein vorzügliches Buch, auch wenn es vielfach

zum Widerspruch herausfordert. Aber es kann auch zu einer präziseren
Formulierung dieses Widerspruchs verhelfen.

Werner Wolbert

Kirchschläger, Peter G.: Wie können Menschenrechte begründet werden? Ein

für religiöse und säkulare Menschenrechtskonzeptionen anschlussfähiger
Ansatz 2012 Religionsrecht im Dialog 15). Münster: LIT 2013, 414 S. ISBN 978-
3-643-80142-5.

Das Werk von Kirchschläger ist eine in Freiburg i.Ue eingereichte
Habilitationsschrift. Dies ist aber nicht die erste Publikation des Autors zu dieser
Thematik. Die Bibliographie belegt eine Reihe von Aufsatzbänden die der
Autor zusammen mit seinem Bruder zu dieser Thematik herausgegeben hat
(die Referate von einschlägigen Tagungen enthalten). Die Vertrautheit mit
dem Thema zeigt sich denn auch in der Fülle von Publikationen, die der
Autor konsultiert und verarbeitet hat, die im Rahmen dieser Rezension auch

gar nicht im Einzelnen zum Ausdruck kommen kann. Die Arbeit gliedert
sich in 6 Teile. Kirchschläger fragt nach der Einleitung in Kap 2. „Was sind
Menschenrechte?" und bestimmt dabei u.a. deren Verhältnis zum Konzept
der Menschenwürde, deren verschiedene Begründungen er diskutiert:
naturrechtliche, kantische, Fähigkeit zur Selbstachtung, zur Einforderung von



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 545

Rechten. Zum Zusammenhang der Menschenwürde mit den Menschenrechten

formuliert Kirchschläger treffend (mit H. Bielefeldt) vier Argumente:
1. „Der Rückbezug auf die Würde macht es möglich, die jeweiligen einzelnen

Menschenrechtsnormen in einen sie verbindenden Sinnzusammenhang
zu stellen."

2. „Nur von der Idee der unantastbaren Menschenwürde her lässt sich der
Begriff der unveräusserlichen' Rechte in seinem Gehalt erschliessen."

3. Ausserdem haben die Menschenrechte eine moralische Bedeutung, ohne

dass dies zu einer ,Moralisierung' des Rechts führen würde."
4. Menschenwürde (fungiert) gleichsam als Scharnier, über das die

Menschenrechte sich mit weitergehenden religiösen oder weltanschaulichen
Positionen in Verbindung bringen lassen".

Ausführlich widmet sich Kirchschläger dann u.a. der Frage nach den
Trägerinnen von den Menschenrechten korrespondierenden Pflichten (Staaten,
Institutionen, Individuen).

Kirchschläger folgt nicht der Einteilung der Menschenrechte in 3 Generationen,

„da die Rede von ,kollektiven' Menschenrechten begrifflich nicht
konsistent ist" (58). Stattdessen teilt er ein in: 1. negative Freiheitsrechte; 2.

positive Teilnahmerechte (Gestaltungsrechte); 3. soziale Teilhaberrechte
(Leistungsrechte) (59). Diese Typen werden illustriert anhand von Hobbes,
Locke, Kant, Rousseau. Die sozialen Grundrechte versteht Kirchschläger (mit
Gosepath) als „minmalen Standard sozialer Gerechtigkeit für alle Menschen

qua Menschen" (67). Schließlich stellt sich die Frage nach den Trägern der
den Rechten korrespondierenden Pflichten. Das sind zwar in erster Linie die
Staaten, aber auch Institutionen (mit Th. Pogge 78). Aus der Perspektive von
Opfern gesehen gehören für Kirchschläger aber auch „private Akteurinnen
und Akteure" als potentielle „Täter und Täterinnen von Menschenrechtsverletzungen"

dazu. (82) Hier, meine ich, wären zweierlei Aspekte zu
unterscheiden: 1. Die Verpflichtung der einzelnen Person zu menschenrechtlichem
Bewusstsein und Engagement und 2. das von Privatpersonen angetane
Unrecht. Im Sinne von Kirchschläger hätte man dann wohl auch die Tat eines
Mörders als Menschenrechtsverletzung zu bezeichnen. Das ist zumindest ein
ungewöhnlicher Sprachgebrauch und erklärt sich wohl aus dem Bedürfnis,
solcher Tat dieselbe Missbilligung zukommen zu lassen, die in dem Wort
„Menschenrechtsverletzung" steckt. Meines Erachtens ist diese Extension
des Begriffs nicht sinnvoll, auch nicht aus der Perspektive des Opfers. Auch
für das Opfer macht es einen Unterschied, ob er oder sie von einem Kriminellen

Schaden erleidet oder durch die Willkür des Staates, von dem er
Achtung seiner Würde erwarten darf; in letzterem Fall wird mehr Grundvertrauen

zerstört.
Das 3. Kapitel befasst sich mit Menschenrechten „in der christlichen

Tradition als sozialethischer Referenzpunkt", darunter mit der gespaltenen
Rezeption der Menschenrechtsidee im orthodoxen Bereich. (Hierzu wäre
jetzt lesenswert: Aristotle Papanikolaou: The Mystical as Political. Democracy

and Non-Radical Orthodoxy. Notre Dame 2012). Menschenrechte sind
für Kirchschläger „begründungsoffene Rechte", die „Begründungsmodelle
seitens der religiösen Bekenntnisse und weltanschaulichen Überzeugungen



546 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

provozieren" (133). Kap. 4 stellt die Notwendigkeit einer moralischen
Begründung der Menschenrechte heraus, z.B. gegen John Rawls, der zur
Vermeidung der Denunziation der Menschenrechte als bloß westlichem Konzept

ein minimalistisches Konzept entwickelt, das aber das Thema der
Gerechtigkeit zwischen Gesellschaften nicht thematisiert (188). Kirchschläger
betont mit Recht, dass Menschenrechte selbst „grundlegend für die Möglichkeit

einer kulturellen Differenz" sind (221); dazu müssen sie aber auch selbst
begründet sein. Dazu legt Kirchschläger seinen eigenen Versuch im Kap 5.
vor: er benennt das Prinzip der Verletzbarkeit als Grundlage der Menschenrechte,

da dieses - im Vergleich zu anderen Begründungen - epistemolo-
gisch weniger anspruchsvoll und damit konsensfahiger ist. In der Perspektive

der ersten Person gilt:

„Dem Menschen wird bei der Bewusstmachung der eigenen Verletzbarkeit
deutlich, dass er diese anthropologische Grundsituation der Verletzbarkeit
als das Ich-Subjekt (d.h. als die erste Person Singular) macht und
interpretiert, das handelt, entscheidet und leidet - und als Mensch lebt.[...] „Im
Zuge der Bewusstwerdung ihrer Verletzbarkeit und ihrer ,Erste-Person-
Perspektive' setzen sich Menschen in ein Selbstverhältnis und in das Verhältnis

zu allen anderen Menschen und werden sich so ihrer eigenen Verletzbarkeit

und der Verletzbarkeit aller anderen Menschen bewusst. Sie werden vor
der Verletzbarkeit gleich, sie machen sich gleich." (251)

Aufgrund dieser Wahrnehmung „ist der Mensch bereit, allen Menschen und
sich selbst die ,Erste Person-Perspektive' und das ,Selbstverhältnis' zuzugestehen

und sich und alle anderen Menschen aufgrund der Verletzbarkeit
aller Menschen, die auch die .Erste-Person-Perspektive' und das .Selbstver¬
hältnis' betrifft, mit Menschenrechten zu schützen" (252). Dies Prinzip dient
Kirchschläger denn auch zur Interpretation einzelner spezifischer
Menschenrechte.

Hier bin ich nicht ganz überzeugt, da meines Erachtens bestimmte
Implikationen nicht artikuliert werden. Fordert gleiche Verletzbarkeit auch
Gleichbehandlung? Zum einen ist zu bemerken, dass ,Verletzbarkeit' dann
mehr als ein bloßes Faktum bezeichnet, nämlich ein Übel bzw. die Anfälligkeit

für bestimmte Übel. Zum anderen ist hier schon ein Goldene-Regel-
Prinzip impliziert, nämlich die Forderung, Gleiches gleich und Ungleiches
ungleich zu behandeln. Die Bereitschaft der Menschen, sich „gleich zu
machen", bedeutet die Bereitschaft, den moralischen Standpunkt einzunehmen,

wird somit vom Prinzip der Verletzbarkeit bereits vorausgesetzt. Mir
fallt dabei Kants 4. Beispiel zur Illustration des kategorischen Imperativs ein
(Grundlegung zu Metaphysik der Sitten BA 56), des Menschen, „dem es wohl
geht, indessen er sieht, daß andere mit großen Mühseligkeiten zu kämpfen
haben (denen er auch wohl helfen könnte)". Er könnte fragen: Was geht das
mich an? Ein solches Naturgesetz könnte nach Kant zwar bestehen; es ist
aber „unmöglich zu wollen, daß ein solches Prinzip als Naturgesetz
allenthalben gelte". Diese Aussage überzeugt nicht, solange man dies Wollen im
Sinne des Selbstinteresses versteht. Man kann als Mensch durchaus
überleben, wenn man in Einzelfallen die Hilfe verweigert; aber man kann es als



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 547

moralisches Wesen nicht wollen. Dieses Wollen ist bereits moralisch
qualifiziert; in diesem Sinne scheint mir auch Kirchschläger bei seinem Prinzip
schon den moralischen Standpunkt vorauszusetzen. Dies Bedenken ändert
aber nichts daran, dass die Verletzbarkeit als gemeinsames Grundkriterium
unterschiedlicher Ansätze taugen könnte.

Die Arbeit ist gut lesbar, auch wenn man auch beim Lesen bei der Fülle
des Materials (beim ersten Mal) bisweilen in Gefahr gerät, ein wenig den
Überblick zu verlieren. Für eine Diskussion zeitgenössischer Ansätze und
Stellungnahmen ist das Buch jedenfalls eine unschätzbare Hilfe.

Werner Wolbert

Groschener, Rolf/KAPUST, Antje/LEMBCKE, Oliver W. (Hgg.): Wörterbuch der
Würde. München: Wilhelm Fink Verlag 2013, 402 S., ISBN 978-3-8252-8517-3.

In jüngerer Zeit wurden häufiger Nachschlagewerke zu einzelnen Themen
oder Begriffen veröffentlicht. Kaum eines ist so notwendig wie das nun
vorliegende Wörterbuch der Würde. Am Kreuzungspunkt verschiedener
akademischer Disziplinen (Recht, Philosophie, Theologie, Sozial- und
Kulturtheorie), aber auch als Schlagwort aus Feuilleton und Alltagssprache erfüllt
der Begriff eine Passe-partout-Funktion unterschiedlicher Interessen. Die
Absicht der Herausgeber ist es, ein „Kompendium des wissenschaftlich
disziplinierten Denkens und Sprechens im Sinnhorizont des Würdebegriffs"
(11) vorzulegen und damit eine Orientierungsleistung für jeden zu erbringen,
der sich über die inhaltlichen Facetten, die methodischen Umgangsweisen
sowie die politische Funktionalität des Würdebegriffs informieren möchte.

Diese Aufgabe wird in vier grösseren Etappen angegangen: Unter den
Überschriften Ideengeschichte, Moderne Theorien, Leitbegriffe und Problemfelder

sind rund 240 Einträge versammelt. Die ersten beiden Teile präsentieren
Referenzdenkerinnen und -denker, und das in einer Breite, die kaum

eine Erwartung offen lässt - von Augustinus über Friedrich Schleiermacher
bis hin zu Simone de Beauvoir reicht das Spektrum, von den Body Politics
einer Debra Bergoffen über Paul Ricœurs hermeneutische Phänomenologie
bis hin zu den Vertretern von Utilitarismus, Systemtheorie und Postfeminismus.

Als Leitbegriffe werden sodann begriffliche Kontexte diskutiert, in
welchen die Würde (in der Regel die des Menschen) eine zentrale Perspektive
bildet (etwa: Achtung, Autonomie, Gewalt, Gottebenbildlichkeit, Sittlichkeit,
Unverfügbarkeit etc.). Die Problemfelder resümieren dreizehn Unterkategorien

(z.B. Bio-/Lebenswissenschaften, Medien, Technik), welche thematische
Lemmata bündeln, eben mit dem Blick auf zeitgenössische gesellschaftlich-
politische Debatten.

Ein „Wörterbuch" im engeren Sinne liegt weniger vor; es ist mehr als das:
ein Nachschlagwerk zur Navigation in einem Diskursfeld, das wie kaum ein
anderes zum Fluchtpunkt der Moderne geworden ist. Erreicht wird dies
einerseits durch die Spurensuche der Würde im historischen Längsschnitt,
andererseits durch einen interdisziplinären Zugang, der bereits von den
Herausgebern (Recht, Philosophie und Politikwissenschaft) exemplarisch



548 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

vertreten wird. Das mit einem Personen- sowie einem Sachwortregister
ausgestattete Werk eignet sich hervorragend als ein Arbeitsinstrument, das mit
fokussierten Einträgen aufwartet, kaum einer davon länger als vier Spalten.
Generell wirkt dieses Format überzeugend, lediglich in Teil A (Ideengeschichte)

mag immer wieder der Wunsch nach Kontextualisierung und
damit mehr Erläuterung aufkommen. Das aber schmälert nicht den Wert eines
wohl auf längere Sicht einschlägigen intellektuellen Werkzeugs.

Daniel Bogner


	Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

