Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)
Heft: 2
Rubrik: Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONSARTIKEL

HENRYK ANZULEWICZ

Interpretiert Albertus Magnus die neuplatonisch-idealistischen Elemente
der Metaphysik aristotelisch-realistisch?
Anmerkungen zu einer Studie von A. Quero-Sdnchez:

Das Forschungsprojekt zur idealistischen Metaphysik des Mittelalters und
der Neuzeit, das Andres Quero-Sanchez unter fachlicher Betreuung von Prof.
Dr. Rolf Schonberger an der Universitat Regensburg durchfithrte und mit der
Veroffentlichung seiner philosophischen Dissertation im Jahr 2004 erfolg-
reich abschloss,2 gewinnt jetzt durch seine volumindse Habilitationsschrift
eine heuristisch bedeutsame Erweiterung und Vertiefung. In dieser mit
Leidenschaft und Esprit verfassten Studie bietet der Verfasser eine ver-
gleichende Untersuchung der von ihm als idealistisch charakterisierten
Metaphysik des 13. und 14. Jahrhunderts sowie der Neuzeit und ihres scho-
lastischen, ,aristotelisch-averroistisch® gepragten und als realistisch
gekennzeichneten Gegenentwurfs. Die Grundlage der Rekonstruktion und
der Darstellung der idealistischen Metaphysik bilden die Schriften ihrer
bedeutendsten Vertreter, zu denen der Verfasser einerseits Heinrich von
Gent, Dietrich von Freiberg und Meister Eckhart und andererseits Friedrich
W.]. Schelling und Georg W.F. Hegel rechnet. Fiir die mafigeblichen Expo-
nenten des realistischen Metaphysikentwurfs hingegen erachtet er Albertus
Magnus, Thomas von Aquin, Siger von Brabant, Agidius Romanus und
Gottfried von Fontaines. Ausgewdhlte Schriften dieser Autoren und insbe-
sondere die Werke des Albertus Magnus liegen der Untersuchung der
realistischen Metaphysik des Mittelalters zugrunde.

Schon der Titel, die Widmung, das Vorwort und die Einleitung (21-47),
also die ersten Zeilen dieses zweigeteilten Buches (I: Die Metaphysik des
Idealismus, 49-516; 1l: Die realistische Metaphysik Alberts des GrofSen, 517-
704) lassen erkennen, dass es dem Verfasser weniger um eine philosophie-
historische Untersuchung der genannten Metaphysik-Entwiirfe geht, als um
deren systematische Rekonstruktion, Analyse, Vergleich, Interpretation und
kritische Wiirdigung. Dies geschieht von dem Standpunkt und unter klarer
Bevorzugung der mafdgeblichen Annahmen des neuzeitlichen Idealismus,
dessen Grundpositionen Q.-S. sich zu eigen macht und emphatisch vertritt
(vgl. 23f.). Den Idealismus will er ,nicht-einseitig“ und ,nicht-offensiv® ge-

1 QUERO-SANCHEZ, Andrés: Uber das Dasein. Albertus Magnus und die Metaphysik des Idealis-
mus (= Meister-Eckhart-Jahrbuch. Beihefte 3). Stuttgart: W. Kohlhammer 2013. 812 S. ISBN: 978-3-
17-022441-4.

2 QUERO-SANCHEZ, Andrés: Sein als Freiheit. Die idealistische Metaphysik Meister Eckharts und
Johann Gottlieb Fichtes (= Symposion 121). Freiburg i.Br.: Karl Alber 2004. 432 S. ISBN: 3-495-
48116-8.



480 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

geniiber der realen Wirklichkeit verstanden wissen, um ihn philosophisch
,lebensfihig“, somit auch ,real® zu erhalten. Dieser durch philosophische
Miindigkeit und Identifikation mit idealistischen Thesen diktierte Anspruch
des Verfassers ist insofern originell und ehrgeizig, als er von ihm erstmalig
in der Konfrontation mit der ,ldealismuskritik” der realistisch gesinnten
Denker aufgenommen wird. Der sich selbst gestellten Herausforderung wird
der Verfasser zweifellos gerecht, aber die Antwort auf die Frage, ob damit
der idealistischen Metaphysik, wie auch der Metaphysik tiberhaupt, zu einer
neuen Geltung verholfen wird, bleibt abzuwarten.3 Das primar systema-
tische, ahistorische Interesse an der Metaphysik des Idealismus und an
seiner Vermittlung (vgl. 39) schliet doch in sich auch dessen geschichtliche
Voraussetzungen und Verfasstheit ein; es kommt also nicht ohne einen Be-
zug zu historisch Gegebenem und in der Tradition Gesichertem aus. Es
bedarf neben dem philosophischen Sachverstand und der Kenntnis von
Quellen mit ihrer nicht alltaglichen Sprache, einer gewissen - mit Albertus
Magnus gesprochen - fiducia philosophantis, um das ,Licht des Dunklen®
erfassen zu kénnen und es fruchtbar werden lassen (vgl. Vorwort, 8). Die
Habilitationsschrift schafft hierfiir gute Ausgangsbedingungen. lhre Richt-
schnur ist, wie angedeutet, die idealistische Hermeneutik und damit die
Grundiiberzeugung, dass der Philosoph die Wahrheit ,allein im Absoluten®
durch das ,Einsehen des Wirklichen“ findet, das durch die Realitat des
Konkreten und ,Situativ-Bedingten‘ weder verdeckt, noch entmachtet wird,
noch dem Vergessen anheimfillt. Die Auffassung der Wahrheit als ,Einsehen
des Wirklichen im Absoluten’, welche nach Ansicht des Verfassers fiir die
idealistische Metaphysik eigentiimlich ist und von Heinrich von Gent,
Dietrich von Freiberg, Meister Eckhart, Friedrich W.]. Schelling und Georg
W.F. Hegel geteilt wird, ist die grundlegende These, die es in dieser breit an-
gelegten Untersuchung zu erweisen gilt (21). Diese erstreckt sich auf die
Kernthemen der Metaphysik mit dem Seinsbegriff als ihrem Mittelpunkt,
beriicksichtigt aber in diesem Kontext auch viele andere metaphysisch
relevante Fragen der Epistemologie, der Intellektlehre und der Psychologie
sowie der praktischen Philosophie (u.a. Gewissen und Ur-Gewissen bzw. Ge-
wissensgrund, das Sittlich-Gute und -Bose sowie das Naturhaft-Gute).

Die fiir die mittelalterliche Metaphysik in der Forschung bislang eher
selten beanspruchte Idealismus-These - die Unterscheidung zwischen plato-
nischer bzw. neuplatonischer und aristotelischer Metaphysik, zwischen Pla-
tonismus und Aristotelismus schien fiir die Tradition des Mittelalters doxo-
graphisch zu gentiigen - und die gelegentliche, nicht ganzlich unberechtigte
Kritik an der Eignung des Idealismus-Begriffs fiir die Charakterisierung
solcher eigenstandigen Denker wie Meister Eckhart, die sich philosophisch

3 Es scheint, dass die idealistische Philosophie und Metaphysik einen schwereren Stand als
deren realistischer Gegenentwurf heute haben. Die  realistische’ Philosophie gilt nach M.A. Kra-
piec als die Interpretation der realen Welt und die Suche nach den Voraussetzungen, welche die
Unwiderspriichlichkeit des Faktischen in der realen Wirklichkeit begriinden. Die iibrigen philo-
sophischen Richtungen bezeichnet er als ,aprioristische Spekulationen’ und die Metaphilosophie
als eine ,Flucht ins Nirgendwo', vgl. KRAPIEC, Mieczystaw A.: Porzucic¢ swiat absurdéw [Die Welt
des Sinnlosen verlassen]. Lublin: Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu 2002, 84.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 481

schwerlich nur einer einzigen Tradition zuordnen lassen, veranlasste den
Verfasser, den Begriff des Idealismus in kritischer Distanz gegeniiber der
erwahnten Skepsis neu zu definieren. Er sucht nach einem konsistenten
Begriff des Idealismus, welcher der Metaphysik des Mittelalters und des neu-
zeitlichen Idealismus gemeinsam ware, und er findet ihn gepaart mit dem
Begriff des Realismus bei Johann G. Fichte, Friedrich Schiller und Hegel.
Eine herausgehobene Position - an erster Stelle vor Hegel - wird in der
Studie aus systematischen und historischen Griinden, wie erwdhnt, Schelling
beigemessen; der neuzeitliche Idealismus wird gemdf? der Auffassung nur
dieser beiden Denker, Schelling und Hegel, untersucht. Fichtes Begriff des
Idealismus bzw. des Idealisten (derjenige, der ,seiner Selbstandigkeit und
Unabhangigkeit von allem, was auffer ihm ist, sich bewuf$t wird, [...] sich
unabhdngig von allem durch sich selbst zu etwas macht“ und keiner Dinge
yzur Stutze seines Selbst“ braucht: 22) wie auch des Realismus bzw. des
Realisten (,nichts als ein ,durch die Situation‘ [ut nunc] Bedingtes“: 23)
erfahrt aus zwei Griinden Beachtung: Zum einen sollen die von K. Flasch
erwogenen Zweifel an der Anwendbarkeit des Idealismusbegriffs fiir die Cha-
rakterisierung philosophischer Ansichten individueller Denker wie Meister
Eckhart zerstreut werden; zum andern deckt Fichte ein fiir das Denken des
Realisten wichtiges Moment auf: die ,situative Bedingtheit® (ut nunc). Auf
Fichtes Begriffsverstandnis wird in der Untersuchung zwar wiederholt zu-
riickgegriffen, aber nicht dieses wird vom Verfasser bevorzugt, sondern das
von Schiller. Denn sein eigenes, unverkennbar an Eckharts Begrifflichkeit
angelehntes Verstandnis des Idealismus als ,in erster Linie warumlose Liebe
zum Warumlosen als zu ,dem, was seinen Wert und Zweck in sich selbst
hat formuliert er im Anschluss an Schillers Umschreibung des Idealisten
und des Realisten. Darin fungieren einerseits Freiheit und andererseits
Zweck und Wert bzw. Wohlstand als die Unterscheidungsmerkmale der ge-
genldufigen Denkansdtze. Q.-S.” Auffassung ist, wie er zugibt, ,eindeutig von
der neuzeitlichen Bestimmung derselben geprdagt,“ von einer Bestimmung,
die ,das Gegenteil dessen bezeichnet, was die Medidvistik, ja die mittelalter-
lichen Autoren selbst, darunter verstehen“ (23). Aus diesem neuzeitlichen
Bezeichnungswandel ergebe sich nach Hegel, dass der Realist sinnenhafte
Dinge in ihrer unmittelbaren Existenz fiir etwas Wahrhaftes halte, dem
eigentliches Sein zugrunde ldge; der Idealist erachte indes ausschlieflich das
Allgemeine, Gattungen, Wesen, Ideen der Dinge als ein Selbstandiges, Fiir-
Sich-Seiendes. Zu dieser von Schiller, Fichte und Hegel eingefiihrten Unter-
scheidung und Bestimmung der Begriffe des Realisten und Idealisten be-
kennt sich der Verfasser als seiner eigenen und hadlt an ihr in seiner Unter-
suchung konsequent fest (24).

Vorrangiges Ziel der Untersuchung ist zu beweisen, dass die Metaphysik
des Albertus Magnus das reale, bestimmte Sein (res), das Daseiende (ens
hoc) mit dem ihm Hinzukommenden (Akzidentellen) als dem ,am Wirkli-
chen Teilhabenden® als ihren Gegenstand habe. Am idealistischen Verstand-
nis der Wahrheit und an Avicennas Ontologie gemessen, die zwischen Sein



482 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

und Wesen des Dinges unterscheidet, was Q.-S. im Sinne des Idealismus als
die Unterscheidung ,zwischen Realitdt (res) und Wirklichkeit (ens)“4 inter-
pretiert, vertrete Albertus eine realistische, streng aristotelisch-averroisti-
sche Position, indem er wie Aristoteles und Averroes res und ens gleichsetze.
Die ,radikal aristotelisch’ und ,averroistisch® geprdagte Metaphysik des
Albertus sei als Kritik an der im Geiste von Avicenna verfassten, idealisti-
schen Metaphysik zu verstehen, die das absolute Seiende (ens simpliciter sive
absolute) in Absehung von allem ihm Hinzukommenden (Akzidentellen) als
das allein und ausschliefdlich Wirkliche zum Gegenstand habe (24-28, 39).
Die Untersuchung ist darauf ausgelegt, einerseits die avicenneisch-idealisti-
sche Metaphysik bei Heinrich von Gent, Dietrich von Freiberg und Meister
Eckhart fiir das 13./14. Jahrhundert, ferner bei Schelling und Hegel fiir die
Neuzeit und andererseits die aristotelisch-averroistisch geprdgte, realistische
Metaphysik des Albertus Magnus, Thomas von Aquin, Agidius Romanus,
Siger von Brabant und Gottfried von Fontaines anhand der Quellen zu re-
konstruieren und zu erlautern. Der Verfasser ist sich bewusst, dass er me-
thodologisch und hermeneutisch Neuland bestellt und einen neuen Weg zur
Erforschung, Interpretation und Einordnung der metaphysischen Tradition
des Mittelalters und der Neuzeit bahnt. In der Konfrontation mit dem bisher
erreichten Kenntnisstand sieht er sich ofter genotigt, Thesen und Interpre-
tationen sowohl namhafter Fachgelehrten (u.a. Kurt Flasch, Ruedi Imbach,
Alain de Libera, Burhkhard Mojsisch, Loris Sturlese) als auch einiger weniger
prominenter, in Fachkreisen gleichwohl zdhlender Autoren zu kritisieren
und zuriickzuweisen. Der kritische Diskurs bezieht sich vorwiegend auf die
neuere und neueste Forschung und folgt in der Regel auf die Darlegung und
Begriindung der eigenen, von den bisherigen Interpretationen abweichenden
Position des Verfassers. Die sachliche Kritik lasst dennoch Raum fiir die
Wiirdigung bisheriger Erkenntnisleistungen, sofern diese in niichterner Ab-
wagung als tragfdahig befunden werden. Die durch ihre Originalitat wie Tri-
vialitit bisweilen verbliiffenden Thesen, die zumeist iiberzeugende Argu-

4 Die Avicenna zugeteilte Unterscheidung von Realitat und Wirklichkeit (hergeleitet von res
bzw. ens) erklart der Autor folgendermafien: ,ein Ding kann real sein, ohne wirklich zu sein (und
umgekehrt), denn das wirkliche Sein ist ein dem realen hinzukommendes“ (27-28). - Ob sie denn
auch Avicennas Auffassung, das Sein (esse) sei etwas dem Wesen des Dinges Hinzugefiigtes
(aliquid additum essentiae rei), exakt entspricht und wieso das prima facie terminorum akziden-
telle Sein (esse additum) als das wesentliche Sein zu verstehen ist, leuchtet hier dem Leser zu-
ndchst nicht ein. Folgt er aber dem Verweis des Verfassers auf die Erorterung dieser Frage bei der
Darstellung von Gottfrieds Kritik am Idealismus (192-194), wird er belehrt, dass Avicenna das Sein
als das dem Wesen Hinzugefiigte nicht im Sinne des Akzidens begreift, wie es die realistisch ge-
sinnten scholastischen Denker annahmen, sondern dass er dieses beziehe ,auf das wesentliche
(absolute, wirkliche) Sein des Dinges, welches jenseits dessen, was das Ding durch das eigene
Wesen [...] sei, d.h. jenseits des realen Seins des Daseienden Dinges, zu suchen sei: nicht also im
Ding selbst, sondern auferhalb desselben (in Gott)“ (194). Diese Interpretation wird durch eine
schmale Quellenbasis bei Avicenna gestiitzt, welche offenkundig auch oberflachlichere Deutun-
gen dieser Tradition zuldsst; cf. VENTIMIGLIA, Giovanni: Die Transzendentalienlehre des Thomas
von Aquin: Denktraditionen, Quellen, Eigenheiten, in: AERTSEN, Jan A./SPEER, Andreas (Hgg.): Was
ist Philosophie im Mittelalter? (= Miscellanea Mediaevalia 26). Berlin: Walter de Gruyter 1998,
522-528, hier 525.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 483

mentation und deren Ausweis durch Quellen, die Tiefe der Analysen und das
sichere Urteil unterstreichen die philosophische Kompetenz und Eigenstan-
digkeit des Verfassers. Der Gesamtertrag seiner inhaltsreichen und in Detail
gehender Studie - schon ein Blick auf das acht Seiten umfassende Inhaltsver-
zeichnis des opulenten Bandes ldsst die Weiten und Tiefen der Untersu-
chung ahnen - beeindruckt. Er kann durch diese Kurzbesprechung nur an-
deutungsweise signalisiert werden. Die Bedeutung, welche den metaphy-
sischen Ansichten des Albertus Magnus und deren neuartiger Interpretation
in der Untersuchung zukommt, veranlasst uns, auf diesen Teil der Studie in
einigen Anmerkungen etwas naher einzugehen.

Die Untersuchung zum idealistischen Seinsverstandnis des Meister Eck-
hart und Johann G. Fichtes gab Q.-S. offenbar den Impuls, das Seinsver-
standnis und die metaphysischen Ansichten des Albertus Magnus sowie die
metaphysische Tradition des 13. und beginnenden 14. Jahrhunderts aufzuar-
beiten. Obwohl zum Seinsbegriff im Metaphysikkommentar des Doctor uni-
versalis und zu seiner Auffassung des Gegenstands der Metaphysik mehrere
sich einander erganzende Untersuchungen vorliegen, findet man in ihnen
keine Analyse und Bestimmung des Seinsbegriffs des Dominikaners vor dem
Hintergrund eines idealistischen Seinsverstindnisses. Diese Fragestellung,
die im Fahrwasser des neuzeitlichen Idealismus aufkam, wurde mdoglicher-
weise als anachronistisch fiir die im 13. Jahrhundert rezipierte ,realistische’
Metaphysik des Aristoteles und seine Kritik platonischer Ideenlehre in der
Mittelalterforschung gesehen und iibergangen. Sie ist schon deshalb schwie-
rig, weil Albertus Magnus bei seiner Rezeption und Auslegung der aristoteli-
schen Metaphysik auf die platonische Philosophie (einschliefflich der
Theorie der Ideen) und ihre neuplatonischen Ausformungen nicht verzichte-
te, sondern mit diesem Erbe kritisch-konstruktiv umzugehen vermochte.
Burkhard Mojsich macht deutlich, dass es zumindest drei Griinde gibt, wa-
rum Albertus ungeachtet seiner ,massiven Platonkritik im Anschlufd an Aris-
toteles gleichwohl Platons Philosophie und die der Platonici als fiir sein
eigenes Philosophieren konstitutiv ansah®,5 und er restimiert, dass ,Alberts
Denken im ganzen vom platonisch-neuplatonischen Philosophieren durch-
wirkt ist“.6 Das Seinsverstdndnis des Albertus erschopft sich nicht in dem
durch Aristoteles und Averroes vorgegebenen Rahmen, sondern es vereint in
sich ebenso die (neu-)platonischen Elemente aus den Schriften des Augus-

5 MOJSISCH, Burkhard: Aristoteles mit oder ohne Platon, in: HONNEFELDER, Ludger u. a. (Hgg.):
Albertus Magnus und die Anfinge der Aristoteles-Rezeption im lateinischen Mittelalter. Von Ri-
chardus Rufus bis Franciscus de Mayronis (= Subsidia Albertina 1). Miinster: Aschendorff 2005,
821-833, hier 823.

6 MOJSICH: Aristoteles mit oder ohne Platon, 823: ,1. Aristoteles’ Einwinde gegeniiber Platons
Theorie der Ideen waren gelegentlich eher an der Naturphilosophie, weniger an der Metaphysik
orientiert. 2. Platons Kosmologie im Timaios fand uneingeschrankt Alberts Zustimmung. 3. Wah-
rend sich Albert nicht scheute, an der Philosophie des Aristoteles, dann wenn es ihm erforderlich
schien, Kritik zu tiben [...], brachte er seine uneingeschrankte Wertschatzung des Platonikers Ps.-
Dionysius Areopagita dadurch zum Ausdruck, daf} er ihm das Epitheton magnus zuerkannte.”



484 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

tinus, Boethius und Ps.-Dionysius Areopagita,7 aus der Philosophia prima des
Avicenna® und dem Liber de causis, welcher von Albertus als der kronende
Abschluss der Metaphysik des Aristoteles aufgefasst wird.o Folglich stellt die
Metaphysik des Doctor universalis, betrachtet man sie in toto - mit der
Ontologie, Ursachenlehre, Emanationstheorie, Intellekt- und Universalien-
lehre, Analogie- und Partizipationslehre sowie der Transzendentalienlehre -
eine um Ganzheitlichkeit und Kohdrenz aristotelischer und platonisch-
neuplatonischer Konzepte ringende Synthese dar, ein perspektivisch vom
Ursprung und Letztziel des Seins auf das Erste Prinzip offenes System aristo-
telisch-averroistischer (realistischer) und avicenneisch-neuplatonischer (idea-
listischer) Theoreme. Sie ist gewissermaflen die via media und das Bindeglied
zwischen der aristotelischen und der neuplatonischen bzw. idealistischen
Metaphysik, systematisch und epistemologisch offen nach diesen beiden
Richtungen.’ Vom neuplatonischen Denkmodel des Albertus her gesehen,
das auch Dietrich von Freiberg und Meister Eckhart teilen,” kann man
behaupten, dass das realistische, oder vielmehr reistische Seinsverstandnis®2
sich nur auf den Bereich der Kontingenz erstreckt, wahrend das Sein von
seinem Ursprung und Ziel her jenseits jeder rdumlich-zeitlichen und mate-
riellen Bedingtheit und somit gemaf! den von Q.-S. gebrauchten Kategorien

7 Vgl. ALBERTUS MAGNUS: Super Dionysium De divinis nominibus, c. 5, ed. SIMON, Paul (=
Alberti Magni Opera omnia XXXVII/1). Miinster: Aschendorff 1972, 303, 38-43: ,philosophici
negotii de ente [...] intentio est determinare de ente, in quod stat resolutio intellectus sicut in pri-
mam conceptionem, assignando passiones et partes eius; theologi autem intentio est determinare
de ente, secundum quod dicitur de causa omnis entis, prout ab ipso fluunt omnia existentia ...“
ID.: Super Ethica, prolog., ed. KUBEL, Wilhelm (= Alberti Magni Opera omnia XIV/1). Miinster:
Aschendorff 1968-1972, 3, 54-61.

8 Vgl. ALBERTUS MAGNUS: Super Dionysium De divinis nominibus, c. 5, ed. SIMON, 322, 14-38:
die hier vorliegende emanatistische Interpretation des esse ist dem aristotelischen Seinsverstand-
nis fremd.

9 Die Metaphysik des Liber de causis in der Auslegung des Albertus Magnus hat im Unter-
schied zur aristotelischen Lesart nicht blofd Seiendes als solches und auch nicht nur esse als das
Erstgeschaffene zum Gegenstand, sondern die vier primdren Ursachen (causa prima, intelligentia,
anima nobilis, natura) und den formalen Hervorgang von allem aus der ersten Ursache; die erste
Ursache sei als das Erste Prinzip das notwendige, absolute, wirkliche, freie Sein, welches die
Metaphysik in ihre Betrachtung als ,die Ursache allen Seins, insofern aus ihm alles, was existiert,
hervorflief3e“, einbezieht (vgl. oben Anm. 8).

10 Zu einer solchen Mittelstellung zwischen den Traditionen bekennt sich Albertus ausdriick-
lich u.a. im Kontext seiner Universalienlehre in De intellectu et intelligibili 1. 1 tr. 2 c. 2, ed.
BORGNET, Auguste (= Opera Omnia IX). Paris: Ludovicus Vivés 1890, 493a.

1 Vgl. STEEL, Carlos: Abraham und Odysseus. Christliche und neuplatonische Eschatologie, in:
AERTSEN, Jan A./PICKAVE, Martin (Hgg.): Ende und Vollendung. Eschatologische Perspektiven im
Mittelalter (= Miscellanea Mediaevalia 29). Berlin: Walter de Gruyter 2002, 115-137, hier u7f.
ANZULEWICZ, Henryk: Hervorgang - Verwirklichung - Riickkehr. Eine neuplatonische Struktur im
Denken Alberts des GrofSen und Dietrichs von Freiberg, in: KANDLER, Karl-Hermann/MOJSISCH,
Burkhard/POHL, Norman (Hgg.): Die Gedankenwelt Dietrichs von Freiberg im Kontext seiner Zeit-
genossen (= Freiberger Forschungshefte D 243 Geschichte). Freiberg: Technische Universitdt Berg
Akademie 2013, 229-244.

12 Unter ,Reismus’ wird hier die auf Aristoteles zuriickgehende ,Orientierung am Einzelding,
das als eigentlich Seiendes gilt“ (nach TEGTMEIER, ERWIN: Zeit und Existenz: Parmenideische Medi-
tationen [= Philosophische Untersuchungen 3]. Tiibingen: Mohr Siebeck 1997, 54) verstanden.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 485

absolut, wirklich, idealistisch begriffen wird. Es wird hiermit der
metaphysische Realismus, den der Verfasser fiir Albertus reklamiert, nicht
bestritten, wohl aber wird eine Reduktion dessen Ansichten in der Meta-
physik auf die als realistisch bezeichnete Position in Frage gestellt. Man
kann durchaus, wie es scheint, von einem philosophischen Realismus bei
Albertus sprechen, der die idealistische Seinsauffassung mit einbezieht,
sofern man die Grenzziehung zwischen Idealismus und Realismus nicht
allein auf die triviale Pramisse stiitzt, der Idealismus supponiere die ,Wirk-
lichkeit” des Seienden, die der Terminus ens besagt, der Realismus hingegen
die ,Realitdt“ des Seienden qua res. Von ‘God’s eye point of view’, einer Per-
spektive auf das geschopfliche Seiende, die Albertus als ,Denker des Ganzen’
auch in diesem Fall in Betracht zieht, sind Wirklichkeit und Realitat, das
wirkliche Sein und das reale Sein des Kreatiirlichen keine sich aus-
schlieBenden Groflen, sondern komplementdr. Albertus setzt ens und res,
das ,reale’ Sein als das esse particulatum in hoc vel illo, und das ,wirkliche’
Sein - will man sich auf die Argumentation des Verfasser mit einem Vor-
behalt einlassen - nicht gleich, sondern er unterscheidet, wie spater Meister
Eckhart, zwischen esse purum, welches Gott bzw. dem Ersten Prinzip eigen
ist, und dem formalem Ausfluss der ,Ahnlichkeit seines Wesens‘, durch den
alles am Sein des Ersten teilhat.3 Er kann folglich das esse particulatum
aufgrund dessen Teilhabe an dem esse purum als die ,erste Vollendung®
(perfectio prima) des Seienden in der Kontingenz im Anschluss an Aristote-
les, Averroes und Avicenna und die ,Selbstverwirklichung“ des Seienden als
seine zweite Vollendung (perfectio secunda) - sie ist letztlich wie bei Eckhart
die Verwirklichung des Selbst in Gott - in derselben Tradition und zugleich
als die Anahnlichung an Gott in der Tradition des Platon und der christ-
lichen imago Dei-Lehre begreifen. Mit der Eingrenzung dieser Auffassung
von esse (und von perfectio) allein auf die aristotelisch-averroistische Posi-
tion eliminiert der Verfasser zwangsldufig, aus welchen Griinden auch immer,
alle ibrigen Traditionen, die im onto-theologisch fundierten Denksystem
des Albertus und in seinem Seinsverstandnis zweifellos vorhanden sind.

Bei der Untersuchung der Metaphysik des Albertus Magnus und bei der
Bestimmung ihres ,streng realistischen‘ Charakters konnte der Verfasser Ein-
sichten, Maf3gaben und Kriterien in Anschlag bringen, die in seinem friithe-
ren Projekt zu Meister Eckhart und Fichte gewonnen wurden bzw. darin sich
bewdhrt haben. Der Metaphysikkommentar des Albertus war fir die Erfor-
schung der sich an der littera des Aristoteles und ihrer Auslegung durch
Averroes (sowie an der Paraphrase des Avicenna) orientierenden ,realisti-
schen® Tradition des 13. Jahrhunderts insofern wichtig, als sie mit diesem
Werk, einem der ersten von den bisher gedruckten lateinischen Kommen-
taren zur Metaphysik des Aristoteles, ihren Anfang nahm. Hier konnte der

13 Siehe oben Anm. 8; ALBERTUS MAGNUS: De bono tr. 1 q.1a. 1, ed. KUHLE, Heinrich (= Alberti
Magni Opera omnia XXVIII). Miinster: Aschendorff 1951, 6, 1-29. Zu Meister Eckhart vgl. KERN,
Udo: Ich ,ist die Bezeugung eines Seienden“. Meister Eckharts theoontologische Wertung des Ichs,
in: AERTSEN, Jan A./SPEER, Andreas (Hgg.): Individuum und Individualitdt im Mittelalter (= Miscel-
lanea Mediaevalia 24). Berlin: Walter de Gruyter 1996, 612-621.



486 Rezensionsartikel — Besprechungen - comptes rendus

Verfasser also mit der Bestandsaufnahme und Erforschung der in Bezug auf
die Seinslehre nunmehr als gegenldufig erachteten Traditionslinien an-
setzen. Es galt jetzt mit Blick auf die Metaphysik des Albertus und des
Meister Eckhart (einschliefilich Fichtes Idealismus) auf der Quellengrund-
lage zu ermitteln, in welche Richtung Albertus und die nachfolgenden
Autoren ihr Seinsverstandnis entwickelten — gemdfd dem aristotelisch-aver-
roistischen, realistischen Paradigma, oder wie es fiir Meister Eckhart nachge-
wiesen wurde, nach Maf3gabe der avicenneisch-idealistischen Seinslehre.
Ungeachtet der Tatsache, dass der Verfasser die zuvor angedeutete, auch von
uns vertretene Ansicht, die Philosophie des Albertus Magnus und so auch
die Metaphysik stelle gewissermafien eine Synthese, ein Amalgam dar, das
weder radikal aristotelisch noch residual (neu-)platonisch bzw. idealistisch
sein will, nicht teilt (vgl. bes. 645, 677f.), ist seine Interpretation eines
wichtigen Teilaspektes des metaphysischen, aristotelisch gepragten Denkens
des Albertus tberzeugend begriindet und durch passend ausgewdhlte
Quellentexte gut belegt. Man muss sich indessen fragen, ob seine Interpre-
tation des Seinsverstandnisses des Albertus dem weiten Begriffsumfang ge-
recht wird, ob sie nicht tendenziell eindimensional ist und andere Interpre-
tationen nicht absichtlich ausschliefdt sowie zu guter Letzt, ob sie nicht zu
weitreichende Schliisse zieht, indem sie vom Seinsverstandnis auf die Meta-
physik des Doctor universalis in toto schliefdt, sie als radikal aristotelisch
und averroistisch, als Gegenentwurf zu der von Avicenna inspirierten, als
idealistisch charakterisierten Metaphysik des Heinrich von Gent, Dietrich
von Freiberg und Meister Eckhart darstellt. Wird sie den Bemiihungen des
Albertus um die philosophische Erkenntnis der Seinswirklichkeit in ihrer
Ganzheit unter Einbeziehung aller hierfiir relevanten Voraussetzungen -
eben auch der historischen, philologischen und doxographischen Natur -
gerecht? Lehnt sie sich nicht vorsadtzlich gegen die fiir Albertus typische
Sicht auf das Ganze und Synthese-Bestrebungen auf, gegen die in seinem
Metaphysikkommentar als notwendig fir ein vollkommenes philosophisches
Wissen postulierte Kenntnis sowohl der Philosophie des Aristoteles als auch
der Platons? Liegt nicht der entschiedenen Ablehnung der Auffassung einer
wie auch immer gearteten Kontinuitdt in der metaphysischen Tradition von
Averroes tiber Albertus, Dietrich von Freiberg bis Meister Eckhart, also einer
doxographischen Sicht, die u.a. durch Kurt Flasch, Ruedi Imbach, Burkhard
Mojsisch, Alain de Libera und Loris Sturlese vertreten wird, ein monokau-
saler Erklarungsansatz zugrunde? Doch selbst wenn die Fundamentalkritik
des Verfassers im letztgenannten Punkt, deren Spitze sich letzten Endes
gegen das historiographische Paradigma einer auf Albertus Magnus
zuriickgehenden deutschen Dominikanerschule richtet, punktuell berechtig
zu sein vermag, wie es sich fiir die Auffassung des Seins im Metaphysik-
kommetar des Albertus abzeichnet, kann sie auch mit derselben Vorbe-
haltlosigkeit fiir diesbeziigliche und andere zusammenhdngende Sachfragen,
die im Kommentar zum Corpus Dionysiacum und in De causis et processu
universitatis a prima causa behandelt werden, behauptet werden? Wie ist die
theologische Adaption der platonischen Ideenlehre im Rahmen der Gottes-
und Schopfungslehre (u.a. In I Sent. d. 35-36 und Quaestio de ideis divinis des



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 487

Albertus) vor dem ideenkritischen Hintergrund der Metaphysik des Doctor
universalis zu verstehen?4 Kann man die durch Albertus im Anschluss an die
Intellektlehre der persisch-islamischen und griechischen Denker, die er zu
den Peripatetikern rechnet, entfaltete und letztlich auf Platon zuriickge-
fiuhrte Lehre der continuatio (bzw. coniunctio) intellectus unter den ,christli-
chen Aristotelismus“ subsumieren und sie auch Thomas von Aquin zu-
schreiben, dessen grundlegende metaphysische Positionen aus der Sicht des
Verfassers denen des Albertus entsprachen und sich allein im Duktus des
Argumentierens unterschieden? Trifft diese Similaritat auch im Verhaltnis
zur Emanationslehre zu, mit deren Hilfe Albertus solche grundlegende
philosophische und theologische Konzepte wie Schopfung, Erkenntnis, Heil,
immanente und 6konomische Trinitat interpretiert? Muss eine ,enge Schul-
zugehorigkeit” notwendigerweise lehrinhaltliche Verbindlichkeiten und ein
besonderes Schiiler-Lehrer-Verhaltnis, wie es man bei Thomas, Ulrich von
Straffburg und Dietrich von Freiberg gegentiber Albertus zu erwarten hatte,
implizieren? Verbietet es sich den neuerlich behaupteten Einfluss des Liber
de causis-Kommentars des Albertus auf das Denken des Meister Eckhart im
Sinne einer gewissen Kontinuitat neuplatonischer Theoreme in der meta-
physischen Tradition bei den beiden Autoren zu begreifen?:s

Die vom Verfasser rekonstruierte Entwicklung im Seinsverstandnis und
in anderen grundlegenden Fragen der Metaphysik unmittelbar nach Albertus
Magnus ldsst erkennen, dass die aristotelischen Positionen bereits bei
Thomas von Aquin an Scharfe und Stringenz stark zunehmen. Der Anteil an
(neu-)platonischer, gemafd den Kategorien des Verfassers idealistischer
Theoreme und damit an Gemeinsamkeiten mit Dietrich von Freiberg und
Meister Eckhart fallt bei Albertus Magnus noch am meisten ins Gewicht. Der
Grund hierfiir wird jedoch nicht in der Absicht des Doctor universalis
gesehen, seinen eigenen philosophischen Standpunkt durch die Vermittlung
der ,idealistischen® Positionen mit dem aristotelisch-averroistischen Realis-
mus behaupten zu wollen. Es gehe ihm nach Ansicht des Verfassers vielmehr
darum, die im theologisch-philosophischen Diskurs vorhandenen ,idealis-
tischen’ Interpretationen ,realistisch’ zu deuten. Eine derartige Strategie, die
man als typisch fiir eine Schwellengestalt beansprucht, sei ausschlaggebend
fir die philosophische Standortbestimmung des Albertus. Den Unterschied
zwischen Albertus und seinem Schiiler Thomas von Aquin sieht der Ver-

14 Beziiglich der Ideenlehre sei exemplarisch verwiesen auf folgende Aussage: ALBERTUS MAG-
NUS: In I Sententiarum d. 35 a. 7, ed. BORGNET, Steph. Caes. Aug. (= Alberti Magni Opera omnia
XXVI). Paris: Ludovicus Vives 1893, 191a: ,Dicendum, quod absque dubio etiam philosophice
loquendo necesse est ponere ideas, ut dicit Augustinus: quia aliter sequeretur, quod Deus sine
ratione qua mundum cognosceret, mundum creasset"”.

15 MELIADO, Mario: Theologie und Noetik der Erstursache: der Liber de causis als Quelle
Meister Eckharts, in: Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale 24 (2013) 501-553,
hier : 516: ,Die Idee der Mangelhaftigkeit der zusammengesetzten Substanzen, die im Liber keine
nahere Bestimmung bekam, wandelt sich im Kommentar Alberts in den Begriff der Nichtigkeit
der Wesenheit in sich einer jeden Kreatur. Diese Doktrin findet seine [sic!] Wurzel in der Meta-
physik Avicennas und wird bekanntlich auch von Eckhart in seinen Schriften rezipiert®. Vgl. ibid.
519f., 530.



488 Rezensionsartikel — Besprechungen - comptes rendus

fasser darin, dass der Letztere die ,idealistischen Formulierungen‘ ganz
vermeide, weil er eine realistische Umdeutung idealistischer Philosopheme
nicht mehr fiir notig halte, nachdem sein Lehrer diese Aufgabe erledigte,
sondern sich nunmehr auf die eigentliche Aufgabe konzentriere, welche in
einer derart eindeutigen und stringenten Ausformulierung seiner aristote-
lisch-realistischen Ansichten bestehe, dass kein Spielraum fiir idealistische
Interpretationen iibrig bleibe (550, vgl. 618f.). Entschieden wendet sich Q.-S.
gegen die von Jorn Miller vertretene und vom Rezensenten geteilte Auf-
fassung, dem Werk und Denken des Albertus liege eine onto-theologische,
von Ps.-Dionysius und dem Liber de causis inspirierte und somit neu-
platonische, im Einklang mit dem biblischen Glauben adaptierte, drei-
gliedrige Struktur exitus - perfectio — reductio zugrunde, die in ihren Be-
standteilen unter Bevorzugung aristotelischer Philosophie expliziert wird. Er
fihrt hierzu aus (677f.):

,Es verhalt sich namlich nicht so, dass Albert ,das aristotelische Material
in seinen eigenen systematischen, neuplatonisch-dionysisch gepragten
Entwurf zu integrieren versucht’, sondern gerade umgekehrt: Er versucht,
die in der christlichen Metaphysik seit je enthaltenen neuplatonisch-
idealistischen Elemente aristotelisch-realistisch zu deuten. Es wird also
nicht so sehr der Aristotelismus ,zuriickplatonisiert’, wie de Libera es will,
der bei Albert eine, wie es heifst, ,replatonisation d’Aristote’ feststellen zu
konnen glaubt, sondern vielmehr das Christentum - sit venia verbo -
,entplatonisiert’ und im Sinne der aristotelischen, realistischen Meta-
physik umgedeutet®.

Freilich, beriicksichtigt man de Liberas Auffassung einer doppelten Lesart
der Metaphysik des Albertus Magnus, die en face seiner Kommentierung der
Metaphysica des Aristoteles und der um ein ganzes Buch erweiterten Aus-
legung des neuplatonischen Liber de causis nicht von der Hand zu weisen ist,
sowie zieht man den nicht zufilligen, diachronen Verlauf der Lehrentfaltung
in Betracht, bleibt der franzosische Gelehrte mit seiner Auffassung auf dem
Boden der Tatsachen und der Wirklichkeit.®6 Auflerdem erschliefdt sich fir
den Rezensenten nicht, wie die neuplatonische Emanationslehre, die
Albertus im Einklang mit dem biblischen Glauben in De causis et processu
universitatis a prima causa adaptiert und entfaltet, ,aristotelisiert* und die
ebenfalls aus der neuplatonischen Tradition von ihm ohne wesentliche
Abstriche tibernommene Lehre von den Attributen des Notwendigen Seins
sentplatonisiert® werden kann. Nichtsdestotrotz konnen wir der vom Ver-
fasser bravourds durchgefithrten und in seiner Habilitationsschrift dargebo-
tenen Rekonstruktion des realistischen Seinsverstdndnisses des Doctor uni-
versalis weitestgehend zustimmen, sofern man sie in dessen fundamentale,
neuplatonische, gewissermaflen auch idealistische, christlich adaptierte
Reflexionsstruktur einbringt und im Wesentlichen auf das Strukturelement
bezieht, das die Ebene der Kontingenz betrifft. Es besteht die Moglichkeit

16 Vgl. ANZULEWICZ, Henryk: Neuere Forschung zu Albertus Magnus. Bestandsaufnahme und
Problemstellungen, in: RTPM 66 (1999) 163-206, hier 186f.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 489

einer grundsatzlichen Vereinbarkeit dieser Auffassung mit dem Standpunkt
des Verfassers sogar iiber die Interpretation des Seinsbegriffs des Albertus
Magnus hinaus, d.h. bis hin zu einer Charakterisierung des philosophischen
Denkens des Albertus im Ganzen, insofern die beiden Positionen sich in der
Einsicht begegnen, dass der als charakteristisch erkennbare, realistische We-
senszug des Denkens des Albertus sich mafigeblich seinem Zugriff auf die
Philosophie des Aristoteles verdankt und vornehmlich bei der Explikation
der Seinswirklichkeit unter den Bedingungen der Kontingenz, welche der
mittleren Ebene einer aus drei Gliedern bestehenden Reflexionsstruktur
exitus - perfectio — reductio zugeordnet ist, zum Ausdruck kommt. Diesem
strukturellen Element der realen Wirklichkeit und des Diskurses entspricht
im wissenschaftstheoretischen Konzept des Albertus nicht zufdllig die von
ihm im Begriff eines wesentlichen Teils der Philosophie instanziierte philo-
sophia realis.

Zur Interpretation einzelner Sachfragen der Studie kann man aus der
Sicht des Rezensenten eher selten Kritik anmelden, ein Umstand, der auf ein
gehoriges Mafd an Sachverstand des Verfassers und seine umfassenden
Kenntnisse der Schriften des Albertus Magnus sowie diesbeziiglicher
Forschungsliteratur zuriickgeht. Zu diesem positiven Bild tragt auch eine
deutlich erkennbare Wertschdtzung bei, die dem Werk, Denken und Wirken
des Albertus entgegen gebracht wird (vgl. 216f., 613, 637). Manche Divergen-
zen, die sich zu unserer Auffassung einstellen, sind durch die von uns als
monokausal-einseitig empfundene Charakterisierung nicht nur des Seinsver-
standnisses und der Metaphysik des Albertus, sondern auch seines Denkens
im Ganzen als radikal-aristotelisch, das eine aristotelisch-realistische Um-
deutung der neuplatonisch-idealistischen Philosopheme der ,christlichen
Metaphysik® und der Philosophie insgesamt anstrebe, bedingt. Als ein Bei-
spiel dafiir kann das angefiihrte Primat des Guten als kennzeichnend fiir den
Idealismus und das Primat des Seienden als das Kennzeichnende des
Realismus dienen (612). Mit diesem Problem, das u.a. im Kontext der Trans-
zendentalienlehre in den Blick kommt, ist Albertus vertraut. Er bezieht
keine einseitige, sondern eine differenzierte Stellung, indem er jeweils die
Bedingungen fiir das Primat des Guten bzw. des Seienden benennt.17 Es liegt
nun nahe, dass in der aristotelischen Metaphysik das Sein als der eigentliche
Gegenstand dieser Wissenschaft in den Vordergrund riickt; anders aber ver-
hdlt sich in der neuplatonischen Ursachenlehre des Liber de causis, der in
der Tradition u.a. auch den Titel De bonitate pura fihrt. In der Ethik hin-
gegen raumt Albertus die Prioritait dem bonum ein, indem er von der aristo-
telischen Vorlage abweichend in seinem zweiten, spaiten Kommentar einen
Traktat iber das Gute vorschaltet. Welche Stellung dem Letzteren in seinem
Werk und Denken zukommt, zeigt auch die Tatsache, dass er dem Guten
zwei Schriften widmete und es in seiner Dionysius-Kommentierung im

17 Vgl. ALBERTUS MAGNUS: De bono tr. 1 q. 1 a. 6, ed. KUHLE, 11, 77-12, 54; Super Dionysium De
divinis niminibus c. 3, ed. SIMON, 102, 11-31; ebd. c. 4, 113, 35-46; 114, 29-17, 14; C. 5, 303, 44-304, 14;
C. 13, 448, 52-449, 39.



490 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Vordergrund steht.’® Man wird also keine a priori Bevorzugung dieses oder
jenes Prinzips bei Albertus finden, sondern eine moglichst umfassende Lo-
sung, die der Komplexitat der Frage und ihrem speziellen Fall Rechnung zu
tragen vermag. Ein anderes Beispiel fiir die aus der Sicht des Rezensenten
fragwiirdige Interpretation der Lehrmeinung des Albertus ist die Annahme,
der Dominikanergelehrte vertrete keine platonisch-dualistische Auffassung
der menschlichen Seele, sondern er versuche, ,platonische Formulierungen
aristotelisch zu deuten“. Die fundierte Studie Edmund Runggaldier’s tber
den ,nicht-reduktionistischen Beitrag“ des Albertus zum Leib-Seele-Problem
bestatigt diese Interpretation nicht. Sie lag dem Verfasser bei seiner Unter-
suchung nach dem Ausweis des Literaturverzeichnisses zwar vor, fand
jedoch weder Kritik noch Erwahnung. Anders als der Verfasser iibersetzen
wir den Terminus phantasia, niamlich mit ,Einbildungsvermogen® (bzw.
,Einbildungskraft® anstelle von ,Vorstellung“), und teilen nicht die Auf-
fassung, dass Albertus die Notwendigkeit der unmittelbaren Prdsenz des
Erkenntnisgegenstandes fiir dessen Vergegenwartigung in diesem Vermogen
oder in der Vorstellung (imaginatio) annimmt (268f.).19 Die Behauptung,
dass Albertus (wie sein Schiiler Thomas) die Auffassung des Dietrich von
Freiberg und Meister Eckhart von der konstitutiven Funktion der Vernunft
fir das Menschsein nicht teilt, sondern die Vernunft als ein ,blofdes Ver-
mogen der Seele (potentia animae), das der Mensch hat, der es betdtigen
kann oder nicht“ (549, vgl. auch 546 und 548) versteht, deckt sich nicht mit
der eigentlichen Aussageintention der angefiihrten Belegstellen aus dem De
anima-Kommentar des Albertus. Mit der zitierten Aussage wendet sich Al-
bertus gegen die These eines tiberindividuellen, getrennten intellectus agens
und argumentiert fiir dessen Zugehorigkeit zur individuellen Vernunftseele
als deren Vermogensteil, der immer tatig sei (cuius intelligere est semper).20
Die gebotene Interpretation entspricht insofern seiner diesbeziiglichen Lehr-
meinung nicht, als er am Grundsatz, der Mensch als solcher sei allein der
Intellekt (esse tamen hominem, inquantum homo est, solum intellectum)
uneingeschrankt festhalt. Die Formulierung der Mensch sei ,an sich selbst
auch Vernunft‘ (645) ist eine vom Verfasser aus seinem idealistischen Stand-
punkt vorgenommene Umdeutung dieser Formel. Gleicher Vorbehalt gilt der
aus der Sicht des Rezensenten unmafdig zugespitzten Interpretation der
Aussage, alle Menschen bemiihten sich ,,bloR‘ darum, das, was ihnen an-
genehm (oder passend) ist, zu erreichen und streb[t]en somit nicht nach
dem, was in ihnen gottlich ist“. Auch die anschlieffenden Ausfithrungen:
,Der Mensch erkennt Absolutes also nicht als Mensch, sondern nur insofern,
als er das Géttliche in ihm - was ja nicht er selbst ist - sein ldsst. [...] Der
reale Mensch sei also als solcher - auch wenn es einige Ausnahmen gebe -

18 Siehe die vorstehende Anm.

19 Vgl. ALBERTUS MAGNUS: De homine, ed. ANZULEWICZ, Henryk/SODER, Joachim R. (= Alberti
Magni Opera omnia XXVII/2). Minster: Aschendorff 208, 288-293, 487f., hier bes. 289, 47-49;
DERS.: De anima 1. 2 tr. 3 c. 4, ed. STROICK, Clemens (= Alberti Magni Opera omnia VII/1). Miin-
ster: Aschendorff 1968, 101, 75-78. 85-89; ebd. l. 3 tr. 1 ¢. 3, 168, 27-169, 22.

20 ALBERTUS MAGNUS: De anima l. 3 tr. 2 c. 19, ed. STROICK, 206, 7-8.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 491

keiner, der das fiir die reine Vernunft als solche eigentiimliche Absolute er-
kennen konne. Und doch mache allein die reine Vernunft das wirkliche
Menschsein des Menschen aus® (650f.) - diese und dhnliche Ausfithrungen
geben also weniger die Auffassung des Albertus wieder, als sie diese in ein
ihm eher fremdes, strikt idealistisches Deutungsmuster pressen.

Ungeachtet dem gelegentlichen Vorkommen solcher aus der Sicht des
Rezensenten anfechtbaren Interpretationen beeindruckt und iiberzeugt die
Habilitationsschrift durch die stupende Vertrautheit des Verfassers mit den
Schriften des Albertus Magnus und der in die Untersuchung mit einbezoge-
nen Autoren, sie besticht durch ihre Griindlichkeit, argumentative Klarheit
und sicheres Urteilen. Mit ihrem Ertrag schldgt sie ein neues Kapitel der For-
schung zu Albertus Magnus auf und setzt zugleich einen wichtigen Mark-
stein ganz spezieller Art in der Debatte um das aristotelisch-realistische und
neuplatonisch-idealistische Seinsverstandnis in der Metaphysik des Hoch-
mittelalters und der Neuzeit.



MARTIN BONDELI

Apperzeption, Selbstaffektion und das Spannungsfeld von Idealismus und
Realismus. Bemerkungen zu zwei neueren Publikationen tiber Kants
theoretische Philosophie

In der B-Auflage der Kritik der reinen Vernunft spricht Kant in verschiedenen
Hinsichten {iber Subjektleistungen, die bei der im Kernbereich mit den Er-
kenntnisbedingungen von Raum, Zeit und Kategorien des Verstandes operie-
renden Begriindung synthetischer Urteile a priori prasent sein miissen. Alles
in allem geht es um zwei grundlegende Richtungen. Zum einen wird, wie
sich vornehmlich aus § 16 der neu konzipierten Deduktion der reinen Ver-
standesbegriffe ergibt, dafiir argumentiert, dass es ein denkendes Subjekt
(das ,Ich denke®) anzunehmen gilt und dass lediglich mithilfe dieses Sub-
jekts dasjenige, was angeschaut oder als Mannigfaltiges gegeben wird, zu-
gleich gedacht oder als Einheit begriffen werden kann. Das Subjekt wird hier
kurzum im Sinne eines urspriinglichen Denk- und Einheitsgaranten einge-
fiihrt. Dabei soll die geforderte Einheit des Mannigfaltigen ihrerseits nur
moglich sein, wenn zugleich eine Synthesis besteht, weshalb das denkende
Ich ndher besehen ,urspriingliche synthetische Einheit der Apperzeption®
heiflen muss.! Zum anderen wird, dies vor allem in Form verstreuter Erwei-
terungen und Anmerkungen zum Thema des inneren Sinnes, der am Anfang
der transzendentalen Asthetik geduflerte Gedanke konkretisiert, dass unser
,Gemiut“ mittels des inneren Sinnes ,sich selbst, oder seinen inneren Zu-
stand anschauet“.2 Das Gemiit, so der die Sache vertiefende Grundgedanke,
affiziert sich selbst oder innerlich und ist insofern vermogend, die in ihm
vorhandenen, als Erkenntnisbedingungen aufzufassenden Formen der sinnli-
chen Anschauung und des Verstandes als solche, d.h. als Formen, die nicht
in Anwendung auf ihren Stoff begriffen sind, vorzustellen. In diesem Sinne
weifd das Gemiit von einer bloflen, getrennt vom Stoffbezug bestehenden
,Form der Anschauung", indem es ,durch sich selbst affiziert wird“.3 Betdtigt
sich das Gemiit hierbei in der Eigenschaft des den inneren Sinn affizierenden
Verstandes - eines Verstandes, der ,unter der Benennung einer transzenden-
talen Synthesis der Einbildungskraft* auf das ,passive Subjekt” einwirkt4 -, ist
es dariiber hinaus in der Lage, zwischen Begriff und Anschauung zu ver-
mitteln, den Begriffen in ihrem moglichen Bezug auf Anschauung Sinn und
Bedeutung zu verleihen. In dieser zweiten Richtung wird das Subjekt ins-
gesamt als Vermogen der Selbstaffektion, mittels dessen die bei der Erkennt-
nis vorauszusetzenden Formen des Anschauens und Denkens vergegenwar-
tigt und verdeutlicht werden, zur Diskussion gestellt.

1Vgl. Kritik der reinen Vernunft [im Folgenden KrV]. Nach der ersten und zweiten Origi-
nalausgabe hg. von Jens Timmermann. Hamburg: Meiner 1998, B 135.

2 KrVA22/B37.
3 KrV B 68.
4 KrV B 153.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 493

Der entwickelten Sache zufolge ist in Bezug auf beide Richtungen davon
zu sprechen, dass es sich um eine fiir die Begriindung von Erkenntnis unent-
behrliche sowie um eine nicht zur formalen, sondern zur transzendentalen
Logik gehorende Subjektleistung handelt. In Bezug auf beide Richtungen ist,
da es um eine Leistung des Subjekts im engeren Sinne zu tun ist, der in den
Abschnitten der Paralogismus-Kritik aus der Kritik der reinen Vernunft
unterbreiteten Kritik der Subjektmetaphysik Rechnung zu tragen. Das Sub-
jekt - und dabei nicht nur das Subjekt als vollig unbestimmtes Substrat des
Denkens, sondern auch das Subjekt als vor-kategoriales Denk- und Einheits-
vermogen sowie als Vermogen der Selbstaffektion - kann kein Gegenstand
der Erkenntnis sein. Es kann sich mit anderen Worten bei der in Frage ste-
henden transzendentalen Subjektleistung nicht um eine Bestimmung han-
deln, die, wie dies bei Raum, Zeit und den Kategorien des Verstandes der
Fall ist, auch transzendental deduziert, bewiesen und damit als objektiv gtl-
tig behauptet werden kann. Dass die besagte Subjektleistung nicht eine
blofde Vorstellung unserer Phantasie ist, muss deshalb auf anderem Wege
plausibel gemacht werden. Im Weiteren ist in Bezug auf beide Richtungen zu
bertlicksichtigen, dass das Subjekt eigentlich ein Ich oder Selbstbewusstsein,
somit seiner Struktur nach als eine Selbstbeziehung aufzufassen ist, wobei
allerdings nur bei der zweiten Richtung unmittelbar einleuchtet, weshalb
eine solche in Anschlag zu bringen ist.

Kant selbst hat wiederholt eingescharft, dass die Selbstbeziehung, die bei
der Spontaneitdt des Subjekts und bei der Selbstaffektion des Gemiits be-
steht, nicht als eine intellektuelle Anschauung in der Bedeutung eines an-
schauenden Verstandes oder einer wie auch immer zu begreifenden Erkennt-
nis eines Seienden an sich verstanden werden darf. Ansonsten hat er sich
aber nicht sonderlich darum bemiiht, den Leser iiber bestehende Zusam-
menhdnge und Besonderheiten der beiden Richtungen der Subjektfrage auf-
zukldaren. Hinzu kommt, dass er Unterscheidungen zu den beiden Richtun-
gen eingefiihrt hat, die sich als prazisierungsbediirftig erweisen. So soll sei-
nes Erachtens - im Gegenzug gegen Systeme der philosophischen Psycho-
logie, welche die Vermogen der Apperzeption und des inneren Sinnes ,fir
einerlei auszugeben® pflegen -5 die reine Apperzeption als tiberzeitliches
Selbstbewusstsein vom inneren Sinn als zeitliches Selbstbewusstsein unter-
scheiden sowie die erste Richtung mit einem intelligiblen, die zweite mit ei-
nem empirischen Selbstbewusstsein in Verbindung gebracht werden. Be-
denkt man, dass auch bei der reinen Apperzeption von einem Subjekt die
Rede sein muss, das nicht in jeder Hinsicht jenseits der Zeit besteht, zumal
ihm eine auch als intertemporal zu begreifende Eigenschaft von Identitat,
eine ,durchgangige Identitdt“,6 zukommen soll, und bedenkt man, dass in
beiden Richtungen ein Subjekt vorliegt, das in transzendentale Erérterungen
eingebunden ist, konnen diese Unterscheidungen leicht zu Missverstand-
nissen fithren. Davon abgesehen werfen sie, wie Kant selbst unter anderem
im Kontext einer die Unterscheidung von transzendentalem und empiri-

5 KrVBis3.
6 KrV B 133.



494 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

schem Selbstbewusstsein modifizierenden Differenzierung von logischem
und psychologischem Ich thematisiert hat, ein Einheitsproblem des Subjekts
auf. Es muss beriicksichtigt werden, dass es letztlich nicht zwei Subjekte,
sondern nur zwei Formen eines einzigen Subjekts geben kann. Das ,doppelte
Ich im Bewufstsein meiner selbst® darf, so in Kants eigenen Worten, nicht
derart gefasst werden, dass man ,zwei Subjekte in einer Person“ annimmt.7

Angesichts des Klarungsbedarfs, der bei diesem und anderen Problem-
punkten der beiden Richtungen der Subjektleistung besteht, ist es nicht ver-
wunderlich, dass Kant sich, wie andere Schriften seiner kritischen Phase und
wie zahlreiche Reflexionen aus dem sogenannten Opus postumum eindriick-
lich belegen, bis zu seinen spdtesten Denkversuchen mit dem Themenkom-
plex von Apperzeption und Selbstaffektion beschdftigt hat. Ebenso wenig
kann es in Anbetracht des hohen Problemniveaus, auf welchem Kant sich
zur Zeit der zweiten Auflage seines Hauptwerks zu den beiden Richtungen
duflert, tiberraschen, dass er sich bereits in fritheren Denkperioden intensi-
ver der Subjektfrage gewidmet hat. Bereits rund ein Jahrzehnt vor der ersten
Auflage des Hauptwerks stofdt man auf Notizen und Reflexionen, die doku-
mentieren, dass Kant sich dariiber zu verstandigen versuchte, welche Bedeu-
tung der Selbstwahrnehmung und der Apperzeption im Prozess der Erkennt-
nis zukommt. Dabei ist nicht auszuschlieffen, dass Kant sich im Laufe seiner
diversen Denketappen zur Subjektfrage wiederholt auch darum bemitiht hat,
auf hartndckige Einwdnde von Kritikern - man denke im Hinblick auf die B-
Auflage des Hauptwerks an Ernst Platner, im Hinblick auf die Zeit nach 1792
an Gottlob Ernst Schulze - zu reagieren.

Vor dem Hintergrund dieser Feststellungen sei auf eine jiingere Studie
hingewiesen, die sich wesentlich auf die Vorgeschichte und Nachgeschichte
von Kants Subjektkonzept aus der zweiten Auflage der Kritik der reinen Ver-
nunft konzentriert, namlich auf die von Marc Zobrist verfasste Dissertation
Subjekt und Subjektivitdt in Kants theoretischer Philosophie.8 Der Autor hat
sich erklartermafden zum Ziel gesetzt, ,die kantische Konzeption des ,Ich’
bzw. des Selbstbewusstseins in ihrer spezifisch erkenntnistheoretischen Be-
deutung aufzuschlieflen und darstellen.” (1) In einer systematischen Hinsicht
orientiert er sich an Subjektaspekten Kants, die sich als Dreiheit von Selbst-
wissen, Dasein und Weltbezug auf den Begriff bringen lassen. Die dominante
Perspektive der Untersuchung ist allerdings, was auch dem formalen Aufbau
der Arbeit entspricht, entwicklungsgeschichtlich. Der Autor rekonstruiert
Entwicklungsschritte von Kants Entfaltung der Subjektfrage und unterschei-
det hierzu drei Hauptphasen. Die erste betrifft die 1770er Jahre (1-39), die
zweite die beiden Auflagen der Kritik der reinen Vernunft (40-164) und die

7 Vgl. “Welches sind die wirklichen Fortschritte, die die Metaphysik seit Leibnitzens und
Wolffs Zeiten in Deutschland gemacht hat? KANT: Werke in zwélf Bdnden. Hg. von Wilhelm
Weischedel. Frankfurt: Suhrkamp 1968, Band 6, 599.

8 ZOBRIST, M.: Subjekt und Subjektivitit in Kants theoretischer Philosophie. Eine Untersuchung
zu den transzendentalphilosophischen Problemen des Selbstbewusstseins und Daseinsbewusstseins

(= Kant-Studien. Erganzungshefte 163). Berlin: de Gruyter 2011, 231 S. [Die folgenden Seitenzahlen
im Text beziehen sich auf diesen Band].



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 495

dritte die Zeit nach Kants Hauptwerk einschlieflich des Opus postumum
(165-218).

Im Blick auf die erste Phase, die durch Reflexionen Kants unter anderem
aus dem Duisburg-Nachlass von Mitte der 1770er Jahre dokumentiert ist, re-
konstruiert der Autor die damals aufkeimenden Versuche, sich liber die
begriffliche Struktur und die Funktion einer ,intellektuellen Selbstanschau-
ung“9 (uff.), bei Kant haufig ,Selbstwahrnehmung“ genannt, zu verstandigen.
Diese Selbstanschauung wurde von Kant dabei, gleichsam als Vorgriff auf
seine kommende Kritik an einem anschauenden Verstand, ausdriicklich dem
menschlichen Ich zuerkannt und dadurch von einer gottlichen intellektuel-
len Anschauung abgehoben. Im Unterschied zum Problemstand der zweiten,
die Position des kritischen Idealismus reprasentierenden Phase war Kant
aber noch nicht der Uberzeugung, dass der Begriff der Substanz von jenem
des Subjekts fernzuhalten sei, wurde doch die These vertreten, das Ich
driicke das ,Substantiale” aus, und dadurch der Gedanke nahe gelegt, es be-
stehe ein ,unmittelbares Anschauen des substantialen Selbst“ (14). Auffillig
ist zudem, dass Kant damals bestrebt war, die Selbstanschauung gleicher-
maflen mit Vermogensleistungen des Bewusstseins oder Selbstbewusstseins
wie mit dem Vermogen des ,inneren Sinnes“ (15ff.) in einen engeren Zusam-
menhang zu bringen. Die spdtere Trennung von intelligiblem und empiri-
schem Ich konnte damit noch kein nennenswertes Thema sein. Im Zentrum
dieses experimentell wirkenden Umgangs mit der Subjekt-Begrifflichkeit
stand dabei die Idee, dass mittels der Selbstwahrnehmung des Ich ,drei Ver-
hdltnisse im Gemiit“ - verstanden werden darunter die drei als Erkenntnis-
funktionen gefassten Verhdltnisse der Relationskategorien (Substanz, Kausa-
litat, Wechselwirkung) - vorgestellt werden kénnen (vgl. 34ff.). Und ein Vor-
stellen dieser Art wurde dabei offenbar als ein notwendiger, jedoch lediglich
erster oder subjektiver, die Frage der Objektivitit der Verstandesbegriffe
noch nicht tangierender Erkenntnisschritt im Rahmen eines noch genauer
zu entfaltenden Gesamtprozesses des Erkennens betrachtet. Was die Denk-
fortschritte Kants in dieser ersten Phase anbelangt, ldasst sich nach Meinung
des Autors ersehen, dass ,die Verstandesfunktionen zunehmend von allen
Beziigen zur Selbstwahrnehmung abgelost werden“ (37) und sich jener Be-
griff von Apperzeption andeutet, der spater die Grundlage der Verstandes-
funktionen ausmachen wird.

Die zweite Phase steht im Zeichen einer auf den Begriff der ,inneren Er-
fahrung” fokussierten Interpretation der Paralogismus-Kritik aus beiden Auf-
lagen der Kritik der reinen Vernunft. Der Autor arbeitet heraus, welche Kon-
sequenzen mit der Einfiihrung dieses Begriffes bei Kant sowohl fiir die Kritik
an der damaligen philosophischen Psychologie als auch fiir das eigene Sub-
jektverstindnis einhergehen. Kant, so wird aufgewiesen, gibt dadurch die
kritisierte Position der rationalen Psychologie derart wieder, dass sie als eine
Zwittergestalt, als Vermischung von rationaler und empirischer Psychologie,
erscheint. Vor allem aber, so die Hauptstofdrichtung des Autors, handelt sich

9 Der Ausdruck stammt nicht von Kant, sondern vom Autor, ist dabei aber von der Sache her
wie auch aufgrund mancher Formulierungen Kants nicht abwegig.



496 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Kant, sobald er diesen Begriff in eigener Sache verwendet und damit an seine
frithere Auffassung von Selbstwahrnehmung anschliefdt, ein sich durch eine
Reihe von ,Spannungen® auszeichnendes Subjektkonzept ein. Diese Span-
nungen drehen sich alle um das Verhdltnis von reinem bzw. transzenden-
talem und empirischem Selbstbewusstsein und manifestieren sich in einer
ruhelosen, stets zu neuen Umformulierungen dringenden ,Verschrankung
von Aspekten des transzendentalen und des empirischen Selbstbewusst-
seins® (70). Im Grunde haben die vom Autor beschriebenen Spannungen da-
mit zu tun, dass Kant das empirische Selbstbewusstsein ausgehend von un-
terschiedlichen Fragestellungen behandelt und ihm hierbei prinzipiell eine
unterschiedliche Problemldsungskapazitit wie letztlich auch unterschied-
liche Funktionen und Bedeutungen zuschreibt. Sofern es um die Frage der
Einheit der Apperzeption oder des Selbstbewusstseins geht, halt Kant das
empirische Selbstbewusstsein vom reinen Selbstbewusstsein fern, zumal ers-
teres als zerstreutes Bewusstsein gilt und somit nur letzteres Garant von Ein-
heit sein kann. Sofern es um die Frage des Daseins der Apperzeption oder
des Selbstbewusstseins zu tun ist, zieht Kant dagegen das empirische Selbst-
bewusstsein heran. Grund dafir ist, dass das reine Selbstbewusstsein auf der
Basis des kritizistischen Erkenntnisverstandnisses als zweifelhafter, meta-
physikverdachtiger Begriff gilt. Das empirische Selbstbewusstsein dagegen
gehort zu den Begriffen, die sich im Bereich des Empirischen verankern
lassen und die insofern im Prinzip als zuverldssig gelten. Ausgehend vom
empirischen Selbstbewusstsein besteht mit anderen Worten Aussicht, ein
Argument entwickeln zu konnen, das der Beantwortung der Daseinsfrage
dienlich ist. Wie der Autor in der Folge darlegt, stellt sich allerdings diese
Annahme - was Kant beim ndheren Durchdenken der Sache selbst auch ein-
gesehen habe - als triigerisch heraus. Auch die Frage des Daseins der trans-
zendentalen Apperzeption werde mit dem Rekurs auf das empirische Selbst-
bewusstsein, da diesem eine andere Erkenntnisquelle und eine andere zeit-
liche Daseinsweise zukomme als dem transzendentalen Selbstbewusstsein,
nicht befriedigend beantwortet. Dem Autor gemdaff kann Kant nicht umbhin,
das Dasein der transzendentalen Apperzeption, da diese weder transzenden-
tal deduziert noch durch ein empirisches Selbstbewusstsein fundiert, noch
als positives Noumenon (anschauender Verstand) ausgewiesen werden kon-
ne, als ,,Dasein’ sui generis“ (158) geltend zu machen. Der Weg zu diesem
Resultat, das naher besehen darin besteht, dass lediglich ein unbestimmtes
Dasein der transzendentalen Apperzeption behauptet werden kann und dass
diese Behauptung ihrerseits auf der Einsicht beruht, wonach man bei dem
kritizistischen Erkenntnisverstindnis ein unerkennbares Subjekt an sich (das
Ding an sich der subjektiven Seite nach) voraussetzen muss, kiindigt sich
dabei dem Autor zufolge erstmals in Kants Handexemplar der ersten Auflage
der Kritik der reinen Vernunft an (vgl. n6ff.).

Bei der dritten Phase riickt der Autor mehrere, in ihrer genaueren Ausge-
staltung und systematischen Intention nicht leicht transparent zu machende
Subjektivitatsreflexionen Kants in den Brennpunkt. Mit den die Auffassung
eines Gesamtsystems von Erkenntnissen anvisierenden Bestimmungen, die
Kant im Rahmen der transzendentalen Dialektik der Kritik der reinen Ver-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 497

nunft entfaltet hat, wird das transzendentale Subjekt zusatzlich als eine
empirisch gehaltvolle, jedoch lediglich hypothetisch giiltige transzendentale
Idee gedacht. Und damit erdffnet sich auch ein Weg, iber das Resultat eines
unbestimmten Daseins der transzendentalen Apperzeption hinauszu-
schreiten und den Nachweis zu fiihren, dass sich die transzendentale Apper-
zeption ebenfalls in ihrer Daseinsweise, somit als ein bestimmtes oder be-
sonderes Dasein, fundieren ldsst. Wie der Autor darlegt, hat Kant diesen
Weg in der Tat auch beschritten und dabei letztlich gleichfalls den hochsten
Ideenbegriff, den Begriff des ,transzendentalen Ideals“, in die Waagschale
geworfen. Nach Meinung des Autors ist dieser Ansatz, solange er mit Mitteln
der kritischen Vernunft zur Geltung gebracht wird, ,unproblematisch® (172),
allerdings letztlich auch unergiebig. Fiir die Losung des in Frage stehenden
Daseinsproblems wird ,nicht das mindeste gewonnen® (172). Wird das Sub-
jekt als transzendentales Ideal gefasst, dndert dies aufgrund des einge-
schrankten Giltigkeitsstatus von Ideen nichts daran, dass auf ein empiri-
sches Selbstbewusstsein zuriickgegriffen werden muss. Das genannte Pro-
blem der unterschiedlichen Erkenntnisquellen und zeitlichen Verfassungen
entsteht aufs Neue. Eingegangen wird weiter auf Bemithungen Kants, das
Verstandnis von empirischem Selbstbewusstsein zu differenzieren und zu er-
weitern. Nachgezeichnet wird, dass Kant zwischen einem blofden Bewusst-
sein von Vorstellungen im inneren Sinn und einer Selbsterkenntnis als Ob-
jekterkenntnis unterscheidet und dass letztere seines Erachtens darin be-
steht, dass beim empirischen Selbstbewusstsein das Selbst einer Person
spontan mit ihrem Leib und mit ihrem Dasein in der Welt, ihrem Dasein an
einem bestimmten Ort und in einer bestimmten Zeit, verkntipft ist. Schlief3-
lich wird zu Kants sogenannter ,Selbstsetzungslehre“ aus dem Opus postu-
mum Stellung genommen und darauf aufmerksam gemacht, dass manche
Rdsonnements im Rahmen dieser Lehre den Eindruck einer Umbildung des
kritischen zu einem ,absoluten Idealismus“ erwecken (202).

Die Auseinandersetzung mit der Studie von Zobrist ist lohnend. Der
Autor zeigt in einer umfassenden und sich zugleich auf Details einlassenden
Weise auf, wie sich Kants Subjektkonzept entwickelt, in seinen verschie-
denen Komponenten zusammensetzt, in seinen Schwerpunkten verandert.
Er macht deutlich, welche terminologischen Neuerungen und semantischen
Verschiebungen sich in Kants Nachdenken tiber Subjektivitat ergeben. Er
lasst dabei nicht aufder acht, dass Kants Subjektkonzept Spannungen unter-
worfen ist und Probleme aufwirft, Probleme, die Kant selbst auch erkannt
hat und die zu einem guten Teil seine revisiondare Gedankenarbeit zur Sub-
jektfrage in Gang gehalten haben. Nicht immer ist es dem Autor auch gelun-
gen, die Aspekte und Probleme von Kants Subjektkonzept so darstellen, dass
der als Ziel der Arbeit genannte Bezug zur Erkenntnisfrage durchsichtig
wird. Ein solcher Bezug ldsst sich wohl in der Sache nur beschrankt her-
stellen, weshalb das besagte Ziel vielleicht von vorneherein auch mit einem
tibertriebenen Anspruch artikuliert worden ist.

Was die erorterten Spannungen und Probleme von Kants Subjektkonzept
betrifft, ist dem Autor in der Feststellung zuzustimmen, dass die Bestim-
mungen zur transzendentalen Apperzeption hartndckige Probleme aufwer-



498 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

fen. Zu Recht moniert er die Ratselhaftigkeit von Kants Aussage, die Einheit
der transzendentalen Apperzeption sei nur unter der Voraussetzung einer
Synthesis moglich, zu Recht wird an ein Daseinsproblem der transzenden-
talen Apperzeption herangefiihrt. In Bezug auf dieses letztgenannte Problem
ist allerdings zu fragen, weshalb der Autor Kants Ansatz bei der transzen-
dentalen Idee des Subjekts nicht umfassender ausgeschopft, nicht unter
Einbeziehung der Problemlage, die sich mit der Kritik der praktischen Ver-
nunft ergibt, analysiert hat. Indem Kant in besagter Schrift die Ideen als
Postulate der praktischen Vernunft rekonstruiert und im Sinne einer Forde-
rung aus dem praktischen Faktum des Sittengesetzes begriindet, verfiigt er
gleichzeitig iiber die Moglichkeit, die hypothetisch giiltige Idee des trans-
zendentalen Subjekts in einer mit absoluter Gewissheit existierenden Instanz
der praktischen Vernunft zu verankern. Die Idee des transzendentalen Sub-
jekts wird damit — wenn auch nicht als solche, sondern in Koalition mit dem
praktischen Ich - gefestigt und als Begriff, dem ein reiner Vernunftursprung
zukommt, vorgestellt. Die Disparitat der Erkenntnisquellen (transzendental,
empirisch) wird iiberwunden, wenn auch nicht ohne die moglicherweise ein
weiteres Einheitsproblem evozierende Voraussetzung einer doppelten, einer
theoretischen und praktischen Vernunft. Offenbar wird erst dann, wenn man
Kants Uberzeugung einbezieht, dass dieser Ausgang bei der praktischen Ver-
nunft eine gelungene Neubegriindung der Idee des transzendentalen Sub-
jekts darstellt, begreiflich, weshalb er bei allen Vorbehalten gegentiber der
Leistungsfihigkeit des empirischen Selbstbewusstseins bis in seine spatesten
Denkversuche aus dem Opus postumum nicht davon abgelassen hat, das
Daseinsproblem der transzendentalen Apperzeption mithilfe des Projekts
einer Vermittlung von transzendentalem und empirischem Selbstbewusst-
sein zu losen.

Zwar durchaus erwahnt, jedoch nur reduziert dargestellt wird in der Stu-
die von Zobrist der Subjektivititsaspekt der Selbstaffektion. Der Autor streift
diesen Begriff anldsslich des Problems, dass der Gedanke eines aktiven, affi-
zierenden und zugleich passiven, affizierten Subjekts mit der strengen Form
von ,Selbstverhdltnis“ des Subjekts bzw. mit der ,urspriinglichen Sponta-
neitat“ des denkenden Subjekts kollidiert (19, 155) - eines Problems, das Kant
in der Kritik der reinen Vernunft eher herunterspielter und wohl erst mit den
spater einsetzenden Uberlegungen zur Einheit von logischem und psycholo-
gischem Ich als bedeutsam ansah. Zudem steht dieser Begriff beim Autor
offenkundig fiir eine Seite des mit der Verschrankung von transzendentalem
und empirischem Selbstbewusstsein unternommenen Versuchs, das Daseins-

10 Zu diesem Begriindungsweg siehe BONDELI, M.: Apperzeption und Erfahrung. Kants trans-
zendentale Deduktion im Spannungsfeld der friihen Rezeption und Kritik. Basel: Schwabe 2006, 84—
ol

11 _Wie aber das Ich, der ich denke, von dem Ich, das sich selbst anschauet, unterschieden (in-
dem ich mir noch andere Anschauungsart wenigstens als moglich vorstellen kann) und doch mit
diesem letzteren als dasselbe Subjekt einerlei sei, [...] hat nicht mehr auch nicht weniger Schwie-
rigkeit bei sich, als wie ich mir selbst iberhaupt ein Objekt und zwar der Anschauung und
innerer Wahrnehmungen sein konne.“ (KrV B 155f.)



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 499

problem der transzendentalen Apperzeption zu bewaltigen (176ff.). Achtet
man darauf, wie das Vermdgen der Selbstaffektion innerhalb der Kritik der
reinen Vernunft beschrieben wird, steht jedoch weder ein Einheits- noch ein
Daseinsproblem von Subjektivitat im Mittelpunkt. Selbstaffektion ist dort
wie erwdahnt die mittels Selbstanschauung des Gemiits im inneren Sinn er-
moglichte Vergegenwartigung und Verdeutlichung der Formen unseres Er-
kennens, einschliefllich der damit ermdglichten Schematisierung von Begrif-
fen, die auf Anschauung bezogen werden sollen. Die Selbstaffektion in dieser
Funktion ist damit ein Vermogen, das genuin den Formaspekt von Erkennt-
nis betrifft. Vor diesem Hintergrund ware nicht zuletzt in Erwagung zu zie-
hen, ob die Subjektivitdtsreflexionen Kants aus den 1770er Jahren nicht nur
das Thema der inneren Erfahrung antizipieren, sondern auch jenes der
Selbstaffektion, wie sie in der Kritik der reinen Vernunft verstanden wird.

Ist im Zusammenhang Kants von einem komplexen und problembe-
hafteten Verhaltnis von transzendentalem und empirischem Selbstbewusst-
sein die Rede, ist naturgemafd nicht nur an den Themenkomplex der Sub-
jektivitat zu denken, sondern auch an das systematologische Spannungsfeld
von Idealismus und Realismus und dabei insbesondere an den Versuch einer
Vermittlung von idealistischer und realistischer Denkart. Kant hat seinen
transzendentalen Erkenntnisstandpunkt aufgrund der kritizistischen Grund-
these, wonach lediglich Dinge der Erscheinung erkennbar, Dinge an sich so-
mit unerkennbar sind, sowie aufgrund der Einsicht, dass Erkenntnis notwen-
dig von apriorischen Erkenntnisbedingungen auszugehen hat, als ,transzen-
dentalen Idealism“ gekennzeichnet. Aufgrund der Einsicht, dass bei diesem
Standpunkt die Existenz der Materie eingerdumt werden muss und dass Er-
kenntnis nur im Falle des Bezugs apriorischer Vorstellungen auf Erfahrung
zustande kommt, ist Kant zudem davon ausgegangen, dass der ,empirische”
Realismus eine Position darstellt, die mit dem transzendentalen Idealismus
vertrdglich, ja, als die notwendige Ergdnzung zu diesem zu begreifen ist.12
Beide Positionen, sowohl den transzendentalen Idealismus als auch den em-
pirischen Realismus, hat Kant dabei von anderen, seines Erachtens inkonsis-
tenten oder unergiebigen ontologischen und erkenntnistheoretischen Va-
rianten des Idealismus und Realismus (bzw. Empirismus) abgegrenzt.3 So
soll der transzendentale Idealismus unterschieden werden von einem dog-
matischen Idealismus oder Spiritualismus, welcher das Dasein der Materie
bestreitet und somit nur denkende Wesen als existierende Gegenstande zu-
lasst, von einem problematischen Idealismus, der das Dasein der Materie fiir
zumindest unerweislich hdlt, sowie von einem monadologischen Idealismus,
der die sinnliche Anschauung irrtiimlich intellektualisiert, d.h. als eine un-
deutliche Form des Begriffes einstuft. Der empirische Realismus seinerseits
soll sich abheben von einem transzendentalen Realismus, welcher die Er-
kenntnis von Dingen an sich behauptet, von einem weltanschaulichen Rea-
lismus oder Materialismus, fiir den es in der Welt lediglich materielle Dinge
gibt, sowie von einem dogmatischen Empirismus, der den Verstand irrtiim-

12 Siehe KrV A 360ff.
13 Man beachte dazu ebd., sowie KrV B 274ff., A 265ff. / B 321ff., A 2nff. / B 327ff.



500 Rezensionsartikel — Besprechungen - comptes rendus

lich sensifiziert, d.h. als eine Verallgemeinerung sinnlicher Wahrnehmungen
definiert.

Die aus der genannten kritizistischen Grundthese erschlieffbare Unter-
scheidung zwischen Dingen, wie sie uns erscheinen, und Dingen als an sich
betrachtet bringt es ferner mit sich, dass die Frage nach Idealismus oder
Realismus gleichfalls ausgehend von einem Subjekt-Objekt-Verhadltnis, na-
mentlich vom Verhaltnis von uns als erkennendem Wesen einerseits und er-
kanntem Ding andererseits, zu beantworten ist. Wer Dinge als aufier uns
oder unabhdngig von uns bestehend behauptet, kann auf dieser Basis als
Realist bezeichnet werden, wer sie als in uns (in unserer Vorstellung) oder
abhdngig von uns bestehend behauptet, als Idealist. Davon ausgehend lasst
sich Kants transzendentaler Standpunkt schliefflich gerade noch in einer
anderen Weise als eine Verbindung von Idealismus und Realismus kenntlich
machen. Dass wir Erkenntnis nur von Dingen, wie sie uns erscheinen, zur
Verfligung haben, spricht fiir einen Idealismus, die Annahme von Dingen an
sich, soweit diese dabei nicht nur die Funktion eines notwendigen Gegenbe-
griffs zu den Dingen der Erscheinung haben sollen, sondern auch als etwas
Existierendes und uns allgemein Affizierendes gefasst werden, verweist auf
einen Realismus.

Kant selbst hat allerdings die Beachtung der unterschiedlichen Bedeutun-
gen des Ausdrucks ,aufler uns‘ angemahnt und die Ansicht vertreten, dass
nicht nur Dinge an sich, sondern auch Dinge der Erscheinung als Dinge
aufler uns begriffen werden kénnen. Seines Erachtens muss deshalb die The-
se, wonach wir nur tiber Erkenntnis von Dingen, wie sie uns erscheinen, ver-
fligen, keineswegs einen ldealismus zur Folge haben. Kants beriihmte ,Wi-
derlegung des Idealismus® aus der zweiten Auflage der Kritik der reinen Ver-
nunft operiert denn gerade auch mit der Auffassung, dass das von mir
erkannte Ding der Erscheinung als ein ,Ding aufder mir“ bezeichnet werden
darf.4 Die Frage ist dabei immer, was genau dieses ,aufer uns’ oder ,aufder
mir’ bedeutet. So wie Kant argumentiert, sind mindestens drei Bedeutungen
ins Auge zu fassen: Erstens bestehen die von uns erkannten Dinge der Er-
scheinung rdumlich auflerhalb von uns als erkennendem Wesen, womit
gleichzeitig gesagt ist, dass es sich um Dinge der Erscheinung handelt, die
wir durch unseren dufleren, raumlichen, nicht nur durch unseren inneren,
zeitlichen Sinn wahrgenommen haben. Zweitens bestehen die von uns er-
kannten Dinge der Erscheinung unabhangig von unseren jeweils tatsdchli-
chen Akten des Erkennens. Drittens diirfen die von uns erkannten Dinge der
Erscheinung in der Bedeutung von Gegenstinden der Erfahrung (von durch
bestimmte Urteile artikulierten Sachverhalten) als nicht blofd subjektiv,
sondern objektiv giiltig behauptet werden.

In der Literatur zu Kant wird seit langerem griindlich und mit viel Scharf-
sinn liber diese und weitere Befunde zu Kants idealistischer oder realisti-
scher Haltung diskutiert, in neuerer Zeit auch zunehmend unter Einbezie-
hung aktueller Konzepte des Realismus und Anti-Realismus. Aufmerksam
gemacht werden kann in diesem Zusammenhang auf die vor kurzer Zeit

14 Vgl. KrV B 275f.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 501

unter dem Haupttitel Kants Ontologie der raumzeitlichen Wirklichkeit er-
schienene Dissertation von Kiyoshi Chiba.’s Mit groffem Engagement und
dabei nicht ohne die notige analytische Beschlagenheit und die erforderliche
Sachkenntnis vertritt der Autor die These, Kants transzendentaler Idealis-
mus sei eindeutig ein ,Anti-Realismus hinsichtlich raumzeitlicher Gegen-
stande“ (1). Im Kern geht es dem Autor nicht darum, Kants Gegenposition zu
einem weltanschaulichen oder transzendentalen Realismus sowie zu einem
dogmatischen Empirismus genauer wiederzugeben. Ebenso wenig legt er es
darauf an, Kants transzendentalen Idealismus in Abgrenzung von anderen
Varianten des Idealismus oder Kants Verbindung von transzendentalem
Idealismus und Empirismus ndher zu betrachten. Vielmehr setzt er ohne
Umschweife bei jener Fragestellung an, die sich im Rahmen des Verhalt-
nisses von erkennendem Subjekt und erkanntem Gegenstand ergibt, und
klart dartiber auf, inwiefern es in dieser Hinsicht von einem Anti-Realismus
Kants zu sprechen gilt. Zu diesem Zweck bestimmt der Autor vorgdngig -
unter Zuhilfenahme der Begrifflichkeit von Michael Dummett - das Profil
jenes als erkenntnistheoretisch zu qualifizierenden Realismus, von dem Kant
sich de facto distanziert. Dieser Realismus verteidigt die Annahme, dass
Gegenstande einer bestimmten Klasse (z.B. raumzeitliche Gegenstinde) in
der Tat existieren und dass sie dabei auch ,unabhangig von unserer Erkennt-
nis“ existieren (14). Und als Folge davon soll dieser Realismus sich gleichfalls
durch die These auszeichnen, dass Aussagen iiber die betreffenden Gegen-
stinde unabhdngig von der Verifizierbarkeit bzw. Falsifizierbarkeit als wahr
oder falsch behauptet werden kénnen, wobei ,unabhdngig’ genauer heifden
soll, dass die Verifizierbarkeit bzw. Falsifizierbarkeit ,keine konstitutive Rolle
fiir die Wahr-/Falschheit der Aussagen spielt.“ (19)

Wenn der Autor unter diesen Voraussetzungen Kant als Anti-Realisten
portratiert und ihm die Auffassung zuschreibt, dass unter den raumzeit-
lichen Gegenstinden, sofern deren Existenz als Klasse von Gegenstinden
angenommen werden darf, nur solche existieren, die von unserer Erkenntnis
abhdngig sind, will er nicht behaupten, Kant habe angenommen, dass diese
Gegenstande nur dann existierten, ,wenn sie von uns tatsdchlich wahrge-
nommen“ wiirden (2, 48, 251). Eine idealistische oder ,extrem subjektivisti-
sche“ Position dieser Art ware, so der Autor, nicht im Sinne Kants. Im Sinne
Kant ist dem Autor zufolge jedoch die Ansicht, dass von der Existenz raum-
zeitlicher Gegenstande, sofern nicht blofd die Klasse dieser Gegenstdnde,
sondern bestimmte Sachverhalte oder Aussagen iiber diese Gegenstande zur
Diskussion stehen, nicht so gesprochen werden kann, als handle es sich um
eine Existenz unabhdngig von unseren Erkenntnisbedingungen. Andernfalls
misste aufgewiesen werden, dass eine Beschaffenheit, die unseren Erkennt-
nisbedingungen zukommt, einer Beschaffenheit des erkannten Dinges selbst
entspricht, was aber nur durch einen vergleichenden dufieren Standpunkt,
den es fir uns Menschen nicht gibt, moglich ware. Im Weiteren ist es fir

15 CHIBA, K.: Kants Ontologie der raumzeitlichen Wirklichkeit. Versuch einer anti-realistischen
Interpretation der Kritik der reinen Vernunft (= Kant-Studien. Erganzungshefte 168). Berlin: de
Gruyter 2012, 427 S. [Die folgenden Seitenzahlen im Text beziehen sich auf diesen Band].



502 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

den Autor selbstverstiandlich, dass Kant mit der Annahme des Dinges an sich
in der Bedeutung eines existierenden und uns affizierenden Etwas ein Ding
eingefiihrt hat, das nicht nur erklartermaflen unerkennbar (lediglich denk-
bar) ist, sondern ipso facto auch unabhdngig von unseren Erkenntnisbedin-
gungen existiert. Da es sich bei dem Ding an sich nicht um ein raumzeit-
liches Ding handelt, beeintrachtigt dies aber, wie der Autor anfiihren kann,
den anti-realistischen Ansatz nicht: Die ,anti-realistische Interpretation
vertragt sich problemlos mit der Annahme der Existenz von ,Dingen an sich’
als erkenntnisunabhdngigen Entitdten“ (43). Natiirlich muss vor diesem Hin-
tergrund eingerdumt werden, dass es im Falle des Dinges an sich einen Rest-
realismus in Kants Erkenntnistheorie gibt. Hinzu kommt, dass man sich auf-
grund der Tatsache, dass Kant bei seinem erkenntnistheoretischen Subjekt-
Objekt-Verhaltnis ebenfalls ein Subjekt voraussetzt, welches, analog zum
Ding an sich, als ein zwar existierendes, jedoch unerkennbares Etwas, als ein
otranszendentales Subjekt der Gedanken vorgestellt = x“,16 gedacht werden
soll, letztlich mit einer Doppelgestalt dieses Befundes zur Frage des Realis-
mus bzw. Anti-Realismus konfrontiert sieht. Auch von dem unerkennbaren
Subjekt gilt, dass es kein raumzeitliches Ding ist und sich somit mit dem
Anti-Realismus vertrdgt. Auch das unerkennbare Subjekt steht fiir einen
Restrealismus in Kants Erkenntnistheorie.

Bei all diesen begrifflichen und systematischen Klarstellungen versaumt
es der Autor nicht, seine These des Anti-Realismus unter Heranziehung ver-
schiedener Lehrstiicke der Kritik der reinen Vernunft zu belegen und zu er-
proben. Ausfiihrlich befasst er sich mit den vier kosmologischen Antino-
mien. Mit dem Anspruch, eine ,Begriindung, die jede realistische Interpre-
tation der Antinomienlehre ein fiir allemal widerlegt® (94), zu liefern, wird
der Nachweis gefiihrt, dass Kants Artikulierung und Auflésung der kosmolo-
gischen Antinomien der reinen Vernunft nur dann vollauf iiberzeugen kann,
wenn der transzendentale Idealismus als Anti-Realismus zugrunde gelegt
wird, wobei in diesem Falle zum Profil des kritisierten Realismus eine
weitere Bestimmung hinzukommen muss. Der Realismus, dem Kant hier
widerspricht, ist der Darstellung des Autors zufolge eine Position, welche
nicht nur die Existenz raumzeitlicher Gegenstinde unabhdngig von uns
(bzw. die Erkenntnis von Dingen an sich) bejaht, sondern auch unterstellt,
diese Gegenstande seien kosmologischer Natur und damit Gegenstande, die
eine Unendlichkeitsstruktur in der Form unendlicher Bedingungsreihen auf-
weisen. Die vom Realismus verteidigten erkenntnisunabhangigen raumzeitli-
chen Gegenstande konnen somit insgesamt endliche oder auch zu einem
antinomischen Resultat fiihrende unendliche sein. Gezielt wird zudem auf
Lehrstiicke Kants eingegangen, die auf den ersten Blick fiir eine realistische
Stofdrichtung des transzendentalen Idealismus sprechen. Schritt fiir Schritt
entkraftet der Autor bestehende und mogliche Einwande gegen den von ihm
verteidigten Anti-Realismus Kants. Dem Einwand, dass Kant doch ausdriick-
lich einem empirischen Realismus das Wort redet, halt der Autor entgegen,
dass der Verfasser der Kritik der reinen Vernunft mit dieser Position lediglich

16 K1V A 346 / B 404.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 503

zum Ausdruck bringt, ,dass wir gewiss sein konnen, dass rdumliche Gegen-
stande existieren.” (58) Bei seiner Beflirwortung des empirischen Realismus
ergreift Kant mit anderen Worten mit einer anti-skeptischen Haltung Partei
fiir eine These des weltanschaulichen und nicht des erkenntnistheoretischen
Realismus. Hinzu kommt, dass mit der besagten These der in Frage stehende
Anti-Realismus vor anderem Hintergrund bekraftigt wird. Denn die Behaup-
tung, dass wir nicht bezweifeln miissen, dass raumliche Gegenstinde existie-
ren, ist — wenn auch in einem allgemeineren Sinne als bei dem erwahnten
Rdasonnement zur Beschaffenheit unserer Erkenntnisbedingungen - abhangig
von unserer Erkenntnis. Im Blick auf die ,Widerlegung des Idealismus®, bei
welcher Kant die Existenz rdaumlicher Gegenstande nun auch argumentativ
verteidigt, expliziert der Autor, dass das dort behandelte Verhdltnis von
zeitlich verfasstem Ding in meiner Vorstellung und raumlichem Ding aufler
mir nichts am transzendentalen Sinn von ,in uns‘ andert, somit ,neutral
zum Realismus/Anti-Realismus® steht (224).

Interessanterweise nimmt es der Autor auch auf sich zu thematisieren,
dass von einer Vertraglichkeit der Annahme eines existierenden und uns
affizierenden Dinges an sich mit dem Anti-Realismus raumzeitlicher Gegen-
stainde dann und nur dann iiberzeugend gesprochen werden kann, wenn
ebendiese Annahme in einer ganz bestimmten Weise artikuliert wird. Die
dem Ding an sich zugeschriebene transzendentale Affektion, die man ge-
wohnlich von der empirischen Affektion, der Affektion im Bereich der Er-
scheinung, unterscheidet, muss so gefasst werden, dass sie weder als Pro-
dukt unserer Spontaneitit genommen wird noch als bestimmbare Wirkung,
die von einem von uns numerisch verschiedenen Ding ausgeht. Der Autor
beschreibt sie deshalb als eine Affektion, die sich ,,automatisch’ in unserem
Gemiit ereignet” (353, 356, 391). Dass die Existenz des Dinges an sich sowie
die transzendentale Affektion iberhaupt zu den zu verteidigenden Einsich-
ten von Kants Erkenntnislehre gehoren, ist fiir den Autor unbestritten. Ware
dem nicht so, konnte seines Erachtens bei Kant letztlich nicht sinnvoll von
einer gegebenen, von unserer Willklir immer auch unbehelligt bleibenden
Materie sowie von einem Vermdogen der Rezeptivitdt, das nur beschrankt auf
Spontaneitat zuriickgefiihrt werden kann, die Rede sein.

Im Zusammenhang dieser Argumentationsrichtung zum Ding an sich und
zur transzendentalen Affektion liegt es nahe, mit analogen Uberlegungen
zum unerkennbaren Subjekt und zum Subjektvermogen der Selbstaffektion
anzuschlieflen. Auch hier ist die Auffassung angezeigt, dass die Affektion,
soweit sie von dem von uns numerisch verschiedenen Etwas ausgeht, nicht
als bestimmbare Wirkung zu fassen ist, dass sie aber auch nicht ein voéllig
bewusstseinsimmanentes, restlos auf unser Verhaltnis von Spontaneitat und
innerem Sinn bzw. Einbildungskraft zurtickfithrbares Phanomen sein kann.
Da das Etwas in diesem Falle das Subjekt ist, ist nun aber natiirlich ein Ver-
hdltnis zweier Subjekte (bzw. zweier Seiten eines Subjekts) zu supponieren,
ein Verhdltnis von Subjekt an sich und Subjekt fiir uns. Und da die Affektion
eine Selbstaffektion ist, stellt sich das Problem einer ungeschmalert zur Gel-
tung kommenden Rezeptivitdt anders dar, ist es vorwiegend ein Einheits-
problem. Was die Einlassungen des Autors zu einer anti-realistischen Lesart



504 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

des Kant'schen Subjektbegriffs betrifft, iibergeht er die Auffassung des sich
selbst affizierenden Subjekts und beschrankt sich auf den Versuch, ein ,Pro-
blem des Doppelcharakters des Ich“ zu bewadltigen. Ausgegangen wird von
Kants Unterscheidung von Ich als Ding an sich und Ich als Erscheinung,
wobei ersteres naher als ,noumenales Selbst“ und als etwas ,Erkenntnisun-
abhdngiges”, letzteres als ,empirisches Selbst“ und als etwas ,Erkenntnisab-
hangiges“ begriffen werden soll (249). Auf der Basis dieser Unterscheidung
wird sodann dafiir argumentiert, dass es dem Anti-Realismus Kants ent-
spricht, wenn noumenales und empirisches Ich als miteinander vereinbar
und verkniipfbar betrachtet werden kénnen. Diese Vereinbarkeit und Ver-
kniipfbarkeit ist, so die Pointe des Autors, der sich zur Erlauterung seines
Losungsvorschlags des Begriffs des ,Atavar“, des Spielerstellvertreters in der
virtuellen Welt des Computerspiels, bedient (393f.), ist dann und nur dann
gegeben, wenn noumenales und empirisches Ich als numerisch verschieden
und zugleich als Einheit dergestalt, dass man ,sein empirisches Selbst mit
sich selbst identifiziert“ (394), gedacht werden.

Summa summarum ist es dem Autor gelungen, seine anti-realistische
Lesart der Kritik der reinen Vernunft in einer durchsichtigen und tiberzeu-
genden Weise zu vermitteln. Besonders gewinnbringend ist meines Erach-
tens seine anti-realistische Interpretation des Dinges an sich und der trans-
zendentalen Affektion. Mag sie auch an den Texten Kants nicht immer leicht
festzumachen sein, ist diese Interpretation doch in der Sache einleuchtend
und kann auch in der Tat plausibel machen, weshalb diese beiden Kompo-
nenten von Kants Erkenntnislehre nicht entbehrlich sind. Ebenfalls die anti-
realistische Deutung des Subjekts hat vieles fiir sich und vermag zu verdeut-
lichen, weshalb die Annahme eines ,Ich an sich® oder noumenalen Selbst un-
verzichtbar ist. Bei manchen Lehrstiicken oder Thesen Kants, die der Autor
anti-realistisch auslegt oder im Zeichen des Anti-Realismus aufzuhellen ver-
sucht, lasst sich sicherlich iber die eine oder andere Sache streiten. Ich
mochte an dieser Stelle zwei mir als problematisch erscheinende Punkte
kurz ansprechen.

1) Der Autor qualifiziert die kosmologischen Gegenstiande, die Kant in
kritischer Absicht annimmt, in einer ausschlieflichen Weise als aus der
Sicht des Realismus zu verstehende Gegenstdande. Fiir diese Ausschlief3lich-
keit besteht meines Erachtens kein Grund. Dass Kant, wie der Autor betont,
die kosmologischen Gegenstdnde als ,Inbegriff von empirischen Gegenstdn-
den“ (151) und insofern auf realistischer Grundlage bestimmt, dass er die kos-
mologischen Gegenstande mit anderen Worten so konzipiert, dass sie zu den
unendlichen unter den vermeintlich erkenntnisunabhiangigen raumzeit-
lichen Gegenstanden gerechnet werden konnen, ist natiirlich nicht von der
Hand zu weisen. Kant zufolge sind die kosmologischen Gegenstinde aber
auch unvollstandig auf empirische Daten beziehbare Ideen der theoretischen
sowie zur Realisierung aufgegebene Ideen der praktischen Vernunft. Und so
wie Kant Ideen generell in ihrem Status und in ihrer Funktion beschreibt,
wie er Ideen einteilt und in ein System bringt, sind die kosmologischen Ge-



Rezensionsartikel — Besprechungen - comptes rendus 505

genstande hierbei Einzelideen einer einzigen transzendentalen Idee der
Welt.17 Die kosmologischen Gegenstande sind demnach auch ausgehend von
einem ldeenbegriff, der im Sinne des Kritizismus geldutert worden ist, auf-
zufassen und insofern ebenfalls als idealistisch einzustufen. Vor diesem Hin-
tergrund ist das Resultat von Kants Anti-Realismus in dieser Sache gleich-
zeitig eine Form des Anti-Idealismus. Es ist ferner zu bedenken, dass man
Kants Kritik an den kosmologischen Gegenstanden auch so verstehen kann,
dass sie in erster Linie eine Kritik an der Erkenntnis eines unendlichen, als
Totalitat von Bedingungen zu kennzeichnenden Gegenstandes generell ist
und erst in zweiter Linie eine Kritik an der realistischen oder idealistischen
Deutungsvariante dieser Gegenstandserkenntnis. Vorrangig bei dieser Kritik
ist so gesehen das Spannungsfeld von Metaphysik und Metaphysikkritik und
nicht jenes von Realismus und Idealismus. Mit dieser Abstufung wird die
anti-realistische Auslegung der kosmologischen Antinomienlehre natiirlich
nicht falsch, aber doch in ihrer Bedeutung und Gewichtung relativiert.

2) Um seine anti-realistische Interpretation konsequent durchzuhalten,
muss der Autor auch liberzeugend zeigen, dass Kants Wahrheitsverstandnis
nicht verifikations- bzw. falsifikationsunabhdngig ist. Die Frage ist, wieweit
dies gelingen kann, wenn man die vom Autor nur marginal erwdahnte (vgl.
252f.) Auffassung Kants zu den objektiv giiltigen Gegenstinden moglicher
Erfahrung einbezieht. Wenn Kant die objektive Giiltigkeit von Gegenstanden
moglicher Erfahrung aufgrund eines transzendentalen Beweises, d.h. eines
Schlusses von Bedingungen, die Erfahrung der Form nach allererst ermog-
lichen, auf Gegenstande moglicher Erfahrung, rechtfertigt, kann man mit gu-
tem Grund zwar von einem verfahrenstheoretischen, aber nicht von einem
verifikationistischen bzw. falsifikationistischen Wahrheitsverstindnis spre-
chen. Erst im Falle des Vergleichens von Gegenstanden méglicher Erfahrung,
die man in die Form einer Hypothese bringt, mit Sitzen der wirklichen Er-
fahrung lasst sich sinnvoll an Verifikation oder Falsifikation denken. Es gibt
also einsichtige Griinde dafiir, den beweistheoretischen Kern von Kants
Wahrheitsverstindnis als verifikations- bzw. falsifikationsunabhdngig und
damit, der eingefiihrten Definition des Autors zufolge, als ,realistisches’
Lehrstiick anzusehen. Im Schlusswort verspricht der Autor, bei einer ,kom-
menden Weiterfiihrung der anti-realistischen Kant-Interpretation“ (399)
auch auf die fiir die Frage objektiv giiltiger raumzeitlicher Gegenstande be-
deutsamen Kapitel aus der Kritik der reinen Vernunft zur transzendentalen
Deduktion und Analytik der Grundsdtze einzugehen. Man darf auf das Re-
sultat gespannt sein.

17 Fiir eine solche Deutung spricht unter anderem KrV A 684 / B 712. Kant teilt dort die als
Natur allgemein gefasste Idee der Welt in die ,denkende“ und ,kérperliche ein.



SVEN K. KNEBEL

Aus der Deutschen Provinz.
Das 19. Jahrhundert in der Jesuitengeschichte von Klaus Schatz

Die von Klaus Schatz vorgelegte monumentale Jesuitengeschichte! behandelt
einen katholischen Orden, der das Schicksal gehabt hat, nach einem Zeitrif
1814 wiederhergestellt worden zu sein. Im 19. Jahrhundert hat er das Stigma
der political incorrectness mutig getragen. Standig mufdte er am Rande der
Legalitat operieren. Manchmal wurde er aggressiv und griff die Grundlagen
des ihm feindlichen Systems frontal an: Civilta Cattolica, Syllabus, Erstes Va-
ticanum.

Wir erfahren, wie die Schweiz dazu kam, die Wiege der neuen Ge-
sellschaft Jesu zu werden. Speziell fiir die Deutsche Provinz begann deren
Geschichte mit ihrer ,Schweizer Periode‘ (1814-1849). Nach duferst beschei-
denen Anfangen im Wallis wurde Freiburg zum strategischen Zentrum. Die
Umstande der Berufung der Jesuiten nach Freiburg, wo Petrus Canisius be-
graben liegt, der institutionelle Ausbau dieser Niederlassung, die internatio-
nale Ausstrahlung des feinen Freiburger Kollegs, wie brenzlig es fiir die Je-
suiten nach 1830 wurde, das Trauma (II, 301) Luzern, der Sonderbundskrieg
und das vorlaufige Ende der Schweizer Jesuitenkultur: das wird ausfiihrlich
erzdhlt. Als 1848 auch noch quer durch Europa die Revolution ausbrach,
schien unter den Bedingungen einer ,fast globalen Heimatlosigkeit® (I, 111)
zeitweilig nur noch die Flucht in die USA zu bleiben. Zur Einschiffung stiefd
noch ein Triippchen aus dem Herzogtum Anhalt-Kothen, das sich mit der
Bibliothek von dort abschleppte. ,Und so begann eines der grofdten Aben-
teuer der neueren Jesuitengeschichte.”

* k% %

Jesuitengeschichte ist historiographisch ein dadurch ausgezeichnetes Genre,
daf es sie in zwei streng zu unterscheidenden Versionen gibt: als die Ge-
schichte der Institution vom Standpunkt der Institution und als Aufklarung
tiber die Institution. ,Aufklarung’, das war im 18. Jh. wesentlich Aufklarung
tiber die Jesuiten, und Aufklarung tiber die Jesuiten bestand in dem Schrei-
ben ihrer Geschichte. Im Hinblick auf diese, die Geschichte der Jesuiten,
stellte der Aufklarer den Satz auf, daff ,die Kenntnis der Geschichte viel-
leicht nur der einzige Weg zur Aufklirung einer Nation“ ist.2 Aus dem 18.
und 19. Jh. haben wir daher eine Flut historischer Darstellungen vom Typus
,Macht und Geheimnis der Jesuiten‘.3

1 SCHATZ, Klaus: Geschichte der deutschen Jesuiten (1814-1983), 5 Bde. Miinster i.W.: Aschen-
dorff 2013, 30+274 S.; 6+321 S.; 8+451 S.; 10+534 S.; 5+490 S. [SBN 978-3-402-12964-7 (Bd. 1), 978-3-
402-12965-4 (Bd. 2), 978-3-402-12966-1 (Bd. 3), 978-3-402-12967-8 (Bd. 4), 978-3-402-12968-5 (Bd.
5).

2 WOLF, P.Ph.: Allgemeine Geschichte der Jesuiten, Bd. 3, Ziirich: Orell & Fiissli 1791, 4.

3 ,Es ist die Geschichte einer Gesellschaft, deren innere Einrichtung ein Meisterstiick der
Politik ist; einer Gesellschaft, welche in der Kirchen- und Staatsgeschichte der beiden letzten



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 507

Der Verfasser, selber Jesuit, Emeritus fiir Kirchengeschichte an der Philo-
sophisch-Theologischen Hochschule St. Georgen (Frankfurt a.M.), schreibt
die Geschichte der Institution konsequent vom Standpunkt der Institution
aus. Dadurch sind die inhaltliche Gliederung, die Periodisierung - 1814-1849,
1849-1872, 1872-1917, 1917-1945, 1945-1965, seit 1965 —, und besonders territo-
rial der Gegenstandszuschnitt bedingt. Die ,Deutsche’ Provinz umfafite die
Schweiz, Vorarlberg und das gesamte nicht-6sterreichische Deutschland mit
Ausnahme der Ostlichen preufdischen Provinzen. Die Schweizer Jesuitenge-
schichte fallt daher bis zur Errichtung der selbstandigen Schweizer Vizepro-
vinz 1947 mit in den Gegenstandsumfang. Da die Missionen (im 19. Jahrhun-
dert die an der Westkiiste Indiens, im Mittleren Westen der USA, und in
Brasilien) nicht auflen vor bleiben, liegt z.B. auch Hiroshima in der
Deutschen Provinz. Das nationalstaatliche Paradigma wird also, bei einer
ironischen Verbeugung vor der ,kleindeutschen“ Lésung (I, xxiii), nicht
respektiert. Der Leser erhdlt ganz praktisch einen Einblick in das Treiben
der ,schwarzen Internationale’. Ebensowenig geht es um einzelne Personen.
Bezogen auf jeden Zeitabschnitt, stehen, nach erfolgtem Uberblick iiber die
Geschichte des Ordens im allgemeinen und die institutionelle Ausdifferen-
zierung der Deutschen Provinz im besonderen, die einzelnen Niederlassun-
gen im Vordergrund, bevor sich das Interesse dann, in freierer Form, be-
stimmten Tatigkeitsbereichen zuwendet.4 Die Musterung der literarischen
Leistungen ist durchweg von der vorhandenen Sekundarliteratur abhangig.
Demgegeniiber folgt die Geschichte dem Aufbau der Archive, in sie geht ein,
was an Tatsachen aus den Archiven zu erheben ist.5 29 Archive quer durch
Europa sind ausgewertet. Daneben stiitzt sich die Darstellung besonders auf
die 21 Bande der von 1897 bis 1967 intern publizierten Mitteilungen aus der
Deutschen Provinz (,eine erstrangige Quelle® II, 112). Ein besonderes Augen-
merk gilt der Beschreibung des Alltags und der statistischen Auswertung der
Personalakten. Zur Herkunft und Motivation des Ordensnachwuchses wer-
den moglichst genaue Angaben gemacht. Der fiinfte Band bietet, aufler dem
tiblichen Apparat (Quellenverzeichnis, ein willkommenes Glossar, verschie-

Jahrhunderte einen iiberwiegenden Einfluf3 gehabt hat; einer Gesellschaft, welche von ihrem
ersten Ursprunge an getadelt, bestritten, gehasset und geschmdhet worden und sich dennoch,
unter dem Schutze der papstlichen Freiheiten und stolz auf ihre innere Starke, in wenig Jahren
gleich einem unaufhaltbaren Strome tiber den ganzen bewohnten Erdkreis ausgebreitet hat und
die Schiedsrichterin der Schicksale ganzer Linder und Reiche geworden ist [...].“ ADELUNG, J.Ch.:
Versuch einer Neuen Geschichte des Jesuiter-Ordens von dessen ersten Stiftung an bis auf die
gegenwdrtigen Zeiten. Berlin-Halle 17691770, Bd. 1, 3f.

4 Daf} die jesuitische Volksmission, speziell die Stadtmission, ,ein Novum des 19. Jahrhun-
derts“ gewesen ware (I, 145, 153), stimmt so nicht. Im Spanien des 17. Jahrhunderts war das eine
Praxis, um deretwillen ein Theologieprofessor aus Salamanca, spater Jesuitengeneral, sogar auf
seinen Lehrstuhl verzichtet hat. Vgl. REYERO, Elias S].: Misiones del M.R.P. Tirso Gonzdlez de
Santalla XIII. prepdsito general de la Compaiiia de Jests (1665-1686). Santiago de Compostela 1913;
Rico CALLADO, Francisco Luis: Las misiones interiores en la Espaiia de los siglos XVII-XVIII, Diss.
phil. Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes 2002.

5 Wie schwer die Tatsache wiegt, da die Deutschland betreffenden romischen Akten fiir das
Jahrzehnt vor Ausbruch des Kulturkampfs verschwunden sind (I, 140), hitte etwas deutlicher
werden konnen.



508 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

dene Tabellen, Personen- und Sachregister), ein vorziigliches Who’s Who
aller in dem Haupttext und den Tabellen erwdhnten Jesuiten, auch der noch
lebenden. Es fdllt tiberhaupt auf, daf} der vierte Band, der die Nachkriegszeit
behandelt, der umfangreichste geworden ist, wahrend umgekehrt die Be-
handlung des Zeitraums bis 1872 vergleichsweise knapp ausfdllt. Ein Urteil
mafdt sich der Rezensent weder iiber die den iiberseeischen Missionen ge-
widmeten Abschnitte noch {iber die Vorziige der von der jiingeren Geschich-
te gegebenen Darstellung an. Gegenwirtige Rezension beschrankt sich auf
die ersten beiden Binde, auf die Abhandlung des ersten Jahrhunderts.

In dieser Zeit war der Orden durch staatliche Schikanen aller Art daran
gehindert, auf seinem ureigenen Sektor, dem Unterrichtswesen, so zum Zuge
zu kommen, dafd er den Anschluf} an seine grofle Vergangenheit hatte finden
konnen. Nur an der Disziplin, vor allem an der zentralen Stellung des
Lateinunterrichts, wurde eisern festgehalten. Das klassische Pauschalan-
gebot aus Gymnasium und philosophisch-theologischer Hochschule lief3 sich
nicht aufrechterhalten. Die Notwendigkeit, flexible Antworten auf das staat-
liche Schulmonopol zu finden, zwang dazu, jede Chance zur Griindung von
Privatschulen zu ergreifen. Was in der ersten Periode Freiburg war, teilte
sich in der zweiten zwischen der Abtei Maria Laach (bei Bonn) und dem
Gymnasium Feldkirch (Vorarlberg) auf. Was Maria Laach war, wird in der
dritten Periode das hollandische Valkenburg. Heute befindet sich die be-
riithmte Bibliothek von Valkenburg (die zeitweilig grofdte Jesuitenbibliothek
der Welt, die in Mitteleuropa wohl vollstindigste Sammlung der lateinischen
Scholastik) in der 1926 eroffneten Philosophisch-Theologischen Hochschule
St. Georgen in Frankfurt a.M. (I, 56).

In der ignatianischen Spiritualitdt reichte es nur zu einer Art Neugotik (I,
37). So fliichtig, wie bei ihr verweilt wird, scheint das in der Scholastik wenig
anders gewesen zu sein. Obwohl die Wiedereinfiihrung des dreijdhrigen Phi-
losophiestudiums fiir den Ordensnachwuchs 1853 schon ein Kraftakt war, ist
das, was die beiden Peschs, Tilman (1836-1899) und Christian (1853-1925),
wahrend des fin de siécle auf Lateinisch in der Philosophie bzw. Theologie
bandereich beschaftigt hat, mit ein paar Zeilen abgetan. Es hat bei dem va-
gen Hinweis sein Bewenden, daf nicht mehr, wie eine Generation vorher fir
Kleutgen, der deutsche Idealismus der Hauptgegner gewesen sei, sondern
der Darwinismus und Positivismus (II, 109). Mehr gewiirdigt werden die For-
schungsbeitrage von Jesuiten zur Astronomie, Zoologie, Linguistik, Exegetik
(Cursus Scripturae Sacrae, 1885ff.) und historischen Gelehrsamkeit. Um die
Erforschung der Geschichte der Scholastik haben sich gerade auch Jesuiten
der Deutschen Provinz (Pachtler, Ehrle, Jansen) verdient gemacht, vorzugs-
weise editorisch und monographisch (II, 117). Ein eigenes Kapitel bildet das
journalistische Unternehmen Stimmen aus Maria Laach, ab 1914 Stimmen der
Zeit. Aufler der Exegetik war dies es, das von den scharfen Mafiregelungen
im Zuge der Modernismuskrise besonders hart betroffen war.

Obwohl der Verfasser seine Darstellung des Unterrichtswesens also kei-
neswegs auf Piadagogikgeschichte einengt, ist die Aufgabe, wie sie sich dann
stellt, immer noch zu eng aufgefafRt. Uber die liebevolle Versenkung in den
Schul-, Studien- und Novizenbetrieb kommt die Ermittlung der ordensinter-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 509

nen Bildungsimpulse deutlich zu kurz. Der ,wissenschaftlichen und schrift-
stellerischen Tatigkeit“ ist zwar jeweils ein Kapitel gewidmet, aber doch nur
auf der Provinzebene. Diese Perspektive wird weder der Internationalitat der
Gesellschaft Jesu noch der in ihren Bibliotheken gespeicherten Tradition
gerecht. Erstens hitte den Ubersetzungen ins Deutsche etwas Beachtung
geschenkt werden miissen. Der zeitweilig so massiven deutschsprachigen
Prasenz des spanischen Philosophen und Apologeten Jaime Balmes SJ. (+
1848) ist mit keinem Wort gedacht. Das ,verstiegen“ (I, 223) anmutende ur-
spriingliche Projekt von Maria Laach konnte sich immerhin dadurch erkla-
ren, dafd man damals mit dem Gedanken umging, das Argument von Balmes’
Bestseller Protestantismus und Katholicismus in ihren Beziehungen zur
europdischen Civilisation (dt. 1861) auf eine breitere empirische Grundlage zu
stellen. Zweitens hdtte die Nahwirkung der in die zweite und dritte Periode
fallenden Neuedition alterer Literatur, von Autoren wie Molina (1 1600),
Vazquez (1 1604), Suarez (1 1617), Bellarmin ({ 1622), Martinez de Ripalda (}
1648), Lugo (1 1660), Reeb (1 1662, Distinctiones et Axiomata Philosophica)
und - auf einem anderen Sektor - Bourdaloue (1 1704), untersucht werden
oder wenigstens im Blick gehabt sein miissen. Es ist sehr die Frage - durch
eine beildufige Bemerkung zur Ausleihfrequenz dieser Autoren (II, 165) ist
sie nicht erledigt -, ob man als Jesuit an dem Pluralismus der eigenen
Ordenstradition nicht doch zu starke geistige Reserven gehabt hat, als dafd
von dem 1879 verordneten ,Thomismus’ anzunehmen ware, daf er so mono-
lithisch auch umgesetzt worden ist. Man stelle sich nur einmal vor, die Fran-
ziskaner schrieben ihre moderne Ordensgeschichte, und Bonaventura und
Duns Scotus blieben unerwdhnt! Selbstverstandlich erfdhrt der Leser daher
auch nichts tiber den Fortgang schon dlterer innerkatholischer Kontrover-
sen, speziell iiber die Gnadenstreitigkeiten mit den Dominikanern und tber
die durch den Kulturkampf und durch die Geschichte der Moralstreitigkeiten
in der romisch-katholischen Kirche seit dem 16. Jahrhundert von Déllinger/
Reusch 1889 aufgefrischte Kontroverse um die ,Jesuitenmoral’.

Auch nicht ausdriicklich, aber doch in grofierer Bewufdtheit, abstrahiert
die vorliegende Darstellung von der Geschichte der medialen Prasenz der Je-
suiten, so einschneidend sich das Gerede tiber sie auf ihr Schicksal auch aus-
gewirkt hat. Der Verfasser hat die Fortsetzung zu Bernhard Duhrs Geschichte
der Jesuiten in den Ldndern deutscher Zunge (1907-1928) geliefert, nicht die
zu Duhrs Jesuitenfabeln. Die dadurch bedingte herbe Askese erkldart manche
Auffalligkeit. Obwohl z.B. die Diisseldorfer Szene um 1800 dem Verfasser aus
gewissen Griinden wichtig ist (I, 26, 92), unterbleibt jeder Hinweis darauf,
ein wie rithrendes Denkmal Heine - Heine! - seinen Diisseldorfer Jesuiten
gesetzt hat: ,Arme Vidter von der Gesellschaft Jesu! [hr seid der Popanz und
der Stindenbock der liberalen Partei geworden...“¢ Mit so viel Askese kann
eine befriedigende Darstellung der ,Vertreibungsgeschichte“ (I, 46), die die
Jesuitengeschichte das 19. Jahrhundert {iber gewesen ist, unmoglich gelin-
gen, insbesondere die nicht der zwei Katastrophen fiir die Deutsche Provinz,

6 HEINE, H.: Gestdndnisse (1854), in: Samtliche Schriften, hg. von K. Briegleb, Bd. VI/i,
Miinchen: Hanser 1969ff., 494ff.



510 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

der Entstehung des Schweizer Verfassungsartikels 58, der von 1848 bis
offiziell 1973 bestanden hat, und der Entstehung des reichsdeutschen Jesui-
tengesetzes (1872 bis 1904 bzw. 1917).

,Welch ein Abscheu sind die Jesuiten geworden fiir die verschiedensten
Menschen und die verschiedensten Parteien, fur Rationalisten, Atheisten,
Revolutionaire, fiir die tief frommen Jansenisten, fiir evangelisch Gldaubige,
oft selbst fiir die katholische Curatgeistlichkeit!“7 Ein Bediirfnis, diese Koali-
tion zu analysieren, die dem 19. Jahrhundert doch selber seltsam erschien,
hat nicht bestanden. Geoffrey Cubitts The Jesuit Myth hat, anhand der fran-
zOsischen Szene des 19. Jahrhunderts, 1993 gezeigt, wie ergiebig dieses The-
ma ware. Die Analyse der Reichstagsdebatte 1872 iiber das deutsche Jesuiten-
gesetz ist korrekt (I, 261ff.), dringt aber nicht in die Tiefe, weil die Argumen-
tation der Befiirworter vor diesem Forum nur die Gemeinpldtze wiederholte,
die die franzosischen Staatsanwdlte des Ancien Régime 1762 aufgetischt
hatten. Weder die Agitation gegen die Jesuiten wiahrend der Schweizer Pe-
riode wird zusammenhdngend dargestellt8 noch die Agitation des 1863 ge-
griindeten Protestantenvereins, der einflufdreichsten nationalliberalen pres-
sure group. Letzteres wdre ein umso reizvolleres Thema gewesen, als die
Fihrer des Vereins, Schenkel und Bluntschli, ja Schweizer waren. Zur Zeit
des Sonderbundskrieges hatten sie beide die antijesuitische Demagogie noch
offentlich mif3billigt. Nach Kriegsende hatten sie ihre akademische Karriere
lieber im Ausland, in Heidelberg, fortgesetzt. Man hatte gern erfahren, wie
es gekommen ist, dafd ausgerechnet sie als Drahtzieher der Zivilgesellschaft
das frischgegriindete Bismarckreich auf die Abwege des Kulturkampfes und
der Ausnahmegesetzgebung gelockt haben.9 So aber bleibt die Erzahlung
beider Katastrophen, bei aller Neigung des Verfassers zu Entdramatisierung,
auch nach anderthalb Jahrhunderten immer noch einseitig eine Leidensge-
schichte. Kaum auch nur ansatzweise weitet sich die Binnenperspektive zu
einer Analyse von Zustinden, die im Licht unserer Schulkenntnisse von der
Geschichte des europadischen 19. Jahrhunderts ja hanebiichen sind.

Wenn der Verfasser der Auffassung ist, daR das Jesuitengesetz der Ara
des ,klassischen Staatskirchentums® (II, 321) angehért, mit der es nach dem
Ersten Weltkrieg dann vorbei war, hdtte die Wiirdigung des Artikels 2 des
norwegischen Grundgesetzes von 1814 umso weniger so weit nach hinten (IV,
315) verschoben werden sollen, als die Skandinavienmission auch schon im

7 STAHL, F.J.: Der Protestantismus als politisches Princip. Berlin 1853 / ND 1987, 94f.

8 Uber den fatalen Ludwig Snell fdllt gerade mal ein Satz in einer Fuf3note (I, 103), und dieser
Satz lafdt alles offen. Originalton Snell: ,1814, in den Tagen der groffen Reaktion, erblickten die
verblendeten Absolutisten Europas [...] in diesem Orden die geheimnisvolle Gewalt, um Thron
und Altar zu retten und den Geist der franzdsischen Revolution zu beschwéren. Klaglicher
Wahnsinn! Anstatt jene Revolution, die bereits die Runde um die Welt gemacht hatte, anzu-
erkennen und sich mit ihren Resultaten, die wie die Tafeln des Sinai im Bewufdtsein der Volker
standen, zu befreunden, riefen sie jene Hollenmacht zurtick und besiegelten mit ihr einen Bund
zur Unterdriickung der Nationen.” SNELL, L.: Der Jesuitenfall (1847), in: Dr. Ludwig Snells Leben
und Wirken. Ein Beitrag zur Geschichte der regenerirten Schweiz. Ziirich: Meyer & Zeller 1858, 304.

9 Daniel Schenkel findet nur einmal Erwdahnung (I, 146), im Zusammenhang mit der mif3-
lungenen Heidelberger Volksmission 1851.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 511

19. Jahrhundert in den Aufgabenbereich der Deutschen Provinz fiel. Wieso
war in Norwegen, diesem liberalen Musterstaat, von verfassungswegen ,Ju-
den“ und ,Jesuiten“ die Einreise verboten? Sich dariiber zu entriisten ist da-
mals den Juden tiberlassen geblieben.° Die deutschen Kulturkimpfer waren
keine Antisemiten, trotzdem war der ,Jesuit’ fiir sie etwas, was ,nicht aus
deutschem Blut stammt, sondern von jenseits der Berge eingewandert ist“.n
Die Gesellschaft Jesu sei ,bis heute geblieben, was sie am ersten Tage ihrer
Einwanderung in Deutschland war - fremd dem deutschen Leben“.:z2 Beide
Auflerungen, von Wortfiihrern des Nationalliberalismus, stammen noch aus
der Zeit, bevor die Sache eskalierte. So viel hafdlicher hat sich der antisemiti-
sche Antijesuitismus vor und nach 1933 (IIl, 230ff.) auch nicht vernehmen
lassen. Man kann sich nicht des Eindrucks erwehren, dafd, um diesem eine
Folie zu geben, die Vorgeschichte im 19. Jahrhundert vom Verfasser tenden-
zids verharmlost wird.

1872 hat es sich auch nicht schlicht um rechtsstaatliche Defizite gehan-
delt. Man war ja schon viel weiter gewesen. 1853, in Verteidigung der Rau-
merschen Erlasse (I, 138), hatte sich der konservative Mehrheitsfiihrer im
Preuflischen Abgeordnetenhaus von der Jesuitenverfolgung des 18. Jahr-
hunderts scharf distanziert. 3 Ja, er hatte sich tiber den Opportunismus (I,
131f.) lustig gemacht, der von den Zentrumsfiithrern 1848 in der Frankfurter
Paulskirchenversammlung in der Jesuitenfrage an den Tag gelegt worden
war. Die Einschiichterung durch den Schweizer Sonderbundskrieg hatte er
als Entschuldigung nicht gelten lassen: ,Ich wiirde meine Stimme fir die Je-
suiten erhoben haben®, hatte er dem parlamentarischen Gegner zugerufen.
Er sei nicht der Ansicht, dafd ,den Jesuiten in der Sonderbundssache etwas
zur Last zu legen” sei, sie hdtten sich doch ,auf Seiten der guten Sache des
Rechts und der Freiheit“ befunden. Daraus, daf ,Jesuiten‘ 1848 ein aufregen-
des Schlagwort gewesen sei, werde gefolgert, daf die Fiithrer des Zentrums in
der Paulskirche sie hatten fallenlassen dirfen. ,Ich wiirde das Gegenteil dar-
aus schlieffen.“4 So der preufdische Konservative Ludwig von Gerlach. Neun-

10 [...] hier in Norwegen ist das himmelschreiende Gesetz ldngst ins Leben getreten, daf kein
Jude, wes Standes er auch sei und welchen hohern Zweck er auch haben mag, die Grenzen dieses
Landes tiberschreiten darf. [...] Welch beschranktes, fanatisches Gesetz, das in der Geschichte der
Menschheit einzig dasteht und mit grofden, schwarzen, bluttriefenden Buchstaben geschrieben
ist!!! [...] Ganz Europa und die Welt iiberall, wo kein Norwege zu befehlen hat, ist fiir Juden
geoffnet und wenn auch nicht zu immerwahrendem, doch zu zeitlichem Aufenthalte, aber das
freie Norwegen, das sich einer unbegrenzten Humanitdt und Toleranz rithmt, ist fiir sie ewig
verschlossen.” PINNER, M.: Offenes Sendschreiben and ie Nationen Europa’s. Berlin 1848, 225.

11 SCHENKEL, D.: Die Erneuerung der Deutschen Evangelischen Kirche nach den Grundsdtzen
der Reformation. Gotha: Perthes 1860, 3.

12 FREYTAG, G.: Bilder aus der deutschen Vergangenheit 7, 11 (1859), in: Werke, Bd. 7, Hamburg:
Gutenberg o.]., 58ff.

13 Stenographische Berichte iiber die Verhandlungen der durch die Allerhéchste Verordnung
vom 13. November 1852 einberufenen Kammern. Zweite Kammer, Bd. 1. Berlin: Decker 1853, 394ff.
(24. Sitzung vom 12.2.1853).

14 Ebd. 427a.



512 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

zehn Jahre spater befand sich sein Parteifreund Hermann Wagener (I, 266)
in der Debatte iiber das Jesuitengesetz hoffnungslos in der Minderheit.

Der Verfasser sucht die Erklarung fiir die von der liberalen Offentlichkeit
geforderte polizeiliche Losung der ,Jesuitenfrage’ bei den Jesuiten selber, in
der ultramontanen Agenda: Scholastik, Syllabus, Infallibilitat. ,Die Jesuiten-
vertreibung in Deutschland war gewissermafien die Antwort auf das 1.
Vatikanum und die Unfehlbarkeitsdefinition® (I, 260). So harmlos, wie sich
der fir seine Geschichte des Ersten Vatikanums bekannte Verfasser in de-
skriptiver Absicht der Kategorie ,ultramontan‘ oder des kulturprotestanti-
schen Kampfbegriffs ,der moderne Staat’ (I, 18) bedient, werden die Jesuiten
des 19. Jahrhunderts von ihm praktisch desavouiert. An der Kommentierung
des Syllabus durch die Stimmen aus Maria Laach beklagt er, daf} sie sich ,am
duflersten rechten Rand“ der moglichen Interpretationsbandbreite gehalten
habe (I, 225). Dem Kurswechsel des Blattes ab 1909, besonders dem im Friih-
jahr 1914 erschienenen Angriff auf den ,katholischen Integralismus® (,die ei-
gentliche Bombe“ 11, 146), verdankt sich das noch heute von ihm vermittelte
Geschichtsbild. Ob der bertihmte Ketteler sich aber wirklich in diesem Sinn
(I, 228) gegen die Jesuiten ausspielen 1at? Wenn jemand den ,modernen
Staat’ der Nationalliberalen im Namen der Menschenrechte und des Minder-
heitenschutzes angegriffen hat, dann Ketteler. Und wenn der greise Alfred
Weber, 1947 zuriick auf seinem Heidelberger Lehrstuhl, damit recht gehabt
hat, daf§ der ,moderne Staat’, diese ,in Rechtsform gebrachte reine und unbe-
schrinkte Machtzusammenfassung”, nicht weniger als der ,Urheber des
Weltchaos“ war,’s dann war die ultramontane Frontstellung um 1870 in der
Sache schlechterdings prophetisch.

In diesem Zusammenhang hatte auf die politische Pamphletliteratur, mit
der die Jesuiten den Kulturkampf gefiihrt haben, schon irgendwie eingegan-
gen werden miissen. Womdéglich hatte sich ergeben, dafd hinter der bis heute
so wirksamen Karikatur, welche der Miinchner Simplizissimus vom wilhel-
minischen Deutschland entworfen hat (,Militarismus’), die Jesuiten stecken.
Der Simplizissimus wird indessen nur einmal herangezogen (II, 299), zur Be-
statigung der Tatsache, dafl das deutsche Jesuitengesetz praktisch doch
mehr ein Papiertiger war. Wie die Jesuiten in das Reich wieder einsickerten,
wie das Gesetz zerbrockelte, bis es schliefflich im Ersten Weltkrieg ganz fiel,
ist das Thema eines der bestgelungenen Kapitel.

Der Stofdseufzer ist uniiberhorbar, mit dem die Jesuiten im August 1872
aus ihrer jingsten Niederlassung, in Krupps Essen, ausgezogen waren. Die
gegen deren polizeiliche Schliefung gerichteten Straflenkrawalle waren
ihnen selber unheimlich. Sie wuften nur zu gut, dafd sie im Klassenkampf
doch bald zwischen alle Stiithle geraten waren (I, 195). Die Starke des vom
Verfasser gewdhlten Ansatzes liegt in der Darstellung der politisch ver-
gleichsweise entspannten Phasen, in denen man, wenn auch im Exil, in aller
Stille seinen Geschaften nachging. ,Exil‘ ist fiir eine Internationale tiberhaupt
ein relativer Begriff, der sich darauf reduziert, daf® man sich, mehr als einem

15 WEBER, A.: Das Ende des modernen Staates, in: DERS.: Haben wir Deutschen nach 1945
versagt? Politische Schriften, hg. von Ch. Dericum. Frankfurt a.M.: Fischer 1982, 61-76.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 513

lieb ist, mit Immobiliengeschaften befassen mufd: 1898 wurde zu diesem
Zweck eigens eine Aktiengesellschaft gegriindet, die Aachener Immobilien
AG. Sich die Freiheit zu erhalten, ,wegzugehen, wenn Schwierigkeiten ent-
stehen®, war ein Grundsatz jesuitischer Niederlassungen (II, 173). Was einem
innerhalb der Reichsgrenzen zu tun nicht mehr erlaubt war, tat man dann
eben anderswo in der Provinz; nur mit seiner Provinz ist der Jesuit verhei-
ratet. Bequemerweise hatte man sich in Schlossern gleich hinter der Grenze
angesiedelt, in Orten moglichst mit Bahnanschluf} ins Reich. Ein Mifdgriff
war die Verlegung des Theologiestudiums in das dioxinverseuchte englische
Ditton Hall; 1895 wurde es aufgegeben. Doch auch die klosterliche Ab-
geschiedenheit in Holland ging einem irgendwann auf die Nerven. Die ultra-
montane Position zersetzte sich in die sogenannte ,Kdlner Richtung, die auf
dem Umweg iiber die christliche Gewerkschaftsbewegung heim ins Reich
driangte, und in die minoritdre ,Berliner‘ Richtung, die das um diesen Preis
jedenfalls nicht wollte (II, 142ff.). Aber endlich dazugehoéren wollte man.
,Valkenburg galt als Symbol der ,ewigen Wahrheit' und gleichzeitig der Ab-
schneidung vom lebendigen deutschen Geistesleben® (II, 151). Die ,Modernis-
muskrise’ war auch das Einknicken vor der sog. ,deutschen Wissenschaft‘.16
Daf die Deutsche Provinz im Ersten Weltkrieg brav Kriegsanleihe gezeich-
net hat, wirft ein bezeichnendes Licht auf den Preis, den man fiir die Inte-
gration zu zahlen bereit war: Man wollte partout die eigene nationale Zu-
verldssigkeit unter Beweis stellen (II, 314ff.). Wenn diese Internationale, die
schwarze, anders als die sozialistische II. Internationale, den Ersten Welt-
krieg tiberlebt hat, lag das vermutlich (II, 318) an der ultramontanen Prinzi-
pienfestigkeit der Civilta Cattolica.

Die vorliegende Jesuitengeschichte ist ein Standardwerk. Der aufgewand-
te Fleifd ist immens, die Gliederung klar, der Stil gewandt. Die Zahl auch
dem Nichtfachmann erkennbarer Fliichtigkeitsfehler halt sich sehr in Gren-
zen. Die Illustrationen beschrinken sich auf Ubersichtskarten und Aufenan-
sichten der einzelnen Wirkungsstdtten. Der Verlag hat fiir eine ordentliche
Ausstattung gesorgt. Gleichwohl: Wenn die Aufgabe, die sich einer nach
dem Zweiten Vatikanum unternommenen Jesuitengeschichte gestellt hatte,
die gewesen ist, die Jesuiten historiographisch aus dem Kulturkampfghetto
zu holen, dann ist diese Aufgabe durch die vorliegende Jesuitengeschichte
noch nicht gelost.

16 Die Wissenschaft des ganzen Jesuitenordens ist so unentwickelt, so unreif und diirftig,
daR sie im Vergleich mit wirklicher Wissenschaft, wie sie in Deutschland lebt, nur wie dunkle
Unwissenheit aussieht.“ BLUNTSCHLI, ].C.: Rom und die Deutschen. Berlin: Habel 1872, 24.






REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

Rezensionen Philosophie

PiAlA, Gregorio : Talete in Parnaso. La storia dei filosofi e le belle lettere.
Padova : CLEUP 2013, 395 p., ISBN 978-8867871049.

Gregorio Piaia propose ici un choix d’études qu’il a dédiées a I'historiogra-
phie philosophique entre 1985 et 20131 Les références bibliographiques de
ces travaux dont les publications accompagnent trente années de recherche
ont été actualisées et les études publiées initialement dans une autre langue
ont été traduites en italien. Le volume est organisé chronologiquement, de
I'historiographie philosophique médiévale a la littérature contemporaine. La
premiere étude porte sur le Polyhistor de Guillaume de Malmesbury ; la der-
niére sur un bestseller récent et sa mise en scéne du XVII® siécle philoso-
phique, L’isola del giorno prima d’'Umberto Eco. Une grande liberté dans le
choix des thémes et dans leur traitement caractérise en effet les études
produites par Gregorio Piaia parallelement a la grande entreprise d’érudition
de I'école de Padoue, la Storia delle storie generali della filosofia initiée par
Giovanni Santinello puis dirigée par Gregorio Piaia depuis le déces de Gio-
vanni Santinello en 20032. Les textes présentés ici prolongent cette entre-
prise encyclopédique en livrant des réflexions circonstanciées sur la philo-
sophie et I'histoire de la philosophie envisagées comme disciplines universi-
taires, mais aussi comme ensemble de pratiques extra-universitaires, notam-

111 s’agit bien d'un choix et non d'un recueil. Parmi les travaux non réimprimés, on
mentionnera notamment : PIAIA, Gregorio : La genése de linterprétation historique et
philosophique d’Albert le Grand (XV*-XVIII® siécle), in : ZIMMERMANN, Albert (éd.) : Albert
der Grosse, seine Zeit, sein Werk, seine Wirkung. Berlin: W. de Gruyter 1981, 237-255 ;
PIAIA, Gregorio : ,Averroisme politique“: anatomie d'un mythe historiographique, in : ZIM-
MERMANN, Albert (éd.) : Orientalische Kultur und europdisches Mittelalter (= Miscellanea
mediaevalia 17). Berlin : W. de Gruyter 1985, 328-344 ; PIAIA, Gregorio : Perché studiare la
filosofia medievale? Alcune risposte fra Sette e Ottocento, in : AERTSEN, Jan A./SPEER,
Andreas (éd.) : Was ist Philosophie im Mittelalter? Berlin: W. de Gruyter 1998, 353-359 ;
PIAIA, Gregorio : Rinascimento e identita nazionale nella storiografia filosofica italiana e
francese del primo Ottocento, in : RAGGHIANTI, Renzo/SAVORELLI, Alessandro (éd.) : Ri-
nascimento. Mito e concetto. Pisa : Edizioni della Normale 2005, 109-134.

2 SANTINELLO, Giovanni/PIAIA, Gregorio (éd.) : Storia delle storie generali della filoso-
fia. Brescia : Antenore 1979-2004 (5 tomes en 6 volumes). Une version anglaise actualisée
est en cours de publication: SANTINELLO, Giovanni (éd.) : Models of the History of Philo-
sophy. I: From Its Origins in the Renaissance to the ‘Historia Philosophica’. Dordrecht :
Kluwer 1993 ; PIAIA, Gregorio/SANTINELLO, Giovanni (éd.) : Models of the History of
Philosophy. II: From Cartesian Age to Brucker. Heidelberg : Springer 2o11.



516 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

ment aux XVII® et XVIII® siécles3. Par ailleurs, Gregorio Piaia enquéte sur les
usages de la philosophie en dehors du champ considéré aujourd’hui comme
le domaine propre de la philosophie. Il étudie notamment les représenta-
tions de la philosophie et des philosophes dans la littérature, populaire et
savante, de Boccace a Eco, en passant par Diderot, Voltaire, le marquis
d’Argens et Appiano Buonafede.

Le titre du volume annonce ce projet de rapprochement entre « belles
lettres » et « histoire des philosophes ». Ce dernier syntagme énonce en
outre une proposition méthodologique exposée dans I'avant-derniére étude4 :
apres la crise de 'historisme et sur une autre voie que les approches postmo-
dernes du XX° siecle, I'historiographie philosophique du XXI® siécle s’est
réapproprié le modele biographique. Le sujet de I'histoire de la philosophie
n'est plus la raison ou l'esprit humain, comme dans les grands scénarios
téléologiques du XIX® siecle. Selon Gregorio Piaia, I'étude de I'histoire de la
philosophie ne doit cependant pas étre une espece de 'histoire littéraire en-
visagée comme déconstruction des discours et des stratégies discursives.
L’histoire de la philosophie est une histoire des acteurs intellectuels qui ont
écrit sur la philosophie et son histoire, qui ont porté des représentations de
la philosophie et 'ont redéfinie en fonction d’intéréts plus vastes et histori-
quement situables. Les philosophes - les acteurs intellectuels - sont les véri-
tables sujets de I'histoire de la philosophie et de I'histoire de I'histoire de la
philosophie.

Dans cette optique, les intéréts objectifs de Piaia convergent avec le
principe méthodologique de ses enquétes. Le centre de gravité des travaux
livrés ici se situe entre la fin du XVII® siecle, avec Pierre Bayle, et le XVIII®
siecle, avec Jacob Brucker, André-Francois Boureau-Deslandes et plus géné-
ralement, dans les détails d’'une impressionnante érudition, les Lumieres
francaises, I'llluminismo italien et 'Aufkldrung allemande. Or ces entreprises
pour lesquelles Pierre Bayle a joué un role séminal construisent leurs repré-
sentations de la philosophie et de son histoire sur des figures de philosophes
plutot que d’étudier la marche et les progrés de la raison occidentale et
moderne - la grande affaire de I'histoire de la philosophie du XIX® siécle. Le
XIX® siecle n’est cependant pas absent : Gregorio Piaia consacre une étude a
Cousin traducteur de Tennemann et promoteur d'un éclectisme philoso-
phique qui devait dépasser en I'assumant I'antagonisme entre Idéologie et
restauration conservatrice. Avant Cousin, au tournant du siécle, le baron De-
gérando en France et Dietrich Tiedemann en Allemagne apparaissent comme
des acteurs intellectuels de premier rang, notamment parce que leurs his-
toires de la philosophie revalorisent la philosophie médiévale, généralement
dépréciée a I'age des Lumiéres.

3 Au sujet de la philosophie hors des institutions de savoir, voir aussi le récent volume
de VAN DAMME, Stéphane : A toutes voiles vers la vérité. Une autre histoire de la philoso-
phie au temps des Lumiéres. Paris : Seuil 2014.

4 « Ritornare a Laerzio ? Considerazioni semiserie sul divulgamento della historia phi-
losophica », 345-356, en particulier 354-355.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 517

L’approche par les acteurs intellectuels permet a 'auteur de démarquer
de grands thémes ou questions spécifiques a chaque temps et lieu de I'histo-
riographie philosophique. La question des origines de la philosophie, que de
nombreux historiens de la philosophie considérent aujourd’hui comme
définitivement tranchée en faveur de la Gréces, constituait aux XVI® et XVII®
siecles un locus classicus ou historiographie philosophique, études orientales
et études bibliques se rencontraient et se contaminaient. Gregorio Piaia con-
sacre en outre une étude aux « Canadiens » de Brucker et aux « Hurons » de
Voltaire, aux fonctions qui leur furent dévolues comme formes exotiques de
la philosophie. La question de la philosophie médiévale et des Arabes de-
vient quant a elle importante au XVIII® siécle avec I'historicisation pro-
gressive de la pratique historiographique. Alors que le moyen age et les Ara-
bes de Bayle n'ont pas de spécificités, ne sont que des exempla de vices et dé-
fauts qui se retrouvent partout et a tous les ages, a la fin du XVIII® siecle
Buonafede démarque la méthode moderne expérimentale d’'une scolastique
médiévale obsolete, alors que Degérando entreprend de revaloriser, par-
tiellement du moins, la philosophie arabe médiévale. L’autre grand objet du
recueil est la question du spinozisme et du spinozisme avant Spinoza, c’est-
a-dire de la qualification « spinoziste » accolée a des entreprises philoso-
phiques critiquées pour leur panthéisme, matérialiste ou spiritualiste, ou
rapprochées de l'athéisme moderne. Les enquétes sur le spinozisme dé-
bouchent sur des réflexions nouvelles sur la catégorie et I'idée de « Lu-
miéres », y compris sur les réemplois du vocabulaire illuministe par les his-
toriens de la philosophie du XIX® siécle.

L’histoire de I'histoire de la philosophie telle que l'envisage Gregorio
Piaia procede d'une méthode réflexive. Elle enquéte sur la pratique philoso-
phique et sur I'écriture de I'histoire de la philosophie bien au-dela de I'érudi-
tion. Elle décolonise des parcelles du passé philosophique que nous considé-
rons comme « notres », occidentales ou nationales, en reconstruisant les
entreprises de colonisation mises en ceuvre par les historiens de la philoso-
phie a partir du XVII® siecleé. Gregorio Piaia regarde I'histoire de la philoso-
phie comme une pratique intellectuelle dont les visées sont aussi politiques
et sociales. Il met en lumiére la dimension historique et les emplois éphé-

5 Au sujet de l'identification de la philosophie a la philosophie grecque et de l'ex-
clusion des autres cultures de I'histoire de la philosophie, voir récemment : PARK, Peter
K.J. : Africa, Asia and the History of Philosophy. Racism in the Formation of the Philo-
sophical Canon, 1780-1830. New York : State University of New York Press 2013. Peter Park
consacre notamment des enquétes a Christoph Meiners, au baron Degérando, aux histo-
riographies kantiennes et hégéliennes. Il montre qu’'une théorie raciste élaborée a Gottin-
gen durant les derniéres décennies du XVIII® siécle préside a cette exclusion des autres
cultures du champ de la philosophie. Comme le montre également Gregorio Piaia (110-
117), 'historiographie philosophique des XVI® et XVII® siécles situaient plutét les origines
de la philosophie en Orient.

6 Au sujet de cette exigence de décolonisation du passé, voir I'ouvrage programma-
tique publié par Gregorio PIAIA en 2001 : Il lavoro storico-filosofico. Questioni di metodo ed
esiti didattici. Padova : CLEUP, ainsi que DAGENAIS, John/GREER, Margaret R. : Decoloni-
zing the Middle Ages: Introduction, in : Journal of Medieval and Early Modern Studies 30
(2000) 431-448.



518 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

meéres de catégories historiographiques qui nous semblent de prime abord
atemporelles, « naturelles » (243), mais dont la création est longue et les
significations contrastées, par exemple celle de « néoplatonisme », qui dé-
pend d’histoires accidentées et de vues trés différentes, de Marsile Ficin a
Hegel et bien au-dela (243-254).

CATHERINE KONIG-PRALONG

TOIVANEN, Juhana: Perception and the Internal Senses. Peter of John Olivi on
the Cognitive Functions of the Sensitive Soul. Leiden: Brill 2013, 384 p., ISBN
978-90-04-25089-5, E-ISBN 978-90-04-25090-1.

La pensée de Pierre de Jean Olivi n'a été étudiée sérieusement par les médié-
vistes que depuis une vingtaine d’années. L'ensemble de son ceuvre a été
abordée sous des aspects variés, et sa philosophie de la connaissance sen-
sible n’a pas été l'exception, d’autant plus qu’elle s’avere tres originale.
Plusieurs articles avaient déja été consacrés a cette partie de sa production
philosophique, mais l'intérét de ses positions et arguments ainsi que la diffi-
culté de ses développements réclamaient une étude systématique. Cet
ouvrage de Juhana Toivanen a le mérite de remplir ce vide. Son objet précis
est la théorie de la perception sensible, c’est-a-dire, le type de connaissance
que 'homme posséde en commun avec les animaux non-rationnels (2-3 ; 8-
9). Soulignons que Toivanen aborde ce sujet d'un point de vue « philo-
sophique » et non « historique » (xi). Cela signifie qu’il ne prétend pas re-
construire les sources et le contexte des développements théoriques d’Olivi,
mais préfere le traitement de 'ensemble de ses théses et arguments, afin de
les rendre cohérents en se focalisant sur l'intérieur de son ceuvre. Une telle
optique n’empéche pourtant pas que l'auteur signale constamment le con-
texte dans lequel Olivi soutient ses theses ainsi que ses sources.

Comme le signale 'auteur lui-méme, plusieurs contenus du livre ont fait
partie de sa theése doctorale et de quelques articles récemment publiés ;
pourtant, dans son ensemble, cet ouvrage n’est pas une pure répétition de ce
qui avait déja été dit, mais le résultat d'une évolution des theses et de déve-
loppements originaux (xi). Ajoutons que ce livre n’est pas non plus un
recueil remanié de travaux réalisés préalablement par l'auteur. En effet, il
possede une unité non seulement thématique, mais aussi systématique dans
la mesure ol I'auteur essaie de présenter de facon détaillée la théorie de la
perception sensible olivienne, tout en établissant les rapports hiérarchiques
entre ses différents éléments théoriques ainsi qu’'en présentant ses fonde-
ments métaphysiques. Cette unité se manifeste par la structure méme de
I'ouvrage qui réunit quinze chapitres divisés en trois parties. En effet,
comme on le verra par la suite, I'auteur va du plus général au plus particulier
et les theses étudiées dans les chapitres initiaux permettent de mieux com-
prendre les théses et arguments traités dans les chapitres suivants.

Dans la premiére partie, (19-111) sont traitées les questions de la nature de
I'ame en général (25-42) et sa relation avec le corps (43-75). Les réponses
d’Olivi a ces questions permettent de mieux comprendre 'identification qu'il



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 519

fait des caractéristiques de I'dme animale (77-90) et de ses puissances (91—
111). Soulignons quelques idées intéressantes. Tout d’abord, Olivi soutient
I'’hylémorphisme universel, c’est-a-dire, la these selon laquelle toute réalité,
en dehors de Dieu, est composée de matiére et de forme (25-30). Egalement,
a la différence de I'ame animale, I'ame humaine n’est pas uniquement la
forme d’un corps, étant elle-méme une composition de matiére spirituelle et
de forme (29-30), ce qui permet a Olivi d’assurer sa subsistance (54-60).
D’autre part, les étres vivants ne sont pas la composition d'un corps et d'une
forme substantielle contenant 'ensemble de leurs perfections, mais d'un
corps et de plusieurs formes substantielles différentes donnant lieu a une
seule substance (48-62). Chaque forme répond a une perfection particuliére,
comme l’extension, les puissances vitales, les puissances sensitives et les
puissances intellectuelles (62-70 ; 9o-97). Finalement, une idée trés impor-
tante de cette premiére partie est celle de la simplicité de 'ame animale et
humaine par opposition a la nature composée et divisible des corps a cause
de leur extension (30-31; 77-82). Cette simplicité, qui implique un certain
degré de spiritualité permet a Olivi d’expliquer la réalisation des opérations
perceptives (78-82 ; 89-90). En effet, pour ce philosophe, les actes de per-
ception sont complétement simples et, en tant que tels, inexplicables a partir
des seules modifications corporelles des organes (79-80). Cette insistance
sur la simplicité de 'ame animale est a la base d'une théorie de la perception
au sein de laquelle les opérations cognitives sont entiérement actives.

La deuxiéme partie de 'ouvrage de Toivanen (115-222) est dédiée a 'expo-
sition des éléments principaux des théses oliviennes sur la perception sen-
sible. Sans doute, le point le plus important développé dans cette partie est
la thése selon laquelle 'dme est entiérement active dans la réalisation de ses
opérations cognitives (116 ; 141-161), et qui s'oppose a la plupart des théories
médiévales qui soutiennent que la perception est une réception passive fon-
dée sur 'action des objets extérieurs sur les organes (119-139). En effet, Olivi
fait une critique aigué de la thése d’inspiration aristotélicienne et tres ad-
mise au XIII® siécle, selon laquelle la connaissance est réalisée au moyen des
species venant de l'extérieur et s'imprimant dans les organes (120-135). Sa
prémisse principale est que des objets corporels ne sauraient affecter une
réalité simple comme I’'dme. Selon lui, I'essentiel de la connaissance est I'in-
tentionnalité entendue comme l'attention (aspectus) portée par I'ame vers
ses objets (151-161 ; 164-170). Autrement dit, la connaissance n’est pas la ré-
ception de stimulations venant de I'extérieur, mais le résultat de 'attention
réalisée par les puissances de 'ame vers leurs objets propres. Ces objets ne
sont pas la cause efficiente de la connaissance mais la cause « terminative »
(145-150). Dans ce contexte théorique, le réle des organes corporels s’avere
secondaire et se voit méme tres diminué, au point que Toivanen se demande
méme si les prémisses oliviennes n'impliqueraient pas plutét que ce role dis-
paraisse complétement. L'auteur traite cette question délicate par l'analyse
des textes et, sans aboutir a une véritable solution, parvient tout du moins a
rendre compte de la présence d’'une profonde tension chez Olivi, ancrée sur
sa conception de I'union de 'dme animale et du corps qui, tout en essayant
d’échapper au dualisme, semble I'impliquer inévitablement (209-222). Une



520 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

conséquence de I'essentielle activité des actes cognitifs chez Olivi est aussi la
nécessité d'une faculté qui contrdle l'attention portée par I'dme vers des
objets variés moyennant l'action des sens externes. Cette faculté est identi-
fiée au sens commun, le plus important des sens internes selon Olivi, dont la
fonction serait de faire porter I'attention sur les actes des sens externes (170-
179). Ces actes d’attention (aspectus) seraient, a leur tour, fondés sur une
sorte d’attention constante et générale (aspectus generalis) du sens commun
vers 'extérieur (179-191).

L’objet de la troisieme partie du livre est précisément l'exposition dé-
taillée de la théorie olivienne des sens internes dont la spécificité est de les
réduire tous au sens commun (223-344). Son argument principal pour opérer
cette réduction est l'interconnexion qui existe entre chacune des fonctions
attribuées traditionnellement a un sens interne en particulier (258-265).
Etant donné que cette interconnexion implique une puissance qui tienne
compte et soit consciente de chacun des actes différents, il faudrait envisa-
ger une faculté qui soit a la téte des autres. Or, puisque, d'une part, le sens
commun est apte a accomplir cette fonction et, d’autre part, que le fait de
pouvoir tenir compte de ces actes implique qu'’il puisse les réaliser par lui-
méme, il convient d’accepter I'idée que seul le sens commun réalise chacun
de ces actes traditionnellement attribués a plusieurs facultés (264-265).
L’auteur ne se contente pas d’exposer de fagon générale le raisonnement pré-
cédent, mais que ce principe y est vérifié pour chaque sens interne considéré
en particulier.

On a pu voir par le biais de la description antérieure du contenu de ce
livre qu’il possede une structure unitaire au sein de laquelle chacun des cha-
pitres éclaire les autres. Pourtant, cela ne signifie pas qu'il ne soit pas apte a
étre consulté séparément par le spécialiste. D’autre part, il convient de sou-
ligner que Toivanen réussit a systématiser et rendre cohérente la théorie de
la perception olivienne, tache difficile a cause de l'obscurité de certains de
ses arguments et positions ainsi que de la présence de contradictions appa-
rentes.

Or, que l'auteur rende cohérente la pensée d’Olivi ne doit pas nous ame-
ner a penser qu'il essaie de le faire a tout prix. En effet, Toivanen ne se con-
tente pas seulement de fonder chacune des ses explications sur une analyse
circonstanciée et critique d'un grand nombre de textes. De plus, ne cédant
pas a la tentation d’écarter toutes les incohérences, il ne manque pas d’expli-
citer les difficultés internes - voire, les contradictions — des théses étudiées,
dont le meilleur exemple est le dualisme toujours nié par Olivi, mais inévita-
blement impliqué dans ses arguments.

Finalement, nous tenons a insister sur un autre mérite de ce livre : il ne
se borne pas a présenter un résumé des theses et doctrines d’Olivi, mais tient
compte de ses arguments les plus intéressants. Les theses d’Olivi appa-
raissent ainsi comme le résultat d’'un véritable processus de réflexion sur la
réalité et non pas comme des pures abstractions dont la valeur philoso-
phique actuelle demeure cachée. Ainsi, ce livre n'est pas uniquement une
contribution majeure a I'étude de la pensée d'un auteur peu connu de nos
jours, mais bel et bien une véritable source d’éléments pour la discussion



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 521

philosophique contemporaine a propos de questions telles que la relation du
corps et de l'esprit, 'intentionnalité de la connaissance et I’établissement
des similitudes et différences entre les hommes et les animaux non-ration-
nels. Cette conclusion s’avere d’autant plus vraie du fait que cet ouvrage ne
traite pas ces thémes mentionnés de maniére générale, mais il s'occupe d'un
grand nombre de questions spécifiques.

JOSE ANTONIO VALDIVIA FUENZALIDA

FICHTE, Johann Gottlieb: Die spdten wissenschaftlichen Vorlesungen III. Vor-
lesungen liber die Bestimmung des Gelehrten 1811. Rechtslehre 1812. Sittenlehre
1812. Neu herausgegeben von Hans Georg von Manz, Ives Radrizzani und
Martin Siegel unter Mitarbeit von Erich Fuchs (= frommann-holzboog Stu-
dientexte 3). Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog Verlag 2012, 426
S., ISBN 978-3-7728-2011-3.

Der vorliegende dritte Band der auf sechs Bande angelegten Studienausgabe
zu Fichtes spaten wissenschaftlichen Vorlesungen enthdlt die Manuskripte
zu den Vorlesungen iiber die Bestimmung des Gelehrten vom Mai 1811, tiber
die Rechtslehre vom April 1812 sowie tiber die Sittenlehre vom Juni 1812. Wie
bei der Edition aller Vorlesungsdokumente in der auf der Grundlage der
Fichte-Akademieausgabe bereitgestellten Studienausgabe ist auf eine mog-
lichst getreue Wiedergabe des Originaltextes geachtet worden. Alle bisheri-
gen Editionsergebnisse wurden diesem Leitprinzip gemadfd iiberpriift und
korrigiert. Bei dem Manuskript zur Vorlesung iiber die Rechtslehre haben
sich die Herausgeber aus Griinden der Leserfreundlichkeit dafiir entschie-
den, den Text, wie dies in der ersten Edition durch Immanuel Hermann
Fichte, nicht jedoch in der Akademieausgabe geschehen ist, durch Passagen
aus der Grundlage des Naturrechts von 1796/97 zu erganzen. Dabei haben sie
sich allerdings in Abhebung von fritheren Editionen darum bemiiht, die je-
weiligen Zusdtze in Grenzen zu halten. Des Weiteren werden erstmals zwei
Kollegnachschriften zur betreffenden Vorlesung herangezogen und als Er-
ganzungsquellen verwendet.

Fichte hat seine gegen Mitte der 179o0er Jahre begonnenen Entwiirfe zum
allgemeinen sowie zu den besonderen oder angewandten Teilen seines
Systems der Wissenschaftslehre in den folgenden rund zwanzig Jahren bis zu
seinem Tode Anfang 1814 in zahlreichen Anldufen weiter ausgearbeitet, kon-
zeptionell neu durchdacht und revidiert. Die Idee einer mit Aufklarungs-
und Erziehungsanspriichen einhergehenden systematischen Vollendung des
kantischen Programms der Vernunftkritik stiftet den einheitlichen Rahmen.
In der Durchfithrung kommt es, neben grofleren und kleineren Einschnitten
und Wandlungen, zu einem sehr markanten Umschlagspunkt. Wahrend
Fichte bis kurz nach 1800 vornehmlich eine auf die Frage evidenten Selbst-
wissens fokussierte Philosophie des tatigen Ich entwickelt, die unmittelbar
an Problemstellungen Kants anschlief3t, riickt in der Folge eine Seins- und
Lebensphilosophie in den Mittelpunkt, bei der mit der Denkfigur einer
vereinigenden Manifestation des Absoluten operiert wird und die in Bezug



522 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

auf Anschlusskontexte den Eindruck einer Synthese kantischer und neu-
platonischer Denkmuster erweckt.

Aus der im vorliegenden Band prasentierten Vorlesung iiber die Bestim-
mung des Gelehrten von 1811 ist zu ersehen, dass und wie Fichte gerade auch
seine seit 1794 regelmdflig vorgetragenen populdren Reflexionen tiber die
Ziele und Aufgaben der akademischen Lehrer im Lichte seiner spdten Seins-
und Lebensphilosophie neu ausgerichtet hat. Wird Mitte der 179o0er Jahre
hervorgehoben, die wahre Bestimmung des Gelehrten bestehe darin, die
Menschen zu selbstbewussten und tatkrdftigen Wesen zu erheben, die An-
lagen der Menschheit gleichformig und fortschreitend zu entwickeln und auf
diese Weise den Ubergang zu einer menschenwiirdigen Geschichtsepoche zu
beférdern, soll dem Gelehrten nun vor allem die Aufgabe zukommen, ,Ver-
einigungspunkt zwischen der tibersinnlichen und der sinnlichen Welt“ (18)
zu sein. Er soll die Menschen fiir eine Teilhabe an der Ideenwelt empfanglich
machen, sie zur Entdeckung ihres ,Auges fiir die ibersinnliche Welt“ (42)
anleiten. Ungleich stdrker als in fritheren Fassungen dieser Vorlesung wird
das Unzureichende eines mechanischen Erziehens angeprangert und im Ge-
genzug fir eine Bildung als organisches, geistvolles Bilden und Abbilden des
Absoluten Partei ergriffen. Mehr denn je wird in erzieherischer Absicht an
das religiose Gemiit und an den Kunstsinn appelliert. Interessanterweise ver-
gleicht der nicht gerade als musikalisch geltende Fichte den vorbildlichen
Gelehrten mit dem Kiinstler, der es in der Musik zur Meisterschaft bringt
(man vermutet, dass Fichte 1811 in Bad Templitz die Bekanntschaft mit Beet-
hoven machte). Der philosophische Gelehrte kann sich an der Einsicht des
vortrefflichen Musikers orientieren, dass an erster Stelle das Vermdgen der
oinnern Erregbarkeit® (50) zu stehen hat und dass Handlungen wie das An-
eignen der Regeln der Komposition und das Einiiben der mechanischen
Kunst der Fingerfertigkeit zwar unabdingbar, fiir das Wesen der Kunst aber
von untergeordneter Bedeutung sind.

Im Vergleich zur Vorlesung tiber die Bestimmung des Gelehrten von 181
ist in der Vorlesung tiber die Rechtslehre von 1812 das seins- und lebensphi-
losophische Profil der spaten allgemeinen Wissenschaftslehre vergleichs-
weise gering und nur punktuell spiirbar. Dem entspricht, dass Fichte bei sei-
nen Ausfithrungen zu Recht und Staat auch in der Spatzeit die Druckfassung
der Naturrechtslehre von 1796/97 zugrunde gelegt hat. Am greifbarsten sind
die Auswirkungen der spaten allgemeinen Wissenschaftslehre in der Neu-
fassung der Unterscheidung von Moral und Recht, Sittengesetz und Rechts-
gesetz. In der Grundlage des Naturrechts hat Fichte diese Unterscheidung
vor allem dahingehend expliziert, dass bei der Moral ein unbedingt gebie-
tendes und als allgemeine Menschenpflicht zu befolgendes Gesetz, beim
Recht dagegen ein Gesetz der Erlaubnis sowie ein Gesetz, das ohne soziale
Interaktion und Staatsvertrag nicht manifest und gultig ware, im Zentrum
stehen soll. Demgegeniiber werden Recht und Moral nun in der spdten Phase
hauptsdchlich anhand eines Verhdltnisses von Mittel und héherem Zweck
voneinander unterschieden. Das ,Rechtsgesetz“ soll Mittel der ,Vorbereitung
auf die Herrschaft“ durch das ,Sittengesetz“ (81) sein. Fichte legt mit ande-
ren Worten nun vor allem Wert darauf, dass die Moral gegeniiber dem Recht



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 523

als die hohere, der iibersinnlichen Welt addaquatere Sphare innerhalb des Ge-
samtgefiiges der Manifestation des Absoluten begriffen wird. Was weitere
auffallige Veranderungen in der Rechtsvorlesung von 1812 gegeniiber der
Naturrechtslehre von 1796/97 betrifft, gilt es, wie Ives Radrizzani in der ,Ein-
leitung” des Bandes sehr tibersichtlich herausgearbeitet hat (siehe dort XX-
XXVII), insbesondere auf zwei durch Einwande bewirkte sachliche Modifika-
tionen sowie auf eine der vereinheitlichenden Systemreflexion geschuldete
methodische Novitat aufmerksam zu machen. Fichte, dem mitunter vorge-
worfen wurde, die Einzelperson zu einem staatlichen Arbeitstier zu degra-
dieren, verteidigt neu ein Recht auf ,freie Mufde“ (131). Der von Fichte
1796/97 geduflerte Vorschlag eines Ephorates, eines unabhdngigen Kontroll-
organs der Regierungsgewalten, wird jetzt, nach Angriffen von diversen Kri-
tikern, selbst auch in ihrer Realisierbarkeit angezweifelt. Nur unter der Be-
dingung, dass es bei dem allgemeinen Publikum zu einem ,Fortschritt der
Bildung zu Verstand und Sittlichkeit” (244) kommt, darf man hoffen, dass
die Idee einer die Regierung kontrollierenden Gegenmacht realitatstauglich
sein wird. Die methodische Novitat besteht darin, dass Fichte, einem Denk-
topos zur Frage des Anfangspunktes der angewandten Systemteile folgend,
ein ,Faktum® an die Spitze stellt. Die Rechtslehre soll bei der Klirung der
Frage, wie Recht (d.h. Recht im Sinne eines aus der Sicht der apriorischen
Vernunft giiltigen Rechts) grundsatzlich zu bestimmen ist, bei dem ,Faktum,
dafd mehrere freie Wesen in einer gemeinschaftlichen, die Wirksamkeit aller
fortpflanzenden Sphdre stehen“ (80), anheben. 1796/97 hat Fichte den so
verstandenen Rechtsbegriff, auch Urrecht genannt, noch sehr ausfiihrlich
und differenziert als ein symmetrisches Verhdltnis der Anerkennung zwi-
schen freien, gleichen und sich wechselseitig verstindigenden selbstbewuss-
ten Personen analysiert. Wie Ives Radrizzani in der ,Einleitung® festhalt,
andert dieser Neubeginn bei einem Faktum nichts daran, dass Fichte auch in
der Spatzeit von Uberlegungen zu einem interpersonalen Ich oder Geist aus-
geht. Dem ist zuzustimmen. Allerdings muss man einraumen, dass Fichte in
der spaten Rechtslehre nur noch im tblichen, staatsrechtlichen Sinne von
,2Anerkennung® spricht, dass er somit von der vormaligen interpersonalen
Bedeutung dieses Ausdrucks nicht mehr Gebrauch macht.

Bei der Vorlesung iiber die Sittenlehre von 1812 zeigt sich wiederum ein
starkerer und umfassenderer Bezug zum seins- und lebensphilosophischen
Profil der spaten allgemeinen Wissenschaftslehre. Nicht tiberraschend zeich-
net sich diese Vorlesung deshalb auch durch wesentliche konzeptionelle
Veranderungen gegeniiber ihrer fritheren, aus den 1790er Jahren stammen-
den Version aus. Zu den hauptsdchlichen Lehrstiicken von Fichtes im Jahre
1798 veroffentlichter Sittenlehre gehorte der Versuch, das kantische Sitten-
gesetz in Form einer Deduktion aus dem Theorem der Selbstsetzung des Ich
zu rechtfertigen, ein Unternehmen, welchem Reinhold mit seinem Vorschlag
aus dem zweiten Band der Briefe iiber die Kantische Philosophie, die Moral
neu aus dem Begriff der Willensfreiheit zu begriinden, vorgearbeitet hatte.
Jetzt, 1812, geht es Fichte vornehmlich darum, eine hohere Moral, eine
Moral, welche zur Stufe der ,Welt des Begriffs, des Geistes” (272) gehort, zur
Geltung zu bringen. Diese Moral soll dabei insbesondere jener iibergeordnet



524 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

sein, die der Stufe des kantischen Sittengesetzes korrespondiert. Denn sie ist
keine Moral des Gesetzes und Sollens, sondern eine Moral von freien Wesen,
die ihren Grund im ,Leben des Begriffs“ (324ff.) haben. Von einer Rechtfer-
tigung des kantischen Sittengesetzes wird damit Abstand genommen. Fichte
ist in dieser Phase auch fern davon, das tdtige Ich als das Fundament dieser
hoheren Moral verstehen zu wollen. Die Tatsache, dass das Ich im Rahmen
seiner Seins- und Lebensphilosophie wenn auch keine unbedeutende, so
doch eine blofd noch abgeleitete Bestimmung in der bildlichen Manifestation
des Absoluten ist, steht diesem Ansinnen entgegen. Und dies fiihrt nicht
zuletzt dazu, dass Fichte seine Auffassung eines sittlichen Willens von jener
eines wollenden Ich oder Selbst abzuheben beginnt. Der sittliche Wille soll
als ein Wille der ,Selbstlosigkeit” (364) begriffen werden.

Macht die Vorlesung tiber die Rechtslehre kenntlich, dass der spdte
Fichte das Recht als Vorbereitung auf die Moral, so die Vorlesung iiber die
Sittenlehre, dass er die Moral als Vorbereitung auf die Religion aufgefasst
hat. Die den eigentlichen Gegenstand des Sittlichen ausmachende hohere
Moral hat ihre Erfiilllung im religiosen Geist der Gemeinschaft. Bemerkens-
wert ist freilich auch, dass es, wie vor allem die Schlussteile der Vorlesung
tber die Sittenlehre dokumentieren, um eine hohere Moral zu tun sein soll,
die als religiose Moral zugleich moralische Religion ist, d.h. Religion nach
dem Vorbild der kantischen Vernunftreligion. Steht die Frage zur Diskus-
sion, welche Rolle kiinftig religiose Symbole und bestehende kirchliche Prak-
tiken spielen sollen, bleibt der spdte Fichte seinen fritheren Ansichten treu.
Es dndert sich nichts an seiner seit 1792 entfalteten Kritik an einer positiven
oder geoffenbarten Religion.

Die neu edierten Vorlesungen, und dabei insbesondere jene iiber die
Sittenlehre, geben nicht zuletzt Anlass, tiber kaschierte geistige Affinitaten
sowie tiber mogliche Wirkungen auf den philosophischen Zeitgeist nachzu-
denken. Wenn Fichte tiber den Ursprung der Sittlichkeit im Leben des Be-
griffs spricht, glaubt man zuweilen, es mit einem Text Hegels zu tun zu ha-
ben. Bei Fichtes Kritik an Kants Moral des Gesetzes und Sollens wie auch bei
seiner Assoziation von sittlichem und selbstlosem Willen darf man an Scho-
penhauer denken. Dieser horte als Student bekanntlich in den Jahren 1811 bis
1813 Vorlesungen des Wissenschaftslehrers.

MARTIN BONDELI



Rezensionen Theologie

TOLLEFSEN, Torstein Theodor: Activity and Participation in Late Antique and
Early Christian Thought (= Oxford Early Christian Studies). Oxford: Oxford
University Press 2012, 229 pp., ISBN 978-0-19-960596-5.

Monographs on philosophical ontology rarely focus on the one articulated
within the Christian Church, and books on the Church Fathers seldom fare
beyond an understanding of theology as merely the history of Christian
thought. However, Torstein Theodor Tollefsen’s contribution is truly re-
markable, as he embarks on the bold task of expounding the thought of
Byzantine Fathers in their cosmological and ontological dimensions within
the mindset, method, goals and language of philosophy. Tollefsen, Professor
of Philosophy at the University of Oslo, has published two monographs
under Oxford University Press, The Christocentric Cosmology of St Maximus
the Confessor (2008) and Activity and Participation in Late Antique and Early
Christian Thought (2012). We will review the latter, which is dedicated to the
study of two terms that are central to the Fathers’ ontology but massively
misunderstood in modern scholarship, namely ‘activities’ (évépyelo) and
participation.

The first chapter traces the notions of activity and participation in non-
Christian thought, namely Plato, Aristotle and Plotinus. The author proceeds
in the second chapter with a contradistinction of St. Basil’s positions with
the Anomoean ones, also mentioning Eunomius’ theology. The third chapter
is dedicated to what Tollefsen terms “the internal activity of the Godhead”,
i.e. the divine generation and conception about the inner life of the Chris-
tian God according to St Gregory of Nyssa, St Maximus the Confessor and
the Corpus Areopagiticum. The author proceeds to expound the ideas of
these Fathers concerning the external activity of the Godhead as cosmology
in the fourth chapter, where participation emerges as a key term. The fifth
chapter deals with the Incarnation as another type of the external activity of
the Godhead. In this chapter, Maximus’ ontological analysis of essence and
activity is treated as particularly crucial. The next chapter analyzes the
highest goal and attainment of participation, namely what the Fathers
describe as ‘deification’.

The reason that there is a widespread difficulty in reaching a consensus
in the Christian world concerning the ontological role of activities is that
there is a major divergence of doctrines between Roman Catholicism and the
Eastern Orthodox Church concerning the existence of uncreated divine
activities (usually translated as ‘energies’) which goes back to the fourteenth
century and Gregory Palamas. The seventh chapter of the book is dedicated
to a thorough philosophical/ontological analysis of Palamite theology in
order to ascertain whether there is a breach with the legacy of Greek-
Byzantine theology or not; the author concludes that there is an organic
continuity within this legacy (185). Tollefsen’s philosophical analysis of
activity and participation in Gregory Palamas demonstrates the importance



526 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

of these key terms for Christian ontology. In fact, the author’s ontological
inquiry leads him to remark in the concluding chapter of the book that there
are two distinct Christian ontologies: “even if it is not quite comme il faut to
say so in these days of ecumenical efforts, it strikes me that Greek and Latin
Christian thought represent two different kinds of ontologies” (217). In
conclusion, he highlights again the importance of the created-uncreated
distinction, i.e. divine transcendence.

With regard to the crucial subject of the translation of key terms in
English, I agree with both Tollefsen’s reluctance to provide a translation for
the Greek word logoi/Logos and with his choice of translating évépyeiau as
‘activities’ instead of ‘energies’, which is a first step towards the clearing up
of grave misunderstandings concerning this philosophical concept. The
choice of ‘activities’ is far from perfect (‘activities’ cannot be an attribute of
the ovoia, whereas évépyelat are), but it is much better than a word that
leads English speaking scholars to understand évépyeia as some kind of semi-
material fluidum or some kind of divine electricity, practically forbidding
any serious discussion of the matter.

My study of Maximus the Confessor’s work would lead me to present
some key notions of his and their meanings from a slightly different angle,
and there are instances where I could disagree with the author’s elucidation
of certain ideas. This is particularly true in the case of Tollefsen’s critique of
John Zizioulas’ understanding of the terms person, hypostasis and essence
(e.g. 9, 65 n. 41 and 212-213), where I think that there is a substantial mis-
understanding of Zizioulas’ position as well as of the ontological pre-
requisites thereof, i.e. Christos Yannaras’ considerably earlier (1970) Person
and Eros (Brookline MA: HC Press, 2007 for its English translation) as well as
most of his other works. In my opinion, there are great prospects of philo-
sophical efflorescence if today’s rediscovery of the Cappadocians’ and
Maximus the Confessor’s thought goes hand in hand with the penetrating
insights to patristic ontology presented to us by Zizioulas and Yannaras,
provided that they indeed have the patristic grounding that the scholarly
community attributes to them (which is my continued impression through
the study of the texts and sources). Tollefsen accuses Zizioulas of completely
degrading the essence to the level of nonexistence, a tendency that Tollefsen
does not trace in the patristic corpus. However, Zizioulas’ position is that
there is no essence without a hypostasis, which does not fare beyond the
common patristic affirmation that there cannot be an ovoia dvumdotatog (a
balanced elucidation of which can be traced in Maximus’ Opuscula, PG o1,
205AB) and is a thoroughly patristic answer to the tendency to overempha-
size the essence-in-itself as a fundamental category. The right place for the
thorough analysis of this divergence of opinions concerning these patristic
terms would not be a short book review like this one here, but a dedicated
monograph (and not in the form of disagreements, but in the form of coun-
ter-proposals).

For the time being, I would like to once more note the importance of
Torstein Tollefsen’s undertaking, the very high value of its fruits as exposed
in Activity and Participation in Late Antique and Early Christian Thought and



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 527

the challenge that the book puts forth to the scholarly community, namely
to approach the ontological and cosmological insights of the Greek Church
Fathers for what they are: ontology and cosmology, perhaps even directly
relevant for today’s philosophy.

SOTIRIS MITRALEXIS

GRESHAKE, Gisbert: Maria-Ecclesia. Perspektiven einer marianisch grundierten
Theologie und Kirchenpraxis. Regensburg: Verlag Friedrich Pustet 2014,
640 S., ISBN 978-3-7917-2592-5.

Das monumentale Werk, das der Autor ,mit Sicherheit mein letztes grofieres
theologisches Werk“ (15) nennt, ist eine Summa theologiae in praktischer
Absicht. Nicht um eine ,Mariologie“ im Sinne eines abgegrenzten dogmati-
schen Traktates geht es hier, sondern um eine ,marianisch grundierte Theo-
logie“ und ein ,marianisch erneuertes kirchliches Leben®. Hier spricht ein
Meister seines Faches, der zeigt, ,dass in der Mariologie fast alle theologi-
schen Fiden zusammenlaufen und eine konkrete Anschaulichkeit gewinnen®
(Schutzumschlag). Hier spricht der erfahrene theologische Lehrer, der seine
Texte zu strukturieren weiff und in Vorblicken, tbersichtlichen Gliederun-
gen und prdzisen Zusammenfassungen stets eine klare Orientierung im Ge-
dankengang ermoglicht. Hier spricht der engagierte Christ und Seelsorger,
der von der ,mariologischen Hypertrophie“ (17) tiber den ,Kollaps in der Ma-
riologie“ (22) bis zu Neuentdeckungen Marias in der siidamerikanischen Be-
freiungstheologie und in der feministischen Theologie geradezu gegenldaufige
Bewegungen durchlebt und durchdacht hat. Hier spricht der Theologe der
Kirche des II. Vatikanischen Konzils, der das Projekt von Hugo Rahner wei-
terfuhren will: ,Wir miussen es wieder lernen, Maria in der Kirche zu sehen
und die Kirche in Maria“ (zit. 25), muss er doch konstatieren: Das Konzil
,hatte Maria in die Kirche integriert, aber nicht die Kirche in Maria“ (25).
Hier spricht der dialogisch sensible Denker, der Maria in das Gesprach mit
Christen reformatorischer, anglikanischer und orthodoxer Tradition wie
auch in den interreligiosen Dialog hineinnimmt. Hier spricht nicht zuletzt
der ehemalige Student des Collegium Germanicum et Hungaricum in Rom,
dessen Spiritual Pater Wilhelm Klein S] war: ,der Sokrates von heute“ (J.
Ratzinger), ,vielleicht der bedeutendste Theologe des 20. Jahrhunderts® (K.
Rahner) (493). Es ist Pater Klein, der dem Buch sein Motto gibt: ,Wer ist
denn Jesus Christus als: ,Gott in Maria* (5), und der die systematischen An-
liegen des Werkes wesentlich bestimmt.

Die zwei groflen Teile des Werkes entsprechen der im Vorwort zitierten
Einsicht von Immanuel Kant: ,Wenn man Erfinder sein will, so verlangt
man, der Erste zu sein; will man nur Wahrheit, so verlangt man Vorganger®
(zit. 30). Im ersten Teil stellt sich der Autor - allerdings mit viel persénlicher
Kreativitait - in den Dienst der Wahrheit der Tradition: Unter dem Titel
,Prolegomena” prasentiert er ,die iberkommenen biblischen, dogmatischen
und theologiegeschichtlichen Aussagen tiber Maria“. Im zweiten Teil nimmt
Greshake in systematisch-theologischer Absicht den Titel ,Maria-Ecclesia®



528 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

auf und setzt durchaus eigene Akzente, die ihn zwar nicht zu einem ,Erfin-
der” machen, jedoch weitreichende Transformationen in der Theologie wie
im kirchlichen Leben anregen wollen. Das zentrale Pladoyer ,fiir eine erneu-
erte Sicht der Schopfung” (539-548) ist nicht zufadllig durch die Auseinander-
setzung mit P. Wilhelm Klein bestimmt. Der originellste Teil des Werkes
liegt daher im vierten Kapitel des zweiten Teiles: ,Geschaffen als Anfang sei-
ner Wege ...“ (490-587) und beruft sich auf die ,liturgische und kiinstleri-
sche, theologische und philosophische Tradition, wonach Maria-Ecclesia
eine vor- bzw. tiberzeitliche Grofde ist, von Gott geschaffen als ,sapientia
creata’ und ,ecclesia primigenia‘. Dieser Befund bedarf dringend der Kla-
rung” (490), ,zumal die Beziehung Schopfung - Maria bisher wenig bedacht
wurde“ (309). Ein langer Anweg bereitet diese Klarung vor. Schon der
biblische und der theologiegeschichtliche Uberblick sind durch systema-
tische Fragen geleitet. Denn in Maria exemplifiziert sich die Grundfrage der
Theologie tiberhaupt: ,Wie ist es tiberhaupt denkbar, dass zwischen unendli-
chem Gott und endlicher Schopfung eine Entsprechung entstehen kann,
mehr noch, dass der unendliche Gott in die endliche Wirklichkeit einzu-
treten und sie als eigene anzunehmen vermag?“ (25). Mit Recht bezeichnet
Greshake sein Werk als ,complementum® zu seinen grofden trinitdtstheologi-
schen Studien, stellt doch ,Maria den Prototyp des Menschen dar, dem sich
der dreifaltige Gott erschlief3t“ (25).

Die Schriftzeugnisse werden mit allen zugehorigen Fragen der Herme-
neutik analysiert. Das theologiegeschichtliche Material ist um die grofden
Glaubensaussagen bzw. Dogmen tiber Maria gebiindelt: Mutter (Kap. 2) -
Jungfrau (Kap. 3) - Immaculata (Kap. 4) - leibhaft in den Himmel aufgenom-
men (Kap. 5). Denk- und Redeweisen der Kirchenviter und der Okumeni-
schen Konzilien spielen dabei eine grofde Rolle und verweisen bereits im
Leben der Urkirche auf eine beginnende Marienverehrung, die einhergeht
mit der Abgrenzung von einer monophysitischer Skepsis gegeniiber der wah-
ren Fleischwerdung des Erlosers. Hier kiindigt sich das Hauptthema des
zweiten Teiles an: Die ,Idee von einer prdexistenten ,Ecclesia primigenia’
zieht sich [...] durch die ganze patristische Literatur hindurch“ (147): ,Um
ihretwillen wurde die Welt erschaffen“ (Hirte des Hermas, zit. 146). Umfas-
sender als Maria ,ist der Plan Gottes = die himmlische Kirche, die dabei ist,
sich zu verwirklichen und die in Maria ihren ersten Zenit erreicht hat“ (153
unter Verweis auf Yves Congar). Vor diesem Hintergrund werden die ge-
schichtlichen Wandlungen geschildert, die bis zum ,Marianischen Zeitalter®
ab der Mitte des 19. Jahrhunderts fiihren, das wiederum nach Greshake nicht
nur nach dem II. Vatikanischen Konzil, sondern wegen der ,Uneindeutigkeit
und Unschlissigkeit (Dittrich, zit. 186) der marianischen Kapitel in der
Konstitution Lumen Gentium in eine ,marianische Eiszeit“ (G. Soll, zit. 187)
umschldgt. Die Darstellungen geben einen Durchblick durch die einschla-
gige Literatur, meiden apodiktische Urteile und regen dadurch zur eigenen
Urteilsbildung gerade in umstrittenen Fragen wie der ,unbefleckten Em-
pfangnis“ und der ,Jungfrauengeburt” an.

Vorbereitend fiir die schopfungstheologische Orientierung im zweiten
Teil des Werkes ist insbesondere Kap. 6 ,Maria Sapientia Ecclesia“. Der An-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 529

satzpunkt ist ,dezidiert” (301) christologisch: Wenn die groffen Hymnen des
Epheser- und des Kolosserbriefs und die paulinische Theologie uns Jesus
Christus als Schopfungsmittler und ,Sinnziel der Schopfung® vor Augen
stellen, dann hat es ,faktisch (!) einen ,logos a-sarkos‘ - ein nicht-Fleisch-ge-
wordenes Wort nie gegeben” (303). Dann ist — wie Greshake mit Rahner sagt
- ,die Pradestination Marias als inneres Moment in der (konkreten) Prades-
tination Christi“ zu betrachten (zit. 308). Die biblischen Weisheitstexte, ihre
liturgische Zuordnung zu den Marienfesten bis zur Liturgiereform und die
russische Tradition der Sophiologie (Vladimir S. Solov’ev; Pavel A. Florens-
kij; Sergij N. Bulgakov) deuten gemeinsam mit theologischen Denkern wie
Augustinus, Mystikerinnen wie Hildegard von Bingen und kiinstlerischen
Darstellungen (Michelangelo, Isenheimer Altar) in dieselbe Richtung: Die
Gestalt Marias ist ,,auszuweiten’ iiber ihre historische Existenz und Funktion
hinaus auf das Gesamt der Schopfung und Heilsgeschichte“ (341).

Aber wie? Der Versuch einer Antwort wird im zweiten Teil vorbereitet
durch einige Querschnitte, die das theologische Material unter systemati-
schen Gesichtspunkten biindeln: Kap. 1 ,Maria - die Glaubende” bietet einen
reichhaltigen kleinen Traktat des Glaubens als Gabe, als Frei-Gabe und
schliefflich als Auf-Gabe. Ruft nicht die schopfungstheologisch fundierte
Christologie notwendig nach einer komplementaren ,Mariologie“?: ,Wer ge-
nau ist der ,geschopfliche Partner’ der Vermdhlung Gottes mit der Mensch-
heit?“ (391). Kap. 2 greift die patristische Gleichsetzung zwischen Maria und
der Kirche auf und betont die Rolle des Heiligen Geistes, der Einheit und
Differenz zwischen dem ,Leib Christi“ und der ,Braut Christi“ stiftet. Kap. 3
untersucht auf dieser Grundlage die Frage der ,Mitwirkung“ Marias und der
Kirche. Der Heilige Geist ist und bleibt ,das eigentliche Subjekt aller Heils-
vermittlung® (473), und in diesem Horizont muss nach Greshake die Mitwir-
kung Marias wie auch der Kirche am Heilsgeschehen gedeutet werden. Vor
allem geht es ,nicht allein um ein Mitwirken im Empfangen, sondern auch
um ein Weitergeben des Empfangenen“ (469). Die empfangene Gabe ver-
wandelt die Empfanger in ,kreatiirliche sacramenta“ (476): ,Jeder und jede
ist dem andern ,Kirche’, jeder und jede ist dem andern ,Maria’™ (477). Diese
empfangende Weitergabe erfordert keine ,zusdtzlichen“ Akte der Mission,
sondern erfolgt im entschiedenen Leben aus dem Glauben: ,Maria durch
ein'n Dornwald ging®, und so ,beginnen ,die Dornen Rosen zu tragen’, d.h.
beginnt die Rettung und Heilung der verlorenen Welt“ (479).

Der Blick auf die ,ur-geschichtliche Maria-Ecclesia in Kap. 4 bildet den
Fluchtpunkt aller im Buch angelegten Linien. Greshake stiitzt sich zunachst
auf ,neuere Theologen®, beginnend mit Pierre Teilhard de Chardin und sei-
ner ,Hymne an das Ewig-Weibliche®. Leitend ist jedoch zweifellos P. Wil-
helm Klein S] (1889-1996), denn der im Weiteren genannte Philosoph Ferdi-
nand Ulrich und sein Schiiler Stefan Oster, inzwischen Bischof von Passau,
rezipieren die Gedanken des Jesuiten. P. Klein, Schiiler von Edmund Husserl
und Mitstudent von Martin Heidegger, entwickelte seine Gedanken tiiber
Maria in Betrachtungen, die er als Spiritual fiir die Studierenden im Colle-
gium Germanicum et Hungaricum hielt (1948-1961). Dort prdgte er zahlreiche
Verantwortungstrager in Theologie und kirchlichen Leitungsamtern im



530 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

deutschen Sprachraum, darunter auch den Autor dieses Buches. P. Klein
hatte seine Aufzeichnungen eigentlich zur Vernichtung bestimmt; ,unter
abenteuerlichen Umstidnden“ (493) wurden sie gerettet, von Dr. Albert
Rauch (Ostkirchliches Institut Regensburg) transkribiert und von Dr. Niko-
laus Wyrwoll publiziert. Wegen seiner bislang eher verborgenen Wirkungs-
geschichte verdient dieses Material eine Aufarbeitung, zu der Gisbert
Greshake hier einladt.

,Im Anfang (en arche) war das Wort“ (Joh 1,1), bedeutet fiir P. Klein (in
den Worten Greshakes): ,Gott, der Gottessohn, ist immer schon im geschaf-
fenen Anfang, er ist der logos-en-arche, der ,Gott-in-Maria‘. Diese Urver-
mdhlung legt sich dann gewissermaf$en in Welt und Geschichte hinein bis in
das Leben jedes Einzelnen aus“ (527). Wahrend Karl Rahner die ,immer
schon® gegebene Bestimmung des Geschopfs zum Empfang der Gnade als
y,ubernatirliches Existenzial“ bezeichnet, sieht Greshake sie mit P. Klein in
Maria ,eher auf der Linie eines - freilich durchaus real gedachten - transzen-
dentalen Aprioris“ (500), das als Person zu denken ist. Er optiert fiir eine
sreal-ontologische” Auslegung der Gestalt ,Maria“ - ,ohne mir allerdings
ganz sicher zu sein“ (535). Dabei kann er sich auf Grundaussagen der christ-
lichen Erfahrung und Reflexion berufen: Wir kennen Gott als Gott der
Offenbarung, der sich zur Schopfung und zur Selbstmitteilung an seine
Schopfung bestimmt hat. Wir kennen Gott nur als den Gott pro nobis der
Heilsgeschichte. Die Freiheit Gottes in seiner Selbstbestimmung darf und
braucht nicht gerettet zu werden durch Spekulationen iiber einen ,Deus ab-
sconditus®, der stets auch anders handeln konnte, oder Gber die Frage, was
Gott ,vor‘ der Schopfung getan haben mag. Darauf kennt schon Augustinus
die Antwort: ,Er bereitet Hollen fiir alle, die sich vermessen, jene hohen Ge-
heimnisse zu ergriinden“ (Conf. XI,12). Wir wissen aus der Offenbarung um
die Bestimmung der Schopfung zur brautlichen Gemeinschaft mit ihrem
Schopfer und erkennen darin die innere Gutheit, Einheit und potentielle
Personalitdt der Schopfung. Zugleich wissen wir um die Endlichkeit der
Schopfung, um ihre unerschopfliche Vielgestaltigkeit und nicht zuletzt um
das verlorene Paradies, die verlorene ,Reinheit”. In diesem Spannungsfeld
bewegt sich gute Theologie.

Pater Klein und Gisbert Greshake bestimmen je auf ihre Weise das Ver-
hdltnis zwischen der vor- und iiberzeitlichen ,guten Schopfung® und der
Vielzahl der Geschopfe in der Geschichte. Pater Klein wahlt - in verstandli-
cher Gegenrede gegen eine (dquivoke) Trennung zwischen Schopfung, histo-
rischen Heilsereignissen und dem Heute unseres eigenen Glaubens - eine
univoke Redeweise: Die gute Schopfung ist Maria, die Menschheit in ihrer
eschatologischen Berufung ist Maria, die historische Mutter Jesu ist Maria,
jeder Christ ist Maria. Wo Pater Klein tiber Jesus Christus sagt: ,Der con-
substantialis Patri secundum divinitatem ist consubstantialis Mariae secun-
dum humanitatem®, heifdt es urspriinglich bei Papst Leo d.Gr. ,consubstan-
tialis nobis“ (vgl. 495 mit Anm. 251). Pater Klein erinnert an die unverlier-
bare Gutheit der Schopfung. Das vor- und iiberzeitliche ,reine Geschopf*
tragt die Ziige einer platonischen Idee, fiir die es bekanntlich zu fragen gilt,
ob sie jenseits, in oder - als Reflexionsbegriff - nach den Einzeldingen der



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 531

Geschichte ist. Dieser Klarung entzieht sich Pater Klein, und so stiftet er
selbst keine Klarheit in dem breiten Interpretationsfeld, das er zwischen
dem univoken ,Deus sive Maria“ und einer paradox aquivoken Trennung
zwischen dem einen reinen Geschopf und der Vielfalt und Kontingenz der
geschichtlichen Realitdaten eroffnet. Gisbert Greshake nimmt die ,Relativie-
rung” der Geschichte (501) wahr, die in der univoken Redeweise unver-
meidlich ist. So sucht er in klassisch-theologischer Manier nach der Analogie
und fithrt den Unterschied zwischen der historischen Maria von Nazaret und
,Maria“, der ,primordialen Gestalt der Schopfung®, ein. Die Anfithrungszei-
chen miissen vorerst das Gewicht der Klarung tragen. Zundchst wird das
theologische Grundproblem einfach verlagert: Aus der Frage: Wie kommuni-
ziert der ewige Schopfer mit seinen endlichen Geschopfen? wird die Frage:
Wie kommuniziert die primordiale ,Ecclesia-Maria“ mit Maria von Nazaret,
mit der Kirche auf ihrem Weg durch die Geschichte, mit den Glaubigen?

Die Antwort bleibt nicht folgenlos: 1) Greshake pladiert dafiir, die Schop-
fung nicht nur als den neutralen dufleren Rahmen fiir das Heilsgeschehen
und nicht nur als das ,Andere Gottes“ zu sehen, sondern auch als Gottes
non-aliud (Nikolaus von Kues, 544): ,Auch die Schépfung ist Selbstaussage
Gottes“ (542). Die ,Ontologie der Partizipation des endlichen am unendli-
chen Sein“ (545) gewinnt neu an Bedeutung in Kontrast und Ergdnzung zu
einer transzendentalphilosophisch orientierten Theologie. 2) ,Wenn jede Re-
ligion die ,Spiegelung’ bzw. sich ,wiederholende‘ geschichtliche Konkretisie-
rung des Ur-Verhaltnisses ,Gott in Maria‘ ist“ (560), dann kann der christ-
liche ,Inklusivismus® nur die Einladung dazu sein, in allen Religionen Aus-
drucksformen des primordialen Ur-Verhdltnisses zu seien. ,Gerade so kann
Maria eine bedeutsame Rolle im kiinftigen Dialog der Weltreligionen spie-
len“ (569). 3) Ein marianischer Glaube hat eine kirchenkonstituierende und
deshalb zugleich kirchenkritische Rolle. Greshake nimmt kein Blatt vor den
Mund: ,Die Kirche muss wieder erkennbar werden als ,Bewegung des Evan-
geliums’, sie hat eine marianische Gestalt anzunehmen® (459), entgegen dem
yungenieflbaren Brei“ (464) kurialer Zentralisierung, Institutionalisierung
des Glaubens, binnenkirchlich ideologischer Selbstbespiegelungen, Machter-
haltungskampfe, Moralismus und Dogmatismus (459ff.). 4) Nicht zuletzt
fihrt eine marianisch grundierte Theologie zu einer weisen Selbstbegren-
zung aller begrifflichen Reflexion zugunsten des gelebten Glaubens. Exem-
plarisch fithrt Greshake einige Darstellungen Marias in der bildenden Kunst
an, die westliche und 6stliche Wahrnehmungen einer Maria-Sophia-Ecclesia
als ,Fassung des unfassbaren Gottes® (theou achéréthou chora, 515) zum Aus-
druck bringen.

Sympathisch ist Greshakes Suche nach einer einfachen, schlichten Theo-
logie des Vertrauens auf Gottes Wirken an und in seinen Geschopfen, nach
dem ,Gott finden in allen Dingen“. Wie schwierig dieses Ziel zu erreichen
ist, zeigen die 640 Seiten des Buches, die streckenweise eher einem Kampf
durch das Dickicht des Dornwalds gleichen. Zu denken und zu leben ist in
der Tat etwas sehr Einfaches: Was ist das reine, primordiale Geschopf
anderes als die gute Schopfung der ersten Seiten der Bibel? Das ,reine
Geschopf” hat und braucht keine geschichtsenthobene Sonderwelt. Es hat



532 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

seinen Ort in jedem Geschopf, das gerade deshalb seine Situation als ,ge-
fallene Schopfung® als Selbstwiderspruch erfihrt. In der hypostatischen
Union der Person Jesu Christi ist die Mdglichkeit der menschlichen Natur
zur vollen personalen Teilhabe am Leben Gottes ein fiir alle Mal geschicht-
lich errungen. Jeder Mensch hat teil an diesem ,neuen Adam®“ (GS 22). Im
,Fiat“ Marias ist diese Gestalt der Erlosung uns nicht nur von auflen zuge-
sprochen, sondern in der Kraft des Heiligen Geistes als ,Gottesgeburt aus
der Schopfung“ von der Menschheit selbst geschichtlich hervorgebracht.
Jeder Mensch partizipiert an dieser Berufung zur ,neuen Eva“.

Vor diesem Horizont ist es keineswegs ,eine absurde Vorstellung, dass
der Logos in seiner gottlichen Natur seine eigene menschliche Natur und
dessen zugehorigen Willen befragt, ob diese von ihm angenommen werden
will“ (Stefan Oster, zit. ebd.). Die ,eigene menschliche Natur® Christi ist ja
die eine konkrete Menschheit, die in der geschaffenen Person Marias aus
Gnade bereitet ist, das JA im Namen aller Geschopfe zu sprechen. An Vor-
denkern fiir diese Sicht fehlt es nicht: Die russischen sophiologischen Den-
ker bringen die analoge Einheit und Differenz der gottlichen und der ge-
schopflichen Wirklichkeit in der Unterscheidung und Zuordnung von ,unge-
schaffener” und ,geschaffener” Weisheit (Sophia) zum Ausdruck - in der Be-
gegnung zwischen patristischem Erbe und kritischer Aufarbeitung der
Moderne. Greshake beriicksichtigt diese Denker notgedrungen nur in dem
recht marginalen Ausschnitt der wenigen deutschen Ubersetzungen. Sein
Buch zeigt: Fiir die Rezeption dieser Impulse, die eine erneuerte christliche
Ontologie unter den Bedingungen der Moderne und Postmoderne bieten, ist
die Zeit reif.

BARBARA HALLENSLEBEN

KLINGEN, Henning/ZEILLINGER, Peter/HOLzZL, Michael (Hgg.): Extra eccle-
siam... Zur Institution und Kritik von Kirche (= Jahrbuch Politische Theologie
6/7). Berlin: Lit 2013, 386 S., ISBN 978-3-643-50431-9.

Seit Beginn des 20. Jahrhunderts, das sich durch einen radikalen Wandel in
der Weltanschauung des westlichen Christentums auszeichnet, nimmt in
allen theologischen Bereichen, der Exegese, der Christologie, der Eschato-
logie und nicht zuletzt der Ekklesiologie, die Ansicht tiberhand, dass die in
der Neuzeit sich ereignende Verweltlichung der Welt nicht im Widerspruch
zum Christentum steht. Im Gegenteil: Ausgehend von der alt- und neutes-
tamentlichen Botschaft, der zufolge Gott sich als der Andere zur Welt oder
aber als der Gekreuzigte offenbart, sind die Reformtheologen der Meinung,
dass es der christliche Glaube sei, der die neuzeitlichen Prozesse in ihrem
Kern ausloste.! Verweltlicht und in diesem Sinne entsakralisiert haben die
Welt bereits die ersten Christen, indem sie die fruchtbare, aus ihren heiligen
Schriften herausgelesene Ambivalenz im Verhaltnis von Gott und Welt aus-

1 Vgl. GOGARTEN, Friedrich: Verhdngnis und Hoffnung der Neuzeit. Die Sikularisierung
als theologisches Problem. Stuttgart: Vorwerk 1958, 11.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 533

gehalten haben und als solche verkiindeten. Im Gegensatz zu den heidni-
schen Frommen in ihrer Ndhe, die sich die Welt als eine gottliche Ziige
tragende Naturwelt erkldrten, glaubten die a6¢ot (Gottlose), wie die Christen
im romischen Reich benannt wurden, sich in einer durchaus profanen, weil
auf die Verheiffung Gottes hin entstehenden Geschichtswelt zu bewegen. Fir
sie war Gott nicht der in der Welt nachweislich Gegebene, sondern der kiinf-
tig Kommende.

Freilich wurde die zundchst als positiv bestimmte Weltbezogenheit des
Christentums im Laufe desselben 20. Jahrhunderts revidiert, besonders mit
Blick auf die Kehrseite der Sdkularisierungsprozesse, deren bislang als
selbstverstandlich und einseitig angenommene Humanitdt nach dem Zwei-
ten Weltkrieg und deren Erfahrung mit Shoah ins Wanken geraten ist. Doch
im Wesentlichen - nicht in seinen einzelnen Ambitionen - begrifdt den
neuen theologischen Trend auch die in den 1960er Jahren entstandene Poli-
tische Theologie, die den christlichen Glauben als einen sich in der offent-
lichen Welt Verwirklichenden zum Ausdruck bringt.

Von der christlichen Identitat in Bezug auf die Welt spricht auch das hier
besprochene Jahrbuch Politische Theologie, das sich im Besonderen der Insti-
tution und Kritik von Kirche widmet. Es tragt durch theologisch fundierte
Aufsdtze mehrerer Autoren zur Diskussion iiber das kirchliche Christentum
bei, indem es entschieden die Kirche als eine zukunfts- und das heifdt praxis-
bezogene Gemeinschaft Christi darstellt, die sich in der Offentlichkeit reali-
siert.

Im einfiihrenden Teil des Buches wird auf die Frage nach der Kirche von
heute eingegangen. Was Kirche heute heifdt, beantworten etwa der (inzwi-
schen emeritierte) Erfurter Bischof Joachim Wanke (,Heute Kirche sein®)
oder Jiirgen Moltmann (,Die Gemeinden sind die Kritik der Kirche und ihre
Zukunft®). Dem eigentlichen Thema widmet sich der nachste Teil, in dem
sich mehrere Autoren zur Aufgabe der Kirche in ihrem Verhaltnis zum Poli-
tischen, der Geschichte und Gesellschaft, oder einzelnen Spharen des 6ffent-
lichen Lebens, wie beispielsweise dem Staat oder der Stadt, duflern. Zu er-
wdhnen sind vor allem der anglikanische Erzbischof von Canterbury Rowan
Williams (,Relations between the Church and state today: What is the role
of the Christian citizen“), der in Luzern lehrende Theologe Edmund Arens
(,Offentliche oder gegenéffentliche Kirche? Ekklesiologische Konzepte Poli-
tischer Theologie“), der in Wien wirkende Theologe Peter Zeilinger (,Ekkle-
sia als Verb. Eine Archdologie der politischen Dimension des Christentums®)
oder der Theologe und Direktor des Institutes M.-Dominique Chenu in
Berlin Ulrich Engel OP (,Die Stadt als Schrift Gottes. Skizzen zu einer politi-
schen Ekklesiologie im urbanen Raum im Anschluss an Michel de Certeau
SJ“). Durch etwa die Beitrige von Johann Baptist Metz (,Zur Prasenz der
Kirche in der Gesellschaft®) oder Jiirgen Manemann (,Kirche jenseits weifer
Religion - Ein Kommentar“) kommt abschlieffend noch eine kritische Stim-
me zum Ausdruck, welche die Kirche in ihrer authentischen wie auch aktuell
realen Position erblickt.

Das Verstandnis der Kirche von heute fasst der Band in Einklag mit dem
ersten programmatisch entfalteten Schritt zur Politischen Theologie, nam-



534 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

lich dem Vortrag ,Kirche und Welt im Lichte einer Politischen Theologie®,
den Johann Baptist Metz 1967 auf dem internationalen Theologenkongress in
Toronto gehalten und ein Jahr spdter in sein erstes systematisches Haupt-
werk Zur Theologie der Welt aufgenommen hat.2 Dieses Programm weist der
Politischen Theologie zwei Aufgaben zu: Verstanden wird sie zundchst als
kritisches Korrektiv gegeniiber einer extremen Privatisierungstendenz gegen-
wdrtiger Theologie. Wenn auch die gegenwartigen Paradigmen, vor allem in
Gestalt der existenzialen oder transzendentalen Theologie, die Herausforde-
rung der Neuzeit annahmen, haben sie dennoch die christliche Eschatologie
privatisiert, indem sie sie auf eine individuelle Praxis reduzierten. Aus dieser
kritischen Einstellung zur gegenwartigen Theologie erwachst schlieRlich der
positiv formulierte Versuch, die eschatologische Botschaft unter den Bedin-
gungen unserer gegenwdrtigen Gesellschaft zu formulieren. Geleitet von
diesem Motiv interpretiert die Politische Theologie die christliche Eschato-
logie als eine in der Offentlichkeit zu verwirklichende Vision.

Bald machen einige Kritiker darauf aufmerksam, der Begriff Politische
Theologie erinnere an das seit dem konstantinischen Zeitalter immer wieder
zum Vorschein kommende Verhdltnis von Religion und Politik, in deren
Identifizierung die Religion im Auftrag der herrschenden Verhaltnisse han-
delt.3 Anders jedoch als diese zwangslaufig totalitdir werdenden Identifizie-
rungsversuche gehen die Reprasentanten des neuen politisch-theologischen
Projektes von einem neuen Verstindnis des Politischen aus, das sich erst
dem neuzeitlich wirksamen Interesse an Kritik und Freiheit verdankt. Sind
sich die Religiosen ihrer kritisch-befreienden Handlungsorientierung be-
wusst geworden, so konnen sie auf die Offentlichkeit nicht unmittelbar,
sondern nur indirekt, das heifdt iber den ethischen Weg der Veranderung
des Bestehenden einwirken. Ohne flirchten zu miussen, unlauterer Absichten
verddchtigt zu werden, handeln sie in diesem Sinne im Namen jener an den
herrschenden Zustanden Leidenden, denen sie eine starke Stimme verleihen.

Will auch die Glaubensgemeinschaft der Christen nicht unter den seit
Jahrhunderten gehegten Verdacht der Religionskritik geraten, sie sei an stra-
tegisch wichtigen Allianzen interessiert, die einigen hinter den Kulissen
Stehenden zugutekdamen, soll sie das verandernde Handeln nicht als etwas
dem Glauben nach Belieben Zufiligendes, oder als Mittel zum Erreichen be-
stimmter Zwecke anwenden. Wie es aus dem griechischen Sammelbegriff
éxkAnoia (Gemeinschaft der Berufenen) folgt, bedeutet die Kirchenexistenz
vielmehr eine dem Glauben und Handeln Einheit stiftende Berufung - und
zwar dazu, die Vision des kommenden Reiches Gottes in die Welt zu vermit-
teln. Die Verheifung von einer neuen Erde und einem neuen Himmel, um
den eigentlichen Inhalt des christlichen Glaubensbekenntnisses beim Namen
zu nennen, ist ndmlich nicht Gegenstand einer passiven Erwartung, die sich
mit dem oOffentlich erfahrenen Bestehenden abzufinden weif. Sie ladt

2 Vgl. METZ, Johann Baptist: Zur Theologie der Welt. Mainz: Matthias-Griinewald-
Verlag 1968, 99-131.

3 Vgl. dazu MAIER, Hans: , Politische Theologie“? Einwdnde eines Laien, in: PEUKERT, H.
(Hg.): Diskussion zur ,politischen Theologie“. Mainz: Matthias-Griinewald-Verlag 1969, 7.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 535

vielmehr dazu ein, an der res publica des Politischen teilzunehmen und sich
prophetisch in alle 6ffentlichen Problembereiche einzumischen.4

Ihren Hohepunkt erreicht diese eschatologisch fundierte Praxis in der
spezifisch christlichen Gestalt des Glaubens, namlich der die Metz’sche
Theologie kennzeichnenden memoria passionis, die der Praxis eine das herr-
schende Bewusstsein unterbrechende Dimension verleiht. Entgegen der ge-
genwartig verspiirten Fortschrittsideologie, die eine auf ihren Vorteil be-
dachte Erfolgsgeschichte ausmacht, vermag die memoria die menschliche
Geschichte als Leidensgeschichte, also vom Standpunkt der Opfer zu be-
stimmen.5 Die Vision des kiinftig Kommenden, die sich die Erfolgreichen in
ihrer sikularisierten Form angeeignet haben, halt die memoria gerade fiir je-
ne offen, die mit den evolutionistisch bestimmten Ablauf der Geschichte
nicht mithalten konnen, die Leidenden.

So gesehen bringt die memoria, die sich mit allen Bediirftigen solidarisch
erklart, ein neues Licht in die von der Kirche in Anspruch genommene Auto-
ritdt und Tradition. Unter diesen historisch belasteten Begriffen, die seit der
europaischen Aufklarung als Sinnbilder fir Unfreiheit und Unmindigkeit
gelten, sind in Wirklichkeit unentbehrliche Instanzen zu verstehen, die das
an Freiheit und Miindigkeit orientierte Bewusstsein voraussetzen, namlich in
Gestalt einer Autoritdt der Leidenden, die erinnernd iiberliefert (tradiert)
wird.6 Autoritit und Tradition werden zu keinem ideologischen Uberbau,
der zugunsten einer institutionell sich verschanzenden Kirche bestehen
bliebe, wenn die Kirche des Gekreuzigten mit Blick auf die 6ffentliche Erfah-
rung des Leidens gedenkt. Aus dem Geddchtnis des Leidens anderer schopft
die Kirche die explosive Kraft der Emporung, die sich an den das Leid ver-
hiangenden Zustanden, der Unliebe und Ungerechtigkeit, entziindet. Hier
steht die Kirche auf der Seite der Opfer.

Als institutionalisiertes Gedachtnis des Leidens anderer beantwortet die
memoria die seit der Entstehung der ersten Gemeinschaft der Nachfolger
Christi gestellte Frage nach dem Ort, an dem die Kirche ihrer Aufgabe zu er-
fiillen hat. Es ist nicht der Ort, der um des ekklesialen Innens willen ausge-
sucht werden soll, als ware die Kirche allein das Endziel ihrer Bemiithung. Es
ist vielmehr der Ort des Anderen, der Ort des 6ffentlich gegebenen Aufdens,
wo das Innen sich realisiert und zu sich kommt. An diesem Ort treten die
Adressaten der Frohbotschaft Christi auf, namlich die Armen, biblisch ge-
sagt, aus Perspektive derer die kirchliche Praxis zu bestimmen ist.

Wo diese Armen zu finden sind, ist nicht schwer zu beantworten. In un-
serer globalisierten Welt stehen sie sozusagen vor unserer Haustiir: Sie be-
finden sich in den armen Siidregionen der Erde wie auch in dem reichen

4 Vgl. MOLTMANN, Jiirgen: Gott im Projekt der modernen Welt. Beitrdge zur 6ffentlichen
Relevanz der Theologie. Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus 1997, 224.

5 Vgl. METZ, Johann Baptist: Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer
praktischen Fundamentaltheologie. Mainz: Matthias-Griinewald-Verlag °1992, 107f.

6 Vgl. METZ, Johann Baptist: Memoria passionis. Ein provozierendes Geddchtnis in
pluralistischer Gesellschaft (in Zusammenarbeit mit J. Reikerstorfer). Freiburg: Herder
20006, 185-193.



536 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Norden, in den totalitaren Staaten des Ostens wie auch in den liberal demo-
kratischen Landern des Westens. Sie befinden sich tiberall dort, wo Men-
schen ihres Rechtes und ihrer Wiirde beraubt werden, wo Menschen miss-
braucht, ausgebeutet, vertrieben, verschleppt, verfolgt, gefoltert und getotet
werden. Auch im Falle, dass die Opfer nicht mehr unter den Lebenden wei-
len, weil sie als Helden, oder aber ganz banal, als von allen verlassen Verges-
sene dahingegangen sind, werden sie - so wie gehofft wird - weiterhin An-
spruch auf ihr Recht und ihre Wiirde erheben. Ganz im Widerspruch also zu
der zynischen Tauschlogik vieler sich als fortschrittlich Bezeichnenden, fiir
die nur noch profitable Ware zahlt, gedenkt die politisch sensible Gemein-
schaft der Christen auch jener vergangenen Opfer, von denen man sich kei-
nen Gewinn mehr versprechen kann. So werden die Christen am Gestalten
einer neuen Politik teilnehmen, einer Geddchtnispolitik, ohne die es keine
humane Zukunft geben kann.

Wie sieht es mit der Kirche von heute aus? Steht sie auf der Seite der
Armen? Sucht und findet sie in ihnen den privilegierten Ort, an dem sie sich
als die Stimme aller Bediirftigen profiliert? Und falls sie diese Aufgabe in An-
spruch genommen hat, verstehet sie sich als die kritische und befreiende In-
stanz, die sich allem, was nicht an den Interessen anderer orientiert ist, zur
Wehr setzt. Oder ist die Kirche ldngst einer Sektenmentalitdt zum Opfer ge-
fallen, sodass sie sich nur noch mit sich selbst zu beschaftigen im Stande ist?
Wie die Kirche ist und wie sie sein soll, darauf versucht das Buch Antwort zu
geben.

JAN BRANISLAV MICKOVIC

RHONHEIMER, Martin: Christentum und sdkularer Staat. Geschichte — Gegen-
wart — Zukunft. Mit einem Vorwort von Ernst-Wolfgang Bockenforde. Frei-
burg i.Br.: Herder Verlag *2012, >2014, 473 S., ISBN 978-3-451-30603-7.

Noch im Jahr seines Erscheinens erlebte das Buch eine zweite Auflage, die
dritte folgte 2014. Kein Wunder: Das Thema ist aktuell. Der Autor, Professor
fur Ethik und politische Philosophie an der Papstlichen Universitat Santa
Croce in Rom, biirgt mit seiner interdisziplindaren Ausbildung in Theologie,
Philosophie, Geschichte und Politikwissenschaft fiir Kompetenz, zumal er
auf einer breiten Literaturbasis das Thema in allen Dimensionen der Zeit
historisch und systematisch aufarbeitet. Rhonheimer nimmt durch seinen
freundlichen Umgang mit ,Sdkularitdt® und ,Laizitdt“ den Christen ihre
diffuse Unruhe: Das Christentum selbst steht am Ursprung der Dualitdt von
Religion und Staat, Moral und Recht, so dass die Kirche der ,zuverldssigste
Verbiindete einer wohlverstandenen ,gesunden Laizitat’ des modernen
sakularen demokratischen Verfassungsstaates (24) sein kann. Die diffusen
Angste gegeniiber dem Islam werden hingegen rational erhartet: Der Islam
hat in diesem europdischen Haus demokratischer Rechtsstaatlichkeit keinen
Ort, es sei denn, er wiirde seine Identitat substantiell andern. Nicht zuletzt
weckt das schon auf dem Schutzumschlag angekiindigte Vorwort von Ernst-
Wolfgang Boéckenforde Vertrauen, es moge hier um die Fortfithrung und



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 537

Vertiefung des beriithmten und breit geteilten Diktums gehen: ,Der freiheit-
liche, sakularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht ga-
rantieren kann®.

Das erste grofie Fragezeichen hinter dieser Bilanz setzt Bockenforde
selbst in seinem Vorwort unter Bezug auf das von Rhonheimer intendierte
Verhdltnis der Katholiken zur kirchlichen Hierarchie: Hier ,vermag ich
seinen Ergebnissen nur teilweise zu folgen, sie fordern zu weiterer Diskus-
sion und Auseinandersetzung heraus. Die so wichtige Integration der Rollen
von Christ und Biirger im demokratischen Staat zu einer doppelten Identitat
(civis simul et christianus), die auch ihm ein grofles Anliegen ist, sehe ich
noch nicht voll erreicht® (11f.). Was mag Bockenforde zu dieser bemerkens-
wert deutlichen Zurtickhaltung bewogen haben?

Bereits in seiner Einleitung nennt Rhonheimer die theologischen Eck-
pfeiler seiner Deutungen: Die Sdkularitat des Staates muss einhergehen mit
der Anerkennung von dessen Endlichkeit, die dem Staat im Gegeniiber einer
konkret geschichtlich gegebenen Instanz vor Augen gefiihrt wird. Diese
Instanz ist fiir Rhonheimer zunachst ,Religion“, im konkreten geschicht-
lichen Kontext dann ,das Christentum bzw. die Kirche®. Seine Annahme, die
katholische Kirche reprasentiere ,das einzige historische Subjekt, das von
Anfang an in bruchloser institutioneller Kontinuitdt bis heute als christliche
Kirche existierte“ (19, Anm. 7), im Unterschied zu den abgespaltenen ortho-
doxen Kirchen und protestantischen Gemeinschaften, ist hier nicht zu disku-
tieren, aber in ihrer historischen und theologischen Reduktion weit grofRerer
Komplexitdt zu konstatieren. Religion hat den Auftrag, ,die weltliche Macht
des Staates moralisch zu relativieren, damit ihre Totalitdtsanspriiche zu
brechen und irdische Macht in ihre Grenzen zu verweisen®, da ,andernfalls
die Sdkularitdt des Staates zu einer neuen, freiheitsgefihrdenden Totalisie-
rung des Politischen verkommen wiirde“ (18). Dafiir bedarf besagte Religion
,einer geistig-moralischen, religios verankerten Macht, die allein auch fiir
das Heil des Menschen zustindig ist“ (19). Im geschichtlichen Uberblick
wird bald auch deutlich, wie Rhonheimer beziiglich der Kirche diese ,Macht"
in der Linie der gelasianischen Zwei-Gewalten-Lehre deutet: Weltliche Ge-
walten sind ,vom Amtscharisma der Kirche deshalb abhdngig, weil die Aus-
tibung weltlicher Gewalt gemdfd objektiven, Wahrheit beanspruchenden
Wertkriterien zu geschehen hat, letztere sich aber auf abschlieffende und
zweifellose Weise allein im Besitz der geistlichen Gewalt der Kirche befin-
den“ (69). Die Dualitdt weltlicher und geistlicher Gewalt ist also von einer
klaren Uber- und Unterordnung begleitet. Eine gewisse historische Relativie-
rung geht einher mit einer klaren Bekrdftigung, dass ,das der gelasianischen
Formel zugrundeliegende Prinzip - Autonomie der politischen Gewalt und
ihre gleichzeitig Abhdngigkeit von dufieren Kriterien der Wahrheit und Mo-
ralitat” (69f.) - auch fiir die heutige politische Kultur leitend bleibt. Das von
Rhonheimer stark betonte Naturrecht hat hier eine Scharnierfunktion: Es
gilt fiir die endliche, vom sdkularen Staat verwaltete Ordnung - doch die
Interpretationsvollmacht seines ,objektiven“ Inhalts liegt beim kirchlichen
Lehramt.



538 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rhonheimer spricht vom ,christlichen Paradox“: ,Diese Verkniipfung
einer Anerkennung von Autonomie auf der Ebene der Schopfungsordnung
mit der Behauptung gleichzeitiger Abhdangigkeit auf der Ebene der Heils-
ordnung ist der Hauptgrund fiir die Komplexitit, die Ambivalenz und die
Konflikte auf theoretischer und praktischer Ebene“ (35). Ubertrigt man die
politische Terminologie in die Sprache der klassischen Theologie, wird das
Grundproblem ansichtig: Rhonheimer argumentiert auf der Basis einer sdu-
berlichen Unterscheidung von Natur und Ubernatur bzw. Natur und Gnade:
Das Axiom gratia supponit naturam et transcendit eam wird von ihm implizit
ausgelegt im Sinne des ,Uberschreitens“ zu einer anderen, der Natur nicht
nur unzuganglichen, sondern gleichsam fremden Ordnung, die von einer
dufleren Autoritat erschlossen werden muss. In der klassischen theologi-
schen Debatte entspricht das dem scharf kritisierten ,Zwei-Stockwerk-
Denken®. Rhonheimer entlasst die ,Natur” in Gestalt der politischen Welt in
eine Autonomie, ohne in ihr selbst die Ankntipfungspunkte fiir die Gnade zu
suchen, zu sehen und zu benennen. Auf diese Weise wird die Gnade zu einer
Welt des Heils, die mit der Welt der Schopfung nicht mehr in einer inneren
Beziehung steht. Die ,relative Autonomie“ der weltlichen Wirklichkeiten,
von der das II. Vatikanische Konzil spricht, wird entwertet, denn die Kirche
in Gestalt der lehramtlichen Deutungshoheit ,beansprucht, eine Wahrheit zu
reprdasentieren, die den inneren Wert und die legitime Autonomie der irdi-
schen Wirklichkeiten, ohne sie zu leugnen oder aufzuheben [?], in heilsge-
schichtlicher Perspektive doch erheblich relativiert und ihrer moralischen
Beurteilung unterwirft“ (231).

Unter dem Vorbehalt der Ambivalenz seiner Hermeneutik kann man von
Rhonheimers Analysen viel lernen: Teil I zur ,Geschichte” fihrt gut
dokumentiert quer durch die Geschichte von den biblischen Grundlegungen
tiber die patristischen Entwicklungen des Verhaltnisses von ,Religion und
Politik“ bis zum modernen demokratischen Verfassungsstaat. Den Auftakt
bildet das ,absolute Novum®, das Rhonheimer in all seinen Untersuchungen
aufzuweisen sucht: ,die Scheidung von Religion und Politik“ (36), mit Fustel
de Coulanges gesprochen: ,Das Christentum [war]| die erste Religion, welche
das Recht nicht von der Religion abhiangen lassen wollte“ (zit. 36). Exempla-
risch sei darauf hingewiesen, dass die Trennungslogik von Natur und Gnade
sich auch in den geschichtlichen Interpretationen durchhalt: So verkennt
Rhonheimer mit der Aussage (Ratzingers!): ,Der Staat kann seinerseits
immer nur civitas terrena sein“ (zit. 54), gerade die Pointe im Werk De Civi-
tate Dei des Augustinus: civitas Dei und civitas terrena sind in dieser Welt-
zeit unerkennbar und unentwirrbar miteinander verflochten, und die Staats-
biirger konnen sich in der selbstlosen Liebe ebenso als Mitglieder der civitas
Dei erweisen wie die Glieder der Kirche als Reprdsentanten der civitas
terrena. Fiir Rhonheimer ist und bleibt das Christentum ,dualistisch, es un-
terscheidet und trennt Politik und Religion“ (102), ohne dass eine wechsel-
seitige Bestimmung zwischen civis und christianus erkennbar wirde.

In einem entscheidenden Punkt identifiziert sich Rhonheimer real mit
dem Selbstverstaindnis der modernen Demokratie: Er pladiert nicht etwa -
wie Pdpste des Mittelalters - fiir institutionelle kirchliche Interventionen.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 539

,Die neuzeitliche, verfassungsstaatliche Losung heifdt: Die Einddmmung
politischer Macht kann nur durch politische Macht geschehen“ (180). Inso-
fern gilt, ,dass moralisch falsche demokratische Entscheidungen gleichzeitig
als prozedural korrekt und damit auch, innerhalb des demokratischen
Konsenses, als politisch legitim anerkannt werden kénnen“ (174). Die Kirche
,verkiindet eine Wahrheit, aber keine institutionelle oder verfahrenstech-
nische Alternative zur modernen Demokratie (189). Doch das Korrelat dieser
Anerkennung bekraftigt den Dualismus und die Fremdheit zwischen civis
und christianus: Die Kirche kann sich ,nicht selbst als Bestandteil des saku-
laren Staates und des demokratischen Systems verstehen“ (186). Sonst wiirde
sie sich ,sozusagen nicht mehr als Institution verstehen, die gleichsam aus
hoherer und unabhdngiger Warte dieses System beurteilt und iiber seinen
konkreten Gang wacht“ (185). Gerade darauf ,aber kann und will die Kirche
in ihrer lehramtlichen Dimension nicht“ verzichten (186). Wiederum werden
zwar die sikulare Ordnung - und auch die einzelnen Christen! - in die End-
lichkeit und Relativitait der Geschichte verwiesen, nicht jedoch das kirch-
liche Lehramt, dem eine unbedingte héhere Urteilsvollmacht zugesprochen
wird.

Teil 2 zur ,Gegenwart“ weist in vielen Kontexten nach, dass Trennung
von Kirche und Staat, Laizitdt, Anerkennung der Religionsfreiheit und ande-
re konstitutive Elemente des modernen sakularen Staates keinesfalls ,6ffent-
liche Religionslosigkeit* (197) meinen miissen, ja meinen diirfen. Die dualis-
tischen Urteilskriterien verfestigen sich: Einerseits wird eine ,neue Be-
scheidenheit” (290) der Kirche proklamiert, die sich einer ,kirchenamtlichen
politischen Abstinenz“ zu befleiigen hat (312). Zugleich bleiben die Qualifi-
kationen {iberdeutlich klar verteilt: Die Kirche als Heilsinstitution allein be-
zeugt ,absolute Werte“ (245); ihre Autoritdt ist wesentlich eine Autoritat
,der moralischen Beurteilung, Kritik und Wertung“ (258), da sie ,die hohere
und definitive Heilswahrheit verkiindet, die auch auf die weltlichen Verhalt-
nisse und das irdische Geschehen ihr Licht zu werfen beansprucht® (262).
Hingegen ,anerkennt die Kirche keine ebensolche moralische Autonomie des
Staates: die Sdkularitdt des Staates dndert nichts daran, dass dieser objek-
tiven moralischen Mafdstaben zu gentigen hat, die er nicht selber zu schaffen
imstande ist“ (271). Mit dieser Auslegung seines Axioms ist Bockenforde
selbst offenbar nicht einverstanden. Dem Dualismus von Politik und Reli-
gion entspricht offenkundig ein Dualismus von Recht und Moral, die auf
unterschiedliche Trager verteilt sind und wechselseitig keinen Zugang zu-
einander haben.

Das Urteil iiber den Islam, das Teil 3 zur ,Zukunft® dominiert, zeichnet
sich bereits ausdriicklich ab: Im Unterschied zum Christentum ,steht der
Islam als Religion mit der ldee des sdkularen Staates im Widerspruch® (315).
Fiir den Autor hat der Bezug zum Islam eine argumentative Funktion in der
Profilierung seines eigenen Gedankengangs: Wahrend ,das Christentum die
kulturelle Matrix ist, innerhalb der so etwas wie moderne Laizitat der Politik
und des Staates iiberhaupt erst entstehen konnte, und letztlich auch garan-
tiert zu werden vermag“, konnte der Islam ,eine solche Aufgabe nicht er-
fillen“ (332). Mit viel Argumentationskunst wird die Beobachtung entkraftet:



540 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

,Zugegeben: Die islamische Welt zeigte sich oftmals ,toleranter’ als die
christliche* (335): Wahrend dem Christentum eine Lauterung im Laufe der
Geschichte zugestanden wird (419), erscheint der Islam als reformresistent.
Ein konsultierter Islamexperte restimierte seine Kritik an Rhonheimers
[slamdeutung in fiinf Stichworten: 1) Polarisierung/ Idealisierung: Das Chris-
tentum wird in Verkennung von Diskontinuitaten als Wurzel von Sdkula-
risierung betrachtet; der Islam wird dem polar entgegengesetzt; 2) Substan-
tialisierung: vielfach ist pauschal von ,dem* Islam bzw. der vorherrschenden
Interpretation des Islams die Rede; angesichts des innerislamischen Pluralis-
mus und der Strittigkeit vieler Fragen ist das nicht so einfach; 3) Verken-
nung des vielfdltigen islamischen Reformdiskurses (von islamistisch bis
sdkular): es werden nur zwei Autoren herangezogen: Tibi, der radikal sdkular
ist, und An-Na’'im, und zwar dessen Frithwerk, das er inzwischen partiell
korrigiert hat; 4) fehlende Kontextualisierung: islamistische Positionen
miissen auch im Kontext postkolonialer Diskurse und Identitdatssuchen
verstanden werden; 5) Ausschluss von Integration: dem Islam wird pauschal
Integrationsfahigkeit abgesprochen, ohne dass dies empirisch untermauert
wird; derartige Ausschliisse verstarken Abgrenzungen auf islamischer Seite.-
Die Behauptung, der Islam habe keine Naturwissenschaft (361) und tiber-
haupt ,keinen nachhaltigen Wissenschaftsbetrieb® hervorgebracht aufder im
,privaten Bereich“ (371) und im Unterschied zum ,nachhaltig innovativen®
(373) Christentum mit der Philosophie im Konflikt gestanden (372), gehdrt
in den Bereich der Simplifizierungen des Geschichtsbildes, bei denen im
Christentum das Negative, im Islam das Positive zur Ausnahme erklart wird.

Ein Anhang des Buches zieht unter dem Titel ,,Christliche Sakularitat’
und Kultur der Menschenrechte aus den vorangehenden Uberlegungen
Konsequenzen fiir das christliche politische Handeln. Hier wird das Modell
einer ,christlichen Sakularitat* (432-437) entwickelt, die in der Fdhigkeit
besteht, ,in einer Art ,doppelter’ oder ,differenzierter Identitat’ zugleich als
glaubiger Christ und als Biirger des sakularen Staates zu leben® (425). Kein
,Doppelleben” (425) sei das - so muss Rhonheimer betonen. Aber der mehr-
fach proklamierte ,Dualismus” wiederholt sich auch hier: Der Biirger akzep-
tiert die rein verfahrensrechtliche Legitimitit demokratischer Prozeduren
ohne Wahrheits- und Moralitdtsanspruch. Er sieht ein, dass eine schwache,
auf politischen Nutzen zielende Begriindung der Menschenrechte den sdku-
laren Konsens besser fordert (428f.). Der Christ orientiert sich an der hohe-
ren Wahrheit, den absoluten Werten und der starken Metaphysik. Er sollte
,eine Art ,Uberlegenheitskomplex' besitzen“ (431), weil er iiber ,eine letzte
und letztlich sichere und stabile kognitive Grundlage” der sakularen Ord-
nung verfiigt. Die ,weltverandernde Kraft“ (427) des Christentums verlauft
nicht mehr tber die Interventionen religioser Institutionen, sondern tber
Gewissensbildung (435), Erziehung und Eintibung in Tugenden (433), um
politische Institutionen ,mit der moralischen Substanz des christlichen
Glaubens und christlicher Rechtschaffenheit zu stiitzen und zu durch-
dringen” (434). Gerade die strikte Trennung von moralisch irrelevanter Ver-
fahrenstechnik und moralisch unbedingtem Inhalt ermoglicht die skrupel-
lose Funktionalisierung der Prozeduren, da eine ,Durchdringung” im eigent-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 541

lichen Sinne des Wortes durch die dualistische Grundstruktur ja gerade
ausgeschlossen ist. Hier liegt das Betdtigungsfeld engagierter Christen, doch
im Hintergrund steht deren Gehorsam gegeniiber dem Magisterium als
Hiiterin objektiver Wahrheiten und unbedingter moralischer Werte. Ein
yPostskriptum® zum Deutschlandbesuch von Papst Benedikt XVI. 2011 be-
kraftigt das Schema: ,Der wesentlichen Weltlichkeit der Politik [...] ent-
spricht wiederum die [...] ,Entweltlichung der Kirche™ (443).

So wird am Ende die sdkulare politische Ordnung selbst zum wesentli-
chen Inhalt christlicher Mission, ist sie doch ,eine reife Frucht der ge-
schichtswirksamen zivilisatorischen Kraft des Christentums, welcher auch
das Potential innewohnt, zum globalen Patrimonium einer multikulturellen
Welt zu werden“ (437). Damit ist offenkundig ein Monopolanspruch aus-
gedriickt, heifdt es doch zuvor: Multikulturalitdit im ,politisch-rechtlichen
und damit im eigentlichen Sinne ist unmoglich® (423), und Pluralitat ist nur
innerhalb der von Rhonheimer abgesteckten sdkularen Ordnung zuldssig,
sowohl in einzelnen Gesellschaftsordnungen als auch im internationalen
offentlichen Leben. Sich anders definierende Zivilisationen wie grofde Teile
des Islam, aber auch weite Teile der orthodoxen Welt, haben offenbar keine
Daseinsberechtigung, denn ,volkerrechtliche Doppelstandards sind nicht
denkbar® (424). Hier kommt das durchgingige Paradox der Rhonhei-
mer’schen Denkform voll zum Tragen: Die a-religiose, von Wahrheit und
moralischer Autoritat entleerte prozedurale Rechtswelt wird zur globalen,
exklusivistischen Pseudo-Religion. Nicht nur Samuel Huntington ist langst
zu der Einsicht gekommen, dass diese Position den Clash of Civilizations
provoziert und Hass und Gewalt schiirt. Innerhalb dieser Pseudo-Religion ist
das Christentum zwar die beste Heilsanstalt, aber fiir Rhonheimer bleibt sie
ein Anwendungsfall von Religion tiberhaupt. Spezifisch christliche Bekennt-
nisinhalte spielen fiir ihn im politischen Kontext keine Rolle. Daher seine
offenkundige Sympathie fiir eine Zivilreligion (247-252), in der die jeweils
,faktisch existierende und gelebte Religion® (248) 6ffentlich und die 6ffent-
liche Ordnung stiitzend prasent wird - ,von Segnungs- und Vereidigungs-
formeln bis hin zu reumiitigen Schuldbekenntnissen sich verfehlt habender
US-Prasidenten” (248).

Auf das II. Vatikanische Konzil kann sich der Autor ganz sicher nicht be-
rufen. Seine Betrachtung bleibt dualistisch: Die Welt ist ,Natur®, die jegli-
cher Heilsbedeutung entbehrt und in der keinerlei Potentialitat fiir die Ver-
heiflungen des Heils liegt. Der Kirche fehlt die Einsicht in ihre Einbettung in
Natur und Geschichte und in die dementsprechende Partikularitdt ihrer
Gestalt. Sie tragt die ganze Fiille objektiver Wahrheit, absoluter moralischer
Werte und Normen in sich und gebardet sich als Richterin von hoherer,
unabhdngiger Warte. Eine innere Bestimmung der Kirche durch ihre Adres-
saten, die doch geschaffen sind nach dem Bilde Gottes und mit denen Chris-
tus sich in seiner Menschwerdung vereinigt hat (GS 22), findet nicht statt,
eine ,gegenseitige Beziehung“ (mutua relatio; GS 40-45) von Kirche und
Welt ist dem Autor fremd. Das Konzil hingegen hat neue Mdglichkeiten er-
offnet, Christ und engagierter Biirger zugleich zu sein. ,Hierarchie“ besagt
im kirchlichen Rahmen nicht anti-demokratische Uber- und Unterordnung,



542 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

sondern Zeugnis fiir einen Ursprung (arché), der die Welt als Schopfung be-
ruft und befdhigt zum ,Reich Gottes” und damit zur ,good governance®. Das
scheint weder fiir den kirchlichen noch fiir den politischen Raum theo-
logisch bislang hinreichend durchdacht zu sein. Rhonheimers Botschaft an
die Welt ist die freundliche Zusage ihrer Bedeutungslosigkeit. Damit kann
weder der Biirger noch der Christ sich zufriedengeben.

BARBARA HALLENSLEBEN

BIGGAR, Nigel: In Defence of War. Oxford: Oxford University Press 2013, 384
S. ISBN 978-0-19-967261-5

Der Titel des Buches provoziert. Allerdings ware diese Provokation in den
8o-er Jahren des vorigen Jh. wohl wesentlich starker gewesen als heute an-
gesichts von Bedrohungen wie ISIS. Das zentrale Anliegen wird deutlich im
Untertitel der Einleitung: ,Against the virus of wishful thinking.“ Dieser
Virus verleitet dazu, zwar die Ubel des Krieges zu sehen, aber nicht die des
Friedens (vgl. 5-7 zu den Folgen der Nichtintervention im Iraq und Bosnien).
Und Biggar: Auch Nicht-Handeln bedarf in solchen Fillen der Rechtfer-
tigung. Das ist im Prinzip vollig richtig; es stellt sich aber die Frage, ob es
vielleicht eine Prasumtion gegen den Krieg gibt. Einige Kapitel sind vorher
in Aufsatzform erschienen; entsprechend kann man auch bei der Lektiire
auswdhlen. Insgesamt ist aber das Buch hdchst lesenswert, vor allem wegen
der Sorgfalt der Formulierung und Prazisierung der eigenen und fremden
Argumente, die eine - auch kontroverse - Diskussion erleichtert, derer dieses
Buch wohl auch bedarf.

Kap. 1 widmet sich der Kritik an christlichem Pazifismus am Beispiel von
Stanley Hauerwas, John Howard Yoder und Richard Hays, die beziiglich
dieser Autoren auch tiberzeugt. Bemerkenswert scheint mir die Aussage von
Hauerwas, Nicht-Widerstehen sei richtig, ,not because it works, but it
anticipates the triumph of the Lamb that was slain“ (20). Angesichts des
gegenwartigen Schicksals von Christen und Yeziden in Syrien und Iraq
wiirde man solchen Gedanken wohl weniger vollmundig formulieren. Kap 2
(,Love in War“) macht deutlich, dass Krieg und Gewalt nicht immer aus Hass
resultieren, und dass es verschiedene Formen der Vergebung gibt, deren An-
gemessenheit von der jeweiligen Situation abhdngt (vgl. den Beitrag des
Rezensenten ,Vergebungen®, in SaThZ 17 [2013] 152-172).

Hochst interessant - auch unabhdngig vom Kontext des Krieges - ist
Biggars Interpretation des Doppelwirkungsprinzips in Kap. 3. Was verschie-
dene Wirkungen angeht, heifdt es (95): ,An effect that I intend [...] is one
that I both choose and want; and an effect that I accept is one that I choose
but do not want.” Damit entgeht Biggar der Schwierigkeit, bestimmte To6-
tungen als ,praeter intentionem” oder bestimmte Mittel als nicht intendiert
hinzustellen, denn (104): ,to intend is not just to choose it, but also to want
it.“ Man mag das als Spiel mit Worten denunzieren, dahinter steckt freilich
die sachliche These, dass der Mensch sich innerlich zu gewiinschten Wir-
kungen anders verhdlt als zu bloff gewdhlten und von ersteren moralisch



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 543

anders und starker affiziert ist als von letzteren; beziiglich der ersteren
macht er sich schuldig (culpable), beziiglich der letzteren ist er nur rechen-
schaftspflichtig. Der Unterschied wird sprachlich oft verdunkelt, wenn man
hier von ,Verantwortlichkeit' spricht; das kann ndmlich beides bedeuten.
Inspiriert ist diese Deutung der Doppelwirkung und der entsprechende
Sprachgebrauch von G. Grisez (vgl. 93 Anm. 1). Allerdings scheint Biggar sich
nicht dessen Theorie von den basic values, denen man nicht direkt zuwider-
handeln darf, zu eigen zu machen; insofern sind dem Doppelwirkungsprin-
zip bei Biggar alle deontologischen Zdhne gezogen. Gemeinsam ist Biggar
und Grisez, dass das Prinzip (wie anders auch bei P. Knauer) zu einem
universalen Prinzip wird, dem also hier deshalb auch die Tétung eines
,Schuldigen“ im Krieg unterliegt, wihrend es die moraltheologische Tradi-
tion als partikuldres Prinzip verstand und es im Rahmen des Tétungsverbots
nur auf die Tétung des ,,Unschuldigen” anwandte.

Die folgenden Kapitel erértern (mit Ausnahme des 4.) einzelne normative
Probleme an konkreten Beispielen: Proportionalitit am Beispiel des 1. Welt-
krieges (Kap. 4), Recht und Moral am Beispiel der Kosovointervention (Kap.
6), Urteilsbildung am Beispiel des Iraq. Kap 5 (,Against legal positivism and
liberal individualism®“) betont die punitive Funktion des Krieges. Diese
Kapitel werden wohl die meisten Bedenken auslésen, von denen hier einige
formuliert seien, etwa gegen die Grundthese des 5. Kapitels, nach der es sich
beim Krieg um eine Form der Strafe handelt (169): ,Just war is a hostile
response to injustice directed against the agents who cause it.“ Natiirlich will
auch Biggar keine manichdische Schwarz-Weif3-Malerei und sieht die Ge-
fahr, dass aus dem gerechten ein heiliger Krieg wird (168). Im Rahmen dieser
,punitive form“ konnten verschiedene Ziele verfolgt werden, wie etwa das
Stoppen der Ungerechtigkeit, die Abschreckung potentieller Ubeltiter etc.
Dennoch: Die Sicht des Krieges als Vollzug der iustitia vindicativa hat in der
Geschichte auch zu einer Radikalisierung von Kriegen beigetragen (weshalb
man dann auch zeitweise auf die Stellung der Schuldfrage verzichtet hat),
wobei eine Implikation bei Biggar auch die prinzipielle Bestreitung gleicher
Grundsatze fiir das ius in bello bedeutet, wie sie etwa M. Walzer hervorge-
hoben hat. Biggar scheint auch eine einigermaflen optimistische Sicht
beziiglich der Fahigkeit des Urteils in eigener Sache von Regierenden zu
haben. Die Auseinandersetzung dartiber kann nicht im Rahmen dieser Re-
zension gefiihrt werden. Es seien aber einige Bedenken zu den konkreten
Beispielen angefiihrt. Bezliglich des 1. Weltkrieges urteilt Biggar (143): ,that
Britain had sufficient moral grounds to go to war against Germany in 1914;
and that peace terms satisfying those grounds were not on offer until the
autumn of 1918.“ Aber warum gab es kein ,Angebot“? Nach H. Miinkler war
zum einen sich keine der beteiligten Nationen ihrer Verbiindeten ganz
sicher, so dass man separate Friedens- oder Waffenstillstandsverhandlungen
ausgeschlossen hatte. Zum anderen hdtte man bei einer frithen Beendigung
des Krieges (etwa Ende 1914) zugeben miissen, dass die bereits erheblichen
Opfer umsonst gewesen wdren, wie man iberhaupt (nicht nur im Krieg, aber
dort besonders) leicht Opfer seiner eigenen Rhetorik werden kann (vor
allem im Deutschen, wo ,Opfer’ beides, victima und sacrificium, bedeuten



544 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

kann). Schliefdlich gab es auch keine externe Macht, die moderierend hitte
einwirken konnen (wie Grof3britannien und Deutschland bei den vorherigen
Balkankriegen). Was den Kosovo angeht, mag man Biggar zustimmen, dass
man dem Teufel nicht immer ,the benefit of law“ geben solle (also auch eine
vom UNO Sicherheitsrat nicht gedeckte humanitdre Intervention rechtfer-
tigen konne, auch wenn das ein problematischer Prazedenzfall ist). Freilich
gibt es gerade bezliglich des Kosovo erhebliche Meinungsunterschiede be-
reits liber die relevanten Fakten, wie etwa die Beitrage in G. Meggle (Hg.)
Humanitdre Interventionsethik. Paderborn: Mentis 2004 (oder engl.: Ethics of
Humanitarian Intervention. Heusenstamm: Ontos 2004) belegen. Beziiglich
des Iraq trennt Biggar mit Recht die Bewertung des Unternehmens an sich
von der Bewertung der durch die gravierenden Fehler beziiglich des ius post
bellum eingetretenen Folgen, die im Nachhinein die negative Bewertung ein-
deutiger erscheinen lassen als unabhangig davon. Biggars starke These, auch
schon die Wahrscheinlichkeit von Massenvernichtungswaffen in der Hand
eines blutigen Diktators konne evtl. eine Intervention rechtfertigen, wird
trotzdem nicht ohne Widerspruch bleiben. Schliefdlich noch eine Anmer-
kung zu ROm 13,1-7, worauf verschiedentlich Bezug genommen wird. Hier
ware auf den antienthusiastischen Hintergrund zu verweisen, wie ihn gerade
heute die Forschung betont. Eine Gruppe romischer Christen glaubte den
Ordnungen dieser Welt nicht mehr unterworfen zu sein und deshalb z.B.
auch keine Steuern zahlen zu miissen. Bei dieser Deutung gibt die Stelle fiir
die Frage des Krieges fast nichts her.

Wie gesagt, insgesamt ist dies ein vorziigliches Buch, auch wenn es viel-
fach zum Widerspruch herausfordert. Aber es kann auch zu einer praziseren
Formulierung dieses Widerspruchs verhelfen.

WERNER WOLBERT

KIRCHSCHLAGER, Peter G.: Wie kénnen Menschenrechte begriindet werden? Ein
fiir religiése und sdkulare Menschenrechtskonzeptionen anschlussfihiger An-
satz 2012 (= Religionsrecht im Dialog 15). Miinster: LIT 2013, 414 S. ISBN 978-

3-643-80142-5.

Das Werk von Kirchschldager ist eine in Freiburg i.Ue eingereichte Habi-
litationsschrift. Dies ist aber nicht die erste Publikation des Autors zu dieser
Thematik. Die Bibliographie belegt eine Reihe von Aufsatzbanden die der
Autor zusammen mit seinem Bruder zu dieser Thematik herausgegeben hat
(die Referate von einschldgigen Tagungen enthalten). Die Vertrautheit mit
dem Thema zeigt sich denn auch in der Fiille von Publikationen, die der
Autor konsultiert und verarbeitet hat, die im Rahmen dieser Rezension auch
gar nicht im Einzelnen zum Ausdruck kommen kann. Die Arbeit gliedert
sich in 6 Teile. Kirchschlager fragt nach der Einleitung in Kap 2. ,Was sind
Menschenrechte?“ und bestimmt dabei u.a. deren Verhaltnis zum Konzept
der Menschenwiirde, deren verschiedene Begriindungen er diskutiert: natur-
rechtliche, kantische, Fahigkeit zur Selbstachtung, zur Einforderung von



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 545

Rechten. Zum Zusammenhang der Menschenwiirde mit den Menschenrech-
ten formuliert Kirchschldager treffend (mit H. Bielefeldt) vier Argumente:

1. ,Der Riickbezug auf die Wiirde macht es mdoglich, die jeweiligen einzel-
nen Menschenrechtsnormen in einen sie verbindenden Sinnzusammenhang
zu stellen.”

2. ,Nur von der Idee der unantastbaren Menschenwiirde her lasst sich der
Begriff der ,unverdusserlichen‘ Rechte in seinem Gehalt erschliessen.”

3. Ausserdem haben die Menschenrechte eine moralische Bedeutung, oh-
ne dass dies zu einer ,Moralisierung’ des Rechts fithren wiirde.“

4. Menschenwiirde (fungiert) gleichsam als Scharnier, tiber das die Men-
schenrechte sich mit weitergehenden religiosen oder weltanschaulichen Po-
sitionen in Verbindung bringen lassen®.

Ausfiihrlich widmet sich Kirchschldger dann u.a. der Frage nach den Tra-
gerlnnen von den Menschenrechten korrespondierenden Pflichten (Staaten,
Institutionen, Individuen).

Kirchschlager folgt nicht der Einteilung der Menschenrechte in 3 Genera-
tionen, ,da die Rede von  kollektiven‘ Menschenrechten begrifflich nicht
konsistent ist“ (58). Stattdessen teilt er ein in: 1. negative Freiheitsrechte; 2.
positive Teilnahmerechte (Gestaltungsrechte); 3. soziale Teilhaberrechte
(Leistungsrechte) (59). Diese Typen werden illustriert anhand von Hobbes,
Locke, Kant, Rousseau. Die sozialen Grundrechte versteht Kirchschlager (mit
Gosepath) als ,minmalen Standard sozialer Gerechtigkeit fiir alle Menschen
qua Menschen” (67). Schlief3lich stellt sich die Frage nach den Tragern der
den Rechten korrespondierenden Pflichten. Das sind zwar in erster Linie die
Staaten, aber auch Institutionen (mit Th. Pogge 78). Aus der Perspektive von
Opfern gesehen gehoren fiir Kirchschlager aber auch ,private Akteurinnen
und Akteure” als potentielle ,Tater und Taterinnen von Menschenrechtsver-
letzungen“ dazu. (82) Hier, meine ich, waren zweierlei Aspekte zu unter-
scheiden: 1. Die Verpflichtung der einzelnen Person zu menschenrechtlichem
Bewusstsein und Engagement und 2. das von Privatpersonen angetane Un-
recht. Im Sinne von Kirchschlager hatte man dann wohl auch die Tat eines
Morders als Menschenrechtsverletzung zu bezeichnen. Das ist zumindest ein
ungewdhnlicher Sprachgebrauch und erklirt sich wohl aus dem Bedtrfnis,
solcher Tat dieselbe Missbilligung zukommen zu lassen, die in dem Wort
»Menschenrechtsverletzung” steckt. Meines Erachtens ist diese Extension
des Begriffs nicht sinnvoll, auch nicht aus der Perspektive des Opfers. Auch
fir das Opfer macht es einen Unterschied, ob er oder sie von einem Krimi-
nellen Schaden erleidet oder durch die Willkiir des Staates, von dem er Ach-
tung seiner Wiirde erwarten darf; in letzterem Fall wird mehr Grundver-
trauen zerstort.

Das 3. Kapitel befasst sich mit Menschenrechten ,in der christlichen
Tradition als sozialethischer Referenzpunkt“, darunter mit der gespaltenen
Rezeption der Menschenrechtsidee im orthodoxen Bereich. (Hierzu ware
jetzt lesenswert: Aristotle Papanikolaou: The Mystical as Political. Democ-
racy and Non-Radical Orthodoxy. Notre Dame 2012). Menschenrechte sind
fir Kirchschlager ,begriindungsoffene Rechte“, die ,Begriindungsmodelle
seitens der religiosen Bekenntnisse und weltanschaulichen Uberzeugungen



546 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

provozieren“ (133). Kap. 4 stellt die Notwendigkeit einer moralischen Be-
griindung der Menschenrechte heraus, z.B. gegen John Rawls, der zur Ver-
meidung der Denunziation der Menschenrechte als blo8 westlichem Kon-
zept ein minimalistisches Konzept entwickelt, das aber das Thema der Ge-
rechtigkeit zwischen Gesellschaften nicht thematisiert (188). Kirchschldger
betont mit Recht, dass Menschenrechte selbst ,grundlegend fiir die Moglich-
keit einer kulturellen Differenz“ sind (221); dazu miissen sie aber auch selbst
begriindet sein. Dazu legt Kirchschlager seinen eigenen Versuch im Kap s.
vor: er benennt das Prinzip der Verletzbarkeit als Grundlage der Menschen-
rechte, da dieses - im Vergleich zu anderen Begriindungen - epistemolo-
gisch weniger anspruchsvoll und damit konsensfahiger ist. In der Perspek-
tive der ersten Person gilt:

,Dem Menschen wird bei der Bewusstmachung der eigenen Verletzbarkeit
deutlich, dass er diese anthropologische Grundsituation der Verletzbarkeit
als das Ich-Subjekt (d.h. als die erste Person Singular) macht und inter-
pretiert, das handelt, entscheidet und leidet - und als Mensch lebt.[...] ,Im
Zuge der Bewusstwerdung ihrer Verletzbarkeit und ihrer ,Erste-Person-
Perspektive‘ setzen sich Menschen in ein Selbstverhdltnis und in das Verhal-
tnis zu allen anderen Menschen und werden sich so ihrer eigenen Verletzbar-
keit und der Verletzbarkeit aller anderen Menschen bewusst. Sie werden vor
der Verletzbarkeit gleich, sie machen sich gleich.“ (251)

Aufgrund dieser Wahrnehmung ,ist der Mensch bereit, allen Menschen und
sich selbst die ,Erste Person-Perspektive' und das ,Selbstverhdltnis® zuzuge-
stehen und sich und alle anderen Menschen aufgrund der Verletzbarkeit
aller Menschen, die auch die ,Erste-Person-Perspektive’ und das ,Selbstver-
haltnis‘ betrifft, mit Menschenrechten zu schiitzen® (252). Dies Prinzip dient
Kirchschldger denn auch zur Interpretation einzelner spezifischer Men-
schenrechte.

Hier bin ich nicht ganz liberzeugt, da meines Erachtens bestimmte Impli-
kationen nicht artikuliert werden. Fordert gleiche Verletzbarkeit auch
Gleichbehandlung? Zum einen ist zu bemerken, dass ,Verletzbarkeit’ dann
mehr als ein bloRes Faktum bezeichnet, namlich ein Ubel bzw. die Anfillig-
keit fiir bestimmte Ubel. Zum anderen ist hier schon ein Goldene-Regel-
Prinzip impliziert, namlich die Forderung, Gleiches gleich und Ungleiches
ungleich zu behandeln. Die Bereitschaft der Menschen, sich ,gleich zu
machen®, bedeutet die Bereitschaft, den moralischen Standpunkt einzuneh-
men, wird somit vom Prinzip der Verletzbarkeit bereits vorausgesetzt. Mir
fallt dabei Kants 4. Beispiel zur Illustration des kategorischen Imperativs ein
(Grundlegung zu Metaphysik der Sitten BA 56), des Menschen, ,dem es wohl
geht, indessen er sieht, daf} andere mit grofden Mihseligkeiten zu kiampfen
haben (denen er auch wohl helfen kénnte)“. Er konnte fragen: Was geht das
mich an? Ein solches Naturgesetz konnte nach Kant zwar bestehen; es ist
aber ,unméglich zu wollen, daf} ein solches Prinzip als Naturgesetz allent-
halben gelte“. Diese Aussage tliberzeugt nicht, solange man dies Wollen im
Sinne des Selbstinteresses versteht. Man kann als Mensch durchaus tber-
leben, wenn man in Einzelfidllen die Hilfe verweigert; aber man kann es als



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 547

moralisches Wesen nicht wollen. Dieses Wollen ist bereits moralisch quali-
fiziert; in diesem Sinne scheint mir auch Kirchschlager bei seinem Prinzip
schon den moralischen Standpunkt vorauszusetzen. Dies Bedenken dandert
aber nichts daran, dass die Verletzbarkeit als gemeinsames Grundkriterium
unterschiedlicher Ansdtze taugen konnte.

Die Arbeit ist gut lesbar, auch wenn man auch beim Lesen bei der Fiille
des Materials (beim ersten Mal) bisweilen in Gefahr gerat, ein wenig den
Uberblick zu verlieren. Fiir eine Diskussion zeitgenossischer Ansitze und
Stellungnahmen ist das Buch jedenfalls eine unschatzbare Hilfe.

WERNER WOLBERT

GROSCHENER, Rolf/KAPUST, Antje/LEMBCKE, Oliver W. (Hgg.): Wérterbuch der
Wiirde. Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 2013, 402 S., ISBN 978-3-8252-8517-3.

In jingerer Zeit wurden hdufiger Nachschlagewerke zu einzelnen Themen
oder Begriffen veroffentlicht. Kaum eines ist so notwendig wie das nun vor-
liegende Worterbuch der Wiirde. Am Kreuzungspunkt verschiedener aka-
demischer Disziplinen (Recht, Philosophie, Theologie, Sozial- und Kultur-
theorie), aber auch als Schlagwort aus Feuilleton und Alltagssprache erfillt
der Begriff eine Passe-partout-Funktion unterschiedlicher Interessen. Die
Absicht der Herausgeber ist es, ein ,Kompendium des wissenschaftlich
disziplinierten Denkens und Sprechens im Sinnhorizont des Wiirdebegriffs“
(11) vorzulegen und damit eine Orientierungsleistung fiir jeden zu erbringen,
der sich iiber die inhaltlichen Facetten, die methodischen Umgangsweisen
sowie die politische Funktionalitdat des Wiirdebegriffs informieren mochte.

Diese Aufgabe wird in vier grosseren Etappen angegangen: Unter den
Uberschriften Ideengeschichte, Moderne Theorien, Leitbegriffe und Problem-
felder sind rund 240 Eintrage versammelt. Die ersten beiden Teile prasentie-
ren Referenzdenkerinnen und -denker, und das in einer Breite, die kaum
eine Erwartung offen lasst - von Augustinus iiber Friedrich Schleiermacher
bis hin zu Simone de Beauvoir reicht das Spektrum, von den Body Politics
einer Debra Bergoffen tiber Paul Ricceurs hermeneutische Phinomenologie
bis hin zu den Vertretern von Utilitarismus, Systemtheorie und Postfeminis-
mus. Als Leitbegriffe werden sodann begriffliche Kontexte diskutiert, in wel-
chen die Wiirde (in der Regel die des Menschen) eine zentrale Perspektive
bildet (etwa: Achtung, Autonomie, Gewalt, Gottebenbildlichkeit, Sittlichkeit,
Unverfiigbarkeit etc.). Die Problemfelder resimieren dreizehn Unterkatego-
rien (z.B. Bio-/Lebenswissenschaften, Medien, Technik), welche thematische
Lemmata biindeln, eben mit dem Blick auf zeitgendssische gesellschaftlich-
politische Debatten.

Ein ,Wérterbuch® im engeren Sinne liegt weniger vor; es ist mehr als das:
ein Nachschlagwerk zur Navigation in einem Diskursfeld, das wie kaum ein
anderes zum Fluchtpunkt der Moderne geworden ist. Erreicht wird dies
einerseits durch die Spurensuche der Wiirde im historischen Langsschnitt,
andererseits durch einen interdisziplindren Zugang, der bereits von den
Herausgebern (Recht, Philosophie und Politikwissenschaft) exemplarisch



548 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

vertreten wird. Das mit einem Personen- sowie einem Sachwortregister aus-
gestattete Werk eignet sich hervorragend als ein Arbeitsinstrument, das mit
fokussierten Eintrdgen aufwartet, kaum einer davon langer als vier Spalten.
Generell wirkt dieses Format iiberzeugend, lediglich in Teil A (Ideenge-
schichte) mag immer wieder der Wunsch nach Kontextualisierung und da-
mit mehr Erlduterung aufkommen. Das aber schmadlert nicht den Wert eines
wohl auf langere Sicht einschldgigen intellektuellen Werkzeugs.

DANIEL BOGNER



	Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

