
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 2

Artikel: Schöpfungsglaube und Teleologie

Autor: Heilig, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761049

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph Heilig

Schöpfungsglaube und Teleologie

Einleitung

Das christliche Bekenntnis zu Gott dem Schöpfer der Welt ist ein anhaltend

diskutiertes Thema, das auf verschiedenen Diskursebenen für
Gesprächsstoff sorgt: In den Gemeinden sind Christen herausgefordert, ihren
- nicht immer einfachen - Alltag und ihre Umwelt im Kontext des guten
Schöpferhandeln Gottes zu begreifen, in der systematischen Theologie ist
die Verhältnisbestimmung von Schöpfer zu Schöpfung eine der Grundfragen

überhaupt und in den Medien werden neue naturwissenschaftliche
Ergebnisse regelmäßig in Verbindung zum Schöpfungsglauben der Christen
gesetzt - nicht selten in antithetischer Weise.

In dieser Situation sprechen kreationistische Gruppierungen mit einer
für viele konservative Gläubige anziehenden Weise: Von Vielen
wahrgenommene Spannungen im Grenzgebiet von Naturwissenschaft und Glaube
werden offen angesprochen und rationale Gründe geliefert für die Priorität
der letztgenannten Kategorie. Naturwissenschaftler und Theologen treten
solchen Harmonisierungsversuchen im Gegenzug oft mit einer kategorischen

Ablehnung gegenüber, die teilweise die Gegenposition nicht immer
korrekt erfasst. Dabei werden Chancen übergangen, in einen wirklich
konstruktiven Diskurs zu treten.

Hansjörg Hemminger - der sich schon in vielfältiger Weise an dieser
Diskussion um die Ursprungsfrage beteiligt hat1 - hat nun in der
Zeitschrift Theologische Beiträge einen Aufsatz publiziert, in welchem er sich
ausführlich mit dem Thema „Teleologie" beschäftigt.2 Sein Aufsatz gliedert
sich in zwei Teile. Im ersten stellt Hemminger grundsätzliche Erwägungen
zum Verhältnis von Teleologie zu Theologie, Philosophie und
Naturwissenschaften an. Im zweiten widmet er sich vor diesem Hintergrund
verschiedenen Wortmeldungen, die in dem Sammelband Die Ursprungsfrage:
Beiträge zum Status teleologischer Antwortversuche in der Naturwissenschaft
von mir und Jens Kany herausgegeben wurden.3 Im Folgenden werde ich -

1 Siehe vor allem: HEMMINGER, Hansjörg: Mit der Bibel gegen die Evolution. Kreationismus
und „intelligentes Design" kritisch betrachtet EZW-Text 195). Stuttgart: Evangelische
Zentralstelle für Weltanschauungsfragen 2007; HEMMINGER, Hansjörg: Und Gott schuf Darwins
Welt. Der Streit um Kreationismus, Evolution und Intelligentes Design. Gießen: Brunnen 2009.

2 HEMMINGER, Hansjörg: Teleologie in Theologie, Philosophie und Biologie. Eine
grundsätzliche Klärung, in: ThBeitr 44 (2013) 39-49.

3 HEILIG, Christoph/KANY, Jens (Hgg.): Die Ursprungsfrage. Beiträge zum Status teleologischer

Antwortversuche in der Naturwissenschaft Edition Forschung 1). Münster: Lit Verlag
2011.



466 Christoph Heilig

die Zweiteilung beibehaltend, aber die Reihenfolge umkehrend (um beim
gewichtigeren Aspekt zu enden) - auf seine Ausführungen eingehen und
so den begonnen Austausch fortsetzen. Im ersten Teil möchte ich
aufzeigen, dass Hemminger in der Auseinandersetzung mit anderen
Positionen leider eine gewichtige Möglichkeit zum Dialog verstreichen lässt.
Dass es dabei nicht nur um eine Frage des Stils geht, sondern dies auch
Auswirkungen auf den Erfolg der inhaltlichen Diskussion hat, wird sich
dabei deutlich zeigen. Im zweiten Teil möchte ich Hemmingers eigenen
Entwurf herausfordern und zeigen, wie seine Ansätze in meinen Augen
besser weitergedacht werden können.

t. Teleologie in Sammelband und Hemmingers Beitrag: Ein grundsätzliches
MISSVERSTÄNDNIS4

l.i Dialogbereitschaft als Voraussetzung des Dialogs

Die Diskussion um die Ursprungsfrage leidet an einem doppelten Problem:
Die meisten der bisherigen Beiträge lassen sich entweder in naturwissenschaftliche

Einzelbeobachtungen oder Gesamtentwürfe ohne größere
wissenschaftstheoretische Untermauerung unterteilen. Die entstehende Lücke
wird nur allzu oft gefüllt durch gesellschaftspolitisch motivierte
Kampfschriften. Aus diesem Grund habe ich mit anderen Theologen, Philosophen
und Naturwissenschaftlern einen Sammelband veröffentlicht, in welchem
grundlegende wissenschaftstheoretische Erwägungen aus verschiedenen
Perspektiven erörtert und dem Leser zum Vergleich angeboten werden.
Entsprechend bezieht der Band nicht Stellung, er steht nicht für eine
bestimmte Schule, noch vertritt er eine spezifische Position - wie die Herausgeber

im Vorwort hervorgehoben haben.5 Es wäre dementsprechend ein

unangemessener Maßstab, das Gelingen eines solchen Projektes daran zu
messen, ob der Leser sämtlichen Beiträgen zustimmen kann. Auch für die
Herausgeber gilt, dass sie wohl nur recht wenigen Aussagen der anderen
Autoren zustimmen können - und dennoch (oder gerade deswegen!) dürfen

sie wohl auch meinen, ihre Aufgabe ordentlich erledigt zu haben,
sofern besagte Aussagen für diese Teilnehmer der Diskussion repräsentativ
sind.

4 Hemmingers Beitrag ist betitelt Teleologie in Theologie, Philosophie und Biologie: Eine
grundsätzliche Klärung. Bewusst greife ich dies in dieser Überschrift auf, um darauf
hinzuweisen, wie sehr Hemmingers Beitrag zur Sachfrage unter seinem Beitrag zu anderen Beiträgen

leidet. Es geht hierbei eben nicht nur um pragmatische Fragen der Verständigung,
sondern um grundsätzliche Vorbestimmungen des Diskurses, die für das Lösen inhaltlicher Fragen

weichenstellend sind. Wissenschaft bleibt eben immer auch ein soziales Unterfangen
und kann nur dort gelingen, wo diese Dimension wahrgenommen wird.

5 Vgl. HEILIG, Christoph/KANY, Jens: Vorwort, in: HEILIG, Christoph/KANY, Jens (Hgg.):
Die Ursprungsfrage. Beiträge zum Status teleologischer Antwortversuche in der Naturwissenschaft

Edition Forschung l). Münster: Lit Verlag 2011, vii.



Schöpfungsglaube und Teleologie 467

Hemminger kann einer solchen Vorgehensweise offensichtlich nicht
viel abgewinnen. Immerhin kommt er - nach durchaus differenzierter
Besprechung der einzelnen Beiträge - zu dem extremen Schluss, dass er den
Sammelband als Ganzes in keiner Weise empfehlen könne.6 Ich halte diese
durch die Herausgeber vertretene Haltung jedoch nach wie vor für
essentiell für einen gelingenden Dialog. Als Vorbedingung für diesen
handelt es sich bei der von uns gewählten Vorgehensweise um mehr als

nur eine editorische Praxis. Obwohl meine eigenen Beiträge positiv
gewürdigt werden,7 möchte ich daher Hemmingers Einschätzung entgegentreten.

Es drängt sich mir die Frage auf, welche Art Gespräch Hemminger
für erstrebenswert hält, wenn er für ein solches Nebeneinander der
Positionen keinen Platz sieht? Dies erinnert doch sehr an die Bestrebungen
etwa der Giordano Bruno Stiftung, Universitäten „Kreationisten-frei" zu
halten.8 Gibt es denn wirklich kein Interesse an ID/Kreationismus und der
kritischen Auseinandersetzung mit diesen Bewegungen im deutschsprachigen

Raum, für welche eine Kenntnis beider Seiten nötig ist? Hat der
Band denn sein Ziel nicht erreicht und dafür Befürworter wie Kritiker des

ID in einem Band vereint, sodass der direkte Vergleich in Bezug auf wichtige

methodische Grundfragen möglich wurde? Dies möchte ich noch
immer deutlich bejahen. Letztendlich ist es Hemmingers eigene Besprechung,

die überaus deutlich macht, dass dies gelungen ist, wenn er das
klassische ID-Argument an meiner eigenen - ebenfalls im Band veröffentlichten

- Kritik gescheitert sieht:9 Was kann man denn mehr erwarten, als
dass Leser im selben Band pro- und kontra-Argumente präsentiert
bekommen und anscheinend - folgt man Hemminger - durchaus zur
richtigen Schlussfolgerung kommen und die Überlegenheit bestimmter
Ansätze einsehen können? Hemminger bestätigt damit indirekt ein Diskursmodell,

das er explizit im Hinblick auf die Ursprungsfrage ablehnt.

6„The reviewer [...] cannot recommend the anthology as a whole for any use." (HEMMIN-
GER: Teleologie, 49) Anbei sei bemerkt, dass das Verhältnis der englischen Zusammenfassung
zum Hauptartikel für mich und viele andere Leser des Beitrages ein unerklärliches Rätsel
darstellt.

7 HEMMINGER: Teleologie, 43: „[Waschke] und Heilig vertreten fundierte, kritische
Positionen zu ID."; ebd., 44: „Damit gelingt ihm eine nachdenkenswerte Kritik an ID."

8 Erst kürzlich wurde wieder in einem Schreiben an den Oberbürgermeister Jenas und
den Rektor der Universität die Boykottierung einer Veranstaltung der SMD gefordert, bei
welcher Redner aus dem Umkreis der Studiengemeinschaft Wort und Wissen eingeladen
waren. Das Pamphlet scheut sich nicht, die Referenten in den Dunstkreis von Holocaust-Leugnern

und Warnungen des Verfassungsschutzes zu stellen. Besonders ironisch finde ich, dass

einer der Beitragenden - Dr. Thomas Jahn - als Leiter der Fachgruppe Wissenschaftstheorie
bei Wort und Wissen angeführt wird und offensichtlich darin bereits seine verdammungswürdige

Tat besteht. Ich selbst wurde schon öfters von Herrn Jahn zu Tagungen der
Fachgruppe eingeladen, um meine Kritik an der Studiengemeinschaft und an Intelligent Design
zu präsentieren. Die mir entgegengebrachte Offenheit steht in einem erschreckenden
Verhältnis zu den totalitären Ansätzen der Giordano Bruno Stiftung.

9 Hemminger: Teleologie, 48.



468 Christoph Heilig

Anstatt diesen beabsichtigten Wert jedoch zu sehen, fragt Hemminger
erstaunlicherweise: „Warum hat der Herausgeber Heilig die Autoren
Ullrich, Rammerstorfer und Widenmeyer nicht auf die Einsichten verpflichtet,

die der Autor Heilig hat?"10 Meine erste Reaktion war bloßes Erstaunen:

Tja, weshalb wohl? Weshalb habe ich Waschke oder Kany nicht auf
meinen Glauben verpflichtet? Oder Spaemann oder Bordat auf den
Protestantismus? Weil man (hoffentlich doch: selbstverständlich!) als Herausgeber

keinen der Autoren auf seinen eigenen Standpunkt „verpflichten"
kann. Weil man als Herausgeber die Autoren ihre eigene Meinung äußern
lassen muss, selbst wenn sie nicht der eigenen entspricht. Als Autor kann
auch der Herausgeber seine eigene Kritik äußern - und das habe ich getan
und nach Hemminger ja wohl auch effektiv. Die von Hemminger geäusserte

Frage ergibt im Kontext editorischer Gepflogenheiten schlichtweg keinen
Sinn und hat daher in einer professionellen Besprechung einer Publikation
keinen Platz.11

1.2 Missverständnisse als Folge fehlender Dialogbereitschaft

Die hier monierte fehlende Toleranz im Diskurs zur Ursprungsfrage ist
nicht einfach nur eine folgenlose Stil-Frage. Die grundsätzliche
Voraussetzung, bestimmte Positionen im Gespräch nicht zu Wort kommen zu
lassen, kann leicht zu inhaltlichen Missverständnissen führen - nämlich
dann, wenn man voraussetzt, dass dieses Vorurteil von anderen (potentiell
Gleichgesinnten) geteilt werden müsste und dass, wo es nicht auszumachen

ist, eine klare Positionierung gegen den eigenen Standpunkt festzustellen

ist. So ist auch bei Hemminger die latente Voraussetzung auszumachen,

Die Ursprungsfrage sei in irgendeiner Weise „pro" Intelligent Design.
Diesen Eindruck muss man gewinnen, wenn man liest, was Hemminger
zur Ausrichtung des Sammelbandes als Ganzem sagt: „Das Buch gehört -
so vermutet man - in die interne Diskussion eines akademisch vorgebildeten,

rechtskatholischen und bibelfundamentalistischen Milieus, dessen
kritische bis ablehnende Stellung zur Evolutionstheorie begründet werden

10 Hemminger: Teleologie, 48.
11 Im persönlichen Gespräch auf einer Tagung zum Thema „Teleologie" (Teleologie und

Naturwissenschaft; Akademie der Diözese Rottenburg-Stuttgart; 26-27.11.2013), die auch den
Sammelband involvierte, meinte Hemminger nun zu mir, seine Forderung sei in der Tat
unangemessen gewesen. Er habe dies nicht im Sinn eines durch den Herausgeber zu verhängenden

Meinungsgebots gemeint, sondern habe sein Urteil vor dem Hintergrund der
Überzeugung getroffen, dass ein Herausgeber die verschiedenen Positionen in den expliziten
Dialog zu bringen habe. Seit Verfassen seines Artikels habe er jedoch festgestellt, dass dieses
Ideal wohl kein allgemein verbreitetes sei und seine Einschätzung daher ungerechtfertigt
gewesen wäre. Ich bin für diese Erklärung dankbar, glaube aber nicht, dass sie etwas an der
Qualität der ursprünglichen Aussage ändert. Im Gegenteil: So schwer es vorstellbar scheint,
dass Hemminger erst nach seinem Artikel Sammelbände als Genre wahrgenommen hat, so
unverantwortlich scheint es mir, angesichts eines solchen Kenntnishintergrundes absolute
Urteile über qualitativ hochwertige Sammlungen von Beiträgen zu äußern.



Schöpfungsglaube und Teleologie 469

soll."12 Woher auch immer Hemminger diese in meinen Augen absurde
Vermutung nimmt - aus der Lektüre des Bandes selbst kann sie sich nicht
ergeben. Zunächst lehnen schon die beiden Herausgeber „Intelligent
Design" ab. Weshalb Hemminger ausgerechnet Kany dem „intelligent design

movement"^ zuordnet, ist mir schleierhaft und setzt ein bemerkenswertes

(eigentlich unmögliches) Missverständnis seiner Aufsätze voraus.
Was meine Person angeht: Zu sagen, ich würde mit meinen Beiträgen eine
„gradual emancipation from creationism" demonstrieren, ist völliger
Unsinn,h da ich in diesem Band mit keiner Silbe zu einem kreatio-
nistischen Ansatz tendiere und im Ausblick meines zweiten Aufsatzes
explizit meine persönliche Meinung äußere (die doch eigentlich nicht so fern
von der Hemmingers sein sollte?).^ Diese irreführende Darstellung meiner
Position - ob nun falsch verstanden oder nur unglücklich formuliert
wiedergegeben - findet sich leider nicht nur an dieser Stelle.16 Auch was
die anderen Beitragenden betrifft, kann von einer einseitigen Argumentation

für ID nicht die Rede sein: Ja, die deutschsprachige ID-Bewegung
kommt ausführlich zu Wort, vertreten durch Wort und Wissen und
Rammerstorfer. Aber ihnen steht die vehemente und noch wesentlich
ausführlichere Kritik von mir, Kany, Waschke, Gutmann und Warnecke1?
gegenüber! Darüber hinaus sind durch die katholischen Beiträge auch ge-

12 HEMMINGER: Teleologie, 43. Hemminger kritisiert außerdem das Fehlen naturwissenschaftlicher

Beiträge zum Stand der Evolutionsforschung (HEMMINGER: Teleologie, 44), was
zumindest merkwürdig ist, da dies eine recht ungewohnte Forderung an einen methodische
Fragen behandelnden Fachband ist. Eine solche Entscheidung hätte den Band nicht nur in
Bezug auf die Länge gesprengt, sondern auch seiner klare Ausrichtung geschadet. Anstatt
daraus eine akademische Ausrichtung abzuleiten, assoziiert Hemminger damit jedoch
absurderweise einen geradezu sektiererischen Charakter der Publikation!

>3 HEMMINGER: Teleologie, 49.
H HEMMINGER: Teleologie, 49.
25 Man könnte natürlich - wie Hemminger das in seinem Beitrag folgenschwer tut - auch

„vermuten", wie Hemminger zu solchen Einschätzungen kommt, doch wollen wir hier lieber
bei den Tatsachen bleiben.

16 Besonders absurd sind die Ausführungen zu meinen Überlegungen zu der Möglichkeit
eines Spezifischen im Kontrast zu einem Intelligenten Design (HEMMINGER: Teleologie, 46):
Ich lege dar, wie in meinen Augen Forschung aus einer teleologischen Perspektive funktionieren

könnte um gegen Ende der Untersuchung ganz klar festzuhalten, dass es kein solches
Modell gibt. Hemmingers theologischer Einwand gegen ,,[m]eine Position" kritisiert
bestimmte SD-Modelle, trifft aber sicher nicht auf solche zu, in welchen der Designer
innerweltlich verstanden wird. Und - noch viel wichtiger - keine dieser SD-Varianten ist meine
Position! Sein theologischer Einwand kann demnach auch in keiner Weise auf eine etwaige
Position meinerseits zum Ursprung der Welt zutreffen. Falls hingegen die Positionszuschrei-
bung mir keine kreationistischen oder wie auch immer gearteten SD-Ansichten zuschreiben
möchte, sondern (wie syntaktisch naheliegend ist) auf meine Ansicht bezogen ist, dass ich
SD-Modelle „grundsätzlich für methodisch erlaubt" halte, dann weiß ich beim besten Willen
nicht, inwiefern Hemmingers theologisches Argument für meine wissenschaftstheoretische
Einschätzung relevant sein könnte... So oder so, ist Hemmingers Beschreibung hier zumindest

äußerst irreführend.
7 Der im Übrigen nicht „Warneke" heißt.



470 Christoph Heilig

mäßigtere und vermittelnde Ansätze vertreten. Die in dieser Tradition
enthaltende Bandbreite und historische Tiefe nicht als ernstzunehmende
Position zu würdigen (was durch die negative Beurteilung des Gesamtprojektes

und das Zitat zum angenommenen Milieu geschieht), ist in meinen
Augen ökumenisch unsensibel. Zwar fasst Hemminger das Vorwort richtig
zusammen, wenn er schreibt, dass der Band „Zustimmung und Kritik [zum
Anspruch von ID, C.H.] zu Wort kommen lassen" will.18 Direkt im
Anschluss zu sagen, der Band versammle „Beiträge von Autoren, die aus
unterschiedlichen Gründen mit dem Ertrag von 150 Jahren Naturwissenschaft,

Wissenschaftstheorie und Theologie im Streit hegen", lässt den Leser

dieses ansonsten interessanten Artikels angesichts der offensichtlichen
Realitäten verwundert seine Augen reiben. Hier wurde Hemminger mittlerweile

wohl selbst von der Realität eingeholt. Als ich kürzlich (26-27.11.2013)
als Mitglied einer Expertengruppe zu einer Tagung der Akademie der Diözese

Rottenburg-Stuttgart eingeladen wurde, freute ich mich sehr, dass

dort der Aufsatz Mutschlers zum Thema der Tagung Teleologie und
Naturwissenschaft ("Der Mensch - Produkt des Zufalls oder gewollt? Über Sinn
und Ziel der Evolution") im Mittelpunkt stand. (Es sei am Rande darauf
verwiesen, dass schon sehr schnell klar wurde, dass auch Mutschier fälschlich

des ID verdächtigt worden war.) Zum einen war es natürlich
wohltuend, das Buch vor so vielen Fachleuten aller Richtungen auf dem Tisch
hegen zu sehen, von einem inner-rechtskatholischen Diskurs konnte wohl
keine Rede sein. Zum anderen war Hemminger selbst Teil der Podiums-
Diskutanten. Dabei hatte er doch geschrieben: „Die Leserschaft befindet
sich in der Bekenntnisbewegung, an der Gustav-Siewerth-Akademie, an
den Freien Theologischen Hochschulen in Gießen und Basel, im Spenderkreis

von ,Wort und Wissen' und im Kollegium einiger Dutzend evangelika-
ler Bekenntnisschulen."^

i.3 Zwischenfazit

Wie wir an Hemmingers exemplarischem Umgang mit dem Buch Die
Ursprungsfrage gesehen haben, sind absolut verstandene eigene Vorurteile für
einen gelingenden Dialog zum Thema Schöpfung fatal. Trotz sehr intensiver

Auseinandersetzung mit den Einzelbeiträgen gelingt es Hemminger
nicht, den stattfindenden Diskurs als Ganzen richtig einzuordnen. Daraus
resultieren wiederum schlicht fehlerhafte Einordnungen von Autoren, die
auf der Grundlage des Geschriebenen kaum möglich scheinen. Daraus
folgt, dass auch Hemmingers eigener Versuch des Einstiegs in die Diskussion

mit den anderen Stimmen als fundamental gescheitert gelten muss.20

18 Hemminger: Teleologie, 43.
x9 HEMMINGER: Teleologie, 44.
20 Man könnte schon beinahe versucht sein, hinzuzufügen: „The author cannot recommend

the article as a whole for any use."



Schöpfungsglaube und Teleologie 471

An meiner Hoffnung auf eine auf inhaltlicher Ebene fortgeführten
Diskussion - nicht zuletzt auch erleichtert durch die Zusammenstellung im
Sammelband Die Ursprungsfrage - ändert dies natürlich nichts. Dies gilt
umso mehr, da Hemminger und ich im Hinblick auf unsere eigenen
Positionen doch eigentlich eine große Schnittmenge aufweisen sollten.

2. Schöpfungsglaube und Zugänglichkeit des Schöpfungshandelns

2.1 Verhältnisbestimmung von Schöpfungshandeln und Schöpfung im Rahmen

von ID

In diesem Sinn möchte ich im Folgenden in aller Kürze auf einen Aspekt in
Hemmingers erstem Teil zum Thema „Teleologie" eingehen, um mich auch
inhaltlich mit seiner Arbeit auseinanderzusetzen und einen konstruktiven
Austausch auf dieser - ja auch sehr viel wichtigeren - Ebene weiter
fortzuführen. Das Thema ist zweifelsohne wichtig und es ist das Verdienst von
Hemminger, dass er sich diesem mit großer Energie annimmt. Mit den
folgenden kurzen Anregungen möchte ich einen kleinen Teil zu einem
weiterhin konstruktiven Austausch beitragen.

Bei aller berechtigten Kritik an ID sollte man meiner Meinung nach nicht
vergessen, dass die Fragestellung, welche diese Bewegung motiviert, nicht
einfach vernachlässigbar ist. Im Gegenteil: Aus einem Schöpfungsglauben
heraus motiviert (zumindest ist dieser bei den meisten Individuen
Ausgangspunkt), wird die Frage gestellt, inwiefern dieser auf der empirischen
Ebene zugänglich ist. Dieser Versuch der Verwissenschaftlichung ist
sicherlich von einer Vielzahl an Motiven getragen und die Integration in den
staatlichen Biologieunterricht dürfte in den USA nicht zu vernachlässigen
sein. Dieses Unterfangen ist, wie ich selbst versucht habe zu zeigen, nicht
erfolgversprechend21 und Hemminger legt überzeugend dar, dass zwischen
verschiedenen „Fragekategorien" unterschieden werden muss, zwischen

21 Vgl. HEILIG, Christoph: Anonymes oder Spezifisches Design? Vergleich zweier methodischer

Ansätze für Forschung im Rahmen der teleologischen Perspektive, in: Heilig, Christoph/
Jens KANY (Hgg.): Die Ursprungsfrage. Beiträge zum Status teleologischer Antwortversuche in
der Naturwissenschaft Edition Forschung 1). Münster: Lit Verlag 2011, 73-125. Um das

Argument zusammenzufassen: Die Teilnahme im wissenschaftlichen Diskurs verlangt die
Ausformulierung eine Hypothese, die sowohl im Hinblick auf a) ihr Erklärungspotential wie
auch b) ihre Hintergrundwahrscheinlichkeit überprüfbar sein muss. Nun ist eine
Einschätzung von a) jedoch nur insofern möglich, als der Designer spezifiziert wird. Die Annahme

der Existenz eines - als transzendent spezifizierten - potentiellen Designers stellt jedoch
selbst eine Rahmenbedingung dar, die im Zusammenhang mit der Evaluierung von b) beurteilt

werden muss. Dadurch werden jedoch Bezüge in das Argument integriert, welche durch
ihren Verweis auf philosophische und theologische Kategorien keinen transsubjektiv
anerkannten Platz im gegenwärtigen Diskurs der Naturwissenschaften haben. Das Design-Argument

kann daher nicht Teil einer naturwissenschaftlichen Argumentation sein.



472 Christoph Heilig

der „naturwissenschaftlichen Kausalerklärung" und der „philosophischen
oder theologischen Welt- und Sinndeutung".22

In der klaren Absage an derartige Bemühungen erschöpft sich aber noch
nicht der adäquate Umgang mit der Frage nach dem Status des Design-Arguments

selbst: Welchen Wert hat es unabhängig von der Vereinnahmung
durch die ID-Bewegung? Gibt es irgendeine Art und Weise in der Gottes
Schöpfungshandeln dem Menschen zugänglich ist? Nicht nur in Form
eines Bekenntnisses oder einer dem Glauben entspringenden Neuinterpretation,

sondern in solcher Gestalt, dass es eine überzeugende Wirkung
erzielt (sprich: ein „Argument" darstellt). Das effektivste Vorgehen gegen
Ansätze im Sinne des ID wäre in meinen Augen aufzuzeigen, wie in einer
soliden schöpfungstheologischen Perspektive dennoch Raum für die
Wahrnehmbarkeit des Schöpfungshandeln Gottes bleiben - oder besser:

geschaffen! - würde. Es geht mir dabei nicht um die naturwissenschaftliche

Überprüfbarkeit,23 sondern die weiter gefasste Frage, inwiefern
unsere schöpfungstheologischen Kategorien in der Realität der uns umgebenden

Welt verankert und dementsprechend für den Menschen erreichbar
sind.

2.2 Alternative Zugänge zu Gottes Schöpfungshandeln

Ein theologisch solider Entwurf zur Zugänglichkeit von Gottes
Schöpfungshandeln in der Natur ist einzufordern, weil a) der Bezug zwischen
Gottes Schöpferhandeln und der uns umgebenden Außenwelt bejaht werden

muss um einem Grundanliegen jüdisch-christlichen Redens von Gottes

Beziehung zu seiner Schöpfung gerecht zu werden und b) nicht der re-
duktionistische Fehler gemacht werden sollte, menschliches Erkenntnisvermögen

auf in wissenschaftlichem Sprachspiel formulierbare Kategorien
herunterzubrechen. Diese beiden Aspekte scheinen mir aus theologischer
Sicht grundlegend für weitere Überlegungen zur Verhältnisbestimmung

22 Hemminger: Teleologie, 41.

23 Vgl. HEMMINGER: Teleologie, 41. Es sei auch noch angemerkt, dass ich die Angst, dass
bei einer Verlagerung der Teleologie auf die naturwissenschaftliche Ebene der Schöpfungsglaube

„naturwissenschaftlich prüfbar" würde, nicht teile (ebd.). Da Teleologie immer Meta-
Teleologie sein kann und es ihr Charakteristikum ist auf der untergeordneten Ebene nicht
als solche erkannt werden zu können, ist der Negativbeweis gegen eine teleologische
Perspektive zwar möglich, nicht jedoch gegen den zugrundeliegenden Standpunkt einer teleologischen

Position. (Vgl. HEILIG, Christoph: Die Ursprungsfrage: Systematik möglicher Antworten,

in HEILIG, Christoph/KANY, Jens [Hgg.]: Die Ursprungsfrage. Beiträge zum Status
teleologischer Antwortversuche in der Naturwissenschaft [= Edition Forschung 1]. Münster: Lit
Verlag 2011, 12-13). Gott wird eben „nur" vorläufig zum Lückenbüßer und nicht notwendigerweise

auf diese Rolle beschränkt. Jedoch - und damit stimme ich Hemmingers Grundanliegen

zu - dürfte der vermittelte Eindruck dem gleichkommen: Wo die Relevanz des
Schöpfungsglaubens an seiner naturwissenschaftlichen Zugänglichkeit festgemacht wird, verliert
das Konzept als solches an Glaubwürdigkeit, wo eine solche Identifizierung der göttlichen
Intention durch naturwissenschaftliche Mittel nicht möglich ist.



Schöpfungsglaube und Teleologie 473

von Schöpfungshandeln und Schöpfung. In gewisser Weise räumt dies
auch Hemminger zu Beginn seines Buches gerne ein:

„Wir Christen würden eine große Chance verspielen, wenn wir die Ergebnisse
der Naturwissenschaft nicht für das Bekenntnis zu Gott, dem Schöpfer,
nutzen würden. Wir haben nämlich allen Anlass, über die Ordnung und die
Vielfalt des Lebendigen zu staunen, die uns die moderne Wissenschaft vor
Augen führt [...]. Es wäre traurig, würden wir in den Kirchen [...] vergessen,
die Natur offen und staunend zu betrachten und uns an den Wundern der
Schöpfung zu freuen. Für die Weisheitsliteratur des Alten Testaments war es

selbstverständlich, dass mehr Wissen über die Natur ein Weg zu mehr Weisheit

und mehr Gottvertrauen ist. Diesen Weg gilt es wieder zu gehen."24

Es stellt sich aber doch die Frage: Hat dies keine zeugnishaften
Konsequenzen? Im korrespondierenden Abschnitt „Das Buch der Natur"25 findet

sich dazu leider keine Entfaltung. In lutherischer Demut in Bezug auf
die Verderbtheit des eigenen Verstandes übersieht Hemminger, dass es
doch ein paulinischer Grundgedanke ist, dass Gott seinen Geschöpfen nie
fern, sondern zu suchen war (Apg 17,27) und sich in seiner Schöpfung nicht
unbezeugt gelassen hat (Apg 14,17), sodass die Eigenschaften des Schöpfers
in dieser zugänglich sind (Rom 1,20). Die lukanischen Schilderungen der
paulinischen Missionspredigten sind in diesem Punkt sehr nah am Denken
des Apostels selbst.26 Der Vorwurf des Versagens an die Heiden in Rom 1,21

ändert nichts daran, dass es für Rom 1,20 kaum möglich ist, „that Paul did
not intend his readers to think in terms of some kind of rational
perception of the fuller reality in and behind the created cosmos".27
Konfessionelle Positionen zur Frage der „natürlichen Offenbarung" sollten dies

zur Kenntnis nehmen, anstatt den Text entgegen seinem klaren Sinn zu
lesen.28 Ich habe bereits an anderer Stelle darauf hingewiesen, dass die Werke

in Rom 1,20 (xoîç Troif|pctaiv) ihre Explikation in Apg 14,17 finden als

Regen vom Himmel (oüpavöGev [...] üeroix;), fruchtbare Zeiten (îcccipoùç

Kap7ro(|>ôpouç), Nahrung (rpocjifjç) und Freude (eùcj)po(jûvqç).29 Das ist
sicherlich kein Lückenbüßer-Argument im Stil von ID - schon deshalb
nicht, weil die genannten Elemente selbst eine Kausalkette darstellen. Reinhard

Junker liegt daher falsch, wenn er Rom 1,19-20 einleitend seinem gan-

24 HEMMINGER: Gott, 8-9
25 HEMMINGER: Gott, 189-190.
26 Siehe PESCH, Rudolf: Die Apostelgeschichte. Apg 13-28 EKK 5.2). Zürich: Benziger

1986, 138. Vgl. allgemein BAUM, Armin: Paulinismen in den Missionsreden des lukanischen
Paulus. Zur inhaltlichen Authentizität der Oratio recta in der Apostelgeschichte, in: EThL 82
(2006) 405-443.

27 Dunn, James: Romans 1-8 WBC 38A). Word Books: Texas 1988, 58.
28 JEWETT, Robert: Romans: A Commentary Hermeneia). Minneapolis: Fortress Press

2007, 155.

29 HEILIG: Vergleich, 120.



474 Christoph Heilig

zen Buch voranstellt.3° Aber auf der anderen Seite sollte diese Beobachtung

auch dafür sensibilisieren, dass auch Aspekte wie z.B. Ästhetik nicht
so einfach aus dem Bereich des „Rationalen" ausgeschlossen werden dürfen.

Es ist bezeichnend, dass Hemminger zur theologischen Definition von
„Geschöpflichkeit" ausgerechnet eine Aussage aus Apg 17,28 zitiert (sv
coito) yàp Çôàpev Kai KivoüpeBa Kai eapev), um deren Abgeleitetheit aus
Gott zu betonen und sie so der innerweltlichen Logik zu entziehend Dabei
blendet er den hier skizzierten theologischen und auch den unmittelbaren
literarischen Kontext komplett aus.

In meinem zweiten Aufsatz Die Ursprungsfrage habe ich bereits die
Möglichkeit angerissen, eine Wahrnehmbarkeit von Schöpfung unabhängig

von der empirisch-naturwissenschaftlichen Herleitbarkeit zu formulierend2

Dieser Ansatz, zu dem neuerdings Del Ratzsch wieder angeregt
hat,33 scheint mir bisher in der Diskussion viel zu kurz zu kommen. Leider
wendet sich Hemminger argumentativ auch an diesen Philosophen nur ad
hominem.34

In diesem Beitrag möchte ich nun noch eine weitere Möglichkeit
ansprechen, die diesen beiden Kernanliegen Rechnung trägt. Wenn
Hemminger völlig richtig festhält, dass „eine naturwissenschaftliche Theorie
[...] nicht vom Ganzen der Welt und vom Wesen der Dinge an sich
[spricht], sondern [...] beschreibbare Phänomene, also das Spezifische und
Einzelnef, erklärt]",35 dann ergibt sich daraus eine wichtige Folgefrage:
Wie steht die naturwissenschaftliche Theorie selbst zum Ganzen der Welt?
Das Ganze - und aus diesem abgeleitete Kategorien (wie etwa die der „Te-
leologie") - dürfen in der Tat nicht in die Sphäre des Empirischen eingeführt

werden.36 Doch dies heißt natürlich nicht, dass nicht nach der
korrekten - unvermischten - Beziehung gefragt werden dürfte und sollte.
Anstatt zu fragen, ob ein bestimmtes biologisches Phänomen - etwa der
Bakterienantrieb oder das Auge - auf eine göttliche Intention verweisen,

3° JUNKER, Reinhard: Spuren Gottes in der Schöpfung? Eine kritische Analyse von Design-
Argumenten in der Biologie Studium Integrale). Holzgerlingen: Hänssler 2009, 5.

31 HEMMINGER, Hansjörg: Kreationismus und wissenschaftliche Theologie. Ein Kommentar
zum „Design-Argument und Bastler-Lückenbüßergott".
http://ag-evolutionsbiologie.net/print/junkertheologie.html (02.07.2014).

32 HEILIG: Vergleich, 118-121.

33 RATZSCH, Del: Perceiving Design, in: MANSON, Neil (Hg.): God and Design. The Teleolo-
gical Argument and Modern Science. London: Routledge 2003, 124-144.

34 HEMMINGER: Teleologie, 43: „Typisch ist der mehrfach zitierte Del Ratzsch,
Philosophieprofessor am Calvin College. Er ist der Ansicht, dass eine ernsthafte Diskussion von ID
noch aussteht. In Wirklichkeit wurde sie geführt, nur passt das Ergebnis nicht in das
Curriculum des Calvin College." Man fragt sich angesichts solch abenteuerlicher Aussagen etwa,
was wohl Howard J. Van Till dazu sagen würde.

35 HEMMINGER: Teleologie, 40.
36 Das Transferieren der „äußeren" Teleologie ist anschaulich dargestellt bei HEMMIN-

GER: Teleologie, 41.



Schöpfungsglaube und Teleologie 475

kann und muss die Frage gestellt werden, worauf die Evolutionstheorie
selbst verweist. Damit verlassen wir natürlich den Bereich des
naturwissenschaftlichen Diskurses und dringen auf eine meta-naturwissen-
schaftliche Ebene vor - die aber deswegen eben nicht automatisch
bedeutungslos ist! Vertretern eines Intelligent Design, denen der oben
unter a) genannte - theologisch äußerst gerechtfertigte - Gedanke wichtig
erscheint, sollten diese Ebene argumentativer Auseinandersetzung nicht
im Vorhinein müde belächeln, nur weil sie sich nicht auf „anschauliche"
Gegenstände wie Flagellen, Fossilien und Genabschnitte bezieht. Wer sich
in diesem Sinn an die deskriptiven Ergebnisse naturwissenschaftlicher
Theorien herannaht, kann diese aus christlicher Sicht durchaus als
Element eines (philosophischen!) „Design-Arguments" betrachten. Es ist
gerade die möglichst lückenlose Rekonstruktion der Naturgeschichte,
welche diese Rolle ermöglicht: Die Evolutionstheorie als Versuch der
Rekonstruktion der Stammesgeschichte verweist auch in ihrer internen
Vollständigkeit über sich hinaus: Je genauer einzelne Entwicklungsschritte und
Evolutionspfade nachgezeichnet werden können, desto deutlicher lässt
sich ihr Gegenstand - die Welt der Lebewesen - auf einen Status zurückführen,

der sich der Erklärung dieser Theorie entzieht. Auch die
vollständige kausale Erklärung dieses Übergangs von organischer Materie zur
ersten Zelle durch ein weiteres Modell öffnet nur wieder die Frage nach
der weiter zurückreichenden Kausalität. Und auch auf der Ebene anorganischer

Materie ist dieses Zurückverfolgen noch lange nicht angekommen:
Die Gesamtheit aller naturwissenschaftlichen Theorien und historischen
Rekonstruktionen kann immer nur weiter zurückverweisen in der Kausalkette

bis sich deren naturwissenschaftliche Erforschbarkeit erschöpft. Die
naturwissenschaftliche Forschung selbst führt definitionsgemäß durch die
ihr eigene Begrenztheit immer nur bis zur Grenze des naturwissenschaftlich

Zugänglichen. Man sollte nicht versuchen, naturwissenschaftliche
Methodik zu missbrauchen, um darüber hinaus zu gelangen und in den
Bereich einer etwaigen Teleologie vorzudringen (vgl. ID). Aber auf der anderen

Seite: Was ist das nicht für eine Grenze! Ihre Existenz allein rechtfertigt

- ja, fordert - die Frage, was sich dahinter verbirgt. Und es ist
unausweichlich, dass die Antwort auf diese Frage außer-naturwissenschaftliche,
metaphysische Kategorien beinhalten muss. Aussagen von Ewigkeit und
Nichts in Bezug auf Materie sind nicht weniger philosophischer Natur, als

theologische Beschreibungen dieses Gebietes. Die Naturwissenschaft selbst
führt also an den Punkt, an dem sich nicht nur übergeordnete Fragen
aufdrängen, sondern auch metaphysische Kategorien für ihre Beantwortung
nötig werden. Thomas von Aquins „Kausalitätsbeweis" ist sicherlich kein
Gottesbeweis, aber doch ein Argument; ein Argument die Option „Gott",
den Schöpfer, ernst zu nehmen und zu bedenken. Es stellt den Menschen
vor die Situation, zu wählen zwischen verschiedenen Optionen, dem ewigen

Nichts oder dem ewigen Seienden, der ewigen „Materie" oder dem



476 Christoph Heilig

ewigen Personalen. Die Option von Gottes Schöpfungshandeln ist nicht
eine abstrakte, vernachlässigbare Alternative zu einer angeblich rein
rationalen und „wissenschaftlichen" Option. Wer so denkt, macht den
umgekehrten Fehler des ID und denkt in naturwissenschaftlichen Kategorien

über darüberstehende Bezugsgrößen nach. Es gibt keinen Umweg um
die existentielle Entscheidung, mit welchen metaphysischen Konzepten man
die naturwissenschaftlich erschlossene Physik im eigenen Weltbild umgeben
möchte. Es ist also ironischerweise gerade der Aspekt der kausalen
Geschlossenheit, der es erlaubt, naturwissenschaftlich begründete Ursprungstheorien

in ein starkes Argument für die Legitimität der Frage nach Gott
als Schöpfer einzubinden. Wie gesagt: In Isolation ergibt dies noch kein
starkes Argument für die Existenz Gottes,37 aber dennoch ist ein solches

Argument in der heutigen Zeit aus apologetischer Sicht alles andere als
trivial: Es ist ein sehr starkes Gegenargument gegen den heute oft
anzutreffenden Pragmatismus, der schon die Fragestellung selbst als nicht
notwendig erachtet und die theologische Antwort für kategorisch verschieden
von anderen weltanschaulichen Optionen (und als minderwertig zu
diesen) erachtet.38 William Paley, der so häufig als Vorläufer des Design-
Arguments im Sinne des ID angeführt wird, hat folglich einen naheliegenden

Anknüpfungspunkt übersehen, als er über die Uhr-Analogie schrieb:
„In crossing a health, suppose I pitched my foot against a stone, and were
asked how the stone came to be there; I might possibly answer, that, for
any thing I knew to the contrary, it had lain there for ever: nor would it
perhaps be very easy to show the absurdity of this answer."39 ID-Vertreter
haben sich in aller Ausführlichkeit der daraufhin beschriebenen Analyse
der Uhr und ihrer biologischen Analogien gewidmet. Dabei haben sie
übersehen, dass der naturwissenschaftliche Fortschritt ihnen ein ganz
anderes Element in Paleys Schilderung anbietet, nämlich den Stein: Die
naturwissenschaftliche Aufgabe der kausalen Herleitung der Phänomene
verbietet das pragmatische Umgehen der Frage nach der Herkunft als

„schon immer" gegeben. Gerade aus der Möglichkeit der geologischen Analyse,

ergibt sich die Notwendigkeit weiter zu fragen, bis zu einem Punkt,
an welchem die Methodik erschöpft ist und ein neuer Diskurs sich auftut.

37 Auch hier liegt die Betonung auf der Einschränkung „in Isolation". Ich denke, es ist
durchaus nicht selbstverständlich, dass sämtliche subjektiven Wahlmöglichkeiten philosophisch

gleichwertig sein müssen. Dies wäre auch meine einzige Kritik an der Diskussion des

anthropischen Prinzips von HEMMINGER: Gott, 154-158: Können „naturphilosophische" und
„religiöse" Gründe etwa keinen „intersubjektiven Maßstab" liefern? In diesem Fall wäre die
Disziplin der Metaphysik als Ganze in Frage gestellt.

38 Ich denke vor diesem Hintergrund überhaupt nicht, dass das anthropische Prinzip in
seiner korrekten Reichweite „selbstverständlich" (HEMMINGER: Gott, 158) ist - zumindest
nicht im öffentlichen Bewusstsein.

39 PALEY, William: Natural Theology. Or, Evidences of the Existence and Attributes of the
Deity, Collected from the Appearances ofNature. Nachdruck der Ausgabe von 1802. Farnbo-
rough: Gregg International Publishers Limited 1970, 1.



Schöpfungsglaube und Teleologie 477

Der „Stein" des Anstoßes des ID-Vertreters (d.h. die verschiedenen
naturwissenschaftlichen Ursprungstheorien) bringt folglich all diejenigen zum
Stolpern, die das Fragen nach Gott dem Schöpfer umgehen wollen und
diese Option a priori für kategorisch unangemessen ausgeben.

2.3 Fazit

Auf der weiter oben genannten Tagung der Akademie der Diözese
Rottenburg-Stuttgart zum Thema Teleologie (26-27.11.2013) meinte Christian Kummer,

dass es für seinen Glauben durchaus eine Herausforderung wäre,
wenn in der Naturgeschichte nicht in irgendeinem Sinne Gottes Schöpferhandeln

erkennbar sei. Hansjörg Hemminger erwiderte darauf sinngemäß,
für seinen Glauben wäre es vielmehr ein Problem, wenn es möglich wäre,
einen solchen Zusammenhang verstandesmäßig herzustellen. Bei aller
Überspitzung offenbart dies doch ein ehrliches protestantisches Anliegen auf Seiten

Hemmingers. Damit ist Hemminger in seinem Umgang mit der Frage
nach dem Design-Argument natürlich nicht weniger theologisch motiviert
als die Vertreter des ID. Und wie bei ihnen scheint auch sein Standpunkt
exegetisch und theologisch einseitig. Es wäre daher sehr zu begrüßen, wenn
Hemminger zu seiner Kritik des naturwissenschaftlichen Design-Arguments
der ID-Vertreter eine konstruktive Diskussion anderer Möglichkeiten der
Wahrnehmbarkeit des Handelns Gottes in der Schöpfung stellen könnte.
Wie auch im ersten Bereich würde die Diskussion durch seinen Beitrag
sicherlich profitieren.



478 Christoph Heilig

Zusammenfassung
Der Schöpfungsglaube ist immer wieder Thema in der akademischen wie
auch in der alltäglichen Diskussion. Stichworte wie „Kreationismus" und
„Intelligent Design" beherrschen in regelmäßigen Abständen auch die
Medien. Es gilt, falschen Harmonisierungsversuchen von Naturwissenschaft
und Glaube deutlich entgegenzutreten. Dies darf auf der anderen Seite aber
auch nicht zur Diskussionsverweigerung mit Vertretern einer teleologischen
Perspektive führen. Ansonsten droht nicht nur der unnötige Abbruch des

Diskurses mit anderen, ähnlich gesinnten, Teilnehmern, sondern auch das

Übergehen des theologisch durchaus angezeigten Grundanliegens der Frage
nach der Zugänglichkeit von Gottes Schöpferhandeln in der Welt.

Abstract
Creation is a frequent topic for discussion both in academia and everyday
life. Words like "creationism" and "intelligent design" regularly garner media
attention. It is ofvital importance to counter false attempts at harmonising
science and faith. On the other hand, this must not result in a refusal to
dialogue with proponents of a teleological perspective. Otherwise, we are in
danger of not only needlessly shutting down discussion with other like-minded

participants, but also of overlooking the fundamental concern rightly
posed by theology, namely, how God's creative agency in the world is accessible

to human cognition.


	Schöpfungsglaube und Teleologie

