Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 2

Artikel: Augustinus' De Civitate Dei : Philosophie oder Geschichte oder
Geschichte der Philosophie

Autor: Mayer, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761047

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761047
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MATTHIAS MAYER

Augustinus’ De Civitate Dei:
Philosophie der Geschichte
oder Geschichte der Philosophie?

Dem Andenken von Prof. Dr. Michael Felder (1966-2012)
[. EINLEITUNG

Wissend um Adornos Warnung, nicht sich anzumaf3en, Totes und Leben-
diges in einem Autor nach Gutdiinken ,auseinanderzuklauben®;, soll hier
dennoch der Versuch unternommen werden, die Aktualitit des politi-
schen Denkens von Aurelius Augustinus herauszustellen.2 Was bedeutet
unsere gesellschaftliche Gegenwart vor seinem ,politisch-theologischen
Hauptwerk“s De Civitate Dei? Im Folgenden wird schliissig, dass diese Fra-
ge und jene nach Augustinus als Philosoph der Geschichte nicht zwei,
sondern eine sind.

Problematisch an der im Titel aufgefithrten Fragestellung ist zunachst,
dass der Begriff ,Geschichtsphilosophie® aus der Aufklarung stammt, ge-
nauer: von Voltaire (,Philosophie de I'Histoire“)4, und daher nicht ohne
Weiteres auf einen Verfasser der Spdtantike iibertragen werden kanns.
Sein Zweck bestand allgemein darin, keine politischen Autoritdten unge-

! Adorno bezieht sich dabei auf die Hegel-Rezeption Benedetto Croces; vgl. ADORNO,
Theodor W.: Drei Studien zu Hegel. Aspekte, Erfahrungsgehalt, Skoteinos oder Wie zu lesen
sei. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1969, 13.

2 Die hier zur Darstellung gebrachten Uberlegungen sind die Frucht eines mit Herrn
Prof. Dr. Gaetano Lettieri (Sapienza Universita di Roma) am 29.11.2012 an der Universitdt Fri-
bourg auf Einladung von Frau Prof. Dr. Barbara Hallensleben veranstalteten Oberseminars
zum Thema ,Augustinus als politischer Denker“. Mit der Betonung der Aktualitdt mochte ich
bewusst von der lange wahrenden Missinterpretation der politischen Theologie Augustinus’
ablenken, welche unter dem von Arquilliére eingefiihrten Schlagwort ,augustinisme politique®
das gesamte Mittelalter hindurch von Papst Gelasius’ 1. ,Zwei-Schwerter-Theorie* bis zu
Luthers ,Zwei-Reiche-Lehre* betrieben wurde; vgl. ARQUILLIERE, Henri-Xavier: L'augustinisme
politique: essai sur la formation des théories politiques du moyen-dge. Paris: Vrin 1934; HOLLING-
WORTH, Miles: The pilgrim city. St Augustine of Hippo and his innovation in political thought.
London: T&T Clark 2010.

3 OTTMANN, Henning: Geschichte des politischen Denkens (Bd. 2: Romer und Mittelalter;
Teilband 2: Das Mittelalter). Stuttgart: Metzler 2004, 24.

4 Vgl. HWPh 3, 416.

5 Die gleiche Schwierigkeit ergibe sich im Ubrigen auch mit dem weitaus selteneren Be-
griff der ,Geschichtstheologie®, er ist noch jiinger, da er aus der Gegenaufklarung stammt. Hin-
sichtlich Augustinus’ hat er sich interessanterweise nicht durchgesetzt; vgl. ESSEN, Georg:
Geschichtstheologie, in: LThK 4 (*1995) 464-568; HWPh 3, 439.



Augustinus’ De Civitate Dei 413

priift gelten zu lassen und darum die Wirklichkeit genealogisch, nicht
mehr metaphysisch zu erkldren, ohne jedoch auf die Suche nach ,alter-
nativen‘, ,ordnenden Prinzipien‘ (Vernunft, Natur, Geschichte, Ich etc.)
zu verzichten.¢ Der terminologischen Skepsis aber steht die berechtige
Frage gegeniiber, warum die Begriffe Geschichte, Philosophie und Theo-
logie denn exakt unterschieden werden miissen, wenn sie auf eine Zeit
angewendet werden, die eine solche Differenzierung gar nicht kannte. Da
Augustinus sich historisch an der Schwelle zwischen Antike und Mittel-
alter befindet, d.h. in einer Epoche, in der die Theologie sich weder be-
grifflich noch inhaltlich als solche etabliert hatte, wiirde jeder Versuch
einer konzeptionellen Distinktion unweigerlich in die systematische Fra-
ge nach dem generellen Verhdltnis von Philosophie und Theologie miin-
den und welcher der beiden Disziplinen Augustinus nun zuzurechnen
ware.

Ahnlich problematisch stellt der Sachverhalt sich beziiglich des zwei-
ten Teils unserer Titel-Frage dar: Geschichte der Philosophie. Auch er ist
ebenso metaphysisch wie aufgeklart. Adorno rechtfertigt seine Verwen-
dung, denn ,wie wir vor allem seit Hegel wissen, ist die Geschichte der
Philosophie nicht einfach eine Art von mehr oder minder zuféllig aufein-
anderfolgenden Systemen und Erkldrungsversuchen. Sie stellt in sich
selbst so etwas wie einen Begriindungszusammenhang, wie einen durch-
gehenden Denkzusammenhang dar, so dass man doch von einer Konti-
nuitat sprechen kann [...].“7 Insofern De Civitate Dei sich in jeder ernst zu
nehmenden Philosophiegeschichte besprochen findet, ist das Werk be-
reits in bestimmter Weise verortet und ein fixer Teil der von Adorno be-
schriebenen Kontinuitdt philosophischen Denkens.

Wir wollen all diese kategorialen und inhaltlichen Schwierigkeiten
mit Hilfe ausgewdhlter Autoren, welche Wesentliches zum Thema beige-
tragen haben, sortieren und beheben; diese sind Karl Lowith, Ernst
Bloch, Jiirgen Moltmann, Kurt Flasch, Christoph Horn und Gaetano Let-
tieri. Danach soll uns der Blick auf die Quelle, d.h. auf De Civitate Dei
selbst hinsichtlich dessen sowie bei der Frage nach der Relevanz des
Kirchenvaters fiir die gesellschaftspolitische Wirklichkeit der Postmoder-
ne unterstutzen.

II. WIRKUNGSGESCHICHTLICHER DURCHGANG

Angestofden wurde die Auseinandersetzung um die philosophisch-histo-
rische Einordnung von De Civitate Dei im 20. Jahrhundert zweifellos
durch Karl Lowiths bekanntes Buch Weltgeschichte und Heilsgeschehen.

6 Vgl. HWPh 3, 417.

7 ADORNO, Theodor W.: Philosophische Terminologie. Zur Einleitung. Bd. 1. Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1973, 15.



414 Matthias Mayer

Darin rettet er den Kirchenvater fiir die sidkulare Philosophie unserer
Zeit. Von einer genuin christlichen Geschichtsdeutung sei zu lernen, den
Blick auf die Zukunft als den zeitlichen Horizont eines bestimmten Zieles
und einer letzten Erfiillung zu richten. Alle modernen Versuche, die Ge-
schichte als ein sinnvoll gerichtetes, wenn auch nie abgeschlossenes
Fortschreiten auf eine innerweltliche Erfiilllung hin darzustellen, griinde-
ten in diesem theologischen, heilsgeschichtlichen Schema.® Gemeinsam
mit Augustinus sucht Lowith eine Allianz zu bilden gegen vorchristliche,
,resignative‘ Geschichtsmodelle:

»Eine radikale Erprobung des christlichen Geschichtsbewusstseins kann sich
daher nicht in der Auseinandersetzung mit dem sdkularisierten, aber nicht
minder futuristischen Geschichtsbegriff der nachchristlichen Welt vollzie-
hen. Es muss imstande sein, eine vorchristliche Anschauung des zeitlichen
Geschehens zu widerlegen. Eine solche war noch lebendig zur Zeit von Au-
gustin in Gestalt der klassischen Anschauung der Weltzeit als einer ziellosen,
periodischen Kreisbewegung. In De Civitate Dei contra Paganos hat Augustin
den Versuch unternommen, die klassische Theorie der Zeit- und Weltbewe-
gung in einer Theologie der von Gott gelenkten Menschengeschichte zu wi-
derlegen.“9

Durch Gott als den Schopfer und Vollender der Welt konne ein klassi-
sches Geschichtsbewusstsein per se nicht (mehr) greifen, weder nach an-
tiker (= ,Kreisbewegung”), noch nach Hegelscher Vorstellung (= ,Linien-
modell“). Geschichte wiirde in gewisser Weise irrelevant, sobald der Ziel-
punkt gefunden bzw. geoffenbart sei.o

,Eine aus dem Nichts geschaffene Welt ist von vornherein eines eigenen, ei-
gentlichen Seins beraubt. Diese Entwertung der natiirlichen Welt gilt nicht
nur fiir die Genesis, sondern auch fir die Psalmen und fiir die Lobpreisungen

8 vgl. LOWITH, Karl: Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Vorausset-
zungen der Geschichtsphilosophie. Sechste Auflage. Stuttgart: Kohlhammer 1973 [1953], 148.

9 LOWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 148.

10 Dass es Lowith um eine Allianz mit Augustinus geht und weniger um historische Ge-
nauigkeit, scheint FLASCH, Kurt: Augustin. Einfithrung in sein Denken. Stuttgart: Reclam
1980, 369, nicht begriffen zu haben, wenn er gegen Lowith argumentiert, dass die Antike
nicht nur Kreisbewegungen ihrer Geschichtsdeutung gekannt hatte: ,Der von Karl Lowith in
polemischer Absicht gegen das Christentum hervorgehobene Gegensatz von griechischer
und christlicher Geschichtsauffassung ist historisch nicht haltbar. [...] Das Christentum soll
als etwas von Vernunft und Griechentum véllig Verschiedenes erscheinen. Dies war Augus-
tins Absicht gerade nicht, auch wenn er gegen einige (nicht: alle) antiken Denker und ihre
Theorie von der ewigen Wiederkehr polemisierte. Er hielt ihnen nicht vor, sie iibersihen die
Eigenart historischer Prozesse, sondern sie zerstoren die fortdauernde, meta-historische Be-
seligung des Menschen in Gott: Wenn der Beseligte eine Riickkehr zu fritherem Elend be-
fiirchten miisse, konne er nicht wahrhaft, d.h. in geschichtsiiberlegener Dauer gliicklich
sein. Nicht Geschichte oder Geschichtlichkeit, sondern Gliickssicherung bildet das Leitmotiv
des augustinischen Denkens, auch dann, wenn er die jiidisch-christliche Uberzeugung gel-
tend macht, nicht in einem ewigen Kosmos, sondern in der begrenzten Zeitspanne zwischen
Welterschaffung, Ursiinde, Menschwerdung und abschlieffender Erlésung zu leben.”



Augustinus’ De Civitate Dei 415

des heiligen Franziskus. Die biblische Welt ist zwar voller Schonheit und
Wunder und wie Bruder und Schwester, aber nur weil sie den gemeinsamen
Schopfer von Mensch und Welt, nicht aber weil sie sich selbst als schon,
geordnet und gottlich offenbart. Was das Universum der Alten an goéttlicher
Selbstandigkeit verliert, gewinnt es in christlicher Sicht durch iiberweltliche
Abkunft.“n

Die heidnische Auffassung der Geschichte sei nach Augustinus hoff-
nungslos, ,nur eine blinde Rotation von Elend und Glick“:z. Allein das
Christentum und seine Botschaft versprechen den Ausbruch aus jenem
Zyklus der Verdammung. Der Kreis, nach Ansicht der Alten die einzig
vollkommene, weil in sich selbst geschlossene Bewegung, sei zwecklos
und verwerflich, ,wenn das Kreuz das Sinnbild des Lebens ist und dessen
Sinn in einem Ziel zur Erfiilllung kommt“s. Die antike Theorie von der
Ewigkeit der Welt miisse der christlichen widersprechen, fiir welche das
Universum endlich ist4. Aus all dem schliefdt Lowith, dass der augusti-
nische ,Gottesstaat” keine Geschichtsphilosophie sei, sondern ,eine dog-
matische Auslegung des Christentums in dem Geschehen der Welt“ss.

,Der Gottesstaat ist kein Ideal, das sich in der Geschichte verwirklicht, und
die Kirche in ihrer irdischen Existenz ist auch nur eine Reprdsentation der
tibergeschichtlichen civitas Dei. Fiir Augustin liegt die Aufgabe der Kirche
nicht in der Entwicklung der christlichen Wahrheit in aufeinanderfolgenden
Epochen der Weltgeschichte, sondern in der Verkiindigung und Verbreitung
der Wahrheit, die ein fiir allemal offenbart und feststehend ist.“16

Nach Lowith ist es ein langer Weg von der Auffassung der Kirche als des
mystischen Leibes Christi bis zur kirchlichen Praxis, ,nach der sie als In-
stitution die Heilsmittel verwaltet, und weiterhin bis zu der modernen
Ansicht, nach der sie ein Teil der Kulturgeschichte ist und infolgedessen
geschichtlichen Verianderungen unterworfen“w. Der Gedanke, dass die
Kirche ein historisch wachsender ,Organismus‘ sei, welcher von Schel-
ling herrithrt und mit Hegels Geschichtsbegriff vermengt wurde, ist be-
kanntlich erst im neunzehnten Jahrhundert, vornehmlich durch die soge-
nannte ,katholische Tiibinger Schule‘ (Drey, Hirscher, Mohler, Kuhn,
Staudenmaier, Hefele etc.), in die Theologie getragen worden. Augusti-
nus’ Glaube hingegen bedarf nach Lowith keiner geschichtlichen Entfal-
tung,

1 LOWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 149.
12 LOWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 151.
13 LOWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 153.

14 Nietzsche hat daher mit seiner Philosophie bewusst zum vorchristlichen Kreis zuriick-
finden wollen.

15 LOWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 153.
16 LOWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 153.
17 LOWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 153.



416 Matthias Mayer

,weil der Geschichtsverlauf als solcher das zentrale Mysterium der Fleisch-
werdung Gottes weder hervorbringen noch aufsaugen kann. Der Glaube da-
ran durchbricht alle geschichtlichen Entwicklungen und Krisen. Abraham,
Moses und Christus bezeichnen zwar eine heilsgeschichtliche Folge des Glau-
bens, sie begriinden aber keine Geschichte der christlichen Religion. Weder
Augustin noch Thomas kennen eine Geschichte des Christentums zwischen
dem ersten und zweiten Erscheinen Christi. Im Vergleich mit dem Neuen des
einmaligen Ereignisses Christi kann es nichts wirklich Neues mehr geben.
Was Augustin im Gottesstaat durchfiithrt, ist demnach keine Einbeziehung
der Theologie in die Geschichte, sondern des Glaubens der Urgemeinde in
die Lehre der anerkannten Kirche.“18

Weltliches Geschehen und iiberweltliches Ziel seien in dieser Konstruk-
tion prinzipiell getrennt und nur durch die peregrinatio der Glaubigen in
hoc saeculo miteinander verbunden. In Augustins christlicher Denkweise
sei der ,Fortschritt“ nichts anderes als eine unermiidliche Pilgerschaft zu
einem letzten iiberirdischen Ziel. Als civitas peregrinans stehe die Kirche
mit den weltlichen Begebenheiten im Zusammenhang, soweit diese dem
tiberweltlichen Zweck, das Haus Gottes zu bauen, dienlich seien.19 Deut-
licher: Statt zur Historisierung der Theologie kommt es zur Eschatologi-
sierung der Geschichtezc. Die relative Bedeutung weltlicher Staaten ,be-
ruht auf der Erhaltung des Friedens und der Gerechtigkeit“z sowie in der
Bereitstellung der ,Infrastruktur, welche zur Verbreitung des Evange-
liums notwendig ist.

Als historische Zeiterfahrung existiert Zeit, wie schon in den Confes-
siones, als ,immer-gegenwartiger: Punkt, in dem sich alles zusammen-

18 LOWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 154.

19 Vgl. LOWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 156.

20 Dije Frage, die sich hier aufdrdngt, ist, ob Augustinus und die Christen seiner Zeit
noch in einer Situation der Naherwartung lebten. SCHUTZ, Christian: Allgemeine Grundle-
gung der Eschatologie, in: Zwischenzeit und Vollendung der Heilsgeschichte (= Mysterium Sa-
lutis 5). Zirich: Benzinger 1976, 553-700; 586, beantwortet dies positiv und fiigt hinzu: ,Die
Spannkraft des Eschatons sorgt dafiir, dass dieses Leben in seiner Realitat weder iiberschatzt
noch unterbewertet wird und ihm zugleich die Verheiflung der Zukunft unangetastet erhal-
ten bleibt. Das Eschaton bewirkt jenes Gleichgewicht, das erforderlich ist, um im Vorder-
griindigen das Hintergriindige geschehen zu lassen, ohne dabei irre zu werden. In diesem
Sinne laufen fiir Augustinus individuelles Leben und weltgeschichtliches Schicksal zusam-
men [...].“ - In dem, was Schiitz hier mit ,Gleichgewicht“ bezeichnet, sieht JASPERS, Karl: Die
mafSgebenden Menschen: Sokrates, Buddha, Konfuzius, Jesus (= Die groffen Philosophen 1).
Minchen: Piper 1957, 384, allerdings einen ,radikale[n] Widerspruch“ in der ,Weltbestim-
mug” des Augustinus: ,Die Welt ist Schopfung Gottes, ist gut, ist schon wie ein Kunstwerk,
die Disharmonien steigern die Schonheit. Selbst das Bose ist im Ganzen ein Element des Gu-
ten. Ohne Adams Fall nicht die Herrlichkeit des Erlosers, des Mensch gewordenen Gottes.
Und dagegen: Es ist die hochste Weisheit, durch die Verachtung der Welt nach dem Him-
melreich zu streben - jenseits aller Zeitlichkeit. Denn hienieden [...] ist unser Friede, sowohl
der gemeinsame als der uns eigentiimliche, nicht Freude in Gliickseligkeit, sondern nur
Trost in Unseligkeit.”

21 LOWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 155.



Augustinus’ De Civitate Dei 417

zieht. Auf die ,Heilsgeschichte iibertragen ist dieser ,immer-gleich-ewi-
ge‘ Punkt Christus und das Ereignis seines Todes und seiner Aufersteh-
ung. Indem er die Mitte der ,Menschheitsgeschichte® bildet, hebt er zu-
gleich auch alle (Schein-) Formen von Entwicklung oder Historie (wie-
der) auf. Warum jedoch das alles, was ist der Sinn von Geschichte? Lo-
withs Antwort: ,Die Geschichte ist ein von ihm [= Gott] eingerichtetes
Padagogium, das hauptsachlich durch Leiden erzieht.“22

Richtig erkennt Lowith, dass Augustinus unsere Sorge um Fortschritt,
Krise und Weltordnung nicht teilt.23 Diese Tatsache legt er jenem aber
nicht negativ aus, im Gegenteil. Augustinus habe es allerdings versaumt,
zwischen dem ,providentiellen Plan Gottes“24 und den sakularen Ereig-
nissen eine plausible Verbindung herzustellen.

,Aber gerade das Fehlen einer genau bestimmbaren Wechselbeziehung zwi-
schen weltlichen und heiligen Geschehnissen unterscheidet Augustins christ-
liche Apologie zu ihrem Vorteil von [Jacques Bénigne| Bossuets [1627-1704]
umfassender Theologie der politischen Geschichte und von Hegels Ge-
schichtsphilosophie; beide bewiesen zu viel, indem sie die Entfaltung des
Heilsgeschehens aus dem Erfolg der Folgen des Weltgeschehens herleiten.
Was uns bei Augustin als ein Mangel an Verstandnis und Wiirdigung der
weltlichen Geschichte erscheint, ist auf seine bedingungslose Anerkennung
von Gott zuriickzufiithren, der in seiner Souveranitat die menschlichen Plane
fordert, hindert und verkehrt. Von dem Verfasser der Bekenntnisse eine his-
torische Kritik empirischer Tatsachen zu verlangen, wiirde so abwegig sein,
wie wenn man von einem modernen Historiker ein Interesse fiir das Problem
der leiblichen Auferstehung, dem Augustin das ganze letzte Buch seines Got-
tesstaates widmet, erwarten wollte.“25

Lowiths Rezeption endet somit unerwartet mit einer Apologie des Kir-
chenvaters. Dies liegt allein daran, dass er Geschichte nicht tiber techni-
schen Progress definiert. In Analogie zu Augustinus sucht er einen Telos
der Geschichte zu finden, ohne sich in die Abhangigkeit eines Fortschritts-
gedankens zu begeben. Die Frage, die sich hier anschliefit, richtet sich an
Schelling, Hegel, Marx und Darwin gleichermafen: ist deren Entwick-
lungs- und Geschichtsbegriff bloffe Projektion oder objektiv? Eines kann
jedoch sicher behauptet werden: Geschichte bei Hegel und Marx, oder
Natur bei Schelling und Darwin, lassen sich als Surrogate Gottes betrach-
ten. Es sind Sicherungssysteme menschlicher Angst.

Ganz anders liest Ernst Bloch den Kirchenvater, durchweg positiv und
seinem Hauptwerk Das Prinzip Hoffnung entsprechend, mit ,Potenz zur

22 LOWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 157.
23 LOWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 158.
24 LOWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 159.
25 LOWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 159.



418 Matthias Mayer

Utopie‘. Augustinus sei der Schopfer der Geschichtsphilosophie tiber-
haupt. 26

,Seine Schrift ,De civitate Dei‘ enthdlt das erste Geschichtsbewusstsein im
Sinn eines dramatischen Bewusstseins. Geschichtsphilosophie wird hier ge-
boren aus Teleologie; in der Geschichte tobt ein Kampf des Lichts gegen die
Finsternis, der Kampf bewegt sich in verschiedenen Akten vorwarts, und die
Geschichte hat ein Ziel. Die civitas terrena, die irdische Gesellschaft wird von
der civitas Dei abgelost werden, die in der civitas terrena Andeutungen hat in
Fragmenten, in Martyrern, in Opfern und Propheten. Christus soll hierbei
den Wendepunkt zwischen civitas terrena und civitas Dei bezeichnen.“27

Dass Augustinus das réomische Reich als latrocinium (= Rauberbande)
bezeichnet und es fiir des Teufels halt, stort Bloch wenig. Wie auch bei
Schelling und Baader sieht er vor allem den dialektischen Antrieb, wel-
cher durch die Existenz von zwei Prinzipien gegeben ist. Die Civitas Dei
ist ihm zufolge ein

,Sabbat, der von Augustin in einem kithnen Satz ausgedriickt wird, mit ter-
tullianisch Unvollendetem nicht der Testamente wohl aber der Schopfung.
Der Satz lautet: Dies septimus nos ipsi erimus, der siebte Tag werden wir sel-
ber sein. Im Offenbarwerden eines Eschaton, das noch gar keine Ankunft hat,
sondern im Erwarten des Erimus steht.“28

Bloch gibt sich bescheiden: das blofde Erwarten und Wissen um das Escha-
ton verandern und erneuern die Gegenwart. Ilhm geht es vor allem um
das psychologische Zu-sich-selbst-kommen des Einzelnen im Wir der Ge-
schichte, nicht um Utopie als technischer Fortschritt; deshalb kann er
sich leichter mit dem Inhalt von De Civitate Dei identifizieren als andere
Interpreten. Historie wird zum Ausdruck der Sehnsucht des Menschen

26 Vgl. BLOCH, Ernst: Zwischenwelten in der Philosophiegeschichte. Aus Leipziger Vorle-
sungen (= Werkausgabe 12; stw; 561). Frankfurt am Main: Suhrkamp 198s, 50.

27 BLOCH: Zwischenwelten in der Philosophiegeschichte, 50.

28 BLOCH: Zwischenwelten in der Philosophiegeschichte, sof. Er bezieht sich dabei auf den
letzten Abschnitt aus Des heiligen Aurelius Augustinus zweiundzwanzig Biicher iiber den
Gottesstaat, [introd. Joh. Nepomuk Espenberger] transl. Alfred Schroder (= Bibliothek der
Kirchenviter 3). Kempten: Késel 1916, XXII 30, 522 (1476): ,Nach Ablauf auch dieses Weltal-
ters wird Gott als [sic] am siebenten Tage ruhen, indem er in sich selbst eben diesen Tag,
der wir sind, ruhen lassen wird. Von diesen einzelnen Weltaltern hier ausfiihrlicher zu han-
deln, wiirde zu weit fithren; aber dieses siebente Weltalter wird unser Sabbat sein, dessen
Ende nicht ein Abend sein wird, sondern als der ewige achte Tag der Tag des Herrn, der
durch Christi Auferstehung geheiligt ist und das Ruhen nicht nur des Geistes, sondern auch
des Leibes vorbildet. Da werden wir feiern und schauen, schauen und lieben, lieben und
preisen. Ja wahrhaftig, so wird es sein ohne Ende am Endziel. Denn das eben ist unser End-
ziel, zu einem Reich zu gelangen, dem kein Ziel durch ein Ende gesetzt ist.“ - Wer die letz-
ten Zeilen von Blochs Hauptwerk Das Prinzip Hoffnung kennt, wird unmittelbar die Ahn-
lichkeit wahrnehmen und verstehen, woher die Hochschdtzung des einen fiir den anderen
rithrt.



Augustinus’ De Civitate Dei 419

nach sich selbst (ohne als amor sui, als falsche Selbstliebe missverstan-
den zu werden).

Jirgen Moltmann setzte sich 1969 in seinem verbreiteten Buch Theo-
logie der Hoffnung ebenfalls mit dem spannungsreichen Verhaltnis von
,Eschatologie und Geschichte“29 auseinander. Er ist fiir uns insofern von
Interesse, als seine Thesen sowohl von Augustinus als auch von Bloch
inspiriert sind und er auf diese Weise Briicken baut zu Problemen der
Gegenwart. In seinen Uberlegungen verweist der protestantische Theolo-
ge auf den engen Zusammenhang von Geschichte und Krise. Alles Nach-
denken tiber ,Geschichte® durch Historiker, Soziologen und Geschichts-
philosophen auf dem europdischen Kontinent im 19. Jahrhundert habe
das ,Erdbeben der franzosischen Revolution“ im Riicken und ihre unab-
sehbaren Konsequenzen vor sich gehabt. In dieser Revolution sei das Ge-
hduse der alten Institutionen und zusammen mit ihm auch seine meta-
physische Stabilisierung zerbrochen.3e In der Folge ist es entweder zu ei-
ner Flucht in die Vergangenheit (Restauration) oder in die Zukunft (Uto-
pie) oder zu Kompensationen anderer Art (Verwissenschaftlichung der
Gegenwart, Verdinglichung des Individuums etc.) gekommen.

,Jede Krise beschwort die Frage nach der geschichtlichen Zukunft. Denn in
der Krise alles Bestehenden wird offenbar, dass die Zukunft sich nicht mehr
ohne weiteres aus der Vergangenheit ergibt, dass sie nicht mehr deren selbst-
verstandliche Wiederholung und Fortsetzung sein kann, sondern dass in ihr
etwas Neues gefunden werden muss.“3!

Geschichte sucht fortan sich selbst prozesshaft aufzuheben, durch Ver-
nunft bei Hegel, durch Praxis bei Marx32. Jede ,Futurisierung‘ ist als
Sinnstiftung zu begreifen:

,Die Kritik des Bestehenden macht das Bestehende zur Vergangenheit und
befreit zur Krise der gegenwartigen Entscheidung. Sie ist geschichtlich immer
verbunden mit der Utopie, die die Moglichkeiten und Tendenzen des Kom-
menden erforscht, antizipiert und in die gegenwartige Entscheidung herein-
holt.“33

Auf Formen der ,Restauration‘ sollte verzichtet werden, da sie zur Ideali-
sierung eines fiktiven ,Naturzustandes® fithren konnten, sei sie philoso-
phischer (Rousseau) oder religiéser Provenienz (Eden):

29 MOLTMANN, Jurgen: Theologie der Hoffnung. Untersuchungen zur Begriindung und zu
den Konsequenzen einer christlichen Eschatologie. Miinchen: Kaiser 1969, [210].

30 Vgl. MOLTMANN: Theologie der Hoffnung, 211.

31 MOLTMANN: Theologie der Hoffnung, 213.

32 Vgl. dazu auch: SCHMIDT NOERR, Gunzelin: Die Materialitdt der Vernunft. Kann man

heute noch kritische Theorie betreiben?, in: Zeitschrift fiir kritische Theorie 34/35 (2012)
[183]-201.

33 MOLTMANN: Theologie der Hoffnung, 213.



420 Matthias Mayer

,Die Kritik der Gegenwart wird nicht mehr im Namen des Ursprungs und im
Namen der wiederherzustellenden goldenen Urzeit gefithrt, sondern im Na-
men einer noch nicht dagewesenen Zukunft.“34

Die Moglichkeit der Authebung von Geschichte in eine Vernunft rein epis-
temischer Art sieht Moltmann jedoch kritisch. Geschichte als Geschichts-
wissenschaft befreie den Menschen von der Historie in einer Weise, die
tber das Ziel hinausschieft:

»Wenn die revolutiondren Krisen der menschlichen Gesellschaft durch positi-
vistische Tatsachenforschung beendet werden, so fragt es sich, ob damit
nicht auch die Lebendigkeit des menschlichen Lebens und die Bewegungen
im Weltprozess beendet werden und versteinern. Es fragt sich, ob die so er-
reichte Beendigung der geschichtlichen Krise nicht selber ein hochst krisen-
haftes Unternehmen ist. Denn eine ,Beendigung der Geschichte in der Ge-
schichte‘ 16st zwar die Krisen im uberschaubaren Bereich, liefert sich aber als
Unternehmen im Ganzen selber einer viel ungeheuerlicheren Krise aus. Was
innerhalb der wissenschaftlich-technischen Welt an Krisen auftaucht, wird
rationalisierbar. Aber das wissenschaftlich-technische Universum selber wird
zu einer nicht tiiberschaubaren, irrationalen Macht, die darum nicht mehr zu
tibersehen ist, weil man nicht mehr tber sie hinaus in mogliche andere Zu-
kunft zu blicken vermag. Das macht die Frage erheblich, [..] ob jene Ge-
schichtswissenschaft, die Geschichte in Erkenntnis aufhebt, der Geschicht-
lichkeit der Geschichte und der - moglichen - Geschichtlichkeit ihrer eige-
nen Erkenntnis gerecht wird.“35

Die hier dargelegten neuen, veranderten gesellschaftlichen Bedingungen
sind es, welche Augustinus’ politisches Denken aktualisieren, ihn durch
die Gabe eines letzten Zieles, das Erlosung verspricht, als Geschichtsphi-
losophen wiederholt retissieren lassen. Nicht asketische Weltverachtung,
sondern ein verantwortetes In-Distanz-Gehen zur Gegenwart, nicht die
Auflosung des Einzelnen im Weltgeschehen, sondern die therapeutische
Konzentration auf seine Innenschau sind gemeint und von Noéten. Die
Gnadenlehre des Kirchenvaters beférdert die Sorge um die eigene Seele
ebenso wie eine Selbsterfahrung, welche von technischem ,Fortschritt
und 6konomischem ,Wachstum* sich unabhdngig und emanzipiert zeigt.

Die Position des bekannten Augustinus-Forschers Kurt Flasch hin-
sichtlich der Applikation des Terminus’ Geschichtsphilosophie bedarf
kaum der Erlauterung:

,Der spdte Augustin hat intensiv nachgedacht iiber Verlauf und Sinn der Ge-
schichte. Aber man verkennt, was er tatsachlich geleistet hat, wenn man von
ihm behauptet, er habe die Philosophie der Geschichte begriindet. [...] Die

34 MOLTMANN: Theologie der Hoffnung, 214.
35 MOLTMANN: Theologie der Hoffnung, 217.



Augustinus’ De Civitate Dei 421

Geschichtsphilosophie ist nicht bei Augustin, sondern bei Vico, Montesquieu
und Voltaire entstanden.“36

An anderer Stelle formuliert Flasch es so:

,Es [= De Civitate Dei] enthdlt keine ,Geschichtsphilosophie‘, wohl aber eine
dualistische Geschichtstheologie in stindiger Auseinandersetzung mit den
Einwdnden philosophisch gebildeter Heiden. Es verfolgt den fortwdahrenden
Konflikt zweier grofler, durch die Gnadenwahl Gottes und die Willensaus-
richtung ihrer Mitglieder definierter Korperschaften durch die Geschichte.
Dieses Thema hatte Augustin schon vor der Eroberung Roms beschaftigt.“37

Die markanten Punkte der Augustinischen Geschichtskonzeption seien
theologische, nicht historische Daten. Alle geschichtlichen Erfahrungen,
die zwischen diesen Daten lagen, verdienten nach dieser Theorie kein
eigenes Interesse. Wir hdtten es, so Flasch, mit einer ,theologischen Rah-
menkonstruktion®, nicht mit einer ,historisch konkreten Philosophie der
Geschichte® zu tun.38

»,Man verkennt den geschichtlichen Ort von Augustinus Gottesstaat, wenn
man darin eine ,Geschichtsphilosophie® im Sinne Herders oder Hegels sucht.
Er forschte nicht nach der Mdoglichkeit eines immanenten Sinns weltlicher
Ereignisse. Er wollte zeigen: Die Weltgeschichte ist ein einheitlicher, zeitlich
begrenzter, auf ein jenseitiges Ziel gerichteter Vorgang. Sie ist der Kampf der
beiden ,Reiche‘. [..] Dass das Christentum selbst geschichtlich sein konne,
dass es zwischen Menschwerdung und Endgericht eine Entwicklung habe,
kam ihm nicht in den Sinn.“39

Wenn Flasch allerdings dem Kirchenvater die Entdeckung einer ,blei-
bende[n] Struktur® in der Geschichte, das Prinzip von Gut und Bése, zu-
gesteht4o, erhebt er ihn dann nicht doch wieder, wenn auch indirekt,
zum Geschichtsphilosophen? In dem Moment, in welchem erstens Ge-
schichte tiberhaupt thematisiert wird, was bei Augustinus der Fall ist,
und in dem zweitens der Geschichte ein bestimmter Sinn eingestiftet wird,
namlich Raum-Zeit individueller und gemeinschaftlicher (civitas!) Pilger-
reise zu sein, sind u.E. die Kriterien fiir eine Philosophie der Geschichte
erfullt. Der Hipponate schenkt nicht nur der singularen Existenz, son-
dern auch der gesellschaftlichen Wirklichkeit Grund, Weg und Ziel.

Differenzierter fallt das Urteil bei einem Philosophen der Gegenwart
aus, Christoph Horn. Er schreibt dazu:

36 FLASCH, Kurt: Augustin. Einfiihrung in sein Denken. Stuttgart: Reclam 1980, 368.

37 FLASCH, Kurt (Hg.): Mittelalter (= Geschichte der Philosophie in Text und Darstellung
2). Stuttgart: Reclam 1988, 68f.

38 Vgl. FLASCH: Augustin, 369.
39 FLASCH: Augustin, 373.
40 Vgl. FLASCH: Augustin, 372.



422 Matthias Mayer

»,Es ist sicher zutreffend, dass Augustinus kein Geschichtsphilosoph im neu-
zeitlichen Sinn der teleologischen Geschichtsauffassung ist. Geschichtsphilo-
sophie betreibt er aber insofern, als er — wie einige pagane[] und vor allem jii-
disch-christliche[] Autoren vor ihm - einen kohdrenten, sinnvollen, begrenz-
ten Geschichtsverlauf sowie bestimmte Periodisierungsschemata behauptet.
Sein Begriff einer einheitlichen Geschichtszeit ist tiberdies so streng und fol-
gerichtig konzipiert, dass man ihn durchaus als Vorbereiter der neuzeitlichen
Geschichtskonzeption ansehen kann. Augustins pointiertes historisches Ein-
heitsbewusstsein wird nicht dadurch gemindert, dass die duae civitates-Kon-
zeption zeitlibergreifend und insofern ,unhistorisch® angelegt ist. Denn sein
Modell stellt eine Verbindung des ethisch-strebenstheoretischen mit dem
biblisch-eschatologischen Motiv her und hebt so dessen statischen Charakter
auf.“4

Auf zwei wichtige Dinge weist Horn uns im Text hin: erstens die Sinn-
haftigkeit, welche die Geschichte erst zur Geschichte macht, und zwei-
tens die moralische Weltverantwortlichkeit des Hipponaten. Nicht halt-
bar ist nach Horn die Ansicht, Augustinus habe, ,seitdem er die Gnaden-
konzeption fiir sein Denken entdeckt habe, Begriffe wie Ordnung, Friede
oder harmonische Einheit nicht mehr fiir geschichtsrelevant gehalten“42.
Fir den Kirchenlehrer bleibe die Geschichte ein durchaus ,objektivier-
barer Sachverhalt“4s. Entwicklung und Fortschritt sind dennoch darin
nicht auszumachen:

,Etwas grundsatzlich Neues in der Geschichte ist nicht in dem Sinn mdglich,
dass ein Ereignis von der gottlichen Vorsehung unabhangig ware; das Wort
novum kennzeichnet bei Augustinus lediglich die heilsgeschichtlichen Ereig-
nisse, insofern diese mit der Erlésung des alten Menschen durch seine Neu-
werdung charakterisiert sind. Damit hdangt der Gedanke der Irreversibilitat
des Neuen zusammen: die Erlosung ist endgiiltig und unhintergehbar, ohne
dass dies zum Gedanken einer ordnungstranszendenten Singularitdt fithrt.“44

Fiir den romischen Kirchenhistoriker Gaetano Lettieri ist der Begriff der
Geschichtsphilosophie fiir Augustinus’ De Civitate Dei deshalb nicht an-
gebracht, weil der afrikanische Bischof es der heidnischen Geschichte
absprache, aus sich selbst heraus irgendeine Form von Sinn zu erzeugen,
geschweige denn einen einheitlichen Sinn erkennen zu kénnen: ,La his-
toria pagana, infatti, si rivela incapace di dominare l'intero corso del
tempo, e quindi di scorgere in esso un’unita di senso.“45 Fiir Lettieri liegt
die Aktualitat des Hipponaten vielmehr im Ausdruck peregrinatio ver-

41 HORN, Christoph: Geschichtsdarstellung, Geschichtsphilosophie und Geschichtsbewusst-
sein (Buch XII 10-XVIII), in: IDEM: Augustinus. De civitate dei (= Klassiker auslegen 11). Berlin:
Akademie Verlag 1997, [171]-193; 187.

42 HORN: Geschichtsdarstellung, 190.

43 HORN: Geschichtsdarstellung, 191.

44 HORN: Geschichtsdarstellung, 191.

45 LETTIERI, Gaetano: Il senso della storia in Agostino d’ Ippona. Roma: Borla 1988, 146.



Augustinus’ De Civitate Dei 423

borgen. Thm ndmlich inhdriert jenes untrennbare Begriffspaar, welches
erst Hegel wirksam in unser Bewusstsein brachte: Geschichte und Pro-
zess. Die Inkarnation als Offenbarung und Geschenk an die gefallene
Menschheit, als Moglichkeit der Erlésung, wird zum Ziel einer irdischen
Pilgerschaft, die in der hoffnungsvollen Spannung zwischen Wunsch und
Wirklichkeit lebt.46 Diese ,evangelische Dialektik® wird zum Antrieb der
Geschichte, einer Geschichte, die sich mit der Botschaft von der Aufer-
stehung vollendet hat und zugleich prozessiert. Lettieri zufolge ,finali-
siert” die Gnade Gottes die Geschichte, indem sie dieselbe als Nicht-Ge-
schichte kompromittiert:

»[L]a messa in questione infaticabile di ogni assetto ontoteologico-politico
dato (ove qualsiasi sistema teologico-filosofico, giuridico, politico, culturale
viene decostruito come violento, sacrificale, ideologico) viene finalizzata alla
confessione del Dono come unica dimensione umanamente liberante, culmi-
nando nell’affermazione dell’inquietudine, dell’'utopia, della peregrinatio in
direzione dell’evento, del ,Vieni!* che sempre si dice arrischiatamente all’al-
tro, sino all’immanentizzazione dell’ideale estatico della civitas Dei nel [...]
divenire-sempre-piu-democratica dell’idea occidentale di politico.“47

Geschichte also existiert und existiert nicht. Diese Dialektik hat das pil-
gernde Christentum zu durchstehen. Die Statik des platonischen Polis-
Modells jedoch ist mit der Metapher der peregrinatio aufgebrochen,

46 Treffend beschreibt BROWN, Peter: Augustinus von Hippo. Eine Biographie. Frankfurt
am Main: Societdts-Verlag 1973, 283f., die Vorziige des Ausdrucks peregrinus. Dieser scheint
deshalb gliicklich gewdhlt, weil er jene Ambivalenz zum Ausdruck bringt, welchen den Pil-
ger im Allgemeinen kennzeichnet: er ist nicht zu Hause in der Welt und doch ist er es. Die
causa finalis seiner Aktion ist transzendent, ihre causa efficiens jedoch diesseitigen Kondi-
tionen unterworfen. Aristotelisch wohnt dieser Metapher auflerdem eine Dynamik inne,
welche die Starrheit platonischer Urbild-Abbild-Modelle, mit denen der Kirchenvater an an-
deren Stellen vorzugsweise arbeitet, weit hinter sich lasst: ,Das Bildwort vom Pilger kénnte
[...] auf einen von Grund aus tiberweltlich gesinnten Mann verweisen, der mit einer Sprache
von unvergleichlichem Reichtum und Zartsinn begabt ist: Der ,echte Philosoph® des Ploti-
nus, begabt mit ,der Seele eines Liebenden®, der ebenso nach einem fernen Lande schmachtet,
ist ein naher Verwandter des augustinischen ,peregrinus‘. Doch ging Augustinus iiber Ploti-
nus hinaus. Er rang mit einem Problem, durch das sich Plotinus nicht herausgefordert fiihl-
te. Der ,peregrinus’ ist ja auch ein zeitweiliger Einwohner. Er muss eine innige Abhangigkeit
vom Leben seiner Umwelt akzeptieren. Er muss sich dariiber klar sein, dass sie von Men-
schen wie ihm selbst geschaffen wurde, um einige ,Giiter* zu erlangen, die er frohgemut mit
ihnen teilt, um irgendeine Situation zu verbessern und um irgendein groferes Ubel zu ver-
meiden. Er muss in echtem Sinne dankbar sein fiir die giinstigen Bedingungen, die sie
schafft. Augustinus erwartete nun in der Tat vom Christen, dass er sich der Festigkeit der
Bande bewusst sei, die ihn stets an diese Welt binden wiirden. Das Denken seiner mittleren
Jahre ist gekennzeichnet durch eine wachsende Hochschitzung des Wertes solcher Bedin-
gungen. So ist der ,Gottesstaat® weit davon entfernt, ein Buch tiber die Weltflucht zu sein; er
ist vielmehr ein Buch, dessen wiederkehrendes Thema ,unsere hiochste Aufgabe in dieser
Verganglichkeit® ist. Er ist ein Buch dariiber, wie man tiberweltlich in der Welt sein kann.“

47 LETTIERI, Gaetano: [Unverdffentlichter Essay zu Augustinus; vorgetragen an der Uni-
versitat Fribourg am 29.11.2012], 21.



424 Matthias Mayer

durch ein dynamisches Bild ersetzt. Platonisches geht bei Augustinus
allerdings nie ganz verloren. Lettieri beschreibt schon in seiner Disserta-
tion von 1988 den Aspekt, dass im Kennen (= cognoscere), Wiedererken-
nen (= avauvnoirg) und Anerkennen (= agnoscere = confessio) der Gnade
bereits die Potenz zur Veranderung der Wirklichkeit innewohnt.

,E la gloria dei tempora christiana, del tempo della grazia e della chiesa, sta
proprio nella possibilita di riconoscere (agnoscere) la provvidenziale, costante
incarnazione di Dio nel saeculum e il passaggio, nel mondo pagano, dalla vi-
sibilita idolatrica alla significativa, sacra visibilita cristiana.“48

Diese historische Einwirkung von Bewusstsein bzw. die Reeffizienz von
Bewusstsein auf Geschichte macht fiir Lettieri den Sinn von Geschichte
schlechthin aus, lasst sie weiter ,existieren‘:

»11 saeculum - il tempo storico - si e cosi rivelato un concetto polivalente e in
sé dialettico. Esso € innanzi tutto la dimensione abscondita, oscura, comune
a tutti gli uomini, della pena del peccato, il tempo del labi mortale, dell’'uni-
versale fluire nella dissoluzione. Il saeculum come nascondimento é 'esisten-
za intesa come ex-sistere, come essere fuori dall’Esse della pienezza divina,
ma questa esistenza ¢ quindi caratterizzata dall’esperienza disperante del di-
verso (Etepov, aliud), dell’alienazione: il saeculum é il tempo del decadere e
dello smarrirsi dell’'unita edenica, dell'identita adamitica, nella scissione,
provocata da un essersi separati (diversi) dall’'Unus.“49

Das Bewusstsein der Trennung, welche nach der Einheit verlangt, defi-
niert den christlichen Geschichtsbegriff, indem es ihn dialektisch am Le-
ben erhadlt.se Die ,inquietudine“ sowie die Hoffnung, welche der Christ in
sich tragt, lasst ihn die Welt als eine andere betrachten.

Bei Lettieri jedoch bleibt die entscheidende Frage, ob der veranderten
visio des Christen auch die verandernde actio folgt, unbeantwortet. Wie-
weit darf sein Engagement im Diesseits gehen, ohne sich dem Verdacht
auszusetzten, er glaube nicht mehr an ein Jenseits? Griechisches Denken
widerspricht dem christlichen insofern, als es von je her einen ausge-
pragten Hang zum Kontemplativen unterhdlt (weshalb nicht zuletzt
Girolamo Savonarola OP, welcher sich der aristotelisch-thomasischen
Tradition verpflichtet sah, die florentinischen Neoplatoniker mit dem
Vorwurf konfrontierte, sich nicht um die Belange sozialer Gerechtigkeit
zu kiimmernst). Die moralische Gestaltungskraft (auch und gerade hin-
sichtlich der Polis) ist es aber u.E., welche dem Christentum seinen his-
torischen Ort wie Vorsprung zu geben vermag.

48 LETTIERI: Il senso de la storia in Agostino d’Ippona, 151.

49 LETTIERI: Il senso de la storia in Agostino d’Ippona, 194.

50 Lettieri verwendet an anderer Stelle den treffenden Ausdruck frantumarsi del’unita (=
Zersplitterung der Einheit; op. cit., 68).

51 Vgl. MAYER, Matthias: Die Politische Theologie Girolamo Savonarolas. Studien zur Re-
zeptionsgeschichte und zum aktuellen Verstdndnis. Tiibingen: Francke 2001, 2uff.



Augustinus’ De Civitate Dei 425

In der Tat ist Platons Einfluss auf Augustinus nicht von der Hand zu wei-
sen. Bereits 386, in seinem Dialog De Vita Beata, beschrdankt er Sinn und
Ziel weltlichen Handelns, gleich ob individuell oder politisch, indem er
lehrt, dass die wahre Gliickseligkeit in der Erkenntnis Gottes bestehe und
durch die ,Gliickstechniken® der heidnischen Philosophen niemals zu er-
reichen sei. In De Civitate Dei hdlt er unverdndert an diesen Einsichten
fest. Wichtig fiir die Erklarung dieser Haltung sind weiter die Schriften
De Natura et Gratia (415), De Perfectione Iustitiae Hominis (415) und De
Gratia et Libero Arbitrio (426 oder 427). Uberall findet sich dort der Vor-
rang des Schauens gegentiber der Praxis, des Geistes gegeniiber dem Kor-
per, der Gnade und Offenbarung gegeniiber der Natur und Geschichte.
Auch in De Civitate Dei spart Augustinus nicht mit Lob auf Platon, indem
er als dessen besondere Leistung nicht nur die Annahme einer einzigen
Gottheit als Urheber der Dinge rithmt, sondern vor allem die (gegen Stoi-
ker und andere Naturphilosophen gerichtete) Erkenntnis, dass die kor-
perliche Welt nicht das Prinzip des Kosmos sein konne, sondern allein
der Geist (Civ. VIII s5.). Diese durch das gesamte (Euvre sich haltende
These hat besonders hinsichtlich seines politischen Denkens Konsequen-
zen: alle Weltverantwortung bleibt ambivalent und daher in ihren Mog-
lichkeiten begrenzt.s:

Positiv und fiir seine Zeit als fortschrittlich zu bewerten ist, dass Au-
gustinus in De Civitate Dei die romische Geschichte von ,falscher® My-

52 Die Aktualitdt dieser Haltung erweist sich durch einen Vergleich mit der Psychoana-
lyse. Das mag tiberraschend klingen, nicht aber fiir den Leser und Kenner der Confessiones,
welche der biographischen Retrospektion und strengen Selbstbetrachtung héchste Bedeu-
tung zumisst und damit zur Grundlage jenes Augustinischen Denkens wird, welches dem
Schauen gegeniiber dem Handeln endgiltig den Vorzug schenkt. Der Psychoanalytiker
Horst-Eberhard Richter erlautert, weshalb es sinnvoll sein kann, den Blick nach innen zu
richten, weniger nach aufen, und warum die Innenschau, d.h. die Konzentration auf die see-
lischen Prozesse oftmals wichtiger ist als die Aktion. Dann namlich, wenn Letztere einem
unbewussten Ausagieren unbewaltigter innerer Konflikte entspricht - was meistens der Fall
ist. Dies kann, tiefenpsychologisch betrachtet, auch fiir jedes kollektive Handeln gelten, d.h.
auch fiir die von Augustinus erwdhnten Eroberungsziige Roms. ,Die Erfahrung zeigt nun,
dass die Versenkung in die inneren Konflikte um so mehr Energien zu binden pflegt, je wei-
ter sie in die Tiefe fiihrt. Die soziale Gegenwart — aufler der Person des Analytikers - blasst
in ihrer Bedeutung ab. Die psychoanalytische Besinnung fiithrt denjenigen, der sich ihr un-
terzieht, zu dem Schluss, dass er bislang fiir soziale Wirklichkeit hielt, was eigentlich weit-
gehend eine Projektion seiner inneren Situation war. Ohne dass er es gemerkt hatte, hatte er
die Szenerie der jeweiligen Gegenwart automatisch unter dem Einfluss seiner inneren
Konflikte fehlgedeutet. Wie die momentane Wirklichkeit eigentlich beschaffen ist, das kann
anscheinend iiberhaupt nicht verlasslich erkennen, wer nicht eine griindliche Aufraiumungs-
arbeit an seinem tief in der kindlichen Vorgeschichte verankerten inneren Konfliktmaterial
geleistet hat. Tatsdchlich verschwenden viele Menschen unnétige Energien in einem Kampf
mit dufleren Problemen, die in Wirklichkeit nur Abspiegelungen ihrer inneren Schwierigkei-
ten darstellen. Sie stellen unbewusst um sich herum immer wieder Umstiande her, die ihnen
dazu dienen, ihre alten inneren Konfliktthemen mit den dazugehoérigen Phantasien und Ge-
fihlen wiederzubeleben.“ (RICHTER, Horst E.: Fliichten oder Standhalten. Reinbek bei Ham-
burg: Rowohlt 1976, 7f.)



426 Matthias Mayer

thologie und ,iiberholter Metaphysik, d.h. von Polytheismus zu befreien
sucht. Bekanntlich will er in seinem opus magnum das Christentum ge-
gen jene verteidigen, welche meinen, die Plinderung Roms durch den
Goten Alarich im Jahre 410 habe geschehen konnen, weil man die alten
Staatsgotter durch den einen Christengott ersetzt habe. Eine Riickkehr
zur fritheren ,politischen Theologie“ garantiere sicherlich auch die
Wiederkehr der strategischen Erfolge des vorchristlichen Roms - so die
Gegner des Bischofs. Dies ist die Situation zu Beginn sowie der Anlass
der Niederschrift von De Civitate Dei. Es geht also auch um die Frage,
,wie sich das zu staatlicher Macht gekommene Christentum tberhaupt
zu einem Staatswesen, naherhin zum Romischen Reich als dem vorherr-
schenden Staat, verhalten soll“s3. Systematisch jedoch, d.h. nach der
Form und den Vorstellungen heutigen Kirchen- oder Volkerrechts, darf
man sich Augustinus’ Ausfithrungen diesbeziiglich nicht denken. Viel-

mehr hilft er dem Leser zuweilen mit anekdotenhafter Darstellung des
Stoffes:

»,Remota itaque justitia, quid sunt regna, nisi magna latrocinia? Quia et ipsa
latrocinia quid sunt, nisi parva regna? Manus et ipsa hominum est, imperio
principis regitur, pacto societatis astringitur, placiti lege praeda dividitur.
Hoc malum si in tantum perditorum hominum accessibus crescit, ut et loca
teneat, sedes constituat, civitates occupet, populos subjuget, evidentius regni
nomen assumit, quod ei jam in manifesto confert non adempta cupiditas, sed
addita impunitas. Eleganter enim et veraciter Alexandro illi Magno quidam
comprehensus pirata respondit. Nam cum idem rex hominem interrogasset,
quid ei videtur, ut mare haberet infestum, ille libera contumacia: ,Quod tibi,
inquit, ut orbem terrarum; sed quia id ego exiguo navigio facio, latro vocor;
quia tu magna classe, imperator.‘“ (Civ. IV 4)54

53 HOFFE, Otfried: Positivismus plus Moralismus: zu Augustinus’ eschatologischer Staats-
theorie, in: HORN, Christoph: Augustinus’ De civitate dei (= Klassiker auslegen 11). Berlin:
Akademie Verlag 1997, [259]-287; 262.

54 Dem zitierten lateinischen Text liegt folgende Ausgabe zugrunde: Sancti Aurelii Au-
gustini Hipponensis Episcopi de Civitate Dei Libros, ed. Josephus Strange, tom. I. Coloniae:
Heberle 1850, 140f.; in deutscher Ubersetzung: ,Was sind iiberhaupt Reiche, wenn die Ge-
rechtigkeit fehlt [2 Pet 2,19], anderes als grofle Rauberbanden? Sind doch auch Rauberban-
den nichts anderes als kleine Reiche. Sie sind eine Schar von Menschen, werden geleitet
durch das Regiment eines Anfiihrers, zusammengehalten durch Gesellschaftsvertrag und tei-
len ihre Beute nach Maflgabe ihrer Ubereinkunft. Wenn eine solche schlimme Gesellschaft
durch den Beitritt verworfener Menschen so ins grofle [sic] wachst, dass sie Gebiete besetzt,
Niederlassungen griindet, Staaten erobert und Volker unterwirft, so kann sie mit Fug und
Recht den Namen ,Reich* annehmen, den ihr nunmehr die Offentlichkeit beilegt, nicht als
ware die Habgier erloschen, sondern weil Straflosigkeit dafiir eingetreten ist. Hiibsch und
wahr ist der Ausspruch[,] den ein ertappter Seerduber Alexander dem Groflen gegeniiber
getan hat. Auf die Frage des Konigs, was ihm denn einfalle, dass er das Meer unsicher
mache, erwiderte er mit freimiitigem Trotz: ,Und was fallt dir ein, dass du den Erdkreis
unsicher machst? aber freilich, weil ich es mit einem armseligen Fahrzeug tue, nennt man
mich einen Rauber, und dich nennt man Gebieter, weil du es mit einer groflen Flotte tust.“
(Des heiligen Aurelius Augustinus zweiundzwanzig Biicher tiber den Gottesstaat, introd. Joh.



Augustinus’ De Civitate Dei 427

Mit unseren Worten: Reichtum (erworben durch Raub und Eroberung),
gleich ob der von Voélkern oder Privatpersonen, vermag kein wirkliches
und dauerhaftes Gefiihl von Gliick zu erzeugen.ss Aus der Erdrterung
dessen, was Gliick eigentlich ist, will der Verfasser deduzieren, dass der
Verlust der territorialen Grofde Roms fiir den Weisen bzw. fiir den Chris-
ten, welcher tiber ein tieferes Verstandnis von Gliick verfiigt, kein wirkli-
ches Ungliick bedeutet, sondern eine Notwendigkeit, die als solche hin-
zunehmen ist (Civ. IV 15). Dies darf jedoch nicht als Aufruf zur politi-
schen oder moralischen Passivitat missverstanden werden. Es existiert im
Text eine gegeniiber der vorchristlichen, romischen Geschichtsschrei-
bung (Livius etwa oder Tacitus) deutlich sich abgrenzende und modifi-
zierte Staatsauffassung, auch wenn sich diese nur indirekt normativ ge-
riert:

»An forte displicet bonis, iniquissima improbitate pugnare, et finitimos quie-

tos nullamque injuriam facientes ad dilatandum regnum bello spontaneo pro-

vocare? Plane si ita sentiunt, approbo et laudo.” (Civ. IV 14)56

Otfried Hoffe kommt zu dem Ergebnis, dass De Civitate Dei ,einen stren-
gen staatsdefinierenden Positivismus mit einem bescheidenen staatsnor-
mierenden Moralismus und einem erneut strengen eschatologischen
Rechtsmoralismus“s7 verbinde. Den Positivismus leitet er aus dem oben
bei Augustinus zitierten Gesellschaftsvertrag (= pactum societatis) ab. Er
weist aber zugleich darauf hin, dass diese Haltung nicht als Frithform
moderner liberaler Staatstheorie aufgefasst werden darf, da sich Augusti-
nus gegeniiber Andersdenkenden, wie z.B. Donatisten und Pelagianern,
wenig tolerant zeigt, konfessionelle Toleranz aber zwingend den libera-
len und pluralistischen Staat definiert.58

Der Kirchenvater scheint (neben platonischem) auflerdem unter klas-
sisch paulinischem Eindruck zu stehen (R6m 13,1-7), wenn er hinsichtlich
einer Institutionenethik wenig Engagement zeigt bzw. lediglich schwach
normativ argumentiert, aber, bewegt durch das christliche Gebot der
Nachstenliebe (Rom 13, 8-10), Rom dennoch - wenn auch nur mittelbar -
auffordert, seine territorialen Anspriiche gegeniiber den Nachbarn aufzu-

Nepomuk Espenberger, transl. Alfred Schroder [= Bibliothek der Kirchenviter 1]. Kempten:
Kosel 1911, IV 4, 101f.)

55 Er kniipft an seine Argumente aus De Vita Beata an.

56 Op. cit., 153; in deutscher Ubersetzung: ,Aber vielleicht finden gut gesinnte Menschen
keinen Gefallen daran, mit offenbarster Ungerechtigkeit Krieg zu fithren wider ruhige Nach-
barn, die keinerlei Unrecht tun, lediglich zum Zweck der Ausdehnung der Herrschaft den
Krieg vom Zaun brechen. Eine solche Gesinnung hat meinen vollsten Beifall.“ (Op. cit. IV 14,
207)

57 HOFFE: Positivismus plus Moralismus, 275.

58 Vgl. HOFFE: Positivismus plus Moralismus, 282ff.



428 Matthias Mayer

geben und die friedliche Koexistenz der Vélker, welche er Gerechtigkeit
nennt, nicht zu gefahrden.s9

Ungeachtet der Augustinischen Gnadentheologie gilt fiir den Einzel-
nen das ,Gesetz Christi“, die Einhaltung der goéttlichen Gebote im Dies-
seits. Ungeachtet des ,bescheidenen” Augustinischen ,Staatsmoralismus®
bedeutet dies, dass sich Geschichte dennoch, d.h. vom Individuum aus,
erneuert. Durch die moralische Anderung seiner Glieder vermag auch das
Ganze eine positive Umgestaltung zu erfahren.

III. SCHLUSSFOLGERUNGEN

Im Gegensatz zur postmodernen Tendenz, welche das Individuum zur
Anpassung notigt, ihm das kritische Denken streitig macht, lehrt uns der
afrikanische Bischof jenen Blick, der die Wirklichkeit nicht schon redet,
sondern mutig darauf hinweist, dass die Welt, wie sie ist, nicht in Ord-
nung ist.60 ,Augustins Beitrage zur Deutung der menschlichen Trennung
vom guten Grund und seine scharfen Dekonstruktionen menschlicher
Selbstsicherungen sind es, die dem christlichen Klassiker eine uner-
schopfliche nachchristliche Leserschaft sichern.“6

Weiter sahen wir: Die Augustinische Vorstellung von Geschichte ist in
ihrer Architektur ebenso jidisch-christlich wie platonisch-aristotelisch
und daher stets auch ,sakularisiert® les- und tibersetzbar.62 Sie ist immer

59 Aus dem Text geht nicht hervor, ob sein Appell von personaler Art ist, also an einen
einzelnen Herrscher gerichtet, oder von allgemeiner, d.h. auf einen 6ffentlichen Regierungs-
apparat bezogen.

60 Auch nach RAHNER, Karl: Grundkurs des Glaubens. Einfiihrung in den Begriff des Chris-
tentums. Freiburg i.Br.: Herder 1984, 389, hat der Christ die Wirklichkeit so zu betrachten
,wie sie ist. Das Christentum verpflichtet ihn nicht, diese Wirklichkeit seiner Erfahrungs-
welt, seiner geschichtlichen Lebenserfahrung in einem optimistischen Lichte zu sehen. Sie
verpflichtet ihn im Gegenteil, dieses Dasein als dunkel, als bitter, als hart, als in einem un-
ausdenkbaren Mafe radikal gefihrdet zu sehen. [...] Gewiss, er wird, wenn er diesen Blick
wagt, wenn er diesen Anblick der Wirklichkeit von radikalster Gefahrlichkeit voll aushalt
und aushalten will, hoffen und von sich gleichsam abspringen auf die Verheifdung des leben-
digen Gottes hin, dass ER in der Gefdhrlichkeit des Daseins mit seiner machtvollen Liebe
siegt.“ Und HOLLINGWORTH, Miles: The pilgrim city. St Augustine of Hippo and his innovation
in political thought. London: T&T Clark 2010, 208 schreibt dazu: ,Christian realism is not
exhausted by dogmatic pronouncements on human sinfulness; it is not in that sense un-
qualified. The skepticism that we customarily associate with the outlook is buttressed by an
intellectually distinct answer to the question of human happiness. The languages of perfec-
tion, the certainties of virtuous action, come from another place; at any rate, they could not
have been composed as reflections upon this world. The Christian citizen, better still the
Christian ruler, is not encumbered with the prospect of describing his activities in their
terms. The advantage of Christianity for the state is, in Augustine’s opinion, an unexpected
flexibility and freedom of movement.”

61 SLOTERDIJK, Peter: Philosophische Temperamente. Von Platon bis Foucault. Miinchen:
Diederichs 2009, 42.

62 JASPERS: Die mafgebenden Menschen, 395, schreibt dazu: ,Die Grofartigkeit der Er-
scheinung Augustins fiir philosophierende Menschen liegt darin, dass wir von einer Wahr-



Augustinus’ De Civitate Dei 429

zugleich theologisch und philosophisch, eschatologisch und historisch
deutbar. Sie ist Geschichtsphilosophie, insofern sie Geschichtsteleologie
ist. Sie ist Geschichtsphilosophie, insofern sie in der Zeit unser Verhalt-
nis zum Zeitlichen ordnet, uns zu ihm sinnvoll in Beziehung setzt und
sie dasselbe durch die Verpflichtung jedes einzelnen zur imitatio Christi
als verander- und erneuerbar ausweist. Die Augustinische Vorstellung
von Geschichte ist Teil der Geschichte der Philosophie, insofern Augusti-
nus’ Denken selber eine Herkunft hat, d.h. die geistigen und politischen
Stromungen der Spatantike integriert, und aus dieser heraus zum ent-
scheidenden, wenn auch unbeabsichtigten Wegbereiter von Theorien
wurde, die zu entwerfen u.a. Gelasius und Luther sich inspirieren liefden.
Der Kirchenvater wird so zum Teil eines Ganzen bzw. totalisiert sich
mittels der Einheit dessen, was wir Historie nennen. Unsere eingangs ge-
stellte Frage, ob bei De Civitate Dei es sich um eine Philosophie der Ge-
schichte handelt oder um ein Stiick Geschichte der Philosophie, kann da-
her mit einem eindeutigen sowohl als auch beantwortet werden.

Zusammenfassung

In diachronischer Ordnung versucht der Beitrag anhand ausgewdhlter
Autoren die Wirkungsgeschichte von Augustinus’ De Civitate Dei von 1953
(Karl Lowith) bis 2012 (Gaetano Lettieri) zu rekonstruieren, um aus der
Vielfalt akademischer Urteile sowie durch die Auswertung der Quelle selbst
zu einem aktualisierten Verstdndnis seines politischen Denkens zu ge-
langen, das vornehmlich von der Spannung zwischen Weltverantwortung
und Eschatologie gezeichnet ist.

Abstract

The essay is concerned with the reconstruction of the reception history of
St. Augustine’s De Civitate Dei, based on the source text as well as on a
variety of academic judgments on this text, thereby proceeding diachroni-
cally. Focussing on selected author’s texts written between 1953 (Karl
Lowith) and 2012 (Gaetano Lettieri) the aim of the paper is to obtain a re-
vised understanding of St. Augustine’s political thoughts, which are cha-
racterized primarily by the tension between secular moral responsibility
and eschatology.

heit ergriffen werden, die so, wie sie uns ergreift, nicht mehr die christliche Wahrheit Au-
gustins ist. Fiir die unabhdangige Philosophie bedeutet das Mitdenken mit Augustin: die Er-
fahrung der sachlichen und existentiellen Koinzidenz seiner Denkbewegungen mit urspriing-
lich philosophischen, und die kritische Frage, wie diese Denkbewegungen in Loslésung von
dem christlichen Glaubensgrund vielleicht nicht mehr dasselbe, aber doch noch wahr und
wirksam sind.“



	Augustinus' De Civitate Dei : Philosophie oder Geschichte oder Geschichte der Philosophie

