
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 2

Artikel: Augustinus' De Civitate Dei : Philosophie oder Geschichte oder
Geschichte der Philosophie

Autor: Mayer, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761047

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761047
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Matthias Mayer

Augustinus' De Civitate Dei:
Philosophie der Geschichte

oder Geschichte der Philosophie?

Dem Andenken von Prof. Dr. Michael Felder (1966-2012)

I. Einleitung

Wissend um Adornos Warnung, nicht sich anzumaßen, Totes und Lebendiges

in einem Autor nach Gutdünken „auseinanderzuklauben"1, soll hier
dennoch der Versuch unternommen werden, die Aktualität des politischen

Denkens von Aurelius Augustinus herauszustellen.2 Was bedeutet
unsere gesellschaftliche Gegenwart vor seinem „politisch-theologischen
Hauptwerk'^ De Civitate Dei? Im Folgenden wird schlüssig, dass diese Frage

und jene nach Augustinus als Philosoph der Geschichte nicht zwei,
sondern eine sind.

Problematisch an der im Titel aufgeführten Fragestellung ist zunächst,
dass der Begriff „Geschichtsphilosophie" aus der Aufklärung stammt,
genauer: von Voltaire („Philosophie de l'Histoire")4, und daher nicht ohne
Weiteres auf einen Verfasser der Spätantike übertragen werden kanns.
Sein Zweck bestand allgemein darin, keine politischen Autoritäten unge-

1 Adorno bezieht sich dabei auf die Hegel-Rezeption Benedetto Croces; vgl. ADORNO,
Theodor W.: Drei Studien zu Hegel. Aspekte, Erfahrungsgehalt, Skoteinos oder Wie zu lesen
sei. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1969, 13.

2 Die hier zur Darstellung gebrachten Überlegungen sind die Frucht eines mit Herrn
Prof. Dr. Gaetano Lettieri (Sapienza Université di Roma) am 29.11.2012 an der Universität Fri-
bourg auf Einladung von Frau Prof. Dr. Barbara Hallensleben veranstalteten Oberseminars
zum Thema „Augustinus als politischer Denker". Mit der Betonung der Aktualität möchte ich
bewusst von der lange währenden Missinterpretation der politischen Theologie Augustinus'
ablenken, welche unter dem von Arquillière eingeführten Schlagwort „augustinisme politique"
das gesamte Mittelalter hindurch von Papst Gelasius' 1. ,Zwei-Schwerter-Theorie' bis zu
Luthers ,Zwei-Reiche-Lehre' betrieben wurde; vgl. ARQUILLIÈRE, Henri-Xavier: L'augustinisme
politique: essai sur la formation des théories politiques du moyen-âge. Paris: Vrin 1934; HOLLING-

WORTH, Miles: The pilgrim city. St Augustine ofHippo and his innovation in political thought.
London: T&T Clark 2010.

3 OTTMANN, Henning: Geschichte des politischen Denkens (Bd. 2: Römer und Mittelalter;
Teilband 2: Das Mittelalter). Stuttgart: Metzler 2004, 24.

4 Vgl. HWPh 3, 416.
5 Die gleiche Schwierigkeit ergäbe sich im Übrigen auch mit dem weitaus selteneren

Begriff der „Geschichtstheologie", er ist noch jünger, da er aus der Gegenaufklärung stammt.
Hinsichtlich Augustinus' hat er sich interessanterweise nicht durchgesetzt; vgl. ESSEN, Georg:
Geschichtstheologie, in: LThK 4 (Ü995) 464-568; HWPh 3, 439.



Augustinus' De Civitate Dei 413

prüft gelten zu lassen und darum die Wirklichkeit genealogisch, nicht
mehr metaphysisch zu erklären, ohne jedoch auf die Suche nach
alternativen', ,ordnenden Prinzipien' (Vernunft, Natur, Geschichte, Ich etc.)
zu verzichten.6 Der terminologischen Skepsis aber steht die berechtige
Frage gegenüber, warum die Begriffe Geschichte, Philosophie und Theologie

denn exakt unterschieden werden müssen, wenn sie auf eine Zeit
angewendet werden, die eine solche Differenzierung gar nicht kannte. Da

Augustinus sich historisch an der Schwelle zwischen Antike und Mittelalter

befindet, d.h. in einer Epoche, in der die Theologie sich weder
begrifflich noch inhaltlich als solche etabliert hatte, würde jeder Versuch
einer konzeptionellen Distinktion unweigerlich in die systematische Frage

nach dem generellen Verhältnis von Philosophie und Theologie münden

und welcher der beiden Disziplinen Augustinus nun zuzurechnen
wäre.

Ähnlich problematisch stellt der Sachverhalt sich bezüglich des zweiten

Teils unserer Titel-Frage dar: Geschichte der Philosophie. Auch er ist
ebenso metaphysisch wie aufgeklärt. Adorno rechtfertigt seine Verwendung,

denn „wie wir vor allem seit Hegel wissen, ist die Geschichte der
Philosophie nicht einfach eine Art von mehr oder minder zufällig
aufeinanderfolgenden Systemen und Erklärungsversuchen. Sie stellt in sich
selbst so etwas wie einen Begründungszusammenhang, wie einen
durchgehenden Denkzusammenhang dar, so dass man doch von einer Kontinuität

sprechen kann [...].'"1 Insofern De Civitate Dei sich in jeder ernst zu
nehmenden Philosophiegeschichte besprochen findet, ist das Werk
bereits in bestimmter Weise verortet und ein fixer Teil der von Adorno
beschriebenen Kontinuität philosophischen Denkens.

Wir wollen all diese kategorialen und inhaltlichen Schwierigkeiten
mit Hilfe ausgewählter Autoren, welche Wesentliches zum Thema
beigetragen haben, sortieren und beheben; diese sind Karl Löwith, Ernst
Bloch, Jürgen Moltmann, Kurt Flasch, Christoph Horn und Gaetano Let-
tieri. Danach soll uns der Blick auf die Quelle, d.h. auf De Civitate Dei
selbst hinsichtlich dessen sowie bei der Frage nach der Relevanz des

Kirchenvaters für die gesellschaftspolitische Wirklichkeit der Postmoderne

unterstützen.

II. Wirkungsgeschichtlicher Durchgang

Angestoßen wurde die Auseinandersetzung um die philosophisch-historische

Einordnung von De Civitate Dei im 20. Jahrhundert zweifellos
durch Karl Löwiths bekanntes Buch Weltgeschichte und Heilsgeschehen.

6 Vgl. HWPh 3, 417.

7 ADORNO, Theodor W.: Philosophische Terminologie. Zur Einleitung. Bd. 1. Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1973, 15.



4i4 Matthias Mayer

Darin rettet er den Kirchenvater für die säkulare Philosophie unserer
Zeit. Von einer genuin christlichen Geschichtsdeutung sei zu lernen, den
Blick auf die Zukunft als den zeitlichen Horizont eines bestimmten Zieles
und einer letzten Erfüllung zu richten. Alle modernen Versuche, die
Geschichte als ein sinnvoll gerichtetes, wenn auch nie abgeschlossenes
Fortschreiten auf eine innerweltliche Erfüllung hin darzustellen, gründeten

in diesem theologischen, heilsgeschichtlichen Schema.8 Gemeinsam
mit Augustinus sucht Löwith eine Allianz zu bilden gegen vorchristliche,
,resignative' Geschichtsmodelle:

„Eine radikale Erprobung des christlichen Geschichtsbewusstseins kann sich
daher nicht in der Auseinandersetzung mit dem säkularisierten, aber nicht
minder futuristischen Geschichtsbegriff der nachchristlichen Welt vollziehen.

Es muss imstande sein, eine vorchristliche Anschauung des zeitlichen
Geschehens zu widerlegen. Eine solche war noch lebendig zur Zeit von
Augustin in Gestalt der klassischen Anschauung der Weltzeit als einer ziellosen,
periodischen Kreisbewegung. In De Civitate Dei contra Paganos hat Augustin
den Versuch unternommen, die klassische Theorie der Zeit- und Weltbewegung

in einer Theologie der von Gott gelenkten Menschengeschichte zu
widerlegen.'^

Durch Gott als den Schöpfer und Vollender der Welt könne ein klassisches

Geschichtsbewusstsein per se nicht (mehr) greifen, weder nach
antiker „Kreisbewegung"), noch nach Hegelscher Vorstellung
„Linienmodell"). Geschichte würde in gewisser Weise irrelevant, sobald der
Zielpunkt gefunden bzw. geoffenbart sei.10

„Eine aus dem Nichts geschaffene Welt ist von vornherein eines eigenen,
eigentlichen Seins beraubt. Diese Entwertung der natürlichen Welt gilt nicht
nur für die Genesis, sondern auch für die Psalmen und für die Lobpreisungen

8 Vgl. LÖWITH, Karl: Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraussetzungen

der Geschichtsphilosophie. Sechste Auflage. Stuttgart: Kohlhammer 6i973 ['1953], 148.

9 LÖWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 148.
10 Dass es Löwith um eine Allianz mit Augustinus geht und weniger um historische

Genauigkeit, scheint FLASCH, Kurt: Augustin. Einführung in sein Denken. Stuttgart: Reclam
1980, 369, nicht begriffen zu haben, wenn er gegen Löwith argumentiert, dass die Antike
nicht nur Kreisbewegungen ihrer Geschichtsdeutung gekannt hätte: „Der von Karl Löwith in
polemischer Absicht gegen das Christentum hervorgehobene Gegensatz von griechischer
und christlicher Geschichtsauffassung ist historisch nicht haltbar. [...] Das Christentum soll
als etwas von Vernunft und Griechentum völlig Verschiedenes erscheinen. Dies war Augus-
tins Absicht gerade nicht, auch wenn er gegen einige (nicht: alle) antiken Denker und ihre
Theorie von der ewigen Wiederkehr polemisierte. Er hielt ihnen nicht vor, sie übersähen die
Eigenart historischer Prozesse, sondern sie zerstören die fortdauernde, meta-historische
Beseligung des Menschen in Gott: Wenn der Beseligte eine Rückkehr zu früherem Elend
befürchten müsse, könne er nicht wahrhaft, d.h. in geschichtsüberlegener Dauer glücklich
sein. Nicht Geschichte oder Geschichtlichkeit, sondern Glückssicherung bildet das Leitmotiv
des augustinischen Denkens, auch dann, wenn er die jüdisch-christliche Überzeugung
geltend macht, nicht in einem ewigen Kosmos, sondern in der begrenzten Zeitspanne zwischen
Welterschaffung, Ursünde, Menschwerdung und abschließender Erlösung zu leben."



Augustinus' De Civitate Dei 415

des heiligen Franziskus. Die biblische Welt ist zwar voller Schönheit und
Wunder und wie Bruder und Schwester, aber nur weil sie den gemeinsamen
Schöpfer von Mensch und Welt, nicht aber weil sie sich selbst als schön,
geordnet und göttlich offenbart. Was das Universum der Alten an göttlicher
Selbständigkeit verliert, gewinnt es in christlicher Sicht durch überweltliche
Abkunft."11

Die heidnische Auffassung der Geschichte sei nach Augustinus
hoffnungslos, „nur eine blinde Rotation von Elend und Glück"12. Allein das

Christentum und seine Botschaft versprechen den Ausbruch aus jenem
Zyklus der Verdammung. Der Kreis, nach Ansicht der Alten die einzig
vollkommene, weil in sich selbst geschlossene Bewegung, sei zwecklos
und verwerflich, „wenn das Kreuz das Sinnbild des Lebens ist und dessen
Sinn in einem Ziel zur Erfüllung kommt"13. Die antike Theorie von der
Ewigkeit der Welt müsse der christlichen widersprechen, für welche das

Universum endlich istn. Aus all dem schließt Löwith, dass der augusti-
nische „Gottesstaat" keine Geschichtsphilosophie sei, sondern „eine
dogmatische Auslegung des Christentums in dem Geschehen der Welt"^.

„Der Gottesstaat ist kein Ideal, das sich in der Geschichte verwirklicht, und
die Kirche in ihrer irdischen Existenz ist auch nur eine Repräsentation der
übergeschichtlichen civitas Dei. Für Augustin liegt die Aufgabe der Kirche
nicht in der Entwicklung der christlichen Wahrheit in aufeinanderfolgenden
Epochen der Weltgeschichte, sondern in der Verkündigung und Verbreitung
der Wahrheit, die ein für allemal offenbart und feststehend ist."16

Nach Löwith ist es ein langer Weg von der Auffassung der Kirche als des

mystischen Leibes Christi bis zur kirchlichen Praxis, „nach der sie als
Institution die Heilsmittel verwaltet, und weiterhin bis zu der modernen
Ansicht, nach der sie ein Teil der Kulturgeschichte ist und infolgedessen
geschichtlichen Veränderungen unterworfen"1?. Der Gedanke, dass die
Kirche ein historisch wachsender .Organismus' sei, welcher von Schel-
ling herrührt und mit Hegels Geschichtsbegriff vermengt wurde, ist
bekanntlich erst im neunzehnten Jahrhundert, vornehmlich durch die
sogenannte .katholische Tübinger Schule' (Drey, Hirscher, Möhler, Kuhn,
Staudenmaier, Hefele etc.), in die Theologie getragen worden. Augustinus'

Glaube hingegen bedarf nach Löwith keiner geschichtlichen Entfaltung,

11 Löwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 149.
12 LÖWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 151.

*3 LÖWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 153.

M Nietzsche hat daher mit seiner Philosophie bewusst zum vorchristlichen Kreis zurückfinden

wollen.
x5 LÖWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 153.
16 LÖWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 153.
x7 LÖWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 153.



4i6 Matthias Mayer

„weil der Geschichtsverlauf als solcher das zentrale Mysterium der Fleisch-
werdung Gottes weder hervorbringen noch aufsaugen kann. Der Glaube
daran durchbricht alle geschichtlichen Entwicklungen und Krisen. Abraham,
Moses und Christus bezeichnen zwar eine heilsgeschichtliche Folge des Glaubens,

sie begründen aber keine Geschichte der christlichen Religion. Weder
Augustin noch Thomas kennen eine Geschichte des Christentums zwischen
dem ersten und zweiten Erscheinen Christi. Im Vergleich mit dem Neuen des

einmaligen Ereignisses Christi kann es nichts wirklich Neues mehr geben.
Was Augustin im Gottesstaat durchführt, ist demnach keine Einbeziehung
der Theologie in die Geschichte, sondern des Glaubens der Urgemeinde in
die Lehre der anerkannten Kirche."18

Weltliches Geschehen und überweltliches Ziel seien in dieser Konstruktion

prinzipiell getrennt und nur durch die peregrinatio der Gläubigen in
hoc saeculo miteinander verbunden. In Augustins christlicher Denkweise
sei der „Fortschritt" nichts anderes als eine unermüdliche Pilgerschaft zu
einem letzten überirdischen Ziel. Als civitas peregrinans stehe die Kirche
mit den weltlichen Begebenheiten im Zusammenhang, soweit diese dem
überweltlichen Zweck, das Haus Gottes zu bauen, dienlich seien.*9
Deutlicher: Statt zur Historisierung der Theologie kommt es zur Eschatologi-
sierung der Geschichte20. Die relative Bedeutung weltlicher Staaten
„beruht auf der Erhaltung des Friedens und der Gerechtigkeit"21 sowie in der
Bereitstellung der ,Infrastruktur', welche zur Verbreitung des Evangeliums

notwendig ist.
Als historische Zeiterfahrung existiert Zeit, wie schon in den Confes-

siones, als ,immer-gegenwärtiger' Punkt, in dem sich alles zusammen-

18 LÖWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 154.
19 Vgl. LÖWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 156.
20 Die Frage, die sich hier aufdrängt, ist, ob Augustinus und die Christen seiner Zeit

noch in einer Situation der Naherwartung lebten. SCHÜTZ, Christian: Allgemeine Grundlegung

der Eschatologie, in: Zwischenzeit und Vollendung der Heilsgeschichte Mysterium Sa-

lutis 5). Zürich: Benzinger 1976, 553-700; 586, beantwortet dies positiv und fügt hinzu: „Die
Spannkraft des Eschatons sorgt dafür, dass dieses Leben in seiner Realität weder überschätzt
noch unterbewertet wird und ihm zugleich die Verheißung der Zukunft unangetastet erhalten

bleibt. Das Eschaton bewirkt jenes Gleichgewicht, das erforderlich ist, um im
Vordergründigen das Hintergründige geschehen zu lassen, ohne dabei irre zu werden. In diesem
Sinne laufen für Augustinus individuelles Leben und weltgeschichtliches Schicksal zusammen

[...]." - In dem, was Schütz hier mit „Gleichgewicht" bezeichnet, sieht JASPERS, Karl: Die
maßgebenden Menschen: Sokrates, Buddha, Konfuzius, Jesus Die großen Philosophen 1).

München: Piper 1957, 384, allerdings einen ,,radikale[n] Widerspruch" in der „Weltbestim-
mug" des Augustinus: „Die Welt ist Schöpfung Gottes, ist gut, ist schön wie ein Kunstwerk,
die Disharmonien steigern die Schönheit. Selbst das Böse ist im Ganzen ein Element des
Guten. Ohne Adams Fall nicht die Herrlichkeit des Erlösers, des Mensch gewordenen Gottes.
Und dagegen: Es ist die höchste Weisheit, durch die Verachtung der Welt nach dem
Himmelreich zu streben - jenseits aller Zeitlichkeit. Denn hienieden [...] ist unser Friede, sowohl
der gemeinsame als der uns eigentümliche, nicht Freude in Glückseligkeit, sondern nur
Trost in Unseligkeit."

21 LÖWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 155.



Augustinus' De Civitate Dei 417

zieht. Auf die ,Heilsgeschichte' übertragen ist dieser ,immer-gleich-ewi-
ge' Punkt Christus und das Ereignis seines Todes und seiner Auferstehung.

Indem er die Mitte der Menschheitsgeschichte' bildet, hebt er
zugleich auch alle (Schein-) Formen von Entwicklung oder Historie (wieder)

auf. Warum jedoch das alles, was ist der Sinn von Geschichte?
Löwiths Antwort: „Die Geschichte ist ein von ihm [= Gott] eingerichtetes
Pädagogium, das hauptsächlich durch Leiden erzieht."22

Richtig erkennt Löwith, dass Augustinus unsere Sorge um Lortschritt,
Krise und Weltordnung nicht teilt.23 Diese Tatsache legt er jenem aber
nicht negativ aus, im Gegenteil. Augustinus habe es allerdings versäumt,
zwischen dem „providentiellen Plan Gottes"24 und den säkularen
Ereignissen eine plausible Verbindung herzustellen.

„Aber gerade das Fehlen einer genau bestimmbaren Wechselbeziehung
zwischen weltlichen und heiligen Geschehnissen unterscheidet Augustins christliche

Apologie zu ihrem Vorteil von [Jacques Bénigne] Bossuets [1627-1704]
umfassender Theologie der politischen Geschichte und von Hegels
Geschichtsphilosophie; beide bewiesen zu viel, indem sie die Entfaltung des

Heilsgeschehens aus dem Erfolg der Folgen des Weltgeschehens herleiten.
Was uns bei Augustin als ein Mangel an Verständnis und Würdigung der
weltlichen Geschichte erscheint, ist auf seine bedingungslose Anerkennung
von Gott zurückzuführen, der in seiner Souveränität die menschlichen Pläne
fördert, hindert und verkehrt. Von dem Verfasser der Bekenntnisse eine
historische Kritik empirischer Tatsachen zu verlangen, würde so abwegig sein,
wie wenn man von einem modernen Historiker ein Interesse für das Problem
der leiblichen Auferstehung, dem Augustin das ganze letzte Buch seines
Gottesstaates widmet, erwarten wollte."25

Löwiths Rezeption endet somit unerwartet mit einer Apologie des
Kirchenvaters. Dies liegt allein daran, dass er Geschichte nicht über technischen

Progress definiert. In Analogie zu Augustinus sucht er einen Telos
der Geschichte zu finden, ohne sich in die Abhängigkeit eines Portschrittsgedankens

zu begeben. Die Frage, die sich hier anschließt, richtet sich an
Schelling, Hegel, Marx und Darwin gleichermaßen: ist deren Entwick-
lungs- und Geschichtsbegriff bloße Projektion oder objektiv? Eines kann
jedoch sicher behauptet werden: Geschichte bei Hegel und Marx, oder
Natur bei Schelling und Darwin, lassen sich als Surrogate Gottes betrachten.

Es sind Sicherungssysteme menschlicher Angst.
Ganz anders liest Ernst Bloch den Kirchenvater, durchweg positiv und

seinem Hauptwerk Das Prinzip Hoffnung entsprechend, mit ,Potenz zur

22 LÖWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 157.
23 LÖWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 158.

24 LÖWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 159.
25 LÖWITH: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 159.



4i8 Matthias Mayer

Utopie'. Augustinus sei der Schöpfer der Geschichtsphilosophie
überhaupt.26

„Seine Schrift ,De civitate Dei' enthält das erste Geschichtsbewusstsein im
Sinn eines dramatischen Bewusstseins. Geschichtsphilosophie wird hier
geboren aus Teleologie; in der Geschichte tobt ein Kampf des Lichts gegen die
Finsternis, der Kampf bewegt sich in verschiedenen Akten vorwärts, und die
Geschichte hat ein Ziel. Die civitas terrena, die irdische Gesellschaft wird von
der civitas Dei abgelöst werden, die in der civitas terrena Andeutungen hat in
Fragmenten, in Märtyrern, in Opfern und Propheten. Christus soll hierbei
den Wendepunkt zwischen civitas terrena und civitas Dei bezeichnen."27

Dass Augustinus das römische Reich als latrocinium Räuberbande)
bezeichnet und es für des Teufels hält, stört Bloch wenig. Wie auch bei
Schelling und Baader sieht er vor allem den dialektischen Antrieb,
welcher durch die Existenz von zwei Prinzipien gegeben ist. Die Civitas Dei
ist ihm zufolge ein

„Sabbat, der von Augustin in einem kühnen Satz ausgedrückt wird, mit ter-
tullianisch Unvollendetem nicht der Testamente wohl aber der Schöpfung.
Der Satz lautet: Dies septimus nos ipsi erimus, der siebte Tag werden wir selber

sein. Im Offenbarwerden eines Eschaton, das noch gar keine Ankunft hat,
sondern im Erwarten des Erimus steht."28

Bloch gibt sich bescheiden: das bloße Erwarten und Wissen um das Eschaton

verändern und erneuern die Gegenwart. Ihm geht es vor allem um
das psychologische Zu-sich-selbst-kommen des Einzelnen im Wir der
Geschichte, nicht um Utopie als technischer Fortschritt; deshalb kann er
sich leichter mit dem Inhalt von De Civitate Dei identifizieren als andere
Interpreten. Historie wird zum Ausdruck der Sehnsucht des Menschen

26 Vgl. BLOCH, Ernst: Zwischenwelten in der Philosophiegeschichte. Aus Leipziger
Vorlesungen Werkausgabe 12; stw; 561). Frankfurt am Main: Suhrkamp 1985, 50.

27 BLOCH: Zwischenwelten in der Philosophiegeschichte, 50.
28 BLOCH: Zwischenwelten in der Philosophiegeschichte, 50L Er bezieht sich dabei auf den

letzten Abschnitt aus Des heiligen Aurelius Augustinus zweiundzwanzig Bücher über den

Gottesstaat, [introd. Joh. Nepomuk Espenberger] transi. Alfred Schröder Bibliothek der
Kirchenväter 3). Kempten: Kösel 1916, XXII 30, 522 (1476): „Nach Ablauf auch dieses Weltalters

wird Gott als [sie] am siebenten Tage ruhen, indem er in sich selbst eben diesen Tag,
der wir sind, ruhen lassen wird. Von diesen einzelnen Weltaltern hier ausführlicher zu
handeln, würde zu weit führen; aber dieses siebente Weltalter wird unser Sabbat sein, dessen
Ende nicht ein Abend sein wird, sondern als der ewige achte Tag der Tag des Herrn, der
durch Christi Auferstehung geheiligt ist und das Ruhen nicht nur des Geistes, sondern auch
des Leibes vorbildet. Da werden wir feiern und schauen, schauen und heben, lieben und
preisen. Ja wahrhaftig, so wird es sein ohne Ende am Endziel. Denn das eben ist unser Endziel,

zu einem Reich zu gelangen, dem kein Ziel durch ein Ende gesetzt ist." - Wer die letzten

Zeilen von Blochs Hauptwerk Das Prinzip Hoffnung kennt, wird unmittelbar die
Ähnlichkeit wahrnehmen und verstehen, woher die Hochschätzung des einen für den anderen
rührt.



Augustinus' De Civitate Dei 419

nach sich selbst (ohne als amor sui, als falsche Selbstliebe missverstanden

zu werden).
Jürgen Moltmann setzte sich 1969 in seinem verbreiteten Buch Theologie

der Hoffnung ebenfalls mit dem spannungsreichen Verhältnis von
„Eschatologie und Geschichte"29 auseinander. Er ist für uns insofern von
Interesse, als seine Thesen sowohl von Augustinus als auch von Bloch
inspiriert sind und er auf diese Weise Brücken baut zu Problemen der
Gegenwart. In seinen Überlegungen verweist der protestantische Theologe

auf den engen Zusammenhang von Geschichte und Krise. Alles
Nachdenken über ,Geschichte' durch Historiker, Soziologen und
Geschichtsphilosophen auf dem europäischen Kontinent im 19. Jahrhundert habe
das „Erdbeben der französischen Revolution" im Rücken und ihre
unabsehbaren Konsequenzen vor sich gehabt. In dieser Revolution sei das
Gehäuse der alten Institutionen und zusammen mit ihm auch seine
metaphysische Stabilisierung zerbrochen.30 In der Folge ist es entweder zu
einer Flucht in die Vergangenheit (Restauration) oder in die Zukunft (Utopie)

oder zu Kompensationen anderer Art (Verwissenschaftlichung der
Gegenwart, Verdinglichung des Individuums etc.) gekommen.

„Jede Krise beschwört die Frage nach der geschichtlichen Zukunft. Denn in
der Krise alles Bestehenden wird offenbar, dass die Zukunft sich nicht mehr
ohne weiteres aus der Vergangenheit ergibt, dass sie nicht mehr deren
selbstverständliche Wiederholung und Fortsetzung sein kann, sondern dass in ihr
etwas Neues gefunden werden muss."31

Geschichte sucht fortan sich selbst prozesshaft aufzuheben, durch
Vernunft bei Hegel, durch Praxis bei Marx32. Jede .Futurisierung' ist als

Sinnstiftung zu begreifen:

„Die Kritik des Bestehenden macht das Bestehende zur Vergangenheit und
befreit zur Krise der gegenwärtigen Entscheidung. Sie ist geschichtlich immer
verbunden mit der Utopie, die die Möglichkeiten und Tendenzen des
Kommenden erforscht, antizipiert und in die gegenwärtige Entscheidung
hereinholt.'^

Auf Formen der ,Restauration' sollte verzichtet werden, da sie zur
Idealisierung eines fiktiven ,Naturzustandes' führen könnten, sei sie
philosophischer (Rousseau) oder religiöser Provenienz (Eden):

z9 MOLTMANN, Jürgen: Theologie der Hoffnung. Untersuchungen zur Begründung und zu
den Konsequenzen einer christlichen Eschatologie. München: Kaiser 1969, [210].

3° Vgl. Moltmann: Theologie der Hoffnung, 211.

31 MOLTMANN: Theologie der Hoffnung, 213.

32 Vgl. dazu auch: SCHMIDT NOERR, Gunzelin: Die Materialität der Vernunft. Kann man
heute noch kritische Theorie betreiben?, in: Zeitschrift für kritische Theorie 34/35 (2012)
[1831-201.

33 MOLTMANN: Theologie der Hoffnung, 213.



420 Matthias Mayer

„Die Kritik der Gegenwart wird nicht mehr im Namen des Ursprungs und im
Namen der wiederherzustellenden goldenen Urzeit geführt, sondern im
Namen einer noch nicht dagewesenen Zukunft."34

Die Möglichkeit der Aufhebung von Geschichte in eine Vernunft rein epis-
temischer Art sieht Moltmann jedoch kritisch. Geschichte als
Geschichtswissenschaft befreie den Menschen von der Historie in einer Weise, die
über das Ziel hinausschießt:

„Wenn die revolutionären Krisen der menschlichen Gesellschaft durch
positivistische Tatsachenforschung beendet werden, so fragt es sich, ob damit
nicht auch die Lebendigkeit des menschlichen Lebens und die Bewegungen
im Weltprozess beendet werden und versteinern. Es fragt sich, ob die so
erreichte Beendigung der geschichtlichen Krise nicht selber ein höchst krisenhaftes

Unternehmen ist. Denn eine .Beendigung der Geschichte in der
Geschichte' löst zwar die Krisen im überschaubaren Bereich, liefert sich aber als
Unternehmen im Ganzen selber einer viel ungeheuerlicheren Krise aus. Was
innerhalb der wissenschaftlich-technischen Welt an Krisen auftaucht, wird
rationalisierbar. Aber das wissenschaftlich-technische Universum selber wird
zu einer nicht überschaubaren, irrationalen Macht, die darum nicht mehr zu
übersehen ist, weil man nicht mehr über sie hinaus in mögliche andere
Zukunft zu blicken vermag. Das macht die Frage erheblich, [...] ob jene
Geschichtswissenschaft, die Geschichte in Erkenntnis aufhebt, der Geschichtlichkeit

der Geschichte und der - möglichen - Geschichtlichkeit ihrer eigenen

Erkenntnis gerecht wird."35

Die hier dargelegten neuen, veränderten gesellschaftlichen Bedingungen
sind es, welche Augustinus' politisches Denken aktualisieren, ihn durch
die Gabe eines letzten Zieles, das Erlösung verspricht, als Geschichtsphilosophen

wiederholt reüssieren lassen. Nicht asketische Weltverachtung,
sondern ein verantwortetes In-Distanz-Gehen zur Gegenwart, nicht die
Auflösung des Einzelnen im Weltgeschehen, sondern die therapeutische
Konzentration auf seine Innenschau sind gemeint und von Nöten. Die
Gnadenlehre des Kirchenvaters befördert die Sorge um die eigene Seele
ebenso wie eine Selbsterfahrung, welche von technischem Fortschritt'
und ökonomischem ,Wachstum' sich unabhängig und emanzipiert zeigt.

Die Position des bekannten Augustinus-Forschers Kurt Flasch
hinsichtlich der Applikation des Terminus' Geschichtsphilosophie bedarf
kaum der Erläuterung:

„Der späte Augustin hat intensiv nachgedacht über Verlauf und Sinn der
Geschichte. Aber man verkennt, was er tatsächlich geleistet hat, wenn man von
ihm behauptet, er habe die Philosophie der Geschichte begründet. [...] Die

34 MOLTMANN: Theologie der Hoffnung, 214.
35 Moltmann: Theologie der Hoffnung, 217.



Augustinus' De Civitate Dei 421

Geschichtsphilosophie ist nicht bei Augustin, sondern bei Vico, Montesquieu
und Voltaire entstanden."36

An anderer Stelle formuliert Flasch es so:

„Es [= De Civitate Dei] enthält keine ,Geschichtsphilosophie', wohl aber eine
dualistische Geschichtstheologie in ständiger Auseinandersetzung mit den
Einwänden philosophisch gebildeter Heiden. Es verfolgt den fortwährenden
Konflikt zweier großer, durch die Gnadenwahl Gottes und die Willensausrichtung

ihrer Mitglieder definierter Körperschaften durch die Geschichte.
Dieses Thema hatte Augustin schon vor der Eroberung Roms beschäftigt."37

Die markanten Punkte der Augustinischen Geschichtskonzeption seien
theologische, nicht historische Daten. Alle geschichtlichen Erfahrungen,
die zwischen diesen Daten lägen, verdienten nach dieser Theorie kein
eigenes Interesse. Wir hätten es, so Flasch, mit einer „theologischen
Rahmenkonstruktion", nicht mit einer „historisch konkreten Philosophie der
Geschichte" zu tun.38

„Man verkennt den geschichtlichen Ort von Augustinus Gottesstaat, wenn
man darin eine ,Geschichtsphilosophie' im Sinne Herders oder Hegels sucht.
Er forschte nicht nach der Möglichkeit eines immanenten Sinns weltlicher
Ereignisse. Er wollte zeigen: Die Weltgeschichte ist ein einheitlicher, zeitlich
begrenzter, auf ein jenseitiges Ziel gerichteter Vorgang. Sie ist der Kampf der
beiden ,Reiche'. [...] Dass das Christentum selbst geschichtlich sein könne,
dass es zwischen Menschwerdung und Endgericht eine Entwicklung habe,
kam ihm nicht in den Sinn."39

Wenn Flasch allerdings dem Kirchenvater die Entdeckung einer „blei-
bendefn] Struktur" in der Geschichte, das Prinzip von Gut und Böse, zu-
gesteht4Q, erhebt er ihn dann nicht doch wieder, wenn auch indirekt,
zum Geschichtsphilosophen? In dem Moment, in welchem erstens
Geschichte überhaupt thematisiert wird, was bei Augustinus der Fall ist,
und in dem zweitens der Geschichte ein bestimmter Sinn eingestiftet wird,
nämlich Raum-Zeit individueller und gemeinschaftlicher (civitas!) Pilgerreise

zu sein, sind u.E. die Kriterien für eine Philosophie der Geschichte
erfüllt. Der Hipponate schenkt nicht nur der singulären Existenz,
sondern auch der gesellschaftlichen Wirklichkeit Grund, Weg und Ziel.

Differenzierter fällt das Urteil bei einem Philosophen der Gegenwart
aus, Christoph Horn. Er schreibt dazu:

36 FLASCH, Kurt: Augustin. Einführung in sein Denken. Stuttgart: Reclam 1980, 368.
37 FLASCH, Kurt (Hg.): Mittelalter Geschichte der Philosophie in Text und Darstellung

2). Stuttgart: Reclam 1988, 68f.
38 Vgl. FLASCH: Augustin, 369.
39 FLASCH: Augustin, 373.
4° Vgl. FLASCH: Augustin, 372.



422 Matthias Mayer

„Es ist sicher zutreffend, dass Augustinus kein Geschichtsphilosoph im
neuzeitlichen Sinn der teleologischen Geschichtsauffassung ist. Geschichtsphilosophie

betreibt er aber insofern, als er - wie einige pagane[] und vor allem jü-
disch-christliche[] Autoren vor ihm - einen kohärenten, sinnvollen, begrenzten

Geschichtsverlauf sowie bestimmte Periodisierungsschemata behauptet.
Sein Begriff einer einheitlichen Geschichtszeit ist überdies so streng und
folgerichtig konzipiert, dass man ihn durchaus als Vorbereiter der neuzeitlichen
Geschichtskonzeption ansehen kann. Augustins pointiertes historisches Ein-
heitsbewusstsein wird nicht dadurch gemindert, dass die duae civitates-Konzeption

zeitübergreifend und insofern ,unhistorisch' angelegt ist. Denn sein
Modell stellt eine Verbindung des ethisch-strebenstheoretischen mit dem
biblisch-eschatologischen Motiv her und hebt so dessen statischen Charakter
auf."4i

Auf zwei wichtige Dinge weist Horn uns im Text hin: erstens die Sinn-
haftigkeit, welche die Geschichte erst zur Geschichte macht, und zweitens

die moralische Weltverantwortlichkeit des Hipponaten. Nicht haltbar

ist nach Horn die Ansicht, Augustinus habe, „seitdem er die
Gnadenkonzeption für sein Denken entdeckt habe, Begriffe wie Ordnung, Friede
oder harmonische Einheit nicht mehr für geschichtsrelevant gehalten"^.
Für den Kirchenlehrer bleibe die Geschichte ein durchaus „objektivierbarer

Sachverhalt"43. Entwicklung und Fortschritt sind dennoch darin
nicht auszumachen:

„Etwas grundsätzlich Neues in der Geschichte ist nicht in dem Sinn möglich,
dass ein Ereignis von der göttlichen Vorsehung unabhängig wäre; das Wort
novum kennzeichnet bei Augustinus lediglich die heilsgeschichtlichen Ereignisse,

insofern diese mit der Erlösung des alten Menschen durch seine Neu-
werdung charakterisiert sind. Damit hängt der Gedanke der Irreversibilität
des Neuen zusammen: die Erlösung ist endgültig und unhintergehbar, ohne
dass dies zum Gedanken einer ordnungstranszendenten Singularität führt."44

Für den römischen Kirchenhistoriker Gaetano Lettieri ist der Begriff der
Geschichtsphilosophie für Augustinus' De Civitate Dei deshalb nicht
angebracht, weil der afrikanische Bischof es der heidnischen Geschichte
abspräche, aus sich selbst heraus irgendeine Form von Sinn zu erzeugen,
geschweige denn einen einheitlichen Sinn erkennen zu können: „La his-
toria pagana, infatti, si rivela incapace di dominare l'intero corso del
tempo, e quindi di scorgere in esso un'unità di senso."45 Für Lettieri liegt
die Aktualität des Hipponaten vielmehr im Ausdruck peregrinatio ver-

41 HORN, Christoph: Geschichtsdarstellung, Geschichtsphilosophie und Geschichtsbewusst-
sein (Buch XII10-XVIII), in: IDEM: Augustinus. De civitate dei Klassiker auslegen 11). Berlin:
Akademie Verlag 1997, [iyi]—193; 187.

42 HORN: Geschichtsdarstellung, 190.
43 HORN: Geschichtsdarstellung, 191.

44 HORN: Geschichtsdarstellung, 191.

45 LETTIERI, Gaetano: II senso della storia in Agostino d' Ippona. Roma: Borla 1988, 146.



Augustinus' De Civitate Dei 423

borgen. Ihm nämlich inhäriert jenes untrennbare Begriffspaar, welches
erst Hegel wirksam in unser Bewusstsein brachte: Geschichte und Pro-
zess. Die Inkarnation als Offenbarung und Geschenk an die gefallene
Menschheit, als Möglichkeit der Erlösung, wird zum Ziel einer irdischen
Pilgerschaft, die in der hoffnungsvollen Spannung zwischen Wunsch und
Wirklichkeit lebt.46 Diese .evangelische Dialektik' wird zum Antrieb der
Geschichte, einer Geschichte, die sich mit der Botschaft von der
Auferstehung vollendet hat und zugleich prozessiert. Lettieri zufolge „finali-
siert" die Gnade Gottes die Geschichte, indem sie dieselbe als Nicht-Geschichte

kompromittiert:

,,[L]a messa in questione infaticabile di ogni assetto ontoteologico-politico
dato (ove qualsiasi sistema teologico-filosofico, giuridico, politico, culturale
viene decostruito come violento, sacrificale, ideologico) viene finalizzata alla
confessione del Dono come unica dimensione umanamente libérante, culmi-
nando nell'affermazione dell'inquietudine, dell'utopia, della peregrinatio in
direzione dell'evento, del ,Vieni!' che sempre si dice arrischiatamente all'al-
tro, sino all'immanentizzazione dell'ideale estatico della civitas Dei nel [...]
divenire-sempre-più-democratica dell'idea occidentale di politico."47

Geschichte also existiert und existiert nicht. Diese Dialektik hat das

pilgernde Christentum zu durchstehen. Die Statik des platonischen Polis-
Modells jedoch ist mit der Metapher der peregrinatio aufgebrochen,

46 Treffend beschreibt BROWN, Peter: Augustinus von Hippo. Eine Biographie. Frankfurt
am Main: Societäts-Verlag 1973, 283L, die Vorzüge des Ausdrucks peregrinus. Dieser scheint
deshalb glücklich gewählt, weil er jene Ambivalenz zum Ausdruck bringt, welchen den Pilger

im Allgemeinen kennzeichnet: er ist nicht zu Hause in der Welt und doch ist er es. Die
causa ßnalis seiner Aktion ist transzendent, ihre causa efficiens jedoch diesseitigen Konditionen

unterworfen. Aristotelisch wohnt dieser Metapher außerdem eine Dynamik inne,
welche die Starrheit platonischer Urbild-Abbild-Modelle, mit denen der Kirchenvater an
anderen Stellen vorzugsweise arbeitet, weit hinter sich lässt: „Das Bildwort vom Pilger könnte
[...] auf einen von Grund aus überweltlich gesinnten Mann verweisen, der mit einer Sprache
von unvergleichlichem Reichtum und Zartsinn begabt ist: Der .echte Philosoph' des Ploti-
nus, begabt mit ,der Seele eines Liebenden', der ebenso nach einem fernen Lande schmachtet,
ist ein naher Verwandter des augustinischen .peregrinus'. Doch ging Augustinus über Ploti-
nus hinaus. Er rang mit einem Problem, durch das sich Plotinus nicht herausgefordert fühlte.

Der .peregrinus' ist ja auch ein zeitweiliger Einwohner. Er muss eine innige Abhängigkeit
vom Leben seiner Umwelt akzeptieren. Er muss sich darüber klar sein, dass sie von
Menschen wie ihm selbst geschaffen wurde, um einige ,Güter' zu erlangen, die er frohgemut mit
ihnen teilt, um irgendeine Situation zu verbessern und um irgendein größeres Übel zu
vermeiden. Er muss in echtem Sinne dankbar sein für die günstigen Bedingungen, die sie
schafft. Augustinus erwartete nun in der Tat vom Christen, dass er sich der Festigkeit der
Bande bewusst sei, die ihn stets an diese Welt binden würden. Das Denken seiner mittleren
Jahre ist gekennzeichnet durch eine wachsende Hochschätzung des Wertes solcher
Bedingungen. So ist der .Gottesstaat' weit davon entfernt, ein Buch über die Weltflucht zu sein; er
ist vielmehr ein Buch, dessen wiederkehrendes Thema .unsere höchste Aufgabe in dieser
Vergänglichkeit' ist. Er ist ein Buch darüber, wie man überweltlich in der Welt sein kann."

47 LETTIERI, Gaetano: [Unveröffentlichter Essay zu Augustinus; vorgetragen an der
Universität Fribourg am 29.11.2012], 21.



Matthias Mayer

durch ein dynamisches Bild ersetzt. Platonisches geht bei Augustinus
allerdings nie ganz verloren. Lettieri beschreibt schon in seiner Dissertation

von 1988 den Aspekt, dass im Kennen cognoscere), Wiedererkennen

avagvgaig) und Anerkennen agnoscere confessio) der Gnade
bereits die Potenz zur Veränderung der Wirklichkeit innewohnt.

„E la gloria dei tempora Christiana, del tempo délia grazia e délia chiesa, sta
proprio nella possibilità di riconoscere (agnoscere) la prowidenziale, costante
incarnazione di Dio nel saeculum e il passaggio, nel mondo pagano, dalla
visibilité idolatrica alla significativa, sacra visibilité cristiana."48

Diese historische Einwirkung von Bewusstsein bzw. die Reeffizienz von
Bewusstsein auf Geschichte macht für Lettieri den Sinn von Geschichte
schlechthin aus, lässt sie weiter ,existieren':

„II saeculum - il tempo storico - si è cosi rivelato un concetto polivalente e in
sé dialettico. Esso è innanzi tutto la dimensione abscondita, oscura, comune
a tutti gli uomini, della pena del peccato, il tempo del labi mortale, dell'uni-
versale fluire nella dissoluzione. II saeculum corne nascondimento è l'esisten-
za intesa come ex-sistere, come essere fuori dall'Psse della pienezza divina,
ma questa esistenza è quindi caratterizzata dall'esperienza disperante del di-
verso (erepov, aliud), dell'alienazione: il saeculum è il tempo del decadere e

dello smarrirsi dell'unità edenica, dell'identità adamitica, nella scissione,
provocata da un essersi separati (diversi) dall'Unus."49

Das Bewusstsein der Trennung, welche nach der Einheit verlangt,
definiert den christlichen Geschichtsbegriff, indem es ihn dialektisch am
Leben erhält.5° Die „inquietudine" sowie die Hoffnung, welche der Christ in
sich trägt, lässt ihn die Welt als eine andere betrachten.

Bei Lettieri jedoch bleibt die entscheidende Frage, ob der veränderten
visio des Christen auch die verändernde actio folgt, unbeantwortet. Wieweit

darf sein Engagement im Diesseits gehen, ohne sich dem Verdacht
auszusetzten, er glaube nicht mehr an ein Jenseits? Griechisches Denken
widerspricht dem christlichen insofern, als es von je her einen
ausgeprägten Hang zum Kontemplativen unterhält (weshalb nicht zuletzt
Girolamo Savonarola OP, welcher sich der aristotelisch-thomasischen
Tradition verpflichtet sah, die florentinischen Neoplatoniker mit dem
Vorwurf konfrontierte, sich nicht um die Belange sozialer Gerechtigkeit
zu kümmern5i). Die moralische Gestaltungskraft (auch und gerade
hinsichtlich der Polis) ist es aber u.E., welche dem Christentum seinen
historischen Ort wie Vorsprung zu geben vermag.

48 LETTIERI: Il senso de la storia in Agostino d'Ippona, 151.

49 LETTIERI: II senso de la storia in Agostino d'Ippona, 194.
5° Lettieri verwendet an anderer Stelle den treffenden Ausdruck frantumarsi del'unità

Zersplitterung der Einheit; op. cit., 68).
51 Vgl. MAYER, Matthias: Die Politische Theologie Girolamo Savonarolas. Studien zur

Rezeptionsgeschichte und zum aktuellen Verständnis. Tübingen: Francke 2001, 2iiff.



Augustinus' De Civitate Dei 425

In der Tat ist Piatons Einfluss auf Augustinus nicht von der Hand zu weisen.

Bereits 386, in seinem Dialog De Vita Beata, beschränkt er Sinn und
Ziel weltlichen Handelns, gleich ob individuell oder politisch, indem er
lehrt, dass die wahre Glückseligkeit in der Erkenntnis Gottes bestehe und
durch die ,Glückstechniken' der heidnischen Philosophen niemals zu
erreichen sei. In De Civitate Dei hält er unverändert an diesen Einsichten
fest. Wichtig für die Erklärung dieser Haltung sind weiter die Schriften
De Natura et Gratia (415), De Perfectione Iustitiae Hominis (415) und De
Gratia et Libero Arbitrio (426 oder 427). Überall findet sich dort der
Vorrang des Schauens gegenüber der Praxis, des Geistes gegenüber dem Körper,

der Gnade und Offenbarung gegenüber der Natur und Geschichte.
Auch in De Civitate Dei spart Augustinus nicht mit Lob auf Piaton, indem
er als dessen besondere Leistung nicht nur die Annahme einer einzigen
Gottheit als Urheber der Dinge rühmt, sondern vor allem die (gegen Stoiker

und andere Naturphilosophen gerichtete) Erkenntnis, dass die
körperliche Welt nicht das Prinzip des Kosmos sein könne, sondern allein
der Geist (Civ. VIII 5.). Diese durch das gesamte Œuvre sich haltende
These hat besonders hinsichtlich seines politischen Denkens Konsequenzen:

alle Weltverantwortung bleibt ambivalent und daher in ihren
Möglichkeiten begrenzt.52

Positiv und für seine Zeit als fortschrittlich zu bewerten ist, dass

Augustinus in De Civitate Dei die römische Geschichte von ,falscher' My-

52 Die Aktualität dieser Haltung erweist sich durch einen Vergleich mit der Psychoanalyse.

Das mag überraschend klingen, nicht aber für den Leser und Kenner der Confessiones,
welche der biographischen Retrospektion und strengen Selbstbetrachtung höchste Bedeutung

zumisst und damit zur Grundlage jenes Augustinischen Denkens wird, welches dem
Schauen gegenüber dem Handeln endgültig den Vorzug schenkt. Der Psychoanalytiker
Horst-Eberhard Richter erläutert, weshalb es sinnvoll sein kann, den Blick nach innen zu
richten, weniger nach außen, und warum die Innenschau, d.h. die Konzentration auf die
seelischen Prozesse oftmals wichtiger ist als die Aktion. Dann nämlich, wenn Letztere einem
unbewussten Ausagieren unbewältigter innerer Konflikte entspricht - was meistens der Fall
ist. Dies kann, tiefenpsychologisch betrachtet, auch für jedes kollektive Handeln gelten, d.h.
auch für die von Augustinus erwähnten Eroberungszüge Roms. „Die Erfahrung zeigt nun,
dass die Versenkung in die inneren Konflikte um so mehr Energien zu binden pflegt, je weiter

sie in die Tiefe führt. Die soziale Gegenwart - außer der Person des Analytikers - blasst
in ihrer Bedeutung ab. Die psychoanalytische Besinnung führt denjenigen, der sich ihr
unterzieht, zu dem Schluss, dass er bislang für soziale Wirklichkeit hielt, was eigentlich
weitgehend eine Projektion seiner inneren Situation war. Ohne dass er es gemerkt hatte, hatte er
die Szenerie der jeweiligen Gegenwart automatisch unter dem Einfluss seiner inneren
Konflikte fehlgedeutet. Wie die momentane Wirklichkeit eigentlich beschaffen ist, das kann
anscheinend überhaupt nicht verlässlich erkennen, wer nicht eine gründliche Aufräumungsarbeit

an seinem tief in der kindlichen Vorgeschichte verankerten inneren Konfliktmaterial
geleistet hat. Tatsächlich verschwenden viele Menschen unnötige Energien in einem Kampf
mit äußeren Problemen, die in Wirklichkeit nur Abspiegelungen ihrer inneren Schwierigkeiten

darstellen. Sie stellen unbewusst um sich herum immer wieder Umstände her, die ihnen
dazu dienen, ihre alten inneren Konfliktthemen mit den dazugehörigen Phantasien und
Gefühlen wiederzubeleben." (RICHTER, Horst E.: Flüchten oder Standhalten. Reinbek bei Hamburg:

Rowohlt 1976, yf.)



426 Matthias Mayer

thologie und ,überholter' Metaphysik, d.h. von Polytheismus zu befreien
sucht. Bekanntlich will er in seinem opus magnum das Christentum
gegen jene verteidigen, welche meinen, die Plünderung Roms durch den
Goten Alarich im Jahre 410 habe geschehen können, weil man die alten
Staatsgötter durch den einen Christengott ersetzt habe. Eine Rückkehr
zur früheren „politischen Theologie" garantiere sicherlich auch die
Wiederkehr der strategischen Erfolge des vorchristlichen Roms - so die
Gegner des Bischofs. Dies ist die Situation zu Beginn sowie der Anlass
der Niederschrift von De Civitate Dei. Es geht also auch um die Frage,
„wie sich das zu staatlicher Macht gekommene Christentum überhaupt
zu einem Staatswesen, näherhin zum Römischen Reich als dem
vorherrschenden Staat, verhalten soll"53. Systematisch jedoch, d.h. nach der
Form und den Vorstellungen heutigen Kirchen- oder Völkerrechts, darf
man sich Augustinus' Ausführungen diesbezüglich nicht denken.
Vielmehr hilft er dem Leser zuweilen mit anekdotenhafter Darstellung des
Stoffes:

„Remota itaque justitia, quid sunt regna, nisi magna latrocinia? Quia et ipsa
latrocinia quid sunt, nisi parva regna? Manus et ipsa hominum est, imperio
principis regitur, pacto societatis astringitur, placiti lege praeda dividitur.
Hoc malum si in tantum perditorum hominum accessibus crescit, ut et loca

teneat, sedes constituât, civitates occupet, populos subjuget, evidentius regni
nomen assumit, quod ei jam in manifesto confert non adempta cupiditas, sed
addita impunitas. Eleganter enim et veraciter Alexandro illi Magno quidam
comprehensus pirata respondit. Nam cum idem rex hominem interrogasset,
quid ei videtur, ut mare haberet infestum, ille libera contumacia: ,Quod tibi,
inquit, ut orbem terrarum; sed quia id ego exiguo navigio facio, latro vocor;
quia tu magna classe, imperator.'" (Civ. IV 4)54

53 HÖFFE, Otfried: Positivismus plus Moralismus: zu Augustinus ' eschatologischer
Staatstheorie, in: HORN, Christoph: Augustinus' De civitate dei Klassiker auslegen 11). Berlin:
Akademie Verlag 1997, [2591-287; 262.

54 Dem zitierten lateinischen Text liegt folgende Ausgabe zugrunde: Sancti Aurelii
Augustini Hipponensis Episcopi de Civitate Dei Libros, ed. Josephus Strange, torn. I. Coloniae:
Heberle 1850, i4of.; in deutscher Obersetzung: „Was sind überhaupt Reiche, wenn die
Gerechtigkeit fehlt [2 Pet 2,19], anderes als große Räuberbanden? Sind doch auch Räuberbanden

nichts anderes als kleine Reiche. Sie sind eine Schar von Menschen, werden geleitet
durch das Regiment eines Anführers, zusammengehalten durch Gesellschaftsvertrag und teilen

ihre Beute nach Maßgabe ihrer Übereinkunft. Wenn eine solche schlimme Gesellschaft
durch den Beitritt verworfener Menschen so ins große [sie] wächst, dass sie Gebiete besetzt,
Niederlassungen gründet, Staaten erobert und Völker unterwirft, so kann sie mit Fug und
Recht den Namen .Reich' annehmen, den ihr nunmehr die Öffentlichkeit beilegt, nicht als
wäre die Habgier erloschen, sondern weil Straflosigkeit dafür eingetreten ist. Hübsch und
wahr ist der Ausspruch!,] den ein ertappter Seeräuber Alexander dem Großen gegenüber
getan hat. Auf die Frage des Königs, was ihm denn einfalle, dass er das Meer unsicher
mache, erwiderte er mit freimütigem Trotz: ,Und was fallt dir ein, dass du den Erdkreis
unsicher machst? aber freilich, weil ich es mit einem armseligen Fahrzeug tue, nennt man
mich einen Räuber, und dich nennt man Gebieter, weil du es mit einer großen Flotte tust.'"
(Des heiligen Aurelius Augustinus zweiundzwanzig Bücher über den Gottesstaat, introd. Joh.



Augustinus' De Civitate Dei 427

Mit unseren Worten: Reichtum (erworben durch Raub und Eroberung),
gleich ob der von Völkern oder Privatpersonen, vermag kein wirkliches
und dauerhaftes Gefühl von Glück zu erzeugen.55 Aus der Erörterung
dessen, was Glück eigentlich ist, will der Verfasser deduzieren, dass der
Verlust der territorialen Größe Roms für den Weisen bzw. für den Christen,

welcher über ein tieferes Verständnis von Glück verfügt, kein wirkliches

Unglück bedeutet, sondern eine Notwendigkeit, die als solche
hinzunehmen ist (Civ. IV 15). Dies darf jedoch nicht als Aufruf zur politischen

oder moralischen Passivität missverstanden werden. Es existiert im
Text eine gegenüber der vorchristlichen, römischen Geschichtsschreibung

(Livius etwa oder Tacitus) deutlich sich abgrenzende und modifizierte

Staatsauffassung, auch wenn sich diese nur indirekt normativ ge-
riert:

„An forte displicet bonis, iniquissima improbitate pugnare, et finitimos quie-
tos nullamque injuriam facientes ad dilatandum regnum bello spontaneo pro-
vocare? Plane si ita sentiunt, approbo et laudo." (Civ. IV 14)56

Otfried Höffe kommt zu dem Ergebnis, dass De Civitate Dei „einen strengen

staatsdefinierenden Positivismus mit einem bescheidenen
staatsnormierenden Moralismus und einem erneut strengen eschatologischen
Rechtsmoralismus"57 verbinde. Den Positivismus leitet er aus dem oben
bei Augustinus zitierten Gesellschaftsvertrag pactum societatis) ab. Er
weist aber zugleich darauf hin, dass diese Haltung nicht als Frühform
moderner liberaler Staatstheorie aufgefasst werden darf, da sich Augustinus

gegenüber Andersdenkenden, wie z.B. Donatisten und Pelagianern,
wenig tolerant zeigt, konfessionelle Toleranz aber zwingend den liberalen

und pluralistischen Staat definiert.5«
Der Kirchenvater scheint (neben platonischem) außerdem unter

klassisch paulinischem Eindruck zu stehen (Rom 13,1-7), wenn er hinsichtlich
einer Institutionenethik wenig Engagement zeigt bzw. lediglich schwach
normativ argumentiert, aber, bewegt durch das christliche Gebot der
Nächstenliebe (Rom 13, 8-10), Rom dennoch - wenn auch nur mittelbar -
auffordert, seine territorialen Ansprüche gegenüber den Nachbarn aufzu-

Nepomuk Espenberger, transi. Alfred Schröder [= Bibliothek der Kirchenväter 1]. Kempten:
Kösel 1911, IV 4, i9if.)

55 Er knüpft an seine Argumente aus De Vita Beata an.
56 Op. cit., 153; in deutscher Ubersetzung: „Aber vielleicht finden gut gesinnte Menschen

keinen Gefallen daran, mit offenbarster Ungerechtigkeit Krieg zu führen wider ruhige Nachbarn,

die keinerlei Unrecht tun, lediglich zum Zweck der Ausdehnung der Herrschaft den
Krieg vom Zaun brechen. Eine solche Gesinnung hat meinen vollsten Beifall." (Op. cit. IV 14,

207)
57 HÖFFE: Positivismus plus Moralismus, 275.
58 Vgl. HÖFFE: Positivismus plus Moralismus, 282ff.



428 Matthias Mayer

geben und die friedliche Koexistenz der Völker, welche er Gerechtigkeit
nennt, nicht zu gefährden.59

Ungeachtet der Augustinischen Gnadentheologie gilt für den Einzelnen

das „Gesetz Christi", die Einhaltung der göttlichen Gebote im Diesseits.

Ungeachtet des „bescheidenen" Augustinischen „Staatsmoralismus"
bedeutet dies, dass sich Geschichte dennoch, d.h. vom Individuum aus,
erneuert. Durch die moralische Änderung seiner Glieder vermag auch das
Ganze eine positive Umgestaltung zu erfahren.

III. Schlussfolgerungen

Im Gegensatz zur postmodernen Tendenz, welche das Individuum zur
Anpassung nötigt, ihm das kritische Denken streitig macht, lehrt uns der
afrikanische Bischof jenen Blick, der die Wirklichkeit nicht schön redet,
sondern mutig darauf hinweist, dass die Welt, wie sie ist, nicht in
Ordnung ist.60 „Augustins Beiträge zur Deutung der menschlichen Trennung
vom guten Grund und seine scharfen Dekonstruktionen menschlicher
Selbstsicherungen sind es, die dem christlichen Klassiker eine
unerschöpfliche nachchristliche Leserschaft sichern."6'

Weiter sahen wir: Die Augustinische Vorstellung von Geschichte ist in
ihrer Architektur ebenso jüdisch-christlich wie platonisch-aristotelisch
und daher stets auch .säkularisiert' les- und übersetzbar.62 Sie ist immer

59 Aus dem Text geht nicht hervor, ob sein Appell von personaler Art ist, also an einen
einzelnen Herrscher gerichtet, oder von allgemeiner, d.h. auf einen öffentlichen Regierungsapparat

bezogen.
60 Auch nach RAHNER, Karl: Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des

Christentums. Freiburg i.Br.: Herder 1984, 389, hat der Christ die Wirklichkeit so zu betrachten
„wie sie ist. Das Christentum verpflichtet ihn nicht, diese Wirklichkeit seiner Erfahrungswelt,

seiner geschichtlichen Lebenserfahrung in einem optimistischen Lichte zu sehen. Sie

verpflichtet ihn im Gegenteil, dieses Dasein als dunkel, als bitter, als hart, als in einem
unausdenkbaren Maße radikal gefährdet zu sehen. [...] Gewiss, er wird, wenn er diesen Blick
wagt, wenn er diesen Anblick der Wirklichkeit von radikalster Gefährlichkeit voll aushält
und aushalten will, hoffen und von sich gleichsam abspringen auf die Verheißung des lebendigen

Gottes hin, dass Er in der Gefährlichkeit des Daseins mit seiner machtvollen Liebe

siegt." Und HOLLINGWORTH, Miles: The pilgrim city. St Augustine ofHippo and his innovation
in political thought. London: T&T Clark 2010, 208 schreibt dazu: „Christian realism is not
exhausted by dogmatic pronouncements on human sinfulness; it is not in that sense
unqualified. The skepticism that we customarily associate with the outlook is buttressed by an

intellectually distinct answer to the question of human happiness. The languages of perfection,

the certainties of virtuous action, come from another place; at any rate, they could not
have been composed as reflections upon this world. The Christian citizen, better still the
Christian ruler, is not encumbered with the prospect of describing his activities in their
terms. The advantage of Christianity for the state is, in Augustine's opinion, an unexpected
flexibility and freedom of movement."

61 SLOTERDIJK, Peter: Philosophische Temperamente. Von Platon bis Foucault. München:
Diederichs 2009, 42.

62 JASPERS: Die maßgebenden Menschen, 395, schreibt dazu: „Die Großartigkeit der
Erscheinung Augustins für philosophierende Menschen liegt darin, dass wir von einer Wahr-



Augustinus' De Civitate Dei 429

zugleich theologisch und philosophisch, eschatologisch und historisch
deutbar. Sie ist Geschichtsphilosophie, insofern sie Geschichtsteleologie
ist. Sie ist Geschichtsphilosophie, insofern sie in der Zeit unser Verhältnis

zum Zeitlichen ordnet, uns zu ihm sinnvoll in Beziehung setzt und
sie dasselbe durch die Verpflichtung jedes einzelnen zur imitatio Christi
als veränder- und erneuerbar ausweist. Die Augustinische Vorstellung
von Geschichte ist Teil der Geschichte der Philosophie, insofern Augustinus'

Denken selber eine Herkunft hat, d.h. die geistigen und politischen
Strömungen der Spätantike integriert, und aus dieser heraus zum
entscheidenden, wenn auch unbeabsichtigten Wegbereiter von Theorien
wurde, die zu entwerfen u.a. Gelasius und Luther sich inspirieren ließen.
Der Kirchenvater wird so zum Teil eines Ganzen bzw. totalisiert sich
mittels der Einheit dessen, was wir Historie nennen. Unsere eingangs
gestellte Frage, ob bei De Civitate Dei es sich um eine Philosophie der
Geschichte handelt oder um ein Stück Geschichte der Philosophie, kann
daher mit einem eindeutigen sowohl als auch beantwortet werden.

Zusammenfassung
In diachronischer Ordnung versucht der Beitrag anhand ausgewählter
Autoren die Wirkungsgeschichte von Augustinus' De Civitate Dei von 1953
(Karl Löwith) bis 2012 (Gaetano Lettieri) zu rekonstruieren, um aus der
Vielfalt akademischer Urteile sowie durch die Auswertung der Quelle selbst
zu einem aktualisierten Verständnis seines politischen Denkens zu
gelangen, das vornehmlich von der Spannung zwischen Weltverantwortung
und Eschatologie gezeichnet ist.

Abstract
The essay is concerned with the reconstruction of the reception history of
St. Augustine's De Civitate Dei, based on the source text as well as on a

variety of academic judgments on this text, thereby proceeding diachroni-
cally. Focussing on selected author's texts written between 1953 (Karl
Löwith) and 2012 (Gaetano Lettieri) the aim of the paper is to obtain a
revised understanding of St. Augustine's political thoughts, which are
characterized primarily by the tension between secular moral responsibility
and eschatology.

heit ergriffen werden, die so, wie sie uns ergreift, nicht mehr die christliche Wahrheit Au-
gustins ist. Für die unabhängige Philosophie bedeutet das Mitdenken mit Augustin: die
Erfahrung der sachlichen und existentiellen Koinzidenz seiner Denkbewegungen mit ursprünglich

philosophischen, und die kritische Frage, wie diese Denkbewegungen in Loslösung von
dem christlichen Glaubensgrund vielleicht nicht mehr dasselbe, aber doch noch wahr und
wirksam sind."


	Augustinus' De Civitate Dei : Philosophie oder Geschichte oder Geschichte der Philosophie

