
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 2

Artikel: Die Eckhartsentenzen im Sentenzenkommentar des Wilhelm von
Macclesfield OP († 1303) in der Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491

Autor: Hödl, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ludwig Hödl

Die Eckhartsentenzen im
Sentenzenkommentar

des Wilhelm von Macclesfield OP (f 1303)

in der Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491

Mit der Verurteilung der 219 „Errores philosophorum" 1277 durch den Pariser

Bischof Stephan Tempier nahm auch die Kritik an philosophischen
(und theologischen) Lehrurteilen des Thomas von Aquin einen lehramtlichen

Charakter an,1 zuerst in Paris dann aber vor allem in England
(Oxford), wo die beiden Erzbischöfe und Kardinäle Robert Kilwardby (f 1279),
selber ein Dominikanertheologe wie Thomas, und Johannes Peckham

(f 1292), ein Franziskanertheologe, aus unterschiedlichen Gründen Thomas
von Aquin bzw. dessen Schüler zensurierten. Einen ersten Höhepunkt
erreichte diese Kritik im sogenannten Korrektorienstreit, in der Widerlegung
der Thomaskritik des Franziskaners Wilhelm von La Mare in dessen Cor-
rectorium fratris Thomae, das die Schüler des Thomas (in erster Fassung
1279 und in zweiter nach 1286) als Correctorium corruptorii zurückwiesen:
Richard Knapwell (f nach 1286), Robert (Colletorto) von Orford (f vor
1300) Johannes Quidort von Paris (f 1306) und Wilhelm von Macclesfield
(f 1303).*

Diese theologische Kritik und die lehramtlichen Zensuren veranlassten
auch das Dominikanerstudium in Oxford zu einer angestrengten
Auseinandersetzung mit den Kritikern des Ordenslehrers. Sie wiesen nicht nur
die Kritik zurück, sondern begründeten die Schuldoktrin des Thomas als

gültig und unanfechtbar. Sein Sentenzenscriptum war ein grundlegendes
und überragendes Lehrbuch der Schultheologie. Ich werde später noch
einmal ausführlich auf das Vorwort der Quästionensumma des Thomas
von Sutton in der Oxforder Hs. 99 des Magdalen College zurückkommen,
in dem das Scriptum des Thomas als gültiger, nicht zu überbietender
Sentenzenkommentar bezeichnet wird, welcher die literarische Fortführung in
der Schule überflüssig macht. Die Oxforder Dominikanertheologen, darunter

auch Thomas von Sutton, hinterließen keine Sentenzenscripten; Willhelm

von Macclesfield, wohl ein Schüler das Thomas von Sutton, der am
18. Dezember 1303 von Papst Benedikt XI. (aus dem Dominikanerorden)

1 Vgl. HlSSETTE, Roland: Enquête sur les 21g articles condamnés à Paris le 7 mars 127J PhM
22). Louvain: Publ. Univ 1977.

2 Vgl. HÖDL, Ludwig: Geistesgeschichtliche und literarkritische Erhebungen zum Korrektorienstreit,

in: RThAM XXXIII (1966) 81-114.



360 Ludwig Hödl

zum Kardinal erhoben wurde, ohne dessen kurz vorgängigen Tod erfahren
zu haben, schrieb ein zweifaches Kommentarwerk zum Scriptum des Thomas,

eine Quästionensumme (zum 1. Buch) und eine Sentenzensumme (zu
den Büchern II—IV). In der doppelten Auseinandersetzung mit der oft
negativ-gegensätzlichen Kritik des Correctorium corruptorii und in der
Diskussion mit der positiv anregenden Kritik des Heinrich von Gent und vor
allem des Aegidius von Rom verfasste er einen Apparat zu einer Lectura
Thomasina, vergleichbar mit dem Kommentar des Wilhelm Petri de Godi-
no, der in der Abhängigkeit von ihm (um die 13. Jahrhundertwende) in der
Tat dieses Kommentarwerk schrieb.

Mit und neben den bekannten Pariser Magistern (Heinrich von Gent
und Aegidius von Rom) führt das Kommentarwerk der Brügge-Hs.
gelegentlich auch andere Gelehrte an (Gottfried von Fontaines oder Siger von
Brabant) darunter auch dreimal „heckardus", wie M. Grabmann schon vor
vielen Jahren in den Abhandlungen der Bayer. Akademie der Wissenschaften

hingewiesen hat.3 Zu Dist. 32, des 2. Sent.-Buchs setzt sich die
Sentenzensumme mit dem thomasischen Verständnis des Individuationsprinzips
auseinander, das um die Wende des 13. Jahrhunderts vielfach diskutiert
wurde. Bei der wesentlichen Gleichheit aller Menschen muss sich die Seele
des einzelnen Individuums singulär unterscheiden, denn nach den 1277
verurteilten philosophischen Irrtümern kann die menschliche Seele Jesu
Christi nicht mit der des Verräter-Jüngers Judas gleich sein.4 Das Her-Sein
des Menschen in geistseelischer Leiblichkeit begründet und bestimmt das
individuelle Da-Sein. Zur Diskussion bemerkt die Sentenzensumme: „Kein
Mensch wird behaupten, die Ungleichheit der Menschen resultiere aus den
spezifischen, leibseelischen naturalia, indes die Menschen in ihrer
individuellen Bestimmung gleich seien."5 Am Rande (fol. 3o6va) ist der Name
„heckardus" notiert. Auf Grund ihres kreativen Her-Seins von Gott sind
alle Menschen durch Gottesgeburt Kinder Gottes. Die ewigkeitliche
Geburt des eingeborenen Sohnes aus dem Vater ist das Siegel der heilszeitlichen

Gottesgeburt der menschlichen Geistseele. Die spezifische Ungleichheit

der einzelnen Menschen in ihrem leib-seelischen Dasein hebt die
Gleichheit der Söhne im Sohn nicht auf. Dieser theologische Satz steht
aber der philosophischen Erkenntnis des Singulären entgegen. Der Autor
der Sentenzensumme in Brügge kann mit Eckharts Satz nichts anfangen.
„Sed qui hoc dicit, non tangit causam quaestionis", will heißen: ist keine
philosophische Antwort und ist für den Kollegen des Merton Kollege
indiskutabel. Warum erwähnt er aber diese These überhaupt? Woher kennt er
sie? Während er die Namen der Gelehrten im Sentenzenkommentar in der

3 Vgl. GRABMANN, Martin: Gesammelte Akademieabhandlungen, hrsg. vom Grabmann-Institut
der Univ. München. Paderborn: Schöningh 1979, 380t.

4 Vgl. HlSSETTE: Enquête (Anm. 1), 227-228.
5 Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 3o6va, vgl. Textgrundlage.



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (f 1303) 361

Handschrift chiffriert, abgekürzt, am Rande angezeigt werden (h.-enricus,
e-aegidius), wird der Namen „heckardus", ebenso wie (fol. 304va) der des

„sygerus" ausgeschrieben. Eckardus gehört um 1300 in Paris noch nicht zu
den stadtbekannten Gelehrten und Magistern; umso mehr interessiert aber
uns dieses frühe literarische Zeugnis über Eckhart; es gehört zu den Acta
Echardiana, prima pars.6

Die Themenfolge der Untersuchung liegt auf der Hand: Nach der
literarischen Vorstellung des zweigeteilten Sentenzenkommentars in der Brügge-
Stadtbibl.-Hs 491, ihres Ursprungs und ihrer Überlieferung, sollen die Eck-
hart-Sentenzen in der Summa der Thomas-Sentenzen vorgestellt und
erörtert werden. (Diesen Dienst bin ich Herrn Prof. Josef Koch schuldig
geblieben, der mich vor mehr als 50 Jahren auf einer Kölner Mediävistentagung

auf die Brügge-Hs. 491 aufmerksam gemacht hat).

1. Der Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield in der Brügge-
Stadtbibl.-Hs. 491

a. Der Sentenzenkommentar der Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491 ist zweigeteilt,
er enthält fol. 2Ô2ra-299v eine Quästionensumme zum 1. Buch des Senten-
zenscriptum des Thomas; diese Summa deckt fast alle Quästionen des 1.

Sentenzenbuchs des Thomas ab; und er enthält 2. fol. 30ora-3i5vb eine
Summa von Sentenzen und Quästionen des Thomas zu den Sentenzenbüchern

II-IV, welche kontrovers diskutiert wurden. Die Quästionensumme
wurde durch identische Quästionen von Bologna, Archig. A 913 als Eigentum

des Guilelmus Anglicus (Wilhelm von Macclesfield) gesichert.7 Die
Sentenzensumme wurde zunächst durch Fr. Stegmüller Meister Eckhart
zugesprochen.8 Diese Zuweisung musste aber alsbald korrigiert werden.
Den Stand der überreichen Forschung skizziert die Kölner Studie,9 die
ihrerseits fortgeführt werden muss.

Die Sentenzensumme zum 2.-4. Sentenzenbuch ist kein üblicher
Kommentar (im Sinne der Mit- oder Nachschrift einer Vorlesung), sondern
eher ein (wissenschaftlicher) Apparat zum Sentenzenkommentar des Thomas

von Aquin, der künftig zur Lektüre in der Schule verwendet werden

6 STURLESE, Loris: Acta Echardiana prima pars acta et regesta vitam magistrii Echardi illus-
trantia, seconda pars processus contra magistrum Echardum. Hg. u. komment. von Loris Sturlese

LW V). Stuttgart: Kohlhammer 2006.

7 Vgl. DOUCET, Victorin: Commentaires sur les Sentences. Supplément au répertoire de M.
Frédéric Stegmüller. Florentiae: Ad Claras Aquas 1954, 28 n. 203.

8 Vgl. STEGMÜLLER, Friedrich: Repertorium commentariorum in Sententias Petri Lombardi, I.

Würzburg: Schöningh 1947, 93 n. 203.
9 GORIS, Wouter/PlCKAVÉ, Martin: Von der Erkenntnis der Engel. Der Streit um die species

intelligibilis und eine quaestio aus dem anonymen Sentenzenkommentar in ms. Brügge Staads-
bibliotheek 491, in: AERTSEN, Jan A. u.a. (Hgg.): Nach der Verurteilung von i2yy. Philosophie und
Theologie an der Universität von Paris im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts. Studien u. Texte

MM 28). Berlin: de Gruyter 2001,125-177, hier 154-177.



362 Ludwig Hödl

sollte, wie in franziskanischen Schulen das Correctorium zur Sentenzenerklärung

gelesen werden musste. Diese Summe konzentriert sich auf die
Sentenz, die Lehrmeinung des Doctor communis, die nicht nur aus dem
Scriptum des Thomas, sondern aus allen (seinen Schulschriften) erforscht
werden sollte. Die Summe notiert darum zu den einzelnen Sentenzen häufig

die Parallelstellen aus anderen Schriften des Thomas. Zur Diskussion
über die Zeitlichkeit des Kosmos und die Weltewigkeitsthese notiert die
Summe: „In Sent. II d. <...> (lac.) in argumentis ad oppositum 5 q. 1, 5, 6 et
in ia parte (s. th.), q. 46 arg. 1 et arg. 6, 7, 8 et Contra gentes, lib. 2 cap. 37
et in <...> quodlibet, q. <...>."10 In den Lücken fehlen die Stellenangaben!
Der Autor hat ein erstaunliches Textwissen; aber er muss mehrere detaillierte

Angaben offen lassen und aufschieben. Das Scriptum musste überarbeitet

werden. Einige wenige Ergänzungen am Rande, sogenannte Ho-
moioteleuta weisen darauf hin, dass die Brügge-Hs. eine Kopie ist, die in
gut lesbarer gotischer Textura abgeschrieben wurde, einer nochmaligen
Korrektur aber bedurfte. Es ist bemerkenswert, dass die beiden Summen
der Brügge-Hs. 491 in unterschiedlicher gotischer Schrift geschrieben wurden.

Die 1. Quästionensumme wurde (mit Ausnahme von fol. 2Ô5r-66v) in
gotischer Textura geschrieben, der ausgenommene Text der 1. Summe und
die 2. Sentenzensumme wurden in der gotischen Kurrentschrift (Notula)
geschrieben. Fol. 266va und vb begegnen beide Schriftformen auf einer
Folio. Diese Beobachtung ist für die Komposition und Geschichte der
Entstehung der Brügge-Sentenzenkommentare aufschlussreich und ebenso für
die Entwicklung der gotischen Minuskel im 14. Jahrhundert.

Der Ausgriff auf die Paralleltexte des Sentenzenscriptum zu dessen

Auslegung ist eine wichtige methodische Neuerung in der mittelalterlichen

Schule. M. Grabmann hat schon vor vielen Jahren beobachtet, dass in
einer österreichischen Handschrift (des Stiftes Lilienfeld) bemerkt wird,
dass Johannes Teutonicus (von Sterngassen) den Sentenzenkommentar
„compilavit ex summa et scriptis et quaestionibus".11 Die Sentenzensumme
der Brügge-Hs. 491 ist das frühe(ste) Zeugnis dieser Methode. Diese lenkte
zwangsläufig das Augenmerk des Dozenten auf die Entwicklung der
Gedanken des Thomas in seinen Schriften und in seinen Schulen hin. In den
Auseinandersetzungen mit der Thomas-Kritik musste die Schule auf diese
innere Geschichte im Denken ihres Lehrers aufmerksam werden. Wir werden

diesen Beispielen noch begegnen! Ich weise vorerst nur auf die
unterschiedliche Begründung des Thomas im Verständnis der lokalen Präsenz
des Engels im Sentenzenscriptum und in der Summa (I q. 107, a. 4) hin.
Die Schule der Dominikaner musste allenthalben nach der vollen Lehrmeinung

ihres Lehrers fragen und gegebenenfalls diese begründen und

10 Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 300va.
11 GRABMANN, Martin: Die Geschichte der ältesten deutschen Thomistenschule des

Dominikanerordens, in: DERS: Mittelalterliches Geistesleben, Bd. I. München: Hueber 1926, 391-431, 394.



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (f 1303) 363

korrigieren. Das bekannteste Beispiel ist die Grundfrage der Sakramententheologie,

die Wirksamkeit der Sakramente.
Die Sentenzensumme der Brügge-Hs. 491 fragt zum 4. Sentenzenbuch:

„Circa primam distinctionem quarti libri quaeritur, utrum sacramentum
confert gratiam"12 und benennt sofort das doppelte Problem: wie kann
etwas Äußeres, Körperliches in geistlicher Kraft wirken? Und: wie kann ein
Sakrament Gnade wirken? Göttliche Gnade ist immer kreative schöpferische

Wirkung! Das Sentenzenscriptum des Thomas spricht von 2 Lehrmeinungen

der Schule, welche das Sakrament entweder nur als heilsames
Zeichen (des Glaubens) der Zuwendung Gottes oder als wirksames Heilsmittel
der Gnade verstehen.^ Die Brügge-Summe weiß, dass Thomas nur von diesen

zwei Meinungen handelt; sie selber muss aber von einer dritten
sprechen, denn sie kann die sakramentale Kraft nur als instrumentale, dispositive

Kraft erklären. Heinrich von Gent wies aber (im 4. 1279 disputierten
Quodlibet) die thomasische Theorie scharf zurecht und lehnte die
unmittelbare, geschöpfliche Mitwirkung am Gnadenhandeln Gottes ab.h Die
Kritik des Heinrich von Gent ließ die sakramentale Kraft nur als werkzeugliche

gelten, und diese verstand die Oxforder Schule als dispositive,
aufbereitende Kraft. Aegidius von Rom trat später in seinen Disputationen des 3.
und 5. Quodlibet (1286-1288) der Kritik des Heinrich von Gent bei und
zwang die Dominikanerschulen in Oxford und Paris zum kritischen
Verständnis der instrumentalen, dispositiven Kausalität der Sakramente,
welches die Sentenzensumme der Brügge-Hs. 491 als revidierte, präzisierte
Lehrmeinung des Thomas von Aquin vertrat. Fortan wurde sie als eigentliche

und zutreffende Doktrin desselben in der Schule überliefert. Die
Sentenzensumme der Brügge-Hs. 491 wurde als Leitlehre der Lectura Thomasina

geschrieben. Wir werden später, wenn vom Sentenzenscriptum des
Wilhelm Petri de Godino und dessen Abhängigkeit von unserer Summe
gesprochen wird, darauf zurückkommen.

Die beiden Summen der Brügge-Hs. 491 konzentrieren sich auf die
kritisch revidierte Doktrin des Ordenslehrers. Zu den wegweisenden,
aufweisenden Kritikern zählt neben Heinrich von Gent und Aegidius von Rom
auch Johannes Duns Scotus, der 1291-1301 in Oxford studierte und 1298-99
dort die Sentenzen erklärte und der als „baccalaureus formatus" 1301 an die
Universität von Paris ging, um dort das weltweit anerkannte und
geschätzte theologische Magisteramt zu erlangen.^ Die beiden Summen der

12 Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 3i2ra.
•3 Vgl. THOMAS VON AQUIN: Sent IV d. 1, q. 1, a. 4, ed. Parisiis 1889, Bd. X, 19-20.
H HÖDL, Ludwig: Die Grundfragen der Sakramentenlehre nach Herveus Natalis (+ 1325)

Münchener Theologische Studien II, 10). München: Karl Zink Verlag 1956, 52-95.
t5 Ich stütze mich vorerst auf die Scotus-Studien meines Innsbrucker Freundes und Kollegen

Vladimir Richter, der durch eine heimtückische Krankheit verhindert wird, die Forschung zum
Abschluss zu bringen: RICHTER, Vladimir: Die Bedeutung der Text- und Literarkritik fur das Stu-



364 Ludwig Hödl

Briigge-Hs. 491 bezeugen den wissenschaftlichen Einfluss des Duns Scotus
auf die Oxforder Dominikanerschule. In der r. Quästionensumme fragt der
Autor derselben nach der Notwendigkeit (Wichtigkeit) der Theologie.16 In
einer kurz gefassten Quästion begründet er den übernatürlichen Charakter
der Theologie. In dieser kaum r Spalte füllenden Text steht 6mal der
Terminus „supernaturalis (-iter)". Richter, dessen Lebenswerk die Erforschung
der akademischen Laufbahn und des Sentenzenwerkes (dessen Identität in
der literarischen Dualität) war, hat in einer seiner letzten Publikationen
1992 das Scriptum Oxoniense rekonstruiert und darin auch diese Frage
vorgestellt: „Utrum homini pro statu isto sit necessarium aliquam doctrinam
supernaturaliter inspirari [...J".1? Der Schlusssatz der Quästion der Summe
lautet: „weil Gott übernatürlich und durch Inspiration wissbar ist, das

heißt wir brauchen es durch Inspiration, dass wir Gott erkennen."18 Der
Einfluss des Duns Scotus reicht bis in die Wortwahl hinein.

Auch in der (2.) Sentenzensumme hegt dieser Einfluss zutage. Im
Zusammenhang der Frage nach der Gnadenwirksamkeit der Sakramente, die
wir eben berührt haben, erörtert die Sentenzensumme das Problem: „Kann
schöpferische Kraft Kreatürlichem mitgeteilt werden?"]9 Wie oben erwähnt
lehnte Heinrich von Gent des Thomas Doktrin der Gnadenwirksamkeit der
Sakramente strikte ab und begründete seine Kritik mit dem Argument;
„zwischen dem [einfachen] Nichts und dem [wirklich] Seienden besteht ein
unendlicher Abstand, den nur eine unendliche Kraft überwinden kann."20
Duns Scotus setzte sich in seiner Oxforder Sentenzenlesung mit diesem
viel diskutierten Argument kritisch auseinander, wie wiederum VI. Richter
in seiner zitierten Untersuchung gezeigt hat: „Utrum in entibus sit aliquid
erxistens actu infinitum".21 Er widerlegte das Argument (in einer
philosophischen Kritik): zwischen dem (endlich) Seienden und dem Nichts kann
kein unendlicher Abstand bestehen, der von den Extremen her bestimmt
werden muss. Der Abstand von einem Stein und von Gott ist größer als der
von Gott und dem Engel. Das (bestimmte) Endliche kann nicht unendlich
abständig sein von Gott, und auch zum Nichts kann der Abstand nicht
unendlich sein. Aus diesem Grunde könnte auch die dispositive Kausalität

dium der Philososophiegeschichte des Mittelalters, in: LEIBOLD, Gerhard/LÖFFLER, Winfried (Hgg.):
Entwicklungslinien mittelalterlicher Philosophie. Wien: Hölder-Pichler-Tempsky 1999,153-162.

16 Vgl. Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 266vb: „Utrum theologia neccessaria sit."

V RICHTER, Vladimir: Das Werk von Johannes Duns Scotus im Lichte der Literarkritik, in:
Filosoficky casopis, rocnik XL (1992) 639-648, 868-886.

18 Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 266vb: „[...], quia Deus supernaturaliter et per inspirationem
est scibilis, et hoc idem est, quod nos indigemus inspiratione, ut eum supernaturaliter cognosca-
mus."

!9 Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491, 312A: „Circa 5. distinctionem quaeritur utrum potentia creandi

possit communicari creaturae."
20 Heinrich von Gent: Quodl. IV q. 37, (ed. 1618, fol. 149VQ).
21 RICHTER: Das Werk von Joh. Duns Scotus (Anm. 17), 877-881.



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (f 1303) 365

der Sakramente nicht abgelehnt werden. „Da der Abstand nicht schlechthin

unendlich ist, so scheint, dass die Lehrmeinung des Magisters (Thomas)

gehalten werden kann", urteilt der Autor der Sentenzensumme.22
Und optiert eigenwillig für die These des Thomas von der Kausalität der
Sakramente, die Duns Scotus aus anderen Gründen nicht gelten ließ. Von
der Lectura Oxoniensis bis zur Ordinatio diskutierte der Theologe diese
umstrittene Frage: „Kann ein Geschöpf am kreativen Endziel irgend eine

Mitwirkung haben?"23 Eine Randnotiz bemerkt mit Recht: „et forte iste
modus philosophorum."24 Duns Scotus argumentierte in dieser quaestio
vorwiegend philosophisch.

Die beiden Summen der Brügge-Hs. 491 demonstrieren den Einfluss des
Scotus und der Oxforder Franziskanerschule auf die Dominikanertheologie
ihrer Schule, die wir seit geraumer Zeit kennen. Wenn die Dominikanerschule

in Oxford die ganze und volle Wahrheit in der Doktrin des Thomas
suchte und fand, kann diese Beobachtung nicht überraschen. Dazu noch
ein Beispiel aus der Quästionensumme. Diese disputierte mit dem
Sentenzenkommentar des Bonaventura (I d. 3, p. 2, a. 1-2) die beiden
unterschiedlichen Ternare („assignationes") der augustinischen Lehre der
Gottebenbildlichkeit des Menschen: die habituelle, wesenhafte in „memoria -
intelligentia - voluntate" und die aktuale Ebenbildlichkeit in „mente -
notitia - amore". Mit der Franziskanertheologie entschied sich der
Dominikanertheologe für die vorrangige Bedeutung der aktualen Gottebenbildlichkeit

des Menschen.25 Der Dominikanertheologe optiert für die These
des Bonaventura. Eine schlussendliche Notiz in der Quästion der
Quästionensumme notiert darum: „iste est modus Petri." Damit kann nur der
Franziskanertheologe Petrus von Sutton gemeint sein, der um 1309/ro als

Magister in Oxford disputierte.26 Der Oxforder Autor der Quästionensumme

zögert auch nicht, die Lehrmeinung des Thomas zu übernehmen,
weil sie dieser nicht widerspricht, sondern (recht verstanden) ihr
entspricht und sie vollendet. Auch Thomas disputierte in der Summa: „Findet
sich die Gottebenbildlichkeit in der Geistseele nach Maßgabe der
(sittlichen) Akte"?27 Die kritischen Thomasschüler haben in Oxford nicht nur

22 Vgl. Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 3i2rb: „[...] cum non sit infmita distantia simpliciter, et
sic videtur, quod possit sustineri opinio magistri."

23 JOHANNES Duns Scotus: Ordinatio IV d. 1, q. 1: „An creatura possit habere aliquam actionem

respectu termini creationis" ed. Lyon 1639, 7-55.
24 Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 3i2rb.
25 Vgl. ebd. fol. 272ra-b: „Quomodo differt assignatio imaginis per mentem, notitiam et

amorem ab assignatione praecedenti quae fuit per memoriam, intelligentiam et voluntatem." Vgl.
BONAVENTURA: Sent. I, d. 3, p. 2, a. 1 und 2, ed. min. 58 u. 65: „De prima assignatione imaginis", „de
secunda [...]". Die Fragestellung in der Quästionensummme entspricht der des Bonaventura, nicht
der des Thomas v. Aquin: S.th. I q. 93, a. 1-7.

26 Vgl. GLORIEUX, Palémon: Peut-on identifier P. deAng.?, in: RThAM XXVII (i960) 148-153.

27 Thomas von Aquin: S.th. I q. 93, a. 7.



366 Ludwig Hödl

die Kritik ihres Lehrers bewältigt, sondern auch die Schuldoktrin
desselben revidiert, um die ganze und die volle Wahrheit in der Schule zu
lehren. Darum hat sich nach ihrer Überzeugung das Sentenzenscriptum
überlebt. Die Oxforder Magister, Thomas von Sutton und Wilhelm von
Macclesfield - literarisch erfolgreiche Magister - haben keine
Sentenzenkommentare geschrieben und hinterlassen. Thomas von Sutton begründet
dies im Prolog seiner Quästionensumme De quaestionibus difficilibus;
obgleich derselbe vor Zeiten schon ediert und übersetzt wurde, verdient er
noch einmal unsere Aufmerksamkeit.28

„In schwierigen, die Theologie betreffenden Fragen, herrschen verschiedene
Lehrmeinungen, welche die Wahrheit bekämpfen. Bei Schwierigkeiten
können nur wenige die Wahrheit erkennen, viele sind in vielem unbelehrt.
Und weil sie nur auf Weniges achten, behaupten und denken sie leichtfertig
Argumente für ihre Lehrmeinungen, mit denen sie ignorant die Wahrheit
bekämpfen. Die Lösungen dieser Argumente können von den Ausführungen
des verehrungswürdigen Doctors, des Bruders Thomas von Aquin aus dem
Predigerorden gesammelt werden; er hat in seinen Büchern alle Schwierigkeiten

der Theologie zur Genüge geklärt.
Weil aber die Minderbrüder (minores) nicht verstehen, aus seinen

Büchern die Lösungen diesbezüglicher Argumente vollständig zusammenzufassen,

schien es mir nützlich, diese Argumente, welche gegen die Wahrheit
angeführt werden und bekannt wurden, aufzuschreiben und die Auflösung
derselben nach der Sentenz des besagten Doctors aufzudecken, damit die
Minderbrüder (minores) durch die vermeintlichen Argumente nicht irregeführt

würden, das Falsche mit dem Wahren zu vermengen und so in Lehrirrtum

verfallen. Weil diese Problemfragen im Sentenzenbuch gestellt werden,
will ich sie in der Reihenfolge, nach der sie in jenem Buch gefragt werden,
darlegen.

Dabei ist es aber nicht meine Absicht, ein Scriptum über die Sentenzen
weiterzugeben, denn dies hielte ich für anmaßend, nicht nur für mich
sondern für alle, welche die Bücher des besagten Doctors kennen. Wegen ihrer
Vollständigkeit machen sie fürderhin [dem Vorhaben] scripta super Senten-
tias zu schreiben ein Ende. Ich nehme mir nur vor, mit Gottes Hilfe seine
Darlegungen mit seinen Aussagen gegen die Widersacher zu verteidigen oder
vielmehr zu begründen."29

28 Vgl. THEISSING, Hermann: Glaube und Theologie bei Robert Cowton OFM BGPhMA XLII,
3). Münster: Aschendorff 1970,15-19.

29 THOMAS von Sutton: Summa „De quaestionibus difficilibus", Oxford Magdalen College 99,
fol. i79ra. „De quaestionibus difficilibus ad theologiam pertinentibus variae sunt opiniones verita-
tem répugnantes. Paucorum enim est in difficilibus videre veritatem, sunt enim muiti multorum
indocti, et ideo ad pauca respicientes de facili enuntiant et excogitant argumenta pro suis opinio-
nibus, per quae ignorantes expugnant veritatem. Quorum solutiones possunt ex dictis venerabilis
doctoris fratris Thomae de Aquino ordinis fratrum praedicatorum qui in libris suis omnes diffi-
cultates theologicas sufficienter dilucidavit.

Sed quia <fratres> Minores nesciunt ex libris suis huiusmodi argumentorum solutiones
perfecte colligere, utile videtur mihi argumenta huiusmodi contra veritatem adducta quae ad me

pervenerunt scribere et secundum sententiam praedicti doctoris solutiones adaperire, ne <fra-



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (j- 1303) 367

Der Prolog nennt zweimal die Minderbrüder und ihre Kritik im Correc-
torium fratris Thomae. Thomas von Sutton wollte aber kein Correctorium
corruptorii schreiben, sondern die Sentenzen des Thomas begründen und
verteidigen. Er diskutierte die umstrittenen Quästionen im ganzen
Zusammenhang, in der Absicht die volle und ganze Wahrheit der Doktrin des

Thomas herauszustellen. Dadurch sollte seine Doktrin als solche und ganze

in der Schule zur Geltung kommen. Ein weiteres Sentenzenscriptum
hielt er für überflüssig. Sein Schüler Wilhelm von Macclesfield, dessen

Magisterpromotion er an der Universität in Oxford leitete, folgte ihm in dieser

Überzeugung. Dessen Sentenzensumme zu den Büchern II—IV ist kein
regelrechter Kommentar, wie gesagt, sondern ein Leitfaden für den
Kommentar des Thomas. Dabei kam aber der Autor nicht ohne zusätzliche
Quästionen aus, wie die umfangreiche Quästion der (eingangs) erwähnten
Kölner Untersuchung zeigt. Der Prolog des Thomas von Sutton ist
wissenschaftlich nicht zu vertreten; ist eine wissenschaftliche Selbsttäuschung
des versierten Magisters in Oxford und kritischen Anhängers des „doctor
communis". Das wusste Aristoteles in der Metaphysik I c. 3 besser: Wenn
die frühen Denker auf dem Weg ihrer Vordenker nachdachten, „dann wies
ihnen die Sache selbst den Weg und zwang sie weiterzuforschen."3°

b. Wer aber ist der Autor der beiden Summen in der Brügge-Stadtbibl.-
Hs. 491? Wer ist der Autor der Sentenzensumme zu den Büchern II—IV?

Die Frage wird seit langem diskutiert; die Kölner Untersuchung spricht
aber weiterhin vom „Anonymus" der Brügge-Hs.31 Dass Meister Eckhart als

Autor ausscheidet, ist bekannt. Wer kommt aber sonst in Frage? Ich
versuche eine schrittweise, pedantische Antwort! Der Autor war ein englischer

Theologe! Zur Frage, dass und wie der lcreatürliche Geist bzw. die
Geistseele unter „körperlichem Feuer" zu leiden hat, bemerkt er zur 44.
Dist. des 4. Sentenzenbuches, dass gerade Vornehme unter äußerer Not
und Bedrängnis zu leiden hätten und erwähnt als Beispiel den englischen
König Richard I. „Löwenherz", der nach dem 3. Kreuzzug (1192-1194) durch
den französischen König Philipp II. in die österreichische Gefangenschaft
auf Burg Dürnstein ausgeliefert wurde.32

tres> Minores per ea decipiantur, ut falsa pro veris admittant et sic in errores dilabantur. Quia
vero super librum Sententiarum huiusmodi quaestiones quaeruntur, tractabo de eis secundum
ordinem quo quaeruntur in illo libro.

Non est tarnen intentionis meae scriptum de Sententias tradere; hoc enim esset prae-
sumptuosum attentare non solum mihi sed omnibus qui scripta praedicti viderunt quae propter
suam sufficientiam finem imponunt ulterius scripta super Sententias componendi; sed propono
cum Dei adiutorio dicta sua per dicta sua contra répugnantes defendere vel potius confirmare."
Zur Übersetzung vgl. THEISSING: Glaube und Theologie (Anm. 28), 19.

3° 984a 18 in der Übers, von Paul Gohlke. Paderborn: Schöningh 1951, 45.
31 Vgl. Anm. 9.
32 Vgl. Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 3i4vb: „Tertio quaeritur utrum Spiritus sive anima possit

pati ab igne corporeo."



368 Ludwig Hödl

Der Autor ist ein Oxforder Magister, im Geist und Text des Thomas
wohlbewandert. Er weist wiederholt auf ein/sein Correctorium corruptorii.
In der Diskussion der Weltewigkeits-These des Thomas (im 2. Sentenzenbuch)

verweist die Sentenzensumme auf die parallelen Aussagen des
Lehrers im Sentenzenscriptum, in der Summa theologiae und schließlich
auf das Correctorium: „Nota etiam solutiones istorum (argumentorum) in
2. et in ia parte, ubi supra, et in correctorio".33 Er folgert aus den
Belegstellen, dass die Argumente des Thomas „von der Unendlichkeit der
Wirkursachen" vielfach falsch verstanden wurden, denn Thomas behauptete gar
nicht, dass die Welt ewig sei, sondern (er lehrte), es könne nicht bewiesen
werden, die Welt sei neuerdings (in der Zeit) geschaffen." Und der Autor
der Summa hält darum die Beweisführungen des Kritiker Aegidius von
Rom für nichtig, er hält sie für einen „labor vanus", weil er Thomas nicht
verstanden habe. Das dem Wilhelm von Macclesfield zuerkannte Correctorium

corruptorii Quaestione diskutiert spaltenlang das Argument.34
Wenig später erörtert die Summe das viel diskutierte Problem der

Sprache der Engel.35 Mit dieser Frage der Angelologie waren der Korrekto-
rienstreit und die anschließende Diskussion intensiv beschäftigt, denn in
dieser Frage ging es um grundsätzliche gnoseologische Probleme. Thomas
hatte in der Summa theologiae I, q. 107 seine vorgängigen Aussagen über
die Gegenwartsweise der Engel präzisiert. Die Engel sind leibfreie
Geistwesen und als solche auch sprachbegabt. Weil aber ihr Erkennen nicht an
die Sinne gebunden ist, darum ist ihre Sprachfahigkeit und -kraft lautlos,
inwendig und frei-willentlich, und nicht an Ort und Zeit gebunden. Das
kommunikative Wort ist ihre Aufgabe, und ihr Wirken ist ihre Gegenwart.
„Locutio angeli in intellectuali operatione consistit," schreibt Johannes
Quidort von Paris in seinem Correctorium corruptorii Circa.36 Er nahm die
patristische Tradition des Johannes von Damaskus auf: die Engel sind dort
gegenwärtig, wo sie wirken.37 Thomas korrigierte und präzisierte diese
Überlieferung in der Summa und erklärt die Rede der Engel als „Ausrichtung

des inwendigen Begriffes auf den anderen Engel durch einen Willensakt.

"38 Der Engel ist dort, wohin er willentlich sein Wort ausrichtet und
mitteilt. Die freie Ortsbeziehung des Engels ist keine notwendige Ortsge-

33 Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 300vb.
34 Vgl. Müller, Jean Pierre: Le Correctorium corruptorii „Quaestione", cap. 6 StAns 35).

Rom: Herder 1954, 38-39.
35 Vgl. Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 303ra: (Circa 11 dist,) „secundo quaeritur utrum angeli

loquuntur mutuo". Vgl. GORIS/PICKAVÉ: Von der Erkenntis (Anm. 9).
36 MÜLLER, Jean-Pierre: Le Correctorium corruptorii „Circa" des Jean Quidort de Paris StAns

12/13). Rom: Herder 1941, 222.

37 Vgl. Johannes von Damaskus: De fide orthodoxa XIII, c. 4, a. 1.

38 THOMAS VON AquiN: S.th. I q. 107, a. 4: „Utrum localis distantia operetur aliquid in locu-
tione angelorum."



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (f 1303) 369

bundenheit. Der Engel ist keine Funktion des objektiven Geistes, er ist ein
subjektiver Funktionär des Wortes, das auszurichten und mitzuteilen ist.

Erst bei der Arbeit an der Sentenzensumme (der Brügge-Hs.) wurde der
Autor auf die kritische Revision der Doktrin des Thomas in S.th. I q. ro7
aufmerksam, bzw. aufmerksam gemacht. Das lebendige Wort des Engels
hat in seiner Ausrichtung und Mitteilung eine „zweifache Ordnung" („duplex

ordo")39: in seiner frei-willentlichen Ausrichtung ist das Wort unbekannt, als

auswendiges Wort aber räum- und zeitbedingt offenkundig. Und darum gilt:
„est ibi ubi subiective, non autem est ibi ubi operatur obiective". Die Rede

und Sprache des Engels ist subjekthaft vor Ort, aber nicht wesenhaft
objekthaft, räumlich und zeitlich am Ort. Diese Sentenz wird ebenso der
Verurteilung des Pariser Bischofs gerecht wie auch der (philosophischen)
Erkenntnis.^ Und wiederum verweist der Autor am Ende der Quästion über
die Sprache des Engels auf das Correctorium: „haec quaestio habetur alibi
post correctorium"4i.

Das Correctorium mit der anhangsweise geschriebenen quaestio ist
nicht sein Correctorium („alibi"), sondern das Apologeticum veritatis contra

corruptorium des Rambert de Primadizzi von Bologna, das in der Tat
anhangsweise „post" ein Bündel von Quästionen über die Ort-Präsenz der
Engel enthält. Der gelehrte Editor, J.P. Müller,42 hat mit Textabschnitt diese

Quästionen gesetzt, aber literarisch nicht als Nachtrag erkannt.43 Der
Autor der Brügge-Hs. weiß aber um das „post correctorium". Rambert de

Primadizzi trat in Bologna in den Predigerorden ein, studierte und lehrte
(seit 1299 als Magister der Theologie) und schrieb 1286/87 sein Correctorium.

Darin verteidigte und begründete er Thomas nicht nur gegen das

Correctorium des Wilhelm von La Mare, sondern beachtete auch die Kritik
des Heinrich von Gent und des Aegidius von Rom. In der Diskussion über
die lokale Gegenwart des Engels schützte er die thomasische Doktrin im
Anschluss an die Darlegungen des Thomas in der S.th. I q. 52: die Engel
sind nicht wesenhaft ort-fest aber „per applicationem", „per operationem"
orthaft.44 Diese Ausdrücke verwandte auch Thomas in den früheren
Ausführungen über die Engel.

Die Oxforder Theologen haben aber entschieden auf ein kritisches
Verständnis der Orthaftigkeit des Engels hingewiesen, wie es Thomas in den
späteren Quästionen begründete. Thomas von Sutton fragte in der (eben,
oben) angeführten Quästionensumme De quaestionibus difficilibus: „utrum

39 Briigge-Stadtbibl.-Hs. 4gi, fol. 3031a.

4° Zu den verurteilten Sentenzen 77 und 204 vgl. HlSSETTE: Enquête (Anm. 1).

41 Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol 3031a.
42 Vgl. RAMBERT DE' Primadizzi DE Bologne: Apologeticum veritatis contra corruptorium. Ed.

Jean-Pierre Müller O.S.B. StT 108). Città del Vaticano: Bibl. Apost. Vaticana 1943.

43 Vgl. Rambert de' Primadizzi de Bologne: Apologeticum veritatis, 185-207.

44 Vgl. Rambert de' Primadizzi de Bologne: Apologeticum veritatis, 190,191,196.



370 Ludwig Hödl

angelus sit in loco et per quid formaliter.", „utrum angelus posset moveri
de locu non pertranseundo medium".45 Der Autor der Brügge-Summe
begründete mit der Unterscheidung von „operari subiective - obiective" das

kritische Verständnis des Thomas. Er führte in der Tat die Doktrin
desselben weiter und bereitete so die Lectura Thomasina des Wilhelm Petri de
Godino vor. Die beiden Theologen von Macclesfield (England) und von
Godino (Südfrankreich) wurden jeweils vor Weihnachten 4303 und 1312 in
Würdigung ihrer Anstrengungen um die Rehabilitation des Scriptum des
Thomas von Aquin zu Kardinälen erhoben. Die Geschichtsschreibung weiß
um keine andere Begründung ihrer Erhebung. Mit der Kardinalsernennung
stellte sich der Orden hinter das Werk der Theologen, und 4309 erneuerte
das Generalkapitel die Lehrautorität des Thomas im Orden.

Den Apparat zu Sent. II-IV der Brügge-Hs. 492 benützte Wilhelm Petri
de Godino für seinen Sentenzenkommentar, den die Folgezeit als Lectura
Thomasina überlieferte und erklärte. Der Stamser Katalog der
Ordenschriftsteller wusste, dass Wilhelm von Macclesfield in einem Correcto-
rium Corruptorii Thomas gegen den Franziskanertheologen verteidigte
und wusste auch, dass er ihn gegen die führenden Theologen Heinrich von
Gent und Aegidius von Rom in Schutz nahm,46 und wir wissen zudem,
dass er auch von Thesen des Johannes Duns Scotus in dessen Lectura Oxo-
niensis Kenntnis hatte. Den zweifachen Sentenzenkommentar - den
Apparat zu den Büchern II-IV und die Quästionen zum 1. Buch - brachte
Willhelm von Macclesfield von Oxford nach Paris und überarbeitete ihn
dort.

Die Identität des Autors dieser Schriften und des Autors des Correct.
Corruptorii Quaestione kann weniger durch identisch gleiche Sätze aufgezeigt

werden, weil dieser Autor nicht sentenzenhaft, sondern frei reflektierend

argumentiert. Diese Schriften gehören zeit- und problemgeschichtlich
zusammen; und auch die frühen Pariser Quaestionen von 1302-4304 des

Meister Eckhart zählen zu diesen Quaestionen der Dominikanerschule in
Paris; denn auch Eckhart diskutierte die authentische Sentenz des Thomas
von Aquin (z.B. über die „species intelligibilis") und strengte sich in und
mit der Schule um die Revision und Rehabilitation des Scriptum des
Thomas an.

c. Das literarische Verhältnis der Brügge-Summen zur Lectura
Thomasina wird seit geraumer Zeit sehr intensiv untersucht, nachdem J. Koch
die Sentenzensumme dieser Handschrift für Meister Eckhart in Anspruch
nahm. B. Decker, der früh verstorbene Schüler J. Kochs in Köln, hat in
seiner umfangreichen Kölner Habilitationsschrift die beiden Sentenzen-

45 Oxford, Magdalen College, Cod.lat 99 fol. 22iva-222va-224ra.
46 Vgl. HINNEBUSCH O.P., William A.: The early English friars preachers (Diss. Hist. Fasc.

XIV). Rom: ad S. Sabinae 1951, 410-412.



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (f 1303) 371

Schriften verglichen und untersucht.47 Er kam zu dem Ergebnis, dass die
Brügge-Kommentare literarisch von der Lectura Thomasina des Wilhelm
Petri de Godino abhängig sind und zu Beginn des 14. Jahrhunderts
geschrieben wurden. Er lehnte die vorgängige Meinung des G. Meersseman
(Löwen), der beide Kommentare für ein Reportatum der Vorlesung von
Meister Eckhart hielt, ab, ließ aber den literarischen Einfluss Eckharts auf
die Brügge-Kommentare gelten. W. Köhler hat sich in seiner Dissertation
in Rom neuerdings mit dem „anonymen Kommentar" der Brügge-Hs. be-
fasst, konnte aber das große „Rätselraten" um den Autor nicht beheben.48
Er ordnete den Autor dem Kreis der jüngeren Thomas-Schüler zu, die
durchaus auch eigenständige Denkwege einschlagen konnten, und wies
dessen Abhängigkeit von Aegidius von Rom nach. Die Kölner Mediävisten,
W. Goris und M. Pickavé begründeten ihrerseits diese zweifache Erkenntnis^

1.): „[...] es besteht kein Zweifel, dass er [der Kommentar] das Werk
eines Autors ist, obgleich er von 3 verschiedenen Schreibern in kompilato-
rischer Absicht abgeschrieben wurde" und 2.) nicht die Thomasina ist die
(literarische) Vorlage für die Kommentare, sondern umgekehrt; der
Brügge-Kommentar war nicht die „direkte Vorlage" für die Thomasina.
Diese ließ sich vielmehr dem Geist und Buchstaben nach von der Vorlage
beeinflussen, so zwar dass Abhängigkeit nicht rein literarisch verstanden
werden kann.5° In dieser doppelten Hinsicht muss aber die Forschung weiter

geführt werden. Nach der Klärung der Autorschaft muss die Eigenart
der Kommentare bestimmt werden.

Zu dieser Klarstellung dient eine wichtige Erkenntnis von W. Köhler,
der in seiner Studie schreibt: „Eine gewisse Kritik an Thomas' Position lag
in den Jahren um die Wende zum 14. Jahrhundert gleichsam in der Luft.
Sie kam ursprünglich aus Kreisen außerhalb des Dominikanerordens, von
den beiden augustinischen Magistern Aegidius von Rom und Jakob von
Viterbo, [...] sie regte sich aber auch in den Reihen des Ordens selbst [...]
etwa bei Johannes von Paris oder dem Anonymus von Brügge [...]"51. Eine
gewisse Kritik lag in der Luft! - nicht nur in der Luft, sondern in den
Schulen, auch in den Schulen des Predigerordens, und wir kennen diese
Kritik sehr gut aus den Schriften des Jakob von Metz und des Durandus de
S. Porciano. Wir kennen die Kritik, fragen aber noch immer nach deren
Woher. In der Auseinandersetzung über die vielfache Kritik an der Lehre
des Thomas musste auch seine Schule nach dem Rechten sehen - nach-

47 Vgl. DECKER, Bruno (f): Die Gotteslehre des Jakob von Metz. Untersuchungen zur
Dominikanertheologie zu Beginn des 14. Jahrhunderts BGPhMA XLII, 1). Münster: Aschendorff 1967, 49-
72.

48 Vgl. KÖHLER O.S.B., Theodor W.: Der Begrijfder Einheit und ihr ontologisches Prinzip nach
dem Sentenzenkommentar des Jakob von Metz O.P. StAns 58). Rom: Herder 1971,184-186.

49 Vgl. GORIS/PiCKAVÉ: Von der Erkenntnis der Engel (Am. 9).
5° Vgl. GORIS/PICKAVÉ: Von der Erkenntnis der Engel (Am. 9), 160.

51 KÖHLER: Der Begrijfder Einheit (Anm. 48), 212.



Ludwig Hödl

sehen, revidieren. Die revidierten Sentenzen des Thomas in den Schriften
seiner Schüler bezeugen die Anstrengungen dieser kritischen Schüler. Die
Brügge-Sentenzenkommentare sind der Beitrag der Oxforder Schule und
die Vorarbeit für die Pariser Lectio Thomasina des Wilhelm Petri de Godi-
no.

Die Oxforder Vorarbeit war sachlich und methodisch noch keine
endgültige Arbeit; sie hat „kompositorischen" Charakter. Sie wollte ein
„revidiertes" endgültiges Sentenzenscriptum aufbereiten und den literarischen
„Wildwuchs" in der Pariser Schule abwehren. Das Generalkapitel von Zaragoza

1309 wies die Lektoren der Ordensschulen und deren Gehilfen an,
sich an „die Doktrin und die Werke des verehrungswürdigen Doktors und
Bruders Thomas von Aquin zu halten und die Schüler darin zu
unterweisen"^ Unter dem ausgeweiteten Dach der „doctrina et opera" des
Thomas von Aquin sollte die volle und ganze Doktrin gelehrt werden: der
Leitfaden und das Lehrbuch dazu war die Lectura Thomasina nach dem
Geist und Buchstaben der Brügge-Kommentare ausgearbeitet.

d. Die beiden Summen der Brügge-Hs. 491 haben eine unterschiedliche
literarische Geschichte; beide haben ihren Ursprung in Oxford, ihren
Bestimmungsort aber in Paris. Ihre Oxforder Herkunft ist mit ihrem Autor
Wilhelm von Macclesfield gegeben. Die Quästionensumme bezeugt un-
missverständlich den Einfluss der Lectura Oxoniensis des Duns Scotus.
Obgleich in der älteren Forschung dieser Einfluss vielfach in Abrede
gestellt wurde, ist er nicht zu übersehen. Dafür spricht auch die Ausdruckweise.

In dieser Summe ist gelegentlich von „pes" als Bezeichnung des

Hauptteils einer Quästion die Rede.53 Diese Wendung liest man vornehmlich

in englischen Hs. Der Oxforder Autor der Quästionensumme kennt
auch den Franziskanertheologen Petrus von Sutton, wie oben erwähnt.54
Die Oxforder Vorliebe der Dominikanerthelogen für die Franziskanertheologie

muss auch erwähnt werden. Der Autor der Quästionensumme kannte
und benutzte wiederholt den Sentenzenkommentar des Bonaventura.55

Der Autor der Quästionensumme kannte aber auch die Pariser Universität

und hier besonders Heinrich von Gent und Aegidius von Rom. Mit
letzterem diskutierte er die Sentenzen und Argumente des Thomas von
Aquin. Sachkundig und interessiert, gut und gern erörterte er (wiederholt)
die aristotelischen Ausführungen über Einheit und Differenz in Metaph. IV
c. 6 (1016a) am mathematischen Beispiel des gleichschenkeligen Dreiecks

52 Acta capitulorum generalium OP (1304-78) MOFPH 4). Rom 1899, 39.
53 Vgl. Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 2Ö2ra und 266rb: „Vide q. 14 art. 4 in pede De veritate"

(Thomae).
54 Vgl. Anm. 26.

55 Vgl. Anm. 25; vgl. quaest. fol. 288ra-va: „Quomodo differunt ista nomina - essentia, sub-
sistentia, substantia - quibus respondent in Greco - usia, hypsosis, hypostasis et persona" mit
Thomas von Aquin: S.th. I q. 29, a. 2 und Bonaventura: Sent. I d. 33, a. 1, q. 3, ed. min. 324-327.



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (f 1303) 373

in der Erklärung des Thomas von Aquin.56 Magister Aegidius wird namentlich

und indirekt angeführt, sehr häufig mit der Wendung „obicitur"; von
etwa der Mitte der Quästionensumme an heißt es regelmäßig: „Contra hoc
arguitur et scribitur".57 Der Autor hatte das veröffentlichte Sentenzen-
scriptum des Aegidius zur Hand. Seit den Untersuchungen von G. Bruni
wissen wir, dass der Magister, der 1277 wegen der Verurteilung der 219

„Errores philosophorum" Paris verlassen musste, nach seiner Rückkehr
und Rehabilitation seine Sentenzenscripte in Paris (Anfang des 14.
Jahrhunderts) veröffentlichen konnte.58 Die kritische Auslegung der
Thomassentenzen durch Aegidius, der während der letzten Lehrtätigkeit des Thomas

dessen Schüler in Paris war, forderte auch die Dominikanerschule zur
kritischen Revision der Sentenzen des „doctor communis" auf.

In der Sentenzensumme der Brügge-Hs. 491 notiert der Autor Wilhelm
von Macclesfield 3 Sentenzen Eckharts, welche seit eh und je die
Forschung beschäftigen. Da sie im Rahmen der Sentenzen II—IV notiert werden,

können sie auch aus der Sentenzenlesung Eckharts stammen und sie

wurden auch von J. Koch als dessen Lehrzeugnis in der Pariser Dominikanerschule

verstanden.59 Diese Annahme ist aber keineswegs gesichert.
Diese Sentenzen betreffen die Auseinandersetzung der Pariser Dominikanerschule

mit der Kritik des Heinrich von Gent und des Aegidius Romanus

gegen die Doktrin des Thomas. Mit der Auseinandersetzung Eckharts mit
Aegidius in der 2. Sentenz über die Seelen-Gleichheit aller Menschen werden

wir uns im 2. Teil des Aufsatzes ausführlich befassen. Die Diskussion
mit Heinrich von Gent in der 3. Sentenz über die gnoseologische Bedeutung

der „species intelligibilis" kann auch in den vielfaltigen Quaestiones
Parisienses zu diesem Thema seinen geschichtlichen Ort haben. Im
Sentenzenkommentar der Brügge-Hs. 491 ist diese ausführliche Quästion
überliefert, welche im Rahmen der Miscellanea Mediaevalia ediert und
analysiert wurde.60

56 Vgl. Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 283vb-284ra: „Utrum Caritas sit aliquid creatum in
anima"; Thomas VON AquiN: Metaph. Lib. V c. 6, n. 427, ed. MARIETTI1950, 229. Das Beispiel vom
gleichschenkeligen Dreieck, das auch NlKLAUS VON KUES gerne anfährt, steht in Brügge-Stadtbibl.-
Hs. 491, fol. 294rb-vb: „Utrum aequalitas in divinis dicatur." Vgl. auch 265^-26», 2Ö5vb: „[...] de

triangulo, quamvis delectet me notitia de ista veritate [...]".
57 Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 292rb, 292vb, 293va (2x), 294ra, 295vb, 298ra (2x).
58 Vgl. BRUNI, Gerardo: Catalogo critico delle opere di Egidio Romano, in: La bibliofilia 36

(1934) 78-109, 37 (1935) 251-254. Die 2. Lehrtätigkeit des Aegidius in Paris (von 1286-1292/95) war
literarisch ergiebig: WlELOCKX, Robert: Aegidii Romani Apologia. Op. omnia III. 1, Florenz: Sismel,
Ed. del Galluzzo 1986; DERS.: Procedures contre Gille des Rome et Thomas d'Aquin, in: RSPhTh 83
(1999) 293-313; Dizionario biografico degli italiani 42. Rom: Ist. della Enciclopedia Italiana 1993,

319-341.
59 Vgl. KOCH, Josef: Ein neuer Eckhartfiind: der Sentenzenkommentar..., in: Forschungen und

Fortschritte: Nachrichtenbl. der deutschen Wissenschaft u. Technik 19 (1943) 20-23.
60 Vgl. Anm. 9; vgl. Brügge-Statdbibl.-Hs. 491, fol. 309rb-3iovb: „Circa 15. dist. (lib. III) quae-

ritur utrum angélus sive anima Christi, ut generaliter acciperetur quaestio, intelligat per speciem."



374 Ludwig Hödl

Vom l. Quodlibet an (Weihnachten 1277) hat der Magister aus Gent
gegen die Annahme einer (notwendigen) „species intelligibilis" im Erkenntnisakt

opponiert. In der angegeben Quästion sammelt der Autor eine Liste
von 10 Argumenten gegen die These des Thomas und bemerkt am Ende:
„Haec duae rationes ultimae trahunter de positione h.[enrici]", und eine
Mariginalnotiz vermerkt den Namen „heckardus". Hat Eckhart diese beiden

letzten Argumente (9 und 10) aus der Sicht und Acht Heinrichs von
Gent gezogen, um dessen Liste für die Auseinandersetzung und Widerlegung

aufzubereiten, so dient die Auseinandersetzung der Begründung und
Verteidigung der These des Thomas. Diese Auseinandersetzung konnte
ebenso in der Vorlesung der Sentenzen geschehen wie in den Quästionen.
In den Quaestiones Parisienses hat Eckhart über die „species intelligibilis"
diskutiert.61 Wilhelm von Macclesfield hat auch in der Quästionensumme
der Brügge-Hs. Problem und Begriff der „species" erörtert. In der Quästion
„Utrum Deus sit intellectus, utrum et se intelligat et utrum alia" klärt er
den species-Begriff für die Schule.62 Die beiden Pariser Quästionen Eck-
harts stehen im Zusammenhang mit den Anstrengungen des Wilhelm von
Macclesfield um das kritische Verständnis der Doktrin des Thomas. Auch
für Eckhart ist die „species" „principium operationis sensitivae vel intellec-
tivae"63. Eckhart disputierte ebenso wie Wilhelm von Macclesfield und
dessen Lehrer Thomas von Sutton die umstrittenen Thesen des Thomas,
und Wilhelm konnte aus der tatsächlichen Disputation Eckharts Sentenzen

erfahren haben. Diese Quästionen sind keine magistralen Disputationen,

sondern Übungen und Bemühungen um die wahre Sentenz des
Thomas in seiner Ordensschule.

Die Sentenzenkommentare der Brügge-Hs. 491 und einige Quaestiones
Parisienses gehören zusammen, stehen sich zeitlich und geistesgeschichtlich

nahe. Diese literarische und doktrinäre Nähe kann hier nicht ausgiebig

erörtert werden; sie kann nur in einem Aspekt sichtbar gemacht werden.

Die Pariser Universität hat in der von ihr herausgegebenen Reihe

„Bibliothèque de l'Ecole des hautes études" einen Sammelband hervorragender

mediävistischer Gelehrter publiziert: „Meister Eckhart in Paris", in
dem die literar- und problemgeschichtlichen Probleme der Quaestiones

61 Vgl. ECKHART: Quaestiones Parisienses, q. 2, hrsg. u. übers. Bernhard Geyer, Opera lat. V.

Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer 2006, 49-54: „Utrum intelligere angeli, ut dicit actionem, sit
suum esse." In der Hauptsache erörtert Eckhart die Frage: ist die „species" (intelligibilis) etwas
Seiendes. Weil sie ein Prinzip des Erkenntnisaktes ist, kann sie nicht ein „ens" sein.

62 Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 298rb-299ra: „Item species habet tria: primum quia est per-
fectio intellectus, secundo quia est principium operationis, tertium quia est medium respectu
obiecti [...]".

63 ECKHART: Quaestiones Parisienses, q. 2 (Anm. 61), 50.



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (f 1303) 375

Parisienses Eckharts untersucht werden.64 A. de Libera hat die Disputation
zwischen Magister Gonsalvus Hispanus und Meister Eckhart erörtert und
diese Disputation als markantes Schulbeispiel der mittelalterlichen
Universität erklärt.65 Er hat Eckharts bekannte 11 Argumente von Thomas von
Aquin und Jakob von Viterbo OESA (f 1308) her begründet und Meister
Eckharts geschichtliche Leistung der metaphysischen Begründung der
(menschlichen) Erkenntnis unterstrichen. Ich werde diese Überlegung
aufnehmen und Eckharts Quästionen zusammen mit dem Kommentar des
Wilhelm von Macclesfield zum Thema der Revision der thomasischen
Erkenntnislehre in der Dominikanerschule um die Wende des 14. Jahrhunderts

aufzeigen.
Der Kommentar in der Brügge-Hs. setzt sich, wie schon erwähnt, zu

Sent. III d. 14 mit Heinrichs von Gent Kritik an der Erkenntnistheorie des
Thomas auseinander.66 Wilhelm von Macclesfield weiß sehr gut, dass der
Genter Philosoph auf dem Boden der augustinischen Erkenntnistheorie
gegen Thomas opponierte. Die „formae Platonicae", die Ideen, begründen
und sichern die wahre Erkenntnis. „Darin liegt seine [des Heinrich von
Gent] ganze Widerstandskraft gegen die Annahme [des Thomas] von
eingeprägten species, Erkenntnisbildern, und die Stärke seiner Position vom
Wissensschatz ohne [die Annahme von] species."67 Nach Heinrichs von
Gent Lehrmeinung erkennt unser Intellekt kraft der eingegebenen, ein-
und aufleuchtenden Erkenntnisbildern, während nach Thomas die
Erkenntnis aus den Sinnesdaten und den (abstrakten) intelligiblen species
resultiert. Thomas lehrt in der Metaphysik der Erkenntnis das wahre,
wirkliche Erkennen des Menschen. Wilhelm von Macclesfield musste sich
aber ebenso wie mit Heinrich von Gent auch mit Aegidius von Rom für
seinen Lehrer Thomas einsetzen. In der Quästionen-Summe des Brügge-
Kommentars bestritt er diese Auseinandersetzung, die mit der Kontroverse
gegen Heinrich von Gent zusammengehört (und zusammen ediert werden
sollte): „Utrum Deus sit intellectus, utrum et se intelligat et utrum alia."68

Mit dem dreimaligen utrum lenkt der Autor zuerst das Augemerk auf das

Erkennen Gottes und spezifiziert es erst im zweiten und dritten
Gedankengang. Aegidius von Rom sprach mit Thomas von der „species" in der
Erkenntnis und erklärte diese (nicht gnoseologisch) rein logisch im
Verhältnis von „genus" und „species". In der Erkenntnis geht das Generische

64 Maître Eckhart à Paris. Une critique médiévale de l'ontothéologie. Les Questions parisiennes
n. 1 et 2 d'Eckhart. Etudes, textes et introductions BEHE.R 86). Paris: Presses Univ. de France
1984.

65 Ebd. 200-223: La question de Gonzalve d'Espagne contenant les raisons d'Eckhart.
66 Vgl. Briigge-Stadtbibl-Hs. 491, fol. 309rb-3iovb, ed. GORIS/PlCKAVE (Anm. 9): „Hec est igitur

tota vis improbationis sue contra positionem specierum impressarum et robur sue positionis de

habitu scientiali solo sine speciebus."
67 Briigge-Stadtbibl-Hs. 491, fol. 309vb, ed.169.118-119.
68 Briigge-Stadtbibl-Hs. 491, fol. 298rb-299ra.



376 Ludwig Hödl

in das Spezifische ein und darin auf, und bestimmt das Erkannte. In Gott
ist diese Fülle und dieser Reichtum der „species" das göttliche Wissen.
Diese Vollkommenheit lässt Aegidius als Qualität in Gott gelten. Diese
Deutung lehnt Wilhelm scharf ab. Die Logik der Erkenntnis ist nicht die
Metaphysik des Thomas. Erkenntnisbild und -blick betreffen und
kennzeichnen den Seinsakt des Erkennend-Seins und des Erkannt-Seins in den
Subjekten (Gott, Engel und Mensch). Magister Wilhelm analysiert kurz
und bündig den „species"-Begriff, wie oben erwähnt,69 als Vollkommenheit
des Intellekts, als Prinzip dessen Tätigkeit und als „medium", Vermittlung
des Objekts. Die „species" bestimmt die Wirklichkeit und Kraft des
(erkennenden) Subjekts und offenbart dessen Erkenntniskraft, die Kraft des
Eröffnens und Erschließens. So wollte er sogar von „species" in Gott
handeln, tilgte aber später diesen missverständlichen Textabschnitt („va [...]
vat"). Den Engeln aber sind diese Erkenntnisprinzipien seinshaft eigen und
er folgerte daraus: „[...] et ideo essentia angeli est principium formale
essendi et intelligendi."7°

Mit dieser These musste sich aber Eckhart in den Quaestiones Parisienses

auseinandersetzen. In den beiden ersten begegnen wir dem Thema
„Erkennen und Sein": „Ist in Gott Sein und Erkennen identisch?" „Ist das
Erkennen des Engels, insofern es eine Tätigkeit besagt, mit dessen Sein
identisch?"?1 Auch Eckhart hat die Frage nach dem Erkennen des Engels
zuerst erörtert, wie er ausdrücklich bemerkt,?2 aus sachlichen Gründen bei
der Veröffentlichung aber nachgestellt. In der Hauptsache geht es aber bei
dieser Diskussion über das Erkennen des Engels um die „species intelligi-
bilis", welche kein bestimmtes Seiendes ist, sondern prinzipiell medialen
Charakter hat. Thomas selber sprach wiederholt davon in der Erkenntnistheorie.73

Bei keinem Geschöpf, auch nicht beim Engel ist Sein und
Erkennen identisch. Thomas begründet sein Urteil mit dem Hinweis auf die
„operatio" des Engels; Eckhart stützt sich auf das „medium operationis"
und argumentiert in der 2. Pariser Quästion wiederholt: „species non est
ens."74 Das Erkenntnisbild, die „species", ist das Licht-Bild, der Licht-Blick,
welcher allen Erkenntnisbildern eigen ist, wie Eckhart in der Augustinus-
Predigt ausführt und das Erkennen aktuiert.75 Es kann kein x-beliebiges
Seiendes sein, weil wir so gesehen das objektiv bestimmte, gegebene „ens"
selber nicht erkennen könnten. Es vermittelt prinzipiell jedes Erkennen

69 Vgl. Briigge-Stadtbibl-Hs. 491, fol. 298vb; vgl. Anm. 62.

7° Brügge-Stadtbibl-Hs. 491, fol. 298va.
71 MEISTER Eckhart: Quaestiones Parisienses q. 1, LW V, 37, 49. Zu den Pariser Quaestionen

vgl. Maître Eckhart à Paris (Anm. 64).
72 Vgl. MEISTER Eckhart: Quaestiones Parisienses q. 1, 44, 2.

73 Vgl. THOMAS VON AQUIN: S.th. 1 q. 14, a. 4; quaest. disp. De veritate, q. 18, a.i ad.i.
74 Quaestiones Parisienses q. 2, n. 4, LW V, 51.

75 Vgl. ebd. 85-99.



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (f 1303) 377

und kann über die Massen erhöht und ertüchtigt werden, wie er wiederum
in der Augustinus-Predigt darlegt.

Weil die „species" kein Seiendes sein kann, indem und insofern es

„principium ipsius intelligere" ist, geht das „intelligere" dem Sein vor und
ist ihm über. „Insgesamt viermal erwähnt Eckhart in der ersten Pariser
Quästion, dass das Erkennen höher sei als das Sein und dass es über dem
Sein stehe."76 Weil das Erkennen (im Akt der Erkenntnis) auf sich
zurückkommt, reflektiert, ist es „subsistent", wie Eckhart in der 3. Pariser Quästion

betont: „[...] intelligere in quantum huiusmodi est subsistens."77 Das
Erkennen ist das Subjekt-Sein und ist als solches dem objektiven Sein vor
und über. Daraus folgert Eckhart in der 1. Pariser Quästion78: „Ich bin
nicht mehr der Meinung, dass Gott erkennt, weil er ist; sondern weil er
erkennt, deshalb ist er, <und zwar> in der Weise, dass Gott Intellekt und
Erkennen ist, und das Erkennen selbst die Grundlage seines Seins ist." Mit
dieser Gotteserkenntnis, die Eckhart der kritischen Analyse des Erkenntnisaktes

(mit dem zentralen Begriff der „species intelligibilis") verdankt,
kam er aber auch zur neuen Heilserkenntnis der Gottesgeburt in der Geistseele,

von der er in der 1. Predigt und fortan regelmäßig predigte.79 Mit
und in der Gotteserkenntnis gelangte er auch zur Erkenntnis der Gottesgeburt

in der Seele des Menschen.
R. Imbach hat unter dem Titel Gott ist Erkennen Eckharts Nachdenken

der thomasischen Gedanken untersucht und begründet:80 Eckhart ist
Schüler des Thomas von Aquin, hat dessen Aussagen wieder und wieder
gelesen, re-vidiert. Er gehört zu den Pariser Dominikanertheologen Johan-

76 ALBERT, Karl: Meister Eckharts These vom Sein. Untersuchungen zur Metaphysik des „Opus
tripartitum". Saarbrücken: Universitätsverlag 1976, 85.

77 Quaestiones Parisienses q. 3, n. 10, 25, ed. LW V, 60,10, 66,5.
78 Quaestiones Parisienses 1, 40.4.
79 Vgl. Eckhart: Dt. Pred., Pr. 2 DW I, 39-41: „Intravit Jesus in quoddam castellum" (Luc. 10,

38) (Aufnahme Marias in die Himmel): „Ich hân underwîlen gesprochen, ez sei ein kraft in dem
geiste, diu sî aleine vrî. Underwîlen hân ich gesprochen ez sî ein huote des geistes; underwîlen
han ich gesprochen es sî ein lieht des geistes; underwîlen hân ich gesprochen ez sî ein vûnkelîn.
Ich sprich aber nû: ez enist weder diz noch daz; nochdenne ist ez ein waz, daz ist hocher haben
diz und daz dan der himel ob der erde. Dar umbe nenne ich ez nû in einer edelerr wîse dan ich ez
ic genante, / und ez lougent der edelkeit und der wîse und ist dar enhoben. Ez ist von allen
namen vrî und von allen formen blôz, ledic und vrî zemale, als got ledic und vrî isr in im selber.
Ez ist sô gar ein und einvaltic als got ein und einvaltic, daz man mit dekeiner wîse dar zuo ge-
luogen mac. Diu selbe kraft, dar abe ich gesprochen hân, da got inne ist blüejende und grüenende
mit aller sîner gottheit und der geist in gote, in dirre selber kraft ist der vater gebernde sînen
eingebornen sun als gewaerlîche als in im selber, wan er waerlîche lebet in dirre kraft, und der
geist gebirt mit dem vater den selben eingenornen sun und sich selber den selben sun und ist
derselbe sun in disem Hechte und ist diu wârheit. Möchtet ir gemerken mit mînen herzen, ir
verstündet wol, was ich spriche, wan ez ist war und diu wârheit sprichet ez selbe."

80 Vgl. IMBACH, Ruedi: „Deus est intelligere". Das Verhältnis von Sein und Denken in seiner
Bedeutung für das Gottesverständnis bei Thomas von Aquin und in den Pariser Qaestionen Meister
Eckharts SF 146). Freiburg, Schweiz: Universitäts-Verlag 1976.



378 Ludwig Hödl

nes von Paris (f 1306), Jakob von Metz (f p. 1310), Dietrich von Freiberg (f
p. r3i8) und vielen anderen, welche nach der Jahrhundertwende eine kritische

Sentenz ihres Lehrers vertraten und diesen gegen die vorrangigen
Magister Heinrich von Gent und Aegidius von Rom in Führung brachten.
Die Erkenntnistheorie des Thomas revidierte auch Eckhart im Kern und
Grund ihrer Geltung und Bedeutung. Die „species intelligibilis" ist der
Intellekt in seiner (göttlichen, engeleigenen und menschlichen) Subsistenz,
in seinem „subsistere", In-und-bei-sich-Stehen als Prinzip und Medium des
Erkenntnisaktes. In der Auslegung der Predigt Eckharts auf das Fest und
Gedächtnis des Hl. Augustinus hat Imbach das Unterscheidende der
augustinischen Denkform (im Denken und Predigen) des Thomas
aufgezeigt.81 Der in der Nachwelt sooft in Spannung und Opposition zu Augustinus

gesehen wurde und wird, ist sein Schüler, und keinen biblischen Text
haben Lehrer und Schüler so gern gelesen als den Prolog zum Johannes-
Evangelium. Das Licht des Glaubens und des Erkennens, von dem Joh 1,5

spricht, ist das Licht, das Bild und der Blick, die „species", das lebendige
(personale) Wort Gottes, die ursprüngliche entspringen-lassende „species"
des Wahren und Wirklichen. Auch Eckhart begründete die personale
gnoseologische Bedeutung des Lichtes und der „species". Aegidius von Rom,
ein anderer von Eckhart hoch geschätzter Lehrer an der Pariser Universität
verstand die „species" objekthaft, doktrinär; sie hat ihren Sitz im
„thesaurus specierum", in der Schatztruhe und im Schrein des Intellekts.82
Eckhart merkte sich dieses Bildwort und wiederholt es in seiner dt. Predigt
42.83 Aegidius verstand diesen Schatz und das Behältnis der Ideen sachlich
objektiv, Eckhart aber (wie Wilhelm von Macclesfield) subjektiv-operativ.

Augustins Predigt von Eckhart knüpft an Eccl 50,10: „Ein goldenes
Gefäß, fest, geschmückt mit Edelkeit alles Gesteins" und betrachtet Augustin
als Gefäß, als Kelch des Geistes, sein Inhalt sind die „species formarum",
das Licht der Erkenntnis und „medium" des Erkennens.84 Alle Grundbegriffe

der Erkenntnistheorie stehen auch in der (Universitäts)-Predigt!
Erkennen hat den Vorrang vor dem Sein, und das subjektive, operative
Verständnis der „species" trägt und erträgt den Erkenntnisakt. Diesem
Verständnis des Intellekts begegnen wir auch in den Eckhart-Sentenzen, die
im Sentenzenkommentar der Brügge-Hs. 491 Eingang gefunden haben.

81 Ebd. Vgl. ECKHART: Sermo die b. Augustini, hrg. u. übers. Bernhard Geyer Die
lateinischen Werke 5). Stuttgart: Kohlhammer 2006, 85-99.

82 AEGIDIUS VON Rom: Quodl. IV (1289), q. 20: „Utrum potentiae sensitivae interiores sint una
potentia sive plures", ed. Löwen 1646.

83 Vgl. ECKHART: Dt. Pred. 42 DW II, 280: „[...] Nun sagt Augustinus, Gott habe in jenem
ersten Seelenbezirk, der da mens heißt oder ,Gemüt', zusammen mit dem Sein der Seele eine
Kraft geschaffen, die nennen die Meister ein Behältnis oder einen Schrein geistiger Formen oder
geformter Bilder."

84 Vgl. ECKHART: Sermo die b. Augustini (Anm. 8t).



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (f 1303) 379

2. Die Eckhart-Sentenzen in der Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491

a. Der Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield überliefert 3

Eckhart-Sentenzen, die immer schon die Aufmerksamkeit der mediävistischen

Forschung gefunden haben, und welche einst Prof. Dr. J. Koch
veranlassten den Kommentar (Sent. II—IV) der Brügge-Hs. 491 Eckhart
zuzuerkennen.85 Diese Annahme bestätigte sich nicht, aber die genannten
Sentenzen bringen uns auf die Spur des frühen Denkens Eckharts, der um 1295
in Paris die Sentenzen des Petrus Lombardus erklärte. Wie diese 3
Sentenzen (durch Wilhelm von Macclesfield) in den Apparat der Thomas-
Sentenzen kamen, wissen wir nicht genau, wir können es aber etwas näher
ausmachen. Wilhelm von Macclesfield war Oxforder Dominikanertheologe,

der um 1290 in Oxford sein Graduiertenstudium begann, und Mitte der
neunziger Jahre des 13. Jahrhunderts zur Magisterpromotion nach Paris
kam. Dort, im Dominikanerstudium, begegnete er auch dem südfranzösischen

Bakkalar Wilhelm Petri de Godino, der in den Provinzialstudien
(unter anderen auch in Toulouse) Ende der neunziger Jahre die Sentenzen
erklärt hatte und um die Jahrhundertwende in Paris sein Graduiertenstudium

mit der Sentenzenlesung begann. Als ausgewiesener Dozent sollte
er mit dem Scriptum des Thomas von Aquin, das seit dem „Correctorium-
Streit" erhebliche Einwände und Korrekturen erfahren musste, im Kontext
der führenden Schriften des Thomas ein maßnehmendes und maßgebendes

Kommentarwerk für die Schule schreiben. Das Generalkapitel von 1309
hat diese Studienordnung autoritativ verfügt.86 Wilhelm von Godino
konnte im Pariser Dominikanerstudium den Sentenzen-Apparat des
Wilhelm von Macclesfield kennen lernen und für seine Arbeit benützen. Er
schrieb aber nicht einfach Sätze und Sentenzen daraus ab, wie die Kölner
Mediävisten ausdrücklich feststellen,8? sondern übernahm Worte und
Wendungen des Apparats. Es liegt auch auf der Hand, dass Thesen und
Probleme des Scriptums des Thomas im Dominikanerstudium diskutiert
wurden. Ich habe schon darauf hingewiesen, dass es auch in den Quaes-
tiones Parisienses Eckharts um die kritische Revision der Sentenzen des

Thomas geht.
Im Pariser Dominikanerstudium konnte auch Wilhelm von Macclesfield

sein Oxforder Scriptum ergänzen und überarbeiten. Dafür sprechen
die 3 Eckhart-Sentenzen, die er dem Sentenzen-Apparat eingefügt hat. Ich
nenne sie in der Reihe des Sentenzenbuches, wie sie M. Grabmann
veröffentlich hat.88

85 Vgl. KOCH: Ein neuer Eckhartfund (Anm. 59).
86 Vgl. Anm. 52.
87 Vgl. Anm. 9.
88 Vgl. GRABMANN: Neuaufgefundene Pariser Quästionen (Anm. 3), i2of.



380 Ludwig Hödl

1.) Sent. II, d. 12, fol. 303rb: „Eignet den höheren und niedrigen
Himmelskörpern dieselbe Materie?" wenn die höchsten Himmelssphären nach
dem eschatologischen Gericht „unzerstörbar" bleiben müssen? Thomas
von Aquin und im Anschluss an ihn auch Aegidius von Rom argumentieren

auf Grund der Materie dieser Körper! Könnte man aber nicht auch
von der „forma caeli" her argumentieren, gab ein anderer Gelehrter zu
bedenken, der in einer Randnotiz als „heccari" identifiziert wird.89

2.) Sent. II, d. 32, fol. 3o6va-vb wird die uns interessierende Frage:
„Sind alle Geistseelen [der Menschen] von Natur aus ungleich?" Wiederum
setzt sich Wilhelm von Macclesfield mit der Kritik des Heinrich von Gent
und des Aegidius von Rom über die Individuationsthese des Thomas
auseinander. Er führt für des Aegidius Doktrin zuerst dessen Aussage im
Quodlibet II an, dem (in wörtlicher Übereinstimmung) Eckharts These

entgegengesetzt wird, die wiederum als solche des „heckardus" am Rande
notiert wird. Wir werden sofort ausführlich darüber berichten! Im
Anschluss daran bedachte aber der Autor des Kommentars die Ausführungen
des Aegidius aus seiner Lectura, dem Sentenzenkommentar. Diese Ergänzung

wird im Kontext als Nachtrag in Paris deutlich. Aus der
Literaturgeschichte wissen wir, dass Aegidius als Sentenzen-Dozent (1276-77) nur
die Quästionen zum 1. Buch veröffentlichen konnte, den ganzen Kommentar

aber erst nach seiner Rehabilitation (1286) nach 1300 in Paris
herausbrachte.^ Wilhelm von Macclesfield kam das Sentenzenwerk des Aegidius
erst nach und nach (in Oxford und Paris) zur Hand. Die Aufteilung seines
Werkes im Brügge-Kommentar in die Quaestionensumme (des 1. Buches)
und in den Apparat zu den Büchern II—IV dürfte in der Literaturgeschichte
des Aegidius seinen Grund oder Anlass haben.

3.) Sent. III, d. 15, fol. 309rb-3iiovb in der Quaestion über die „species
intelligibilis", welche in den Miscell. Mediaev. ediert und erörtert wurde,91
findet sich die 3. Eckhart-Notiz, die literarisch und geschichtlich wichtig
ist. Die umfangreiche Quaestion führt eine Liste von 10 Argumenten aus
der Sicht des Heinrich von Gent gegen des Thomas Begriff und Theorie der
„species intelligibilis" an. Die beiden letzten Argumente sind keine direkten

Einwände des Heinrich von Gent, sondern lassen sich aus dessen Position

erschließen. Das 10. schließt von der Bedeutung und Leistung des
„habitus" im Erkenntnisakt, dass die Annahme von „species" überflüssig sei.
Diese bekannte aristotelische Mahnung (der „Rarität"), das Überflüssige zu
meiden, wird (am Rande) dem „heck(ardus)" zuerkannt. „Hae duae ratio-
nes ultimae trahuntur de positione sua h(enrici)." Wo wurde die These
und Kritik des Heinrich von Gent diskutiert, so dass Wilhelm von Maccles-

89 Eckhart hat sich auch in den „Quaest. Paris.", q. 4, ed. Bernhard Geyer 72-76, mit kosmo-
logischen Fragen beschäftigt.

9° Vgl. STEGMÜLLER: Repertorium commentariorum (Anm. 8), 19.

91 Vgl. Anm. 9.



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (f 1303) 381

field so genau und ausführlich berichten konnte? Eckhart war aktiv an
dieser Diskussion beteiligt, weil die ganze Liste vor seinem Argument erörtert

wurde. Warum ergänzte der Dozent die Liste der Gegner? Alle diese

Fragen weisen auf die Bemühungen der Dominikanerschule hin, die
umstrittene „species-Theorie" des Thomas zu verteidigen, zu begründen, zu
revidieren, und zwar im Dominikanerstudium in Paris um 1304. Dort
konnte auch die Präge der Seelengleichheit der Menschen diskutiert werden.

Eckhart war dabei.

a. Textgrundlage

Wilhelm von Macclesfield OP: Sent. II, dist. 32, Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491,
fol. 3o6va-b.

Circa distinctionem 32 (II. Libri) quaeritur: utrum omnes animae sint
inaequales in natura.92 (in marg. „hic est articulus") Nota in Ia parte, q. 85,
a. 7 (S.th.) et in 1° (Sent.), dist. 32 quaest. eadem, ubi sic dicitur, quod
secundum nobiliorem dispositionem corporis nobilior est una anima quam
alia; et hoc ostenditur duplici exemplo, quia diversitas materiae specie vel

genere facit diversitatem in forma, sicut patet in planta, bruto et homine,
ubi materia differtur specie et forma, similiter quia, licet anima non habeat
materiam, ex qua tarnen habet materiam in qua quid distinguitur sicut illa
quae materiam ex qua.

(i.marg. h<enricus>) Item in De anima: "Molles carne aptos mente dici-
mus'.93 Henricus in illo Quodlibet q. 5 dicit in fine quod non audet aliquid
dicere propter articulum, licet ibi multa dicat, tarnen non déterminât.94
Quod ex nobilitate corporum non distinguuntur animae, quia video quod
in corpore fragiliori nobilior est anima. Sed hoc directe est pro ista opi-
nione, quia talis fragilitas résultat ex aequalitate complexionis et bona dis-
positione, quia 'molles carne' etc.

(i.marg. Ae<gidius>) Item contra hoc Aegidius 11° Quolibet, q. 15,95 quia
si loquamur de aequalitate naturae et proprietatum consequentium
speciem, sic sunt omnes aequales; si de aequalitate individui, sic sunt
inaequales; et salvat articulum.96 Si intelligamus quod anima nobilitatur in sua

92 Vgl. Mag. PETRI Lombardi: Sententiae in IV libris distinctae, II d. 32, c. 8, ed. Romae 1981,

517: „An animae ex creatione sint aequales in donis naturalibus."
93 ARISTOTELES: De anima II, c. 9, 421 a25-26, Hamesse, Jacqueline (Hg.): Les Auctoritates

Aristotelis. Un florilège médiéval. Étude historique et édition critique. Louvain: Publ. universitaires
1974, 6,99, p. 182.

94 Vgl. HENRICI DE GANDAVO: Quodl. III q. 5, ed. Löwen 1518, fl. 53V.

95 Vgl. Ed. Löwen 1646, p. 95-97: „Utrum animae sint aequales in naturalibus".
96 Vgl. HiSSETTE: Enquête (Anm. 1).



382 Ludwig Hödl

operatione ex corpore, sicut artifex melius facit cum bono martello vel
artifices aequaliter artem participantes, unus bene cum bono martello
alius male cum malo, sic anima cum nobiliori corpore tamquam meliori
instrumento nobiliores habet operationes, cum tarnen animae naturaliter
sint aequales et ex se, non est verum.

(i.marg. heckardus) Respondeo, nec aliquis dicit quod qantum ad
naturalia speciei sit inaequalitas vel quantum ad naturalia individui sit
aequalitas; sed qui hoc dicit, non tangit causam quaestionis.

Ideo dicendum quod distinetio animarum per dispositionem corporum
non est tamquam per aliquid extrinsecum sive per accidens, cum ex anima
et corpore fit unum. Nec est imaginandum, sicut dicunt aliqui, quod forma
sit distineta a materia, quia sic non esset ex eis aliquid unum, nec absolute,
nec simpliciter.

Item materia est pars diffinitionis.
Item anima per essentiam / unitur materiae, ergo non per aliquid

extrinsecum sit distinetio animarum, quando fit per materiam, sed per
aliquid intrinsecum et essentiale.

(i. marg. Ae<gidius>) Item Aegidius in lectura dicit quod animae
omnino sint aequales,97 quod probat, quia anima tenet infimum gradum in
intellectualibus, et est potentia pura in genere illo; ergo fuit in primo actu,
hoc est distineta, ita nec in pura potentia. Et ratio est, quia si distincta a

parte superiori, hoc esset nisi per actum; ergo principaret actum, nec esset

pura potentia, ergo esset angelus, si ab alia parte, esset nihil. Ad hoc
dicendum quod falsa est imaginatio, quia anima imaginatur quasi forma
fieret per se, quod falsum est, quia intentio naturae fertur primo et princi-
paliter ad compositum. Ideo debet accipi distinetio partium secundum
quod sunt in composito, non secundum quod considerantur in se.

b. Zu Sent II, d. 32, c. 8 im Lehrbuch des Lombardus fragt der Lehrer,
„Sind die [Geist-]Seelen der Menschen auf Grund ihrer Erschaffung durch
Gott alle gleich in ihren natürlichen Gaben und Anlagen?",98 achtet aber in
seiner Antwort sofort auf die individuelle Ungleichheit der Menschen, die
vor allem den Theologen zu denken gab. Die Philosophen achteten seit
den Zeiten der Alten (vor allem 1789 in der französischen Revolution) auf
die Gleichheit aller Menschen. Wilhelm von Macclesfield musste (im 14.

Jahrhundert) nach der Ungleichheit der Menschen fragen, weil die Theologen

durch den Pariser Bischof Stephan Tempier 1277 den philosophischen

Satz von der Gleichheit verurteilt haben, indem und insofern diese
den christologischen Vorbehalt geltend machten, die Geistseele des menschlichen

Sohnes Gottes kann nicht der des Verräter-Apostels Judas gleich

97 Vgl. AEGIDIUS ROMANUS: Sent. II p. 2, d. 32 a. 3, ed. Venedig 1581, p. 47011-473: „An animae a
sui creatione sint aequales."

98 Petrus LOMBARDUS: Sententiae (Anm. 92) II, d. 32, c. 8, ed. Romae, 517.



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (f 1303) 383

sein.99 Auch die Theologen, unter ihnen Thomas von Aquin hielten fest,
dass die individuellen menschlichen Geistseelen nicht gleich sein könnten!
Wer könnte sinnvoller Weise annehmen, alle Menschen und jeder einzelne
besäße den gleichen Intellekt!

Thomas von Aquin erklärte diese Ungleichheit im (philosophischen)
Satz von der Individuation der Seele mit dem Hinweis auf die „Verleibli-
chung" der Geistseele im menschlichen Individuum und verwies zur
Begründung auch auf die höchst merkwürdige Stelle in De anima II, c. 8:

„Menschen mit starren Muskeln sind unbegabt für die vernunftbegabte
Seele, mit weichen Muskeln aber begabt".100 Diese Bemerkung wurde auch
Thomas von den Zeitgenossen angekreidet. Er und seine Pariser
Dominikanerschule haben sich in ungezählten Quaestionen und Traktaten
angestrengt, ihr Verständnis des Individuationsprinzips unter Beweis zu bringen.

In seiner dualen Herkunft der Geistseele als „forma corporis" und in
seinem personalen Da-Sein in Geistfreiheit und Erkenntnis ist jeder
Einzelne voll und ganz Mensch. Mit dieser Aussage über Her-Sein und Da-
Sein des Menschen hat sich aber Thomas mit seiner Schule auch bei den
Philosophen Gehör und Anerkennung verschafft.

Heinrich von Gent (f 1293), der Ratgeber des Pariser Bischofs bei der
Zensur der 219 philosophischen „errores", lehnte ebenso des Thomas These

von der Individuation ab wie auch dessen Verständnis der wesenhaften
Gleichheit der Geistseele und verurteilte seinerseits den philosophischen
Satz. Für ihn war klar, „clarissime", dass nicht die Leiblichkeit und stoffliche

Dimensionalität die Individualtät „präzise" begründen können, denn
so gesehen wäre das Akzidens Maßstab und Bestimmung der Substanz; die
Wesensform als solche hat extensive und intensive Grade. In der
(philosophischen) Acht auf die „anima Christi" disputierte er 1279 in Quodl. III q. 5,
dass auch die Geistseele als „substanziale Form" unterschiedliche Grade
habe101. Wenn aber die Geistseele als graduierte Wesensform das
Einzelseiende bestimmt und gestaltet - „creando infunditur et infundendo crea-
tur"102; dann kann nicht die dimensionierte Quantität Maß und Ursache

99 Vgl. HlSSETTE: Enquête (Aran. 1), art. 147. P- 227: „Quod inconveniens est ponere aliquos
intellectos nobiliores aliis, quia cum ista diversitas non possit esse a parte corporum, oportet quod
sit a parte intelligentiarum; et sie animae nobiles et ignobiles essent necessario diversarum
specierum sicut intelligentiae. Error quia sic anima Christi non esset nobilior anima Judae".

100 THOMAS VON Aquin: S.th. I q. 85, a. 7: „Manifestum est enim quod quanto corpus est
melius dispositum, tanto meliorem sortitur animam." Vgl. ARISTOTELES: De anima II c. 9, 421a 20
in der Übers. Paul Gohlke, Über die Seele, 2. Aufl. Paderborn: Schöningh 1953, 84; HAMESSE: Les

auetoritates (Anm. 93), 182, n. 6. 99: „Molles carne mente aptos dicimus, duros vero ineptos".
101 Vgl. HEINICH VON GENT: Quodl. III q. 5: „Utrum anima Christi, circumscripta omni dis-

positione corporis [...] solum prius naturalibus existens, sit nobilior qualibet anima cuiuslibet
alterius hominis.", ed. Löwen 1518, fol. 54r-s6r.

102 HENRICI DE GANDAVO: Quodl. II q. 8: „Utrum possint fieri a Deo duo angeli solis
substantialibus distincti", ed. Robert Wielockx. Löwen: University Press 1983, 52-53.



384 Ludwig Hödl

der Individuation sein. Thomas von Aquin, „nostri philosophantes" haben
sich von Aristoteles in die Irre führen lassen.103

Zu diesen irrenden „philosophantes" gehört aber auch Aegidius von
Rom (f 1316), der als Schüler des Thomas von Aquin ebenfalls von der Zensur

der 219 „Errores philosophorum" betroffen wurde und 1277 (von der
Ordensleitung angewiesen) die Pariser Universität verlassen musste. Er
konnte erst 1286 zurückkehren und die Magisterwürde erlangen. Von
seiner Sentenzenlesung konnte er (vor 1277) nur den Quästionenkom-
mentar zum ersten Buch veröffentlichen. Sein literarischer Einfluss war
durch die Schüler-Nachschriften sporadisch möglich, wurde aber durch
die Zensur von 1277 lehramtlich abgeblockt. Nach seiner Rückkehr nach
Paris (1286) gewann er durch seine (magistralen) Disputationes (Quolibet)
großen Einfluss. Er nahm die (metaphysische) Analyse des Seinsaktes von
Heinrich von Gent auf und konzentrierte diese Analyse auf die Engel und
auf den Menschen in seiner leib-(geist)seelischen Identität104. Die menschliche

Geistseele ist inkorporiert und konstituiert als Formkraft im Leibe
das individuale Subjekt; sie ist schöpferische Wirklichkeit des lebendigen
Urgrundes. „Im modus (Her-Sein) der Individuation gewinnt die Geistseele
jedes Menschen ihre (individuelle) Ungleichheit, weil und insofern sie vom
unveränderlichen (schöpferischen) Urgrund des Lebens her-ist, im modus
ihrer Individuation erlangt sie auch ihre Gleichheit."105

Das Her-Sein in leiblicher Individualität hebt den schöpferischen
Ursprung der Geistseele des Menschen nicht auf, sondern erhebt und erhöht
die Würde des Individuums. „Animae ergo ex modo suae individuationis
aliquam dignitatem naturalem acquirunt, quae nobilitas non est ex eo,
quod anima - quia in hoc non differt una anima ab alia - sed in eo est,
quod sit haec anima". Die individuelle Ungleichheit bedeutet eine naturale
Würde und Auszeichnung der Geistseele, die sie nicht allein durch ihr
Her-Sein erlangen - darin sind alle gleich! - sondern weil sie sich dem
schöpferischen göttlichen Ursprung verdanken. Dieser Ursprung wird im
dualen Her-Sein und geschichtlichen Her-Kommen nicht aufgehoben,
sondern aufgenommen und erhöht. Die Nobilität ihres Ursprungs offenbart
die Geistseele in der Freiheit des Individuums und Geistigkeit des
Subjekts.

Wilhelm von Macclesfield referiert in der Quaestio der Textgrundlage
nicht genau über die Doktrin seines Pariser Kollegen, wenn er von der
spezifischen Gleichheit der menschlichen Geistseele auf Grund der natürli-

103 Vgl. ebd. 42. 56.

104 Vgl AEGIDIUS VON Rom: Quodlibeta, Quodl. I q. 8-10 (über die Engel), q. 11: „Utrum et
quomodo habeant corporalia individuari.", ed. Löwen 1546, 95^98.

105 Ebd. col. 97a. „Ex suo autem modo individuationis habent inaequalitatem quamcumque;
quamvis ergo a causa invariabili procedunt, ex eo, quod sie procedunt, poterunt ex modo suae
individuationis aequalitatem habere."



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (f 1303) 385

chen Gaben und Anlagen spricht und die Ungleichheit mit der Individualität

begründet. Diese (sprachlichen und sachlichen) Abweichungen zeigen
aber, dass die Sentenz des Aegidius sofort rezipiert und besprochen wurde.
Auch Eckhart hat diese Sentenz des Aegidius aufgenommen und in seinem
Verständnis ausgelegt. Wir müssen die Texte der 3 Gelehrten lesen, um die
eigene und eigentliche Sentenz des Eckhart kennen zu lernen.

1.) Aegidius von Rom, Quodl. II q. 18, ed. 97: „Ex suo autem modo
individuationis habent inaequalitatem quamcumque; quamvis ergo a causa
invariabili procédant, ex eo, quod sic procédant poterunt ex modo suae
individuationis aequalitatem habere."

2.) Wilhelm von Macclesfield, Sent. II d. 32, Brügge-Hs. 491 fol. 3o6va:
„[...] Ae(gidius) 2 quolibet q. 15, quia si loquamur de aequalitate naturae et
proprietatum quantum speciem, sie sunt omnes aequales, si de aequalitate
individui sie sunt inaequales, et salvat sie articulum."

3.) Eckhart, ebd. (in marg. H(eckardus) „Responsio. Nec aliquis dicit
quod quantum ad naturalia speciei sit inaequalitas vel quantum ad natu-
ralia individui sit aequalitas. Sed qui hoc dicit non tangit causam quaestio-
nis."

Aegidius spricht in Quodl. II q. 18 gleichermaßen von der Ungleichheit
und Gleichheit auf Grund der Individuation, denn auf Grund des dualen
Her-Seins in Gattung und Art wird die leib-seelische Natur des Menschen
vielfaltig (individuiert); die individuelle Gleichheit der Einzelmenschen
resultiert aus dem schöpferischen Ursprung der Geistseele; deren singuläre
Seinsweise sichert der eine, einzige und einzigartige Ursprung. Von
seinem Ursprung her kann der Mensch nur als je einer und einzigartiger
dasein. Wilhelm von Macclesfield unterschied (ganz in der philosophischen
Überlegung des Thomas) die generisch-spezifische Gleichheit der
Menschen von der individuellen Ungleichheit derselben. Eckhart sprach mit
Aegidius von der spezifischen Ungleichheit der Menschen auf Grund ihrer
dualen Herkunft und begründete die singuläre, individuelle Gleichheit
aller Menschen und eines jeden einzelnen vor Gott. In dieser schöpferischen

Herkunft der menschlichen Geistseele ist sie in singulärer Seinsweise

da. Diese Sentenz hielt der Oxforder Theologe für völlig ungenügend,

weil sie auf die Streitfrage und verurteilte philosophische Sentenz
keine Antwort gab.

Nach dem Referat über die philosophische These von der Gleichheit der
Geistseele vor Gott kommt Wilhelm von Macclesfield auf die Sentenz des

Aegidius in seiner Lectura, im Sentenzenkommentar zurück, der ihm
offensichtlich erst später zu Gesicht kam. Dort (vor 1275) war noch nicht
vom verurteilten (philosophischen) Satz die Rede. In der neuplatonischen
Sicht des Liber de causis (in Alberts d.Gr. Auslegung) nimmt die Geistseele
in der Hierarchie der kosmischen Geistwesen den (letzten) untersten Ort



386 Ludwig Hödl

ein.106 Sie wird ausschließlich von der höheren Instanz beeinflusst und
gelenkt. Diese (neuplatonische) Sicht lässt der Autor der Summa nicht
gelten, denn sie verkennt, dass die Geistseele des Menschen nicht additiv als

Fertigkeit eingebaut wird, sondern dass sie ganzheitlich als „forma
corporis" im Konkreten geschaffen wird. In der vorgängigen Quaestion des
Sentenzenkommentars hatte Aegidius noch der anderen Schulüberlieferung

Rechnung getragen. Im Streit um die Auseinandersetzung über die
„Errores philosophorum" durch Tempier hat Aegidius endgültig die
aristotelische Position des Thomas von Aquin geltend gemacht.

Wilhelm von Macclesfield hielt sich in der Begründung des Individua-
tions-Satzes entschieden an Thomas, ja mit der betonten Unterscheidung
von Substanz und Subsistenz revidierte er sogar etwas die Begriffsanalyse
von „essentia, subsistentia, substantia". Ich habe bereits oben auf die
Quaestion in der Quästionensumma des Wilhelm von Macclesfield
hingewiesen,10? wo der Begriff der Subsistenz führend ist. Das Individuum und
Konkrete, das Dies-da-Seiende in der geistbegabten Natur ist Sein und
Erkennen in der Identität des Subjekts. In der Quaestionensumma schreibt
er: „subsistere et substare non dicunt esse in communi, sed esse determi-
natum; ideo minus proprie conveniunt. Hoc autem nomen persona omnes
istos in genere substantiae, non enim in quacumque specie sed in specie
intellectualis naturae."108 Die Substanz des geist-beseelten Lebewesens, der
einzelseiende Mensch ist subsistent, er ist Erkennend-Seiender, der im Akt
des Erkennens mittels der „species intelligibilis" (des „verbum mentis") die
Erkenntnis ermittelt und vermittelt. In diesem komplexen schöpferischen
Akt erblickte der Oxforder Magister die Gabe und Kraft der Gottebenbildlichkeit

und darin erblickt Meister Eckhart in der dt. Predigt 2 die Gottesgeburt

in der Geistseele, die er lange gesucht und gepredigt, aber vielfach
anders benannt hatte.xo9

106 Vgl. ALBERTUS Magnus: De causis et processu universitatis a prima causa. II tr. 3 c. 16 ed.

Winfried Fauser Op.o. XVII. 2,1993, :153b.

107 Vgl. Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 288rb-va: „Quomodo différant ista nomina essentia
subsistentia substantia quibus respondent in Greco usia hypsosis et prosopon"; vgl. Anm. 55.

108 Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 288vb.

i°9 Vgl. Anm. 79.



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (f 1303) 387

Zusammenfassung
Die Hs. 491 der Brügge-Stadtbibl. ist europäisches Welt-Kulturerbe mit dem
Namen des Meister Eckharts (f um 132g) verbunden; sie überliefert einen
Sentenzenkommentar - Quaestionen zum 1. Buch und Apparate zu den
Büchern II-IV -, der dem englischen Dominikanertheologen Wilhelm von
Macclesfield (f 1303, posthum zum Kardinal erhoben) zugehört. Nach der
Untersuchung auf einer Kölner Mediävistentagung (2000) wurde der
Kommentar zu einer Vorarbeit zur Sentenzenerklärung des Wilhelm Petri de Go-
dino, die kurz nach 1300 in Paris entstanden ist und als Lectio Thomasina
vielfach überliefert ist. Beide Kommentarwerke sind nicht nur dem (Sentenzen-)

Scriptum des Thomas verpflichtet, sondern wollten die Sentenzen des

Thomas nach dessen gesamtem Schrifttum ausrichten und gegebenenfalls
nach der vielseitigen Kritik im Korrektorienstreit und in der Auseinandersetzung

mit Heinrich von Gent und Aegidius von Rom auch revidieren, wie
es später 130g das Generalkapitel des Predigerordens in Zaragoza beschlossen

hat.
Von den 3 im Sentenzenkommentar von Brügge überlieferten Eckhart-

Sentenzen verdient die 2. Sentenz (II d. 32) Beachtung und Edition. Sie

betrifft die Streitfrage über die Gleichheit der menschlichen (Geist-)Seele.
Diese Frage wurde durch die Verurteilung der „Errores philosphorum" durch
den Pariser Bischof Stephan Tempier 1277 zur viel beachteten quaestio dispu-
tata. Der philosophische Satz von der Gleichheit der Seele aller Menschen
widersprach dem theologischen Vorbehalt, dass die menschliche Seele des

menschlichen Sohnes Gottes nicht der seines Verräterapostels Judas gleich
sein könne. In diesem Streit machte Eckhart sein Verständnis der Gleichheit
aller individuellen (ungleichen) Seelen der Menschen auf Grund ihrer
schöpferischen Herkunft von Gott geltend und deckte das (Heils-)Geheimnis
der Gottesgeburt in der Geistseele des Menschen auf: Der Intellekt der Geistseele

ermittelt und vermittelt durch die species intelligibilis das verbum
mentis die Erkenntnis: im Akt des Erkennend-Seins sind Sein und Erkennen
identisch.

Abstract
The Ms. 491 of the City Library of Bruges represents a European cultural
heritage and is linked to the name of Meister Eckhart (f circa 132g). This

manuscript hands down William of Macclesfield's Commentary of the
Sentences (Quaestiones to Book I and Apparatus to the Books II-IV). William
himself was an English Dominican theologian (f 1303), who was appointed
cardinal posthumously. This commentary was examined at the Conference
of Mediaevalists in Cologne in 2000 and clearly identified as a preparatory
work for the Commentary of the Sentences of William Peter of Godino OP,
which was written in Paris shortly after 1300 and frequently passed down as
Lectio Thomasina. Both commentaries are not only bound to Thomas



388 Ludwig Hödl

Aquinas' early written Commentary of the Sentences. The two authors
rather wanted to align the latter with Thomas' whole literary work and, where
appropriate, also to revise it in the light of his later works. This approach
was caused by the miscellaneous criticism in the so-called "Korrektorien-
streit" and the following disputes with Henry of Ghent (f 1292) and Giles of
Rome (f 1316). Against this background the General Chapter of the Dominican

Order in Zaragoza finally established Thomas Aquinas' works in 1309 as
a compulsory theological teaching material for the Order.

Among the three of Eckhart's sentences handed down in the Sentences

Commentary of Bruges the second one (to Sent. II d.32) deserves attention
and also an edition: It takes up the controversial question of the equality of
human (spiritual) souls. This question was frequently disputed due to the
condemnation of the "errores philosophorum" by Stephen Tempier, Bishop of
Paris, in 1277. The condemned sentence contradicted the theological
conviction that the human soul of the (human) Son ofGod could not be equal to
the soul of his traitor apostle. In this controversy Eckhart enforced his

understanding that all individual human souls are equal due to their origin
from God as their Creator. Furthermore he revealed the mystery (of salvation)

of the birth of God in the human spiritual soul.


	Die Eckhartsentenzen im Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP († 1303) in der Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491

