Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 2

Artikel: Die Eckhartsentenzen im Sentenzenkommentar des Wilhelm von
Macclesfield OP (1 1303) in der Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491

Autor: Hodl, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761045

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LUDWIG HODL

Die Eckhartsentenzen im

Sentenzenkommentar
des Wilhelm von Macclesfield OP (F 1303)
in der Brugge-Stadtbibl.-Hs. 401

Mit der Verurteilung der 219 ,Errores philosophorum® 1277 durch den Pari-
ser Bischof Stephan Tempier nahm auch die Kritik an philosophischen
(und theologischen) Lehrurteilen des Thomas von Aquin einen lehramtli-
chen Charakter an,' zuerst in Paris dann aber vor allem in England (Ox-
ford), wo die beiden Erzbischéfe und Kardindle Robert Kilwardby (1 1279),
selber ein Dominikanertheologe wie Thomas, und Johannes Peckham
(1 1292), ein Franziskanertheologe, aus unterschiedlichen Griinden Thomas
von Aquin bzw. dessen Schiiler zensurierten. Einen ersten Hohepunkt er-
reichte diese Kritik im sogenannten Korrektorienstreit, in der Widerlegung
der Thomaskritik des Franziskaners Wilhelm von La Mare in dessen Cor-
rectorium fratris Thomae, das die Schiiler des Thomas (in erster Fassung
1279 und in zweiter nach 1286) als Correctorium corruptorii zuriickwiesen:
Richard Knapwell (1 nach 1286), Robert (Colletorto) von Orford (1 vor
1300) Johannes Quidort von Paris (1 1306) und Wilhelm von Macclesfield
(1303).2

Diese theologische Kritik und die lehramtlichen Zensuren veranlassten
auch das Dominikanerstudium in Oxford zu einer angestrengten Ausein-
andersetzung mit den Kritikern des Ordenslehrers. Sie wiesen nicht nur
die Kritik zurtick, sondern begriindeten die Schuldoktrin des Thomas als
giiltig und unanfechtbar. Sein Sentenzenscriptum war ein grundlegendes
und tiberragendes Lehrbuch der Schultheologie. Ich werde spdter noch
einmal ausfiihrlich auf das Vorwort der Qudstionensumma des Thomas
von Sutton in der Oxforder Hs. g9 des Magdalen College zuriickkommen,
in dem das Scriptum des Thomas als giiltiger, nicht zu tiberbietender Sen-
tenzenkommentar bezeichnet wird, welcher die literarische Fortfithrung in
der Schule tiberfliissig macht. Die Oxforder Dominikanertheologen, darun-
ter auch Thomas von Sutton, hinterliefen keine Sentenzenscripten; Will-
helm von Macclesfield, wohl ein Schiiler das Thomas von Sutton, der am
18. Dezember 1303 von Papst Benedikt XI. (aus dem Dominikanerorden)

1 Vgl. HISSETTE, Roland: Enquéte sur les 219 articles condamnés a Paris le 7 mars 1277 (= PhM
22). Louvain: Publ. Univ 1977.

2 Vgl. HODL, Ludwig: Geistesgeschichtliche und literarkritische Erhebungen zum Korrektorien-
streit, in: RThAM XXXIII (1966) 81-114.



360 Ludwig Hodl

zum Kardinal erhoben wurde, ohne dessen kurz vorgangigen Tod erfahren
zu haben, schrieb ein zweifaches Kommentarwerk zum Scriptum des Tho-
mas, eine Quastionensumme (zum 1. Buch) und eine Sentenzensumme (zu
den Biichern II-1V). In der doppelten Auseinandersetzung mit der oft ne-
gativ-gegensatzlichen Kritik des Correctorium corruptorii und in der Dis-
kussion mit der positiv anregenden Kritik des Heinrich von Gent und vor
allem des Aegidius von Rom verfasste er einen Apparat zu einer Lectura
Thomasina, vergleichbar mit dem Kommentar des Wilhelm Petri de Godi-
no, der in der Abhangigkeit von ihm (um die 13. Jahrhundertwende) in der
Tat dieses Kommentarwerk schrieb.

Mit und neben den bekannten Pariser Magistern (Heinrich von Gent
und Aegidius von Rom) fiithrt das Kommentarwerk der Briigge-Hs. gele-
gentlich auch andere Gelehrte an (Gottfried von Fontaines oder Siger von
Brabant) darunter auch dreimal ,heckardus®, wie M. Grabmann schon vor
vielen Jahren in den Abhandlungen der Bayer. Akademie der Wissenschaf-
ten hingewiesen hat.3 Zu Dist. 32, des 2. Sent.-Buchs setzt sich die Senten-
zensumme mit dem thomasischen Verstandnis des Individuationsprinzips
auseinander, das um die Wende des 13. Jahrhunderts vielfach diskutiert
wurde. Bei der wesentlichen Gleichheit aller Menschen muss sich die Seele
des einzelnen Individuums singuldr unterscheiden, denn nach den 1277
verurteilten philosophischen Irrtiimern kann die menschliche Seele Jesu
Christi nicht mit der des Verrater-Jiingers Judas gleich sein.4 Das Her-Sein
des Menschen in geistseelischer Leiblichkeit begriindet und bestimmt das
individuelle Da-Sein. Zur Diskussion bemerkt die Sentenzensumme: ,Kein
Mensch wird behaupten, die Ungleichheit der Menschen resultiere aus den
spezifischen, leibseelischen naturalia, indes die Menschen in ihrer indivi-
duellen Bestimmung gleich seien.“s Am Rande (fol. 306va) ist der Name
yJheckardus® notiert. Auf Grund ihres kreativen Her-Seins von Gott sind
alle Menschen durch Gottesgeburt Kinder Gottes. Die ewigkeitliche Ge-
burt des eingeborenen Sohnes aus dem Vater ist das Siegel der heilszeitli-
chen Gottesgeburt der menschlichen Geistseele. Die spezifische Ungleich-
heit der einzelnen Menschen in ihrem leib-seelischen Dasein hebt die
Gleichheit der S6hne im Sohn nicht auf. Dieser theologische Satz steht
aber der philosophischen Erkenntnis des Singuldren entgegen. Der Autor
der Sentenzensumme in Briigge kann mit Eckharts Satz nichts anfangen.
,Sed qui hoc dicit, non tangit causam quaestionis“, will heifden: ist keine
philosophische Antwort und ist fiir den Kollegen des Merton Kollege indis-
kutabel. Warum erwdhnt er aber diese These iiberhaupt? Woher kennt er
sie? Wahrend er die Namen der Gelehrten im Sentenzenkommentar in der

3 Vgl. GRABMANN, Martin: Gesammelte Akademieabhandlungen, hrsg. vom Grabmann-Institut
der Univ. Minchen. Paderborn: Schoningh 1979, 380f.

4 Vgl. HISSETTE: Enquéte (Anm. 1), 227-228.
5 Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 306va, vgl. Textgrundlage.



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (1 1303) 361

Handschrift chiffriert, abgekiirzt, am Rande angezeigt werden (h.-enricus,
e-aegidius), wird der Namen ,heckardus®, ebenso wie (fol. 304va) der des
»sygerus® ausgeschrieben. Eckardus gehort um 1300 in Paris noch nicht zu
den stadtbekannten Gelehrten und Magistern; umso mehr interessiert aber
uns dieses friithe literarische Zeugnis iiber Eckhart; es gehort zu den Acta
Echardiana, prima pars.6

Die Themenfolge der Untersuchung liegt auf der Hand: Nach der litera-
rischen Vorstellung des zweigeteilten Sentenzenkommentars in der Brigge-
Stadtbibl.-Hs 491, ihres Ursprungs und ihrer Uberlieferung, sollen die Eck-
hart-Sentenzen in der Summa der Thomas-Sentenzen vorgestellt und er-
ortert werden. (Diesen Dienst bin ich Herrn Prof. Josef Koch schuldig ge-
blieben, der mich vor mehr als 50 Jahren auf einer Kélner Mediavisten-
tagung auf die Briigge-Hs. 491 aufmerksam gemacht hat).

1. DER SENTENZENKOMMENTAR DES WILHELM VON MACCLESFIELD IN DER BRUGGE-
STADTBIBL.-HS. 491

a. Der Sentenzenkommentar der Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491 ist zweigeteilt,
er enthadlt fol. 262ra-299v eine Quastionensumme zum 1. Buch des Senten-
zenscriptum des Thomas; diese Summa deckt fast alle Quéstionen des 1.
Sentenzenbuchs des Thomas ab; und er enthdlt 2. fol. 300ra-315vb eine
Summa von Sentenzen und Qudstionen des Thomas zu den Sentenzenbii-
chern II-1V, welche kontrovers diskutiert wurden. Die Quastionensumme
wurde durch identische Quastionen von Bologna, Archig. A 913 als Eigen-
tum des Guilelmus Anglicus (Wilhelm von Macclesfield) gesichert.7 Die
Sentenzensumme wurde zunachst durch Fr. Stegmiiller Meister Eckhart
zugesprochen.8 Diese Zuweisung musste aber alsbald korrigiert werden.
Den Stand der tiberreichen Forschung skizziert die Kolner Studie,9 die
ihrerseits fortgefithrt werden muss.

Die Sentenzensumme zum 2.-4. Sentenzenbuch ist kein tiblicher Kom-
mentar (im Sinne der Mit- oder Nachschrift einer Vorlesung), sondern
eher ein (wissenschaftlicher) Apparat zum Sentenzenkommentar des Tho-
mas von Aquin, der kiinftig zur Lektiire in der Schule verwendet werden

6 STURLESE, Loris: Acta Echardiana prima pars acta et regesta vitam magistrii Echardi illus-
trantia, seconda pars processus contra magistrum Echardum. Hg. u. komment. von Loris Sturlese
(= LW V). Stuttgart: Kohlhammer 2006.

7 Vgl. DOUCET, Victorin: Commentaires sur les Sentences. Supplément au répertoire de M.
Frédéric Stegmdiller. Florentiae: Ad Claras Aquas 1954, 28 n. 203.

8 Vgl. STEGMULLER, Friedrich: Repertorium commentariorum in Sententias Petri Lombardi, I.
Wiirzburg: Schoningh 1947, 93 n. 203.

9 GORIS, Wouter/PICKAVE, Martin: Von der Erkenntnis der Engel. Der Streit um die species
intelligibilis und eine quaestio aus dem anonymen Sentenzenkommentar in ms. Briigge Staads-
bibliotheek 491, in: AERTSEN, Jan A. u.a. (Hgg.): Nach der Verurteilung von 1277. Philosophie und
Theologie an der Universitdt von Paris im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts. Studien u. Texte
(= MM 28). Berlin: de Gruyter 2001, 125-177, hier 154-177.



362 Ludwig Hodl

sollte, wie in franziskanischen Schulen das Correctorium zur Sentenzen-
erklarung gelesen werden musste. Diese Summe konzentriert sich auf die
Sentenz, die Lehrmeinung des Doctor communis, die nicht nur aus dem
Scriptum des Thomas, sondern aus allen (seinen Schulschriften) erforscht
werden sollte. Die Summe notiert darum zu den einzelnen Sentenzen hau-
fig die Parallelstellen aus anderen Schriften des Thomas. Zur Diskussion
tber die Zeitlichkeit des Kosmos und die Weltewigkeitsthese notiert die
Summe: ,In Sent. II d. <...> (lac.) in argumentis ad oppositum 5q. 1, 5, 6 et
in 1* parte (s. th.), . 46 arg. 1 et arg. 6, 7, 8 et Contra gentes, lib. 2 cap. 37
et in <...> quodlibet, q. <...>.“1o In den Liicken fehlen die Stellenangaben!
Der Autor hat ein erstaunliches Textwissen; aber er muss mehrere detail-
lierte Angaben offen lassen und aufschieben. Das Scriptum musste tiberar-
beitet werden. Einige wenige Erganzungen am Rande, sogenannte Ho-
moioteleuta weisen darauf hin, dass die Briigge-Hs. eine Kopie ist, die in
gut lesbarer gotischer Textura abgeschrieben wurde, einer nochmaligen
Korrektur aber bedurfte. Es ist bemerkenswert, dass die beiden Summen
der Briigge-Hs. 491 in unterschiedlicher gotischer Schrift geschrieben wur-
den. Die 1. Quéastionensumme wurde (mit Ausnahme von fol. 265r-66v) in
gotischer Textura geschrieben, der ausgenommene Text der 1. Summe und
die 2. Sentenzensumme wurden in der gotischen Kurrentschrift (Notula)
geschrieben. Fol. 266va und vb begegnen beide Schriftformen auf einer
Folio. Diese Beobachtung ist fiir die Komposition und Geschichte der Ent-
stehung der Briigge-Sentenzenkommentare aufschlussreich und ebenso fiir
die Entwicklung der gotischen Minuskel im 14. Jahrhundert.

Der Ausgriff auf die Paralleltexte des Sentenzenscriptum zu dessen
Auslegung ist eine wichtige methodische Neuerung in der mittelalterli-
chen Schule. M. Grabmann hat schon vor vielen Jahren beobachtet, dass in
einer Osterreichischen Handschrift (des Stiftes Lilienfeld) bemerkt wird,
dass Johannes Teutonicus (von Sterngassen) den Sentenzenkommentar
,compilavit ex summa et scriptis et quaestionibus®.n Die Sentenzensumme
der Briigge-Hs. 491 ist das frithe(ste) Zeugnis dieser Methode. Diese lenkte
zwangsldufig das Augenmerk des Dozenten auf die Entwicklung der Ge-
danken des Thomas in seinen Schriften und in seinen Schulen hin. In den
Auseinandersetzungen mit der Thomas-Kritik musste die Schule auf diese
innere Geschichte im Denken ihres Lehrers aufmerksam werden. Wir wer-
den diesen Beispielen noch begegnen! Ich weise vorerst nur auf die unter-
schiedliche Begriindung des Thomas im Verstiandnis der lokalen Prasenz
des Engels im Sentenzenscriptum und in der Summa (I q. 107, a. 4) hin.
Die Schule der Dominikaner musste allenthalben nach der vollen Lehrmei-
nung ihres Lehrers fragen und gegebenenfalls diese begriinden und

10 Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 300va.

11 GRABMANN, Martin: Die Geschichte der dltesten deutschen Thomistenschule des Domini-
kanerordens, in: DERS: Mittelalterliches Geistesleben, Bd. I. Miinchen: Hueber 1926, 391-431, 394.



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (+1303) 363

korrigieren. Das bekannteste Beispiel ist die Grundfrage der Sakramenten-
theologie, die Wirksamkeit der Sakramente.

Die Sentenzensumme der Briigge-Hs. 491 fragt zum 4. Sentenzenbuch:
,Circa primam distinctionem quarti libri quaeritur, utrum sacramentum
confert gratiam“2 und benennt sofort das doppelte Problem: wie kann
etwas Aufleres, Korperliches in geistlicher Kraft wirken? Und: wie kann ein
Sakrament Gnade wirken? Gottliche Gnade ist immer kreative schopferi-
sche Wirkung! Das Sentenzenscriptum des Thomas spricht von 2 Lehrmei-
nungen der Schule, welche das Sakrament entweder nur als heilsames Zei-
chen (des Glaubens) der Zuwendung Gottes oder als wirksames Heilsmittel
der Gnade verstehen. Die Briigge-Summe weif3, dass Thomas nur von die-
sen zwei Meinungen handelt; sie selber muss aber von einer dritten spre-
chen, denn sie kann die sakramentale Kraft nur als instrumentale, disposi-
tive Kraft erklaren. Heinrich von Gent wies aber (im 4. 1279 disputierten
Quodlibet) die thomasische Theorie scharf zurecht und lehnte die unmit-
telbare, geschopfliche Mitwirkung am Gnadenhandeln Gottes ab.14 Die
Kritik des Heinrich von Gent lief die sakramentale Kraft nur als werkzeug-
liche gelten, und diese verstand die Oxforder Schule als dispositive, aufbe-
reitende Kraft. Aegidius von Rom trat spater in seinen Disputationen des 3.
und 5. Quodlibet (1286-1288) der Kritik des Heinrich von Gent bei und
zwang die Dominikanerschulen in Oxford und Paris zum kritischen Ver-
standnis der instrumentalen, dispositiven Kausalitait der Sakramente,
welches die Sentenzensumme der Briigge-Hs. 491 als revidierte, prazisierte
Lehrmeinung des Thomas von Aquin vertrat. Fortan wurde sie als eigent-
liche und zutreffende Doktrin desselben in der Schule tiberliefert. Die Sen-
tenzensumme der Briigge-Hs. 491 wurde als Leitlehre der Lectura Thoma-
sina geschrieben. Wir werden spdter, wenn vom Sentenzenscriptum des
Wilhelm Petri de Godino und dessen Abhdngigkeit von unserer Summe ge-
sprochen wird, darauf zuriickkommen.

Die beiden Summen der Briigge-Hs. 491 konzentrieren sich auf die
kritisch revidierte Doktrin des Ordenslehrers. Zu den wegweisenden, auf-
weisenden Kritikern zahlt neben Heinrich von Gent und Aegidius von Rom
auch Johannes Duns Scotus, der 1291-1301 in Oxford studierte und 1298-99
dort die Sentenzen erklarte und der als ,baccalaureus formatus” 1301 an die
Universitat von Paris ging, um dort das weltweit anerkannte und ge-
schatzte theologische Magisteramt zu erlangen.’5s Die beiden Summen der

12 Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 312ra.

13 Vgl. THOMAS VON AQUIN: Sent IV d. 1, q. 1, a. 4, ed. Parisiis 1889, Bd. X, 19-20.

14 HODL, Ludwig: Die Grundfragen der Sakramentenlehre nach Herveus Natalis (+ 1325) (=
Miinchener Theologische Studien II, 10). Miinchen: Karl Zink Verlag 1956, 52-95.

15 Ich stiitze mich vorerst auf die Scotus-Studien meines Innsbrucker Freundes und Kollegen
Vladimir Richter, der durch eine heimtiickische Krankheit verhindert wird, die Forschung zum
Abschluss zu bringen: RICHTER, Vladimir: Die Bedeutung der Text- und Literarkritik fiir das Stu-



364 Ludwig Hodl

Briigge-Hs. 491 bezeugen den wissenschaftlichen Einfluss des Duns Scotus
auf die Oxforder Dominikanerschule. In der 1. Qudstionensumme fragt der
Autor derselben nach der Notwendigkeit (Wichtigkeit) der Theologie.16 In
einer kurz gefassten Quastion begriindet er den iibernatiirlichen Charakter
der Theologie. In dieser kaum 1 Spalte fiillenden Text steht 6mal der Ter-
minus ,supernaturalis (-iter)“. Richter, dessen Lebenswerk die Erforschung
der akademischen Laufbahn und des Sentenzenwerkes (dessen Identitat in
der literarischen Dualitdt) war, hat in einer seiner letzten Publikationen
1992 das Scriptum Oxoniense rekonstruiert und darin auch diese Frage vor-
gestellt: ,Utrum homini pro statu isto sit necessarium aliquam doctrinam
supernaturaliter inspirari [...]“.7 Der Schlusssatz der Qudstion der Summe
lautet: ,weil Gott tbernatiirlich und durch Inspiration wissbar ist, das
heifdt wir brauchen es durch Inspiration, dass wir Gott erkennen.“1® Der
Einfluss des Duns Scotus reicht bis in die Wortwahl hinein.

Auch in der (2.) Sentenzensumme liegt dieser Einfluss zutage. Im Zu-
sammenhang der Frage nach der Gnadenwirksamkeit der Sakramente, die
wir eben bertihrt haben, erortert die Sentenzensumme das Problem: ,Kann
schopferische Kraft Kreatiirlichem mitgeteilt werden?“19 Wie oben erwahnt
lehnte Heinrich von Gent des Thomas Doktrin der Gnadenwirksamkeit der
Sakramente strikte ab und begriindete seine Kritik mit dem Argument;
,Zzwischen dem [einfachen] Nichts und dem [wirklich] Seienden besteht ein
unendlicher Abstand, den nur eine unendliche Kraft tiberwinden kann.“20
Duns Scotus setzte sich in seiner Oxforder Sentenzenlesung mit diesem
viel diskutierten Argument kritisch auseinander, wie wiederum VI. Richter
in seiner zitierten Untersuchung gezeigt hat: ,Utrum in entibus sit aliquid
erxistens actu infinitum®“.2* Er widerlegte das Argument (in einer philoso-
phischen Kritik): zwischen dem (endlich) Seienden und dem Nichts kann
kein unendlicher Abstand bestehen, der von den Extremen her bestimmt
werden muss. Der Abstand von einem Stein und von Gott ist grofer als der
von Gott und dem Engel. Das (bestimmte) Endliche kann nicht unendlich
abstandig sein von Gott, und auch zum Nichts kann der Abstand nicht
unendlich sein. Aus diesem Grunde konnte auch die dispositive Kausalitat

dium der Philososophiegeschichte des Mittelalters, in: LEIBOLD, Gerhard/LOFFLER, Winfried (Hgg.):
Entwicklungslinien mittelalterlicher Philosophie. Wien: Holder-Pichler-Tempsky 1999, 153-162.

16 Vgl. Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 266vb: ,Utrum theologia neccessaria sit."

17 RICHTER, Vladimir: Das Werk von Johannes Duns Scotus im Lichte der Literarkritik, in:
Filosoficky ¢asopis, ro¢nik XL (1992) 639-648, 868-886.

18 Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 266vb: ,[...], quia Deus supernaturaliter et per inspirationem
est scibilis, et hoc idem est, quod nos indigemus inspiratione, ut eum supernaturaliter cognosca-

mus.

19 Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491, 312rb: ,Circa 5. distinctionem quaeritur utrum potentia creandi
possit communicari creaturae.”

20 HEINRICH VON GENT: Quodl. 1V q. 37, (ed. 1618, fol. 149vQ).

21 RICHTER: Das Werk von Joh. Duns Scotus (Anm. 17), 877-88..



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (1 1303) 365

der Sakramente nicht abgelehnt werden. ,Da der Abstand nicht schlecht-
hin unendlich ist, so scheint, dass die Lehrmeinung des Magisters (Tho-
mas) gehalten werden kann®, urteilt der Autor der Sentenzensumme.22
Und optiert eigenwillig fiir die These des Thomas von der Kausalitat der
Sakramente, die Duns Scotus aus anderen Griinden nicht gelten lief3. Von
der Lectura Oxoniensis bis zur Ordinatio diskutierte der Theologe diese
umstrittene Frage: ,Kann ein Geschopf am kreativen Endziel irgend eine
Mitwirkung haben?“23 Eine Randnotiz bemerkt mit Recht: ,et forte iste
modus philosophorum.“24 Duns Scotus argumentierte in dieser quaestio
vorwiegend philosophisch.

Die beiden Summen der Briigge-Hs. 491 demonstrieren den Einfluss des
Scotus und der Oxforder Franziskanerschule auf die Dominikanertheologie
ihrer Schule, die wir seit geraumer Zeit kennen. Wenn die Dominikaner-
schule in Oxford die ganze und volle Wahrheit in der Doktrin des Thomas
suchte und fand, kann diese Beobachtung nicht tiberraschen. Dazu noch
ein Beispiel aus der Qudstionensumme. Diese disputierte mit dem Senten-
zenkommentar des Bonaventura (I d. 3, p. 2, a. 1-2) die beiden unter-
schiedlichen Ternare (,assignationes“) der augustinischen Lehre der Gott-
ebenbildlichkeit des Menschen: die habituelle, wesenhafte in ,memoria -
intelligentia - voluntate® und die aktuale Ebenbildlichkeit in ,mente -
notitia — amore“. Mit der Franziskanertheologie entschied sich der Domi-
nikanertheologe fiir die vorrangige Bedeutung der aktualen Gottebenbild-
lichkeit des Menschen.2s Der Dominikanertheologe optiert fiir die These
des Bonaventura. Eine schlussendliche Notiz in der Quastion der Quastio-
nensumme notiert darum: ,iste est modus Petri.“ Damit kann nur der
Franziskanertheologe Petrus von Sutton gemeint sein, der um 1309/10 als
Magister in Oxford disputierte.26 Der Oxforder Autor der Qudstionen-
summe zogert auch nicht, die Lehrmeinung des Thomas zu iibernehmen,
weil sie dieser nicht widerspricht, sondern (recht verstanden) ihr ent-
spricht und sie vollendet. Auch Thomas disputierte in der Summa: ,Findet
sich die Gottebenbildlichkeit in der Geistseele nach Mafdgabe der (sitt-
lichen) Akte“?27 Die kritischen Thomasschiiler haben in Oxford nicht nur

22 Vgl. Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 312rb: ,[...] cum non sit infinita distantia simpliciter, et
sic videtur, quod possit sustineri opinio magistri.”

23 JOHANNES DUNS ScOTUS: Ordinatio IV d. 1, g. 1: ,An creatura possit habere aliquam actio-
nem respectu termini creationis” ed. Lyon 1639, 7-55.

24 Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 312rb.

25 Vgl. ebd. fol. 272ra-b: ,Quomodo differt assignatio imaginis per mentem, notitiam et
amorem ab assignatione praecedenti quae fuit per memoriam, intelligentiam et voluntatem.” Vgl.
BONAVENTURA: Sent. I, d. 3, p. 2, a. 1und 2, ed. min. 58 u. 65: ,De prima assignatione imaginis”, ,de
secunda [...]". Die Fragestellung in der Qudstionensummme entspricht der des Bonaventura, nicht
der des Thomas v. Aquin: S.th. 1 q. 93, a. 1-7.

26 Vgl. GLORIEUX, Palémon: Peut-on identifier P. de Ang.?, in: RThAM XXVII (1960) 148-153.

27 THOMAS VON AQUIN: S.th.1q. 93, a. 7.



366 Ludwig Hodl

die Kritik ihres Lehrers bewaltigt, sondern auch die Schuldoktrin des-
selben revidiert, um die ganze und die volle Wahrheit in der Schule zu
lehren. Darum hat sich nach ihrer Uberzeugung das Sentenzenscriptum
tiberlebt. Die Oxforder Magister, Thomas von Sutton und Wilhelm von
Macclesfield - literarisch erfolgreiche Magister - haben keine Sentenzen-
kommentare geschrieben und hinterlassen. Thomas von Sutton begriindet
dies im Prolog seiner Quastionensumme De quaestionibus difficilibus; ob-
gleich derselbe vor Zeiten schon ediert und tbersetzt wurde, verdient er
noch einmal unsere Aufmerksambkeit.28

,In schwierigen, die Theologie betreffenden Fragen, herrschen verschiedene
Lehrmeinungen, welche die Wahrheit bekdmpfen. Bei Schwierigkeiten
konnen nur wenige die Wahrheit erkennen, viele sind in vielem unbelehrt.
Und weil sie nur auf Weniges achten, behaupten und denken sie leichtfertig
Argumente fiir ihre Lehrmeinungen, mit denen sie ignorant die Wahrheit
bekdampfen. Die Losungen dieser Argumente konnen von den Ausfithrungen
des verehrungswiirdigen Doctors, des Bruders Thomas von Aquin aus dem
Predigerorden gesammelt werden; er hat in seinen Blichern alle Schwierig-
keiten der Theologie zur Gentige geklart.

Weil aber die Minderbriider (minores) nicht verstehen, aus seinen Bii-
chern die Losungen diesbeziiglicher Argumente vollstindig zusammenzu-
fassen, schien es mir niitzlich, diese Argumente, welche gegen die Wahrheit
angefithrt werden und bekannt wurden, aufzuschreiben und die Auflésung
derselben nach der Sentenz des besagten Doctors aufzudecken, damit die
Minderbriider (minores) durch die vermeintlichen Argumente nicht irrege-
fiihrt wiirden, das Falsche mit dem Wahren zu vermengen und so in Lehrirr-
tum verfallen. Weil diese Problemfragen im Sentenzenbuch gestellt werden,
will ich sie in der Reihenfolge, nach der sie in jenem Buch gefragt werden,
darlegen.

Dabei ist es aber nicht meine Absicht, ein Scriptum tiber die Sentenzen
weiterzugeben, denn dies hielte ich fiir anmaffend, nicht nur fiir mich son-
dern fiir alle, welche die Biicher des besagten Doctors kennen. Wegen ihrer
Vollstandigkeit machen sie fiirderhin [dem Vorhaben] scripta super Senten-
tias zu schreiben ein Ende. Ich nehme mir nur vor, mit Gottes Hilfe seine
Darlegungen mit seinen Aussagen gegen die Widersacher zu verteidigen oder
vielmehr zu begriinden.“29

28 Vgl. THEISSING, Hermann: Glaube und Theologie bei Robert Cowton OFM (= BGPhMA XLII,
3). Miinster: Aschendorff 1970, 15-19.

29 THOMAS VON SUTTON: Summa , De quaestionibus difficilibus“, Oxford Magdalen College 99,
fol. 17g9ra. ,De quaestionibus difficilibus ad theologiam pertinentibus variae sunt opiniones verita-
tem repugnantes. Paucorum enim est in difficilibus videre veritatem, sunt enim multi multorum
indocti, et ideo ad pauca respicientes de facili enuntiant et excogitant argumenta pro suis opinio-
nibus, per quae ignorantes expugnant veritatem. Quorum solutiones possunt ex dictis venerabilis
doctoris fratris Thomae de Aquino ordinis fratrum praedicatorum qui in libris suis omnes diffi-
cultates theologicas sufficienter dilucidavit.

Sed quia <fratres> Minores nesciunt ex libris suis huiusmodi argumentorum solutiones
perfecte colligere, utile videtur mihi argumenta huiusmodi contra veritatem adducta quae ad me
pervenerunt scribere et secundum sententiam praedicti doctoris solutiones adaperire, ne <fra-



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (+ 1303) 367

Der Prolog nennt zweimal die Minderbriider und ihre Kritik im Correc-
torium fratris Thomae. Thomas von Sutton wollte aber kein Correctorium
corruptorii schreiben, sondern die Sentenzen des Thomas begriinden und
verteidigen. Er diskutierte die umstrittenen Quadstionen im ganzen Zusam-
menhang, in der Absicht die volle und ganze Wahrheit der Doktrin des
Thomas herauszustellen. Dadurch sollte seine Doktrin als solche und gan-
ze in der Schule zur Geltung kommen. Ein weiteres Sentenzenscriptum
hielt er fiir iberfliissig. Sein Schiiler Wilhelm von Macclesfield, dessen Ma-
gisterpromotion er an der Universitat in Oxford leitete, folgte ihm in die-
ser Uberzeugung. Dessen Sentenzensumme zu den Biichern II-1V ist kein
regelrechter Kommentar, wie gesagt, sondern ein Leitfaden fiir den Kom-
mentar des Thomas. Dabei kam aber der Autor nicht ohne zusatzliche
Quastionen aus, wie die umfangreiche Quadstion der (eingangs) erwdahnten
Kélner Untersuchung zeigt. Der Prolog des Thomas von Sutton ist wissen-
schaftlich nicht zu vertreten; ist eine wissenschaftliche Selbsttauschung
des versierten Magisters in Oxford und kritischen Anhdngers des ,doctor
communis®“. Das wusste Aristoteles in der Metaphysik I c. 3 besser: Wenn
die frithen Denker auf dem Weg ihrer Vordenker nachdachten, ,dann wies
ihnen die Sache selbst den Weg und zwang sie weiterzuforschen.“30

b. Wer aber ist der Autor der beiden Summen in der Briigge-Stadtbibl.-
Hs. 4917 Wer ist der Autor der Sentenzensumme zu den Biichern II-IV?
Die Frage wird seit langem diskutiert; die Kolner Untersuchung spricht
aber weiterhin vom ,,Anonymus“ der Briigge-Hs.3t Dass Meister Eckhart als
Autor ausscheidet, ist bekannt. Wer kommt aber sonst in Frage? Ich ver-
suche eine schrittweise, pedantische Antwort! Der Autor war ein engli-
scher Theologe! Zur Frage, dass und wie der kreatiirliche Geist bzw. die
Geistseele unter ,korperlichem Feuer® zu leiden hat, bemerkt er zur 44.
Dist. des 4. Sentenzenbuches, dass gerade Vornehme unter duferer Not
und Bedrdngnis zu leiden hdtten und erwdhnt als Beispiel den englischen
Konig Richard I. ,Lowenherz“, der nach dem 3. Kreuzzug (1192-1194) durch
den franzosischen Konig Philipp II. in die Osterreichische Gefangenschaft
auf Burg Dirnstein ausgeliefert wurde.32

tres> Minores per ea decipiantur, ut falsa pro veris admittant et sic in errores dilabantur. Quia
vero super librum Sententiarum huiusmodi quaestiones quaeruntur, tractabo de eis secundum
ordinem quo quaeruntur in illo libro.

Non est tamen intentionis meae scriptum de Sententias tradere; hoc enim esset prae-
sumptuosum attentare non solum mihi sed omnibus qui scripta praedicti viderunt quae propter
suam sufficientiam finem imponunt ulterius scripta super Sententias componendi; sed propono
cum Dei adiutorio dicta sua per dicta sua contra repugnantes defendere vel potius confirmare.”
Zur Ubersetzung vgl. THEISSING: Glaube und Theologie (Anm. 28), 19.

30 g84a 18 in der Ubers. von Paul Gohlke. Paderborn: Schoningh 1951, 45.

3! Vgl. Anm. 9.

32 Vgl. Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 314vb: ,Tertio quaeritur utrum spiritus sive anima possit
pati ab igne corporeo.”



368 Ludwig Hodl

Der Autor ist ein Oxforder Magister, im Geist und Text des Thomas
wohlbewandert. Er weist wiederholt auf ein/sein Correctorium corruptorii.
In der Diskussion der Weltewigkeits-These des Thomas (im 2. Sentenzen-
buch) verweist die Sentenzensumme auf die parallelen Aussagen des
Lehrers im Sentenzenscriptum, in der Summa theologiae und schlief§lich
auf das Correctorium: ,Nota etiam solutiones istorum (argumentorum) in
2. et in 1° parte, ubi supra, et in correctorio®.33 Er folgert aus den Beleg-
stellen, dass die Argumente des Thomas ,von der Unendlichkeit der Wirk-
ursachen” vielfach falsch verstanden wurden, denn Thomas behauptete gar
nicht, dass die Welt ewig sei, sondern (er lehrte), es konne nicht bewiesen
werden, die Welt sei neuerdings (in der Zeit) geschaffen.“ Und der Autor
der Summa halt darum die Beweisfilhrungen des Kritiker Aegidius von
Rom fiir nichtig, er halt sie fiir einen ,labor vanus®, weil er Thomas nicht
verstanden habe. Das dem Wilhelm von Macclesfield zuerkannte Correc-
torium corruptorii Quaestione diskutiert spaltenlang das Argument.34

Wenig spdter erortert die Summe das viel diskutierte Problem der
Sprache der Engel.35 Mit dieser Frage der Angelologie waren der Korrekto-
rienstreit und die anschliefende Diskussion intensiv beschaftigt, denn in
dieser Frage ging es um grundsatzliche gnoseologische Probleme. Thomas
hatte in der Summa theologiae 1, q. 107 seine vorgdangigen Aussagen Uber
die Gegenwartsweise der Engel prazisiert. Die Engel sind leibfreie Geist-
wesen und als solche auch sprachbegabt. Weil aber ihr Erkennen nicht an
die Sinne gebunden ist, darum ist ihre Sprachfahigkeit und -kraft lautlos,
inwendig und frei-willentlich, und nicht an Ort und Zeit gebunden. Das
kommunikative Wort ist ihre Aufgabe, und ihr Wirken ist ihre Gegenwart.
,Locutio angeli in intellectuali operatione consistit,” schreibt Johannes
Quidort von Paris in seinem Correctorium corruptorii Circa.36 Er nahm die
patristische Tradition des Johannes von Damaskus auf: die Engel sind dort
gegenwartig, wo sie wirken.37 Thomas korrigierte und prazisierte diese
Uberlieferung in der Summa und erklart die Rede der Engel als ,Ausrich-
tung des inwendigen Begriffes auf den anderen Engel durch einen Willens-
akt.“38 Der Engel ist dort, wohin er willentlich sein Wort ausrichtet und
mitteilt. Die freie Ortsbeziehung des Engels ist keine notwendige Ortsge-

33 Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 300vb.

34 Vgl. MULLER, Jean Pierre: Le Correctorium corruptorii ,Quaestione, cap. 6 (= StAns 35).
Rom: Herder 1954, 38-39.

35 Vgl. Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 303ra: (Circa u dist,) ,secundo quaeritur utrum angeli
loquuntur mutuo”. Vgl. GORIS/PICKAVE: Von der Erkenntis (Anm. g).

36 MULLER, Jean-Pierre: Le Correctorium corruptorii ,Circa“ des Jean Quidort de Paris (= StAns
12/13). Rom: Herder 1941, 222.

37 Vgl. JOHANNES VON DAMASKUS: De fide orthodoxa XIII, c. 4, a. 1.

38 THOMAS VON AQUIN: S.th. I q. 107, a. 4: ,Utrum localis distantia operetur aliquid in locu-
tione angelorum."



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (+ 1303) 369

bundenheit. Der Engel ist keine Funktion des objektiven Geistes, er ist ein
subjektiver Funktionadr des Wortes, das auszurichten und mitzuteilen ist.

Erst bei der Arbeit an der Sentenzensumme (der Briigge-Hs.) wurde der
Autor auf die kritische Revision der Doktrin des Thomas in S.th. I q. 107
aufmerksam, bzw. aufmerksam gemacht. Das lebendige Wort des Engels
hat in seiner Ausrichtung und Mitteilung eine ,zweifache Ordnung® (,dup-
lex ordo®)39: in seiner frei-willentlichen Ausrichtung ist das Wort unbekannt, als
auswendiges Wort aber raum- und zeitbedingt offenkundig. Und darum gilt:
»est ibi ubi subiective, non autem est ibi ubi operatur obiective®. Die Rede
und Sprache des Engels ist subjekthaft vor Ort, aber nicht wesenhaft ob-
jekthaft, raumlich und zeitlich am Ort. Diese Sentenz wird ebenso der Ver-
urteilung des Pariser Bischofs gerecht wie auch der (philosophischen) Er-
kenntnis.40 Und wiederum verweist der Autor am Ende der Quastion tiber
die Sprache des Engels auf das Correctorium: ,haec quaestio habetur alibi
post correctorium ‘4,

Das Correctorium mit der anhangsweise geschriebenen quaestio ist
nicht sein Correctorium (,alibi“), sondern das Apologeticum veritatis con-
tra corruptorium des Rambert de Primadizzi von Bologna, das in der Tat
anhangsweise ,post“ ein Biindel von Quadstionen iiber die Ort-Prdasenz der
Engel enthdlt. Der gelehrte Editor, J.P. Miiller,42 hat mit Textabschnitt die-
se Quastionen gesetzt, aber literarisch nicht als Nachtrag erkannt.43 Der
Autor der Briigge-Hs. weifd aber um das ,post correctorium“. Rambert de
Primadizzi trat in Bologna in den Predigerorden ein, studierte und lehrte
(seit 1299 als Magister der Theologie) und schrieb 1286/87 sein Correcto-
rium. Darin verteidigte und begriindete er Thomas nicht nur gegen das
Correctorium des Wilhelm von La Mare, sondern beachtete auch die Kritik
des Heinrich von Gent und des Aegidius von Rom. In der Diskussion tiber
die lokale Gegenwart des Engels schiitzte er die thomasische Doktrin im
Anschluss an die Darlegungen des Thomas in der S.th. I q. 52: die Engel
sind nicht wesenhaft ort-fest aber ,per applicationem®, ,per operationem®
orthaft.44 Diese Ausdriicke verwandte auch Thomas in den fritheren Aus-
fiihrungen tiber die Engel.

Die Oxforder Theologen haben aber entschieden auf ein kritisches Ver-
standnis der Orthaftigkeit des Engels hingewiesen, wie es Thomas in den
spateren Quadstionen begriindete. Thomas von Sutton fragte in der (eben,
oben) angefiihrten Quastionensumme De quaestionibus difficilibus: ,utrum

39 Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 303ra.

40 Zu den verurteilten Sentenzen 77 und 204 vgl. HISSETTE: Enquéte (Anm. 1).

41 Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol 303ra.

42 Vgl. RAMBERT DE’ PRIMADIZZI DE BOLOGNE: Apologeticum veritatis contra corruptorium. Ed.
Jean-Pierre Miiller O.S.B. (= StT 108). Citta del Vaticano: Bibl. Apost. Vaticana 1943.

43 Vgl. RAMBERT DE’ PRIMADIZZI DE BOLOGNE: Apologeticum veritatis, 185-207.

44 Vgl. RAMBERT DE’ PRIMADIZZI DE BOLOGNE: Apologeticum veritatis, 190, 191, 196.



370 Ludwig Hodl

angelus sit in loco et per quid formaliter.”, ,utrum angelus posset moveri
de locu non pertranseundo medium*“.45 Der Autor der Briigge-Summe be-
grindete mit der Unterscheidung von ,operari subiective - obiective“ das
kritische Verstindnis des Thomas. Er fiihrte in der Tat die Doktrin des-
selben weiter und bereitete so die Lectura Thomasina des Wilhelm Petri de
Godino vor. Die beiden Theologen von Macclesfield (England) und von
Godino (Studfrankreich) wurden jeweils vor Weihnachten 1303 und 1312 in
Wiirdigung ihrer Anstrengungen um die Rehabilitation des Scriptum des
Thomas von Aquin zu Kardindlen erhoben. Die Geschichtsschreibung weif3
um keine andere Begriindung ihrer Erhebung. Mit der Kardinalsernennung
stellte sich der Orden hinter das Werk der Theologen, und 1309 erneuerte
das Generalkapitel die Lehrautoritat des Thomas im Orden.

Den Apparat zu Sent. II-IV der Briigge-Hs. 491 beniitzte Wilhelm Petri
de Godino fir seinen Sentenzenkommentar, den die Folgezeit als Lectura
Thomasina iberlieferte und erklarte. Der Stamser Katalog der Orden-
schriftsteller wusste, dass Wilhelm von Macclesfield in einem Correcto-
rium Corruptorii Thomas gegen den Franziskanertheologen verteidigte
und wusste auch, dass er ihn gegen die fiihrenden Theologen Heinrich von
Gent und Aegidius von Rom in Schutz nahm,46 und wir wissen zudem,
dass er auch von Thesen des Johannes Duns Scotus in dessen Lectura Oxo-
niensis Kenntnis hatte. Den zweifachen Sentenzenkommentar — den Ap-
parat zu den Bilichern II-IV und die Quastionen zum 1. Buch - brachte
Willhelm von Macclesfield von Oxford nach Paris und tiberarbeitete ihn
dort.

Die Identitdt des Autors dieser Schriften und des Autors des Correct.
Corruptorii Quaestione kann weniger durch identisch gleiche Satze aufge-
zeigt werden, weil dieser Autor nicht sentenzenhaft, sondern frei reflektie-
rend argumentiert. Diese Schriften gehoren zeit- und problemgeschichtlich
zusammen; und auch die frithen Pariser Quaestionen von 1302-1304 des
Meister Eckhart zdhlen zu diesen Quaestionen der Dominikanerschule in
Paris; denn auch Eckhart diskutierte die authentische Sentenz des Thomas
von Aquin (z.B. tiber die ,species intelligibilis“) und strengte sich in und
mit der Schule um die Revision und Rehabilitation des Scriptum des
Thomas an.

c. Das literarische Verhdltnis der Briigge-Summen zur Lectura Tho-
masina wird seit geraumer Zeit sehr intensiv untersucht, nachdem J. Koch
die Sentenzensumme dieser Handschrift fiir Meister Eckhart in Anspruch
nahm. B. Decker, der friith verstorbene Schiiler J. Kochs in Koéln, hat in
seiner umfangreichen Kdélner Habilitationsschrift die beiden Sentenzen-

45 Oxford, Magdalen College, Cod.lat 99 fol. 221va-222va-224ra.

46 Vgl. HINNEBUSCH O.P., William A.: The early English friars preachers (Diss. Hist. Fasc.
XIV). Rom: ad S. Sabinae 1951, 410-412.



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (1 1303) 371

Schriften verglichen und untersucht.47 Er kam zu dem Ergebnis, dass die
Briigge-Kommentare literarisch von der Lectura Thomasina des Wilhelm
Petri de Godino abhangig sind und zu Beginn des 14. Jahrhunderts ge-
schrieben wurden. Er lehnte die vorgangige Meinung des G. Meersseman
(Lowen), der beide Kommentare fiir ein Reportatum der Vorlesung von
Meister Eckhart hielt, ab, liefd aber den literarischen Einfluss Eckharts auf
die Briigge-Kommentare gelten. W. Kohler hat sich in seiner Dissertation
in Rom neuerdings mit dem ,anonymen Kommentar“ der Briigge-Hs. be-
fasst, konnte aber das grofie ,Rdtselraten“ um den Autor nicht beheben.43
Er ordnete den Autor dem Kreis der jingeren Thomas-Schiiler zu, die
durchaus auch eigenstindige Denkwege einschlagen konnten, und wies
dessen Abhdngigkeit von Aegidius von Rom nach. Die Kélner Mediavisten,
W. Goris und M. Pickavé begriindeten ihrerseits diese zweifache Erkennt-
nis:49 1.): ,[...] es besteht kein Zweifel, dass er [der Kommentar] das Werk
eines Autors ist, obgleich er von 3 verschiedenen Schreibern in kompilato-
rischer Absicht abgeschrieben wurde“ und 2.) nicht die Thomasina ist die
(literarische) Vorlage fiir die Kommentare, sondern umgekehrt; der
Briigge-Kommentar war nicht die ,direkte Vorlage“ fiir die Thomasina.
Diese liefs sich vielmehr dem Geist und Buchstaben nach von der Vorlage
beeinflussen, so zwar dass Abhangigkeit nicht rein literarisch verstanden
werden kann.s¢ In dieser doppelten Hinsicht muss aber die Forschung wei-
ter gefithrt werden. Nach der Klarung der Autorschaft muss die Eigenart
der Kommentare bestimmt werden.

Zu dieser Klarstellung dient eine wichtige Erkenntnis von W. Kdhler,
der in seiner Studie schreibt: ,Eine gewisse Kritik an Thomas’ Position lag
in den Jahren um die Wende zum 14. Jahrhundert gleichsam in der Luft.
Sie kam urspriinglich aus Kreisen auflerhalb des Dominikanerordens, von
den beiden augustinischen Magistern Aegidius von Rom und Jakob von
Viterbo, [...] sie regte sich aber auch in den Reihen des Ordens selbst [...]
etwa bei Johannes von Paris oder dem Anonymus von Briigge [...]“s. Eine
gewisse Kritik lag in der Luft! - nicht nur in der Luft, sondern in den
Schulen, auch in den Schulen des Predigerordens, und wir kennen diese
Kritik sehr gut aus den Schriften des Jakob von Metz und des Durandus de
S. Porciano. Wir kennen die Kritik, fragen aber noch immer nach deren
Woher. In der Auseinandersetzung iiber die vielfache Kritik an der Lehre
des Thomas musste auch seine Schule nach dem Rechten sehen - nach-

47 Vgl. DECKER, Bruno (1): Die Gotteslehre des Jakob von Metz. Untersuchungen zur Domini-
kanertheologie zu Beginn des 14. Jahrhunderts (= BGPhMA XLII, 1). Miinster: Aschendorff 1967, 49-

T

48 Vgl. KOHLER O.S.B., Theodor W.: Der Begriff der Einheit und ihr ontologisches Prinzip nach
dem Sentenzenkommentar des Jakob von Metz O.P. (= StAns 58). Rom: Herder 1971, 184-186.

49 Vgl. GORIS/PICKAVE: Von der Erkenntnis der Engel (Am. g).

50 Vgl. GORIS/PICKAVE: Von der Erkenntnis der Engel (Am. g), 160.

51 KOHLER: Der Begriff der Einheit (Anm. 48), 212.



372 Ludwig Hodl

sehen, revidieren. Die revidierten Sentenzen des Thomas in den Schriften
seiner Schiiler bezeugen die Anstrengungen dieser kritischen Schiiler. Die
Briigge-Sentenzenkommentare sind der Beitrag der Oxforder Schule und
die Vorarbeit fiir die Pariser Lectio Thomasina des Wilhelm Petri de Godi-
no.

Die Oxforder Vorarbeit war sachlich und methodisch noch keine end-
giiltige Arbeit; sie hat ,kompositorischen“ Charakter. Sie wollte ein ,revi-
diertes” endgiiltiges Sentenzenscriptum aufbereiten und den literarischen
,Wildwuchs® in der Pariser Schule abwehren. Das Generalkapitel von Zara-
goza 1309 wies die Lektoren der Ordensschulen und deren Gehilfen an,
sich an ,die Doktrin und die Werke des verehrungswiirdigen Doktors und
Bruders Thomas von Aquin zu halten und die Schiiler darin zu unter-
weisen“.52 Unter dem ausgeweiteten Dach der ,doctrina et opera“ des
Thomas von Aquin sollte die volle und ganze Doktrin gelehrt werden: der
Leitfaden und das Lehrbuch dazu war die Lectura Thomasina nach dem
Geist und Buchstaben der Briigge-Kommentare ausgearbeitet.

d. Die beiden Summen der Briigge-Hs. 491 haben eine unterschiedliche
literarische Geschichte; beide haben ihren Ursprung in Oxford, ihren Be-
stimmungsort aber in Paris. Ihre Oxforder Herkunft ist mit ihrem Autor
Wilhelm von Macclesfield gegeben. Die Qudstionensumme bezeugt un-
missverstandlich den Einfluss der Lectura Oxoniensis des Duns Scotus.
Obgleich in der dlteren Forschung dieser Einfluss vielfach in Abrede ge-
stellt wurde, ist er nicht zu tibersehen. Dafiir spricht auch die Ausdruck-
weise. In dieser Summe ist gelegentlich von ,pes“ als Bezeichnung des
Hauptteils einer Quastion die Rede.53 Diese Wendung liest man vornehm-
lich in englischen Hs. Der Oxforder Autor der Qudstionensumme kennt
auch den Franziskanertheologen Petrus von Sutton, wie oben erwdhnt.54
Die Oxforder Vorliebe der Dominikanerthelogen fiir die Franziskanertheo-
logie muss auch erwahnt werden. Der Autor der Qudstionensumme kannte
und benutzte wiederholt den Sentenzenkommentar des Bonaventura.ss

Der Autor der Qudstionensumme kannte aber auch die Pariser Univer-
sitat und hier besonders Heinrich von Gent und Aegidius von Rom. Mit
letzterem diskutierte er die Sentenzen und Argumente des Thomas von
Aquin. Sachkundig und interessiert, gut und gern erorterte er (wiederholt)
die aristotelischen Ausfithrungen tiber Einheit und Differenz in Metaph. IV
c. 6 (1016a) am mathematischen Beispiel des gleichschenkeligen Dreiecks

52 Acta capitulorum generalium OP (1304-78) (= MOFPH 4). Rom 1899, 39.

53 Vgl. Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 262ra und 266rb: ,Vide q. 14 art. 4 in pede De veritate“
(Thomae).

54 Vgl. Anm. 26.

55 Vgl. Anm. 25; vgl. quaest. fol. 288ra-va: ,Quomodo differunt ista nomina - essentia, sub-
sistentia, substantia - quibus respondent in Greco - usia, hypsosis, hypostasis et persona“ mit
THOMAS VON AQUIN: S.th. I q. 29, a. 2 und BONAVENTURA: Sent. 1 d. 33, a. 1, q. 3, ed. min. 324-327.



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (1 1303) 373

in der Erklarung des Thomas von Aquin.5¢ Magister Aegidius wird nament-
lich und indirekt angefiihrt, sehr haufig mit der Wendung ,obicitur; von
etwa der Mitte der Qudstionensumme an heifdt es regelmafdig: ,Contra hoc
arguitur et scribitur®.s7 Der Autor hatte das verdffentlichte Sentenzen-
scriptum des Aegidius zur Hand. Seit den Untersuchungen von G. Bruni
wissen wir, dass der Magister, der 1277 wegen der Verurteilung der 219
yErrores philosophorum® Paris verlassen musste, nach seiner Riickkehr
und Rehabilitation seine Sentenzenscripte in Paris (Anfang des 14. Jahr-
hunderts) veréffentlichen konnte.s8 Die kritische Auslegung der Thomas-
sentenzen durch Aegidius, der wahrend der letzten Lehrtatigkeit des Tho-
mas dessen Schiiler in Paris war, forderte auch die Dominikanerschule zur
kritischen Revision der Sentenzen des ,doctor communis” auf.

In der Sentenzensumme der Briigge-Hs. 491 notiert der Autor Wilhelm
von Macclesfield 3 Sentenzen Eckharts, welche seit eh und je die For-
schung beschiftigen. Da sie im Rahmen der Sentenzen II-IV notiert wer-
den, konnen sie auch aus der Sentenzenlesung Eckharts stammen und sie
wurden auch von J. Koch als dessen Lehrzeugnis in der Pariser Dominika-
nerschule verstanden.s9 Diese Annahme ist aber keineswegs gesichert.
Diese Sentenzen betreffen die Auseinandersetzung der Pariser Dominika-
nerschule mit der Kritik des Heinrich von Gent und des Aegidius Romanus
gegen die Doktrin des Thomas. Mit der Auseinandersetzung Eckharts mit
Aegidius in der 2. Sentenz tiber die Seelen-Gleichheit aller Menschen wer-
den wir uns im 2. Teil des Aufsatzes ausfiihrlich befassen. Die Diskussion
mit Heinrich von Gent in der 3. Sentenz tiber die gnoseologische Bedeu-
tung der ,species intelligibilis“ kann auch in den vielfdltigen Quaestiones
Parisienses zu diesem Thema seinen geschichtlichen Ort haben. Im Sen-
tenzenkommentar der Briigge-Hs. 491 ist diese ausfiihrliche Quastion
tberliefert, welche im Rahmen der Miscellanea Mediaevalia ediert und
analysiert wurde.60

56 Vgl. Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 283vb-284ra: ,Utrum caritas sit aliquid creatum in
anima“; THOMAS VON AQUIN: Metaph. Lib. V c. 6, n. 427, ed. MARIETTI 1950, 229. Das Beispiel vom
gleichschenkeligen Dreieck, das auch NIKLAUS VON KUES gerne anfiihrt, steht in Briigge-Stadtbibl.-
Hs. 491, fol. 294rb-vb: ,Utrum aequalitas in divinis dicatur.” Vgl. auch 265rb-26ra, 265vb: ,[...] de
triangulo, quamvis delectet me notitia de ista veritate [...]"“.

57 Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 292rb, 292vb, 293va (2x), 294ra, 295vb, 298ra (2x).

58 Vgl. BRUNI, Gerardo: Catalogo critico delle opere di Egidio Romano, in: La bibliofilia 36
(1934) 78-109, 37 (1935) 251-254. Die 2. Lehrtatigkeit des Aegidius in Paris (von 1286-1292/95) war
literarisch ergiebig: WIELOCKX, Robert: Aegidii Romani Apologia. Op. omnia III. 1, Florenz: Sismel,
Ed. del Galluzzo 1986; DERS.: Procedures contre Gille des Rome et Thomas d’Aquin, in: RSPhTh 83
(1999) 293-313; Dizionario biografico degli italiani 42. Rom: Ist. della Enciclopedia Italiana 1993,
319-341.

59 Vgl. KOCH, Josef: Ein neuer Eckhartfund: der Sentenzenkommentar..., in: Forschungen und
Fortschritte: Nachrichtenbl. der deutschen Wissenschaft u. Technik 19 (1943) 20-23.

60 Vgl. Anm. o; vgl. Briigge-Statdbibl.-Hs. 491, fol. 30g9rb-310vb: ,Circa 15. dist. (lib. I1I) quae-
ritur utrum angelus sive anima Christi, ut generaliter acciperetur quaestio, intelligat per speciem.”



374 Ludwig Hodl

Vom 1. Quodlibet an (Weihnachten 1277) hat der Magister aus Gent ge-
gen die Annahme einer (notwendigen) ,species intelligibilis“ im Erkennt-
nisakt opponiert. In der angegeben Quadstion sammelt der Autor eine Liste
von 10 Argumenten gegen die These des Thomas und bemerkt am Ende:
,Haec duae rationes ultimae trahunter de positione h.[enrici], und eine
Mariginalnotiz vermerkt den Namen ,heckardus“. Hat Eckhart diese bei-
den letzten Argumente (9 und 10) aus der Sicht und Acht Heinrichs von
Gent gezogen, um dessen Liste fiir die Auseinandersetzung und Widerle-
gung aufzubereiten, so dient die Auseinandersetzung der Begriindung und
Verteidigung der These des Thomas. Diese Auseinandersetzung konnte
ebenso in der Vorlesung der Sentenzen geschehen wie in den Qudstionen.
In den Quaestiones Parisienses hat Eckhart tiber die ,species intelligibilis”
diskutiert.6r Wilhelm von Macclesfield hat auch in der Quédstionensumme
der Briigge-Hs. Problem und Begriff der ,species” erdrtert. In der Quastion
,Utrum Deus sit intellectus, utrum et se intelligat et utrum alia“ klart er
den species-Begriff fiir die Schule.62 Die beiden Pariser Qudstionen Eck-
harts stehen im Zusammenhang mit den Anstrengungen des Wilhelm von
Macclesfield um das kritische Verstandnis der Doktrin des Thomas. Auch
fiir Eckhart ist die ,species” ,principium operationis sensitivae vel intellec-
tivae“63. Eckhart disputierte ebenso wie Wilhelm von Macclesfield und
dessen Lehrer Thomas von Sutton die umstrittenen Thesen des Thomas,
und Wilhelm konnte aus der tatsdchlichen Disputation Eckharts Senten-
zen erfahren haben. Diese Quadstionen sind keine magistralen Disputa-
tionen, sondern Ubungen und Bemiihungen um die wahre Sentenz des
Thomas in seiner Ordensschule.

Die Sentenzenkommentare der Briigge-Hs. 491 und einige Quaestiones
Parisienses gehoren zusammen, stehen sich zeitlich und geistesgeschicht-
lich nahe. Diese literarische und doktrindre Nahe kann hier nicht ausgie-
big erortert werden; sie kann nur in einem Aspekt sichtbar gemacht wer-
den. Die Pariser Universitdt hat in der von ihr herausgegebenen Reihe
,Bibliothéque de I'Ecole des hautes études“ einen Sammelband hervorra-
gender medidvistischer Gelehrter publiziert: ,Meister Eckhart in Paris®, in
dem die literar- und problemgeschichtlichen Probleme der Quaestiones

61 Vgl. ECKHART: Quaestiones Parisienses, q. 2, hrsg. u. iibers. Bernhard Geyer, Opera lat. V.
Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer 2006, 49-54: ,Utrum intelligere angeli, ut dicit actionem, sit
suum esse.” In der Hauptsache erdrtert Eckhart die Frage: ist die ,species” (intelligibilis) etwas
Seiendes. Weil sie ein Prinzip des Erkenntnisaktes ist, kann sie nicht ein ,ens“ sein.

62 Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 298rb-299gra: ,Item species habet tria: primum quia est per-
fectio intellectus, secundo quia est principium operationis, tertium quia est medium respectu
obiecti [...]".

63 ECKHART: Quaestiones Parisienses, q. 2 (Anm. 61), 50.



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (1 1303) 375

Parisienses Eckharts untersucht werden.64 A. de Libera hat die Disputation
zwischen Magister Gonsalvus Hispanus und Meister Eckhart erortert und
diese Disputation als markantes Schulbeispiel der mittelalterlichen Uni-
versitat erklart.65 Er hat Eckharts bekannte 11 Argumente von Thomas von
Aquin und Jakob von Viterbo OESA (1 1308) her begriindet und Meister
Eckharts geschichtliche Leistung der metaphysischen Begriindung der
(menschlichen) Erkenntnis unterstrichen. Ich werde diese Uberlegung auf-
nehmen und Eckharts Qudstionen zusammen mit dem Kommentar des
Wilhelm von Macclesfield zum Thema der Revision der thomasischen
Erkenntnislehre in der Dominikanerschule um die Wende des 14. Jahrhun-
derts aufzeigen.

Der Kommentar in der Briigge-Hs. setzt sich, wie schon erwdhnt, zu
Sent. 111 d. 14 mit Heinrichs von Gent Kritik an der Erkenntnistheorie des
Thomas auseinander.66 Wilhelm von Macclesfield weif sehr gut, dass der
Genter Philosoph auf dem Boden der augustinischen Erkenntnistheorie
gegen Thomas opponierte. Die ,formae Platonicae“, die Ideen, begriinden
und sichern die wahre Erkenntnis. ,Darin liegt seine [des Heinrich von
Gent] ganze Widerstandskraft gegen die Annahme [des Thomas] von ein-
gepragten species, Erkenntnisbildern, und die Starke seiner Position vom
Wissensschatz ohne [die Annahme von]| species.“67 Nach Heinrichs von
Gent Lehrmeinung erkennt unser Intellekt kraft der eingegebenen, ein-
und aufleuchtenden Erkenntnisbildern, wahrend nach Thomas die Er-
kenntnis aus den Sinnesdaten und den (abstrakten) intelligiblen species
resultiert. Thomas lehrt in der Metaphysik der Erkenntnis das wahre,
wirkliche Erkennen des Menschen. Wilhelm von Macclesfield musste sich
aber ebenso wie mit Heinrich von Gent auch mit Aegidius von Rom fiir sei-
nen Lehrer Thomas einsetzen. In der Quadstionen-Summe des Briigge-
Kommentars bestritt er diese Auseinandersetzung, die mit der Kontroverse
gegen Heinrich von Gent zusammengehort (und zusammen ediert werden
sollte): ,Utrum Deus sit intellectus, utrum et se intelligat et utrum alia.“68
Mit dem dreimaligen utrum lenkt der Autor zuerst das Augemerk auf das
Erkennen Gottes und spezifiziert es erst im zweiten und dritten Gedan-
kengang. Aegidius von Rom sprach mit Thomas von der ,species” in der
Erkenntnis und erkldrte diese (nicht gnoseologisch) rein logisch im Ver-
haltnis von ,genus” und ,species”. In der Erkenntnis geht das Generische

64 Maitre Eckhart a Paris. Une critique médiévale de I'ontothéologie. Les Questions parisiennes
n. 1 et 2 d’Eckhart. Etudes, textes et introductions (= BEHE.R 86). Paris: Presses Univ. de France
1984.

65 Ebd. 200-223: La question de Gonzalve d’Espagne contenant les raisons d’Eckhart.

66 Vgl. Briigge-Stadtbibl-Hs. 491, fol. 309rb-310vb, ed. GORIS/PICKAVE (Anm. g): ,Hec est igitur
tota vis improbationis sue contra positionem specierum impressarum et robur sue positionis de
habitu scientiali solo sine speciebus.“

67 Briigge-Stadtbibl-Hs. 491, fol. 309vb, ed.169. n8-119.

68 Briigge-Stadtbibl-Hs. 491, fol. 208rb-299ra.



376 Ludwig Hodl

in das Spezifische ein und darin auf, und bestimmt das Erkannte. In Gott
ist diese Fiille und dieser Reichtum der ,species” das gottliche Wissen.
Diese Vollkommenheit lasst Aegidius als Qualitat in Gott gelten. Diese
Deutung lehnt Wilhelm scharf ab. Die Logik der Erkenntnis ist nicht die
Metaphysik des Thomas. Erkenntnisbild und -blick betreffen und kenn-
zeichnen den Seinsakt des Erkennend-Seins und des Erkannt-Seins in den
Subjekten (Gott, Engel und Mensch). Magister Wilhelm analysiert kurz
und biindig den ,species”-Begriff, wie oben erwdhnt,69 als Vollkommenheit
des Intellekts, als Prinzip dessen Tatigkeit und als ,medium®, Vermittlung
des Objekts. Die ,species” bestimmt die Wirklichkeit und Kraft des (erken-
nenden) Subjekts und offenbart dessen Erkenntniskraft, die Kraft des
Eroffnens und Erschlief3ens. So wollte er sogar von ,species” in Gott han-
deln, tilgte aber spdter diesen missverstandlichen Textabschnitt (,va [...]
vat“). Den Engeln aber sind diese Erkenntnisprinzipien seinshaft eigen und
er folgerte daraus: ,[...] et ideo essentia angeli est principium formale
essendi et intelligendi.“70

Mit dieser These musste sich aber Eckhart in den Quaestiones Parisien-
ses auseinandersetzen. In den beiden ersten begegnen wir dem Thema
,Erkennen und Sein“: ,Ist in Gott Sein und Erkennen identisch?“ ,Ist das
Erkennen des Engels, insofern es eine Tatigkeit besagt, mit dessen Sein
identisch?“7? Auch Eckhart hat die Frage nach dem Erkennen des Engels
zuerst erortert, wie er ausdricklich bemerkt,72 aus sachlichen Grinden bei
der Veroffentlichung aber nachgestellt. In der Hauptsache geht es aber bei
dieser Diskussion tiber das Erkennen des Engels um die ,species intelligi-
bilis“, welche kein bestimmtes Seiendes ist, sondern prinzipiell medialen
Charakter hat. Thomas selber sprach wiederholt davon in der Erkenntnis-
theorie.73 Bei keinem Geschopf, auch nicht beim Engel ist Sein und Er-
kennen identisch. Thomas begriindet sein Urteil mit dem Hinweis auf die
,operatio“ des Engels; Eckhart stiitzt sich auf das ,medium operationis®
und argumentiert in der 2. Pariser Quastion wiederholt: ,species non est
ens.“74 Das Erkenntnisbild, die ,species®, ist das Licht-Bild, der Licht-Blick,
welcher allen Erkenntnisbildern eigen ist, wie Eckhart in der Augustinus-
Predigt ausfiihrt und das Erkennen aktuiert.7s Es kann kein x-beliebiges
Seiendes sein, weil wir so gesehen das objektiv bestimmte, gegebene ,ens”
selber nicht erkennen konnten. Es vermittelt prinzipiell jedes Erkennen

69 Vgl. Briigge-Stadtbibl-Hs. 491, fol. 298vb; vgl. Anm. 62.
70 Briigge-Stadtbibl-Hs. 491, fol. 298va.

71 MEISTER ECKHART: Quaestiones Parisienses q. 1, LW V, 37, 49. Zu den Pariser Quaestionen
vgl. Maitre Eckhart a Paris (Anm. 64).

72 Vgl. MEISTER ECKHART: Quaestiones Parisienses q. 1, 44, 2.

73 Vgl. THOMAS VON AQUIN: S.th. I q. 14, a. 4; quaest. disp. De veritate, q. 18, a.1ad.1.
74 Quaestiones Parisienses q. 2, n. 4, LWV, 51.

75 Vgl. ebd. 85-99.



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (+1303) 377

und kann tiber die Massen erhoht und ertlichtigt werden, wie er wiederum
in der Augustinus-Predigt darlegt.

Weil die ,species“ kein Seiendes sein kann, indem und insofern es
,principium ipsius intelligere® ist, geht das ,intelligere” dem Sein vor und
ist ihm tiber. ,Insgesamt viermal erwdhnt Eckhart in der ersten Pariser
Quastion, dass das Erkennen hoher sei als das Sein und dass es iiber dem
Sein stehe.“76 Weil das Erkennen (im Akt der Erkenntnis) auf sich zuriick-
kommt, reflektiert, ist es ,subsistent”, wie Eckhart in der 3. Pariser Quas-
tion betont: ,[...] intelligere in quantum huiusmodi est subsistens.“77 Das
Erkennen ist das Subjekt-Sein und ist als solches dem objektiven Sein vor
und tber. Daraus folgert Eckhart in der 1. Pariser Qudstion78: ,Ich bin
nicht mehr der Meinung, dass Gott erkennt, weil er ist; sondern weil er er-
kennt, deshalb ist er, <und zwar> in der Weise, dass Gott Intellekt und Er-
kennen ist, und das Erkennen selbst die Grundlage seines Seins ist.” Mit
dieser Gotteserkenntnis, die Eckhart der kritischen Analyse des Erkennt-
nisaktes (mit dem zentralen Begriff der ,species intelligibilis“) verdankt,
kam er aber auch zur neuen Heilserkenntnis der Gottesgeburt in der Geist-
seele, von der er in der 1. Predigt und fortan regelmafig predigte.79 Mit
und in der Gotteserkenntnis gelangte er auch zur Erkenntnis der Gottesge-
burt in der Seele des Menschen.

R. Imbach hat unter dem Titel Gott ist Erkennen Eckharts Nachdenken
der thomasischen Gedanken untersucht und begriindet:8c Eckhart ist
Schiiler des Thomas von Aquin, hat dessen Aussagen wieder und wieder
gelesen, re-vidiert. Er gehort zu den Pariser Dominikanertheologen Johan-

76 ALBERT, Karl: Meister Eckharts These vom Sein. Untersuchungen zur Metaphysik des ,Opus
tripartitum®. Saarbriicken: Universitatsverlag 1976, 85.

77 Quaestiones Parisienses q. 3, n. 10, 25, ed. LW V, 60,10, 66,5.
78 Quaestiones Parisienses 1, 40.4.

79 Vgl. ECKHART: Dt. Pred., Pr. 2 DW I, 39-41: ,Intravit Jesus in quoddam castellum” (Luc. 10,
38) (Aufnahme Marias in die Himmel): ,Ich hian underwilen gesprochen, ez sei ein kraft in dem
geiste, diu si aleine vri. Underwilen hdn ich gesprochen ez si ein huote des geistes; underwilen
han ich gesprochen es si ein lieht des geistes; underwilen han ich gesprochen ez si ein viinkelin.
Ich sprich aber nfi: ez enist weder diz noch daz; nochdenne ist ez ein waz, daz ist hocher haben
diz und daz dan der himel ob der erde. Dar umbe nenne ich ez ni in einer edelerr wise dan ich ez
ic genante, / und ez lougent der edelkeit und der wise und ist dar enhoben. Ez ist von allen
namen vri und von allen formen bléz, ledic und vri zemale, als got ledic und vri isr in im selber.
Ez ist sO gar ein und einvaltic als got ein und einvaltic, daz man mit dekeiner wise dar zuo ge-
luogen mac. Diu selbe kraft, dar abe ich gesprochen han, da got inne ist bliiejende und griienende
mit aller siner gottheit und der geist in gote, in dirre selber kraft ist der vater gebernde sinen
eingebornen sun als gewaerliche als in im selber, wan er waerliche lebet in dirre kraft, und der
geist gebirt mit dem vater den selben eingenornen sun und sich selber den selben sun und ist
derselbe sun in disem liechte und ist diu warheit. Mdchtet ir gemerken mit minen herzen, ir
verstiindet wol , was ich spriche, wan ez ist war und diu warheit sprichet ez selbe.”

80 Vgl. IMBACH, Ruedi: ,Deus est intelligere“. Das Verhltnis von Sein und Denken in seiner
Bedeutung fiir das Gottesverstindnis bei Thomas von Aquin und in den Pariser Qaestionen Meister
Eckharts (= SF 146). Freiburg, Schweiz: Universitats-Verlag 1976.



378 Ludwig Hodl

nes von Paris (1 1306), Jakob von Metz ({ p. 1310), Dietrich von Freiberg (+
p. 1318) und vielen anderen, welche nach der Jahrhundertwende eine kriti-
sche Sentenz ihres Lehrers vertraten und diesen gegen die vorrangigen
Magister Heinrich von Gent und Aegidius von Rom in Fithrung brachten.
Die Erkenntnistheorie des Thomas revidierte auch Eckhart im Kern und
Grund ihrer Geltung und Bedeutung. Die ,species intelligibilis ist der In-
tellekt in seiner (gottlichen, engeleigenen und menschlichen) Subsistenz,
in seinem ,subsistere”, In-und-bei-sich-Stehen als Prinzip und Medium des
Erkenntnisaktes. In der Auslegung der Predigt Eckharts auf das Fest und
Gedachtnis des HI. Augustinus hat Imbach das Unterscheidende der
augustinischen Denkform (im Denken und Predigen) des Thomas aufge-
zeigt.81 Der in der Nachwelt sooft in Spannung und Opposition zu Augus-
tinus gesehen wurde und wird, ist sein Schiiler, und keinen biblischen Text
haben Lehrer und Schiiler so gern gelesen als den Prolog zum Johannes-
Evangelium. Das Licht des Glaubens und des Erkennens, von dem Joh 1,5
spricht, ist das Licht, das Bild und der Blick, die ,species”, das lebendige
(personale) Wort Gottes, die urspriingliche entspringen-lassende ,species”
des Wahren und Wirklichen. Auch Eckhart begriindete die personale gno-
seologische Bedeutung des Lichtes und der ,species“. Aegidius von Rom,
ein anderer von Eckhart hoch geschdtzter Lehrer an der Pariser Universitat
verstand die ,species” objekthaft, doktrinar; sie hat ihren Sitz im ,the-
saurus specierum®, in der Schatztruhe und im Schrein des Intellekts.82
Eckhart merkte sich dieses Bildwort und wiederholt es in seiner dt. Predigt
42.83 Aegidius verstand diesen Schatz und das Behaltnis der Ideen sachlich
objektiv, Eckhart aber (wie Wilhelm von Macclesfield) subjektiv-operativ.

Augustins Predigt von Eckhart kntipft an Eccl 50,10: ,Ein goldenes Ge-
faf3, fest, geschmiickt mit Edelkeit alles Gesteins“ und betrachtet Augustin
als Gefaf3, als Kelch des Geistes, sein Inhalt sind die ,species formarum®,
das Licht der Erkenntnis und ,medium®“ des Erkennens.84 Alle Grundbe-
griffe der Erkenntnistheorie stehen auch in der (Universitdts)-Predigt! Er-
kennen hat den Vorrang vor dem Sein, und das subjektive, operative Ver-
standnis der ,species” tragt und ertragt den Erkenntnisakt. Diesem Ver-
standnis des Intellekts begegnen wir auch in den Eckhart-Sentenzen, die
im Sentenzenkommentar der Briigge-Hs. 491 Eingang gefunden haben.

81 Ebd. Vgl. ECKHART: Sermo die b. Augustini, hrg. u. iibers. Bernhard Geyer (= Die latei-
nischen Werke 5). Stuttgart: Kohlhammer 2006, 85-99.

82 AEGIDIUS VON ROM: Quodl. 1V (1289), q. 20: ,Utrum potentiae sensitivae interiores sint una
potentia sive plures”, ed. Lowen 1646.

83 Vgl. ECKHART: Dt. Pred. 42 DW II, 280: ,[..] Nun sagt Augustinus, Gott habe in jenem
ersten Seelenbezirk, der da mens heifdt oder ,Gemiit', zusammen mit dem Sein der Seele eine
Kraft geschaffen, die nennen die Meister ein Behiltnis oder einen Schrein geistiger Formen oder
geformter Bilder.”

84 Vgl. ECKHART: Sermo die b. Augustini (Anm. 81).



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (+1303) 379

2. DIE ECKHART-SENTENZEN IN DER BRUGGE-STADTBIBL.-HS. 491

a. Der Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield tiberliefert 3
Eckhart-Sentenzen, die immer schon die Aufmerksamkeit der mediavisti-
schen Forschung gefunden haben, und welche einst Prof. Dr. J. Koch ver-
anlassten den Kommentar (Sent. II-1V) der Briigge-Hs. 491 Eckhart zuzu-
erkennen.85 Diese Annahme bestatigte sich nicht, aber die genannten Sen-
tenzen bringen uns auf die Spur des friihen Denkens Eckharts, der um 1295
in Paris die Sentenzen des Petrus Lombardus erklarte. Wie diese 3 Sen-
tenzen (durch Wilhelm von Macclesfield) in den Apparat der Thomas-
Sentenzen kamen, wissen wir nicht genau, wir konnen es aber etwas ndher
ausmachen. Wilhelm von Macclesfield war Oxforder Dominikanertheolo-
ge, der um 1290 in Oxford sein Graduiertenstudium begann, und Mitte der
neunziger Jahre des 13. Jahrhunderts zur Magisterpromotion nach Paris
kam. Dort, im Dominikanerstudium, begegnete er auch dem siidfranzosi-
schen Bakkalar Wilhelm Petri de Godino, der in den Provinzialstudien
(unter anderen auch in Toulouse) Ende der neunziger Jahre die Sentenzen
erklart hatte und um die Jahrhundertwende in Paris sein Graduierten-
studium mit der Sentenzenlesung begann. Als ausgewiesener Dozent sollte
er mit dem Scriptum des Thomas von Aquin, das seit dem ,Correctorium-
Streit“ erhebliche Einwande und Korrekturen erfahren musste, im Kontext
der filhrenden Schriften des Thomas ein mafdnehmendes und maf3geben-
des Kommentarwerk fiir die Schule schreiben. Das Generalkapitel von 1309
hat diese Studienordnung autoritativ verfiigt.8¢ Wilhelm von Godino
konnte im Pariser Dominikanerstudium den Sentenzen-Apparat des Wil-
helm von Macclesfield kennen lernen und fiir seine Arbeit beniitzen. Er
schrieb aber nicht einfach Satze und Sentenzen daraus ab, wie die Kolner
Mediavisten ausdricklich feststellen,87 sondern iibernahm Worte und
Wendungen des Apparats. Es liegt auch auf der Hand, dass Thesen und
Probleme des Scriptums des Thomas im Dominikanerstudium diskutiert
wurden. Ich habe schon darauf hingewiesen, dass es auch in den Quaes-
tiones Parisienses Eckharts um die kritische Revision der Sentenzen des
Thomas geht.

Im Pariser Dominikanerstudium konnte auch Wilhelm von Maccles-
field sein Oxforder Scriptum ergdanzen und tiberarbeiten. Dafiir sprechen
die 3 Eckhart-Sentenzen, die er dem Sentenzen-Apparat eingefiigt hat. Ich
nenne sie in der Reihe des Sentenzenbuches, wie sie M. Grabmann ver-
offentlich hat.88

85 Vgl. KOCH: Ein neuer Eckhartfund (Anm. 59).

86 Vgl. Anm. 52.

87 Vgl. Anm. g.

88 Vgl. GRABMANN: Neuaufgefundene Pariser Qudstionen (Anm. 3), 120f.



380 Ludwig Hodl

1.) Sent. II, d. 12, fol. 303rb: ,Eignet den hoheren und niedrigen Him-
melskorpern dieselbe Materie?“ wenn die hochsten Himmelsspharen nach
dem eschatologischen Gericht ,unzerstorbar® bleiben miissen? Thomas
von Aquin und im Anschluss an ihn auch Aegidius von Rom argumen-
tieren auf Grund der Materie dieser Korper! Konnte man aber nicht auch
von der ,forma caeli“ her argumentieren, gab ein anderer Gelehrter zu
bedenken, der in einer Randnotiz als ,heccari” identifiziert wird.89

2.) Sent. I, d. 32, fol. 306va-vb wird die uns interessierende Frage:
,Sind alle Geistseelen [der Menschen]| von Natur aus ungleich?“ Wiederum
setzt sich Wilhelm von Macclesfield mit der Kritik des Heinrich von Gent
und des Aegidius von Rom tiber die Individuationsthese des Thomas aus-
einander. Er fiihrt fiir des Aegidius Doktrin zuerst dessen Aussage im
Quodlibet II an, dem (in wortlicher Ubereinstimmung) Eckharts These
entgegengesetzt wird, die wiederum als solche des ,heckardus” am Rande
notiert wird. Wir werden sofort ausfiihrlich dartiber berichten! Im An-
schluss daran bedachte aber der Autor des Kommentars die Ausfithrungen
des Aegidius aus seiner Lectura, dem Sentenzenkommentar. Diese Ergan-
zung wird im Kontext als Nachtrag in Paris deutlich. Aus der Literatur-
geschichte wissen wir, dass Aegidius als Sentenzen-Dozent (1276-77) nur
die Quastionen zum 1. Buch veroffentlichen konnte, den ganzen Kommen-
tar aber erst nach seiner Rehabilitation (1286) nach 1300 in Paris heraus-
brachte.9o Wilhelm von Macclesfield kam das Sentenzenwerk des Aegidius
erst nach und nach (in Oxford und Paris) zur Hand. Die Aufteilung seines
Werkes im Briigge-Kommentar in die Quaestionensumme (des l. Buches)
und in den Apparat zu den Biichern II-1V diirfte in der Literaturgeschichte
des Aegidius seinen Grund oder Anlass haben.

3.) Sent. III, d. 15, fol. 309rb-3110vb in der Quaestion iiber die ,species
intelligibilis“, welche in den Miscell. Mediaev. ediert und erortert wurde,o!
findet sich die 3. Eckhart-Notiz, die literarisch und geschichtlich wichtig
ist. Die umfangreiche Quaestion fiihrt eine Liste von 10 Argumenten aus
der Sicht des Heinrich von Gent gegen des Thomas Begriff und Theorie der
,species intelligibilis“ an. Die beiden letzten Argumente sind keine direk-
ten Einwande des Heinrich von Gent, sondern lassen sich aus dessen Posi-
tion erschlieffen. Das 10. schlief3t von der Bedeutung und Leistung des ,ha-
bitus“ im Erkenntnisakt, dass die Annahme von ,species” tiberfliissig sei.
Diese bekannte aristotelische Mahnung (der ,Raritdt), das Uberﬂﬁssige zu
meiden, wird (am Rande) dem ,heck(ardus)“ zuerkannt. ,Hae duae ratio-
nes ultimae trahuntur de positione sua h(enrici).“ Wo wurde die These
und Kritik des Heinrich von Gent diskutiert, so dass Wilhelm von Maccles-

89 Eckhart hat sich auch in den ,Quaest. Paris.“, q. 4, ed. Bernhard GEYER 72—76, mit kosmo-
logischen Fragen beschaftigt.

90 Vgl. STEGMULLER: Repertorium commentariorum (Anm. 8), 19.
91 Vgl. Anm. 9.



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (+1303) 381

field so genau und ausfiihrlich berichten konnte? Eckhart war aktiv an
dieser Diskussion beteiligt, weil die ganze Liste vor seinem Argument eror-
tert wurde. Warum erganzte der Dozent die Liste der Gegner? Alle diese
Fragen weisen auf die Bemiihungen der Dominikanerschule hin, die um-
strittene ,species-Theorie” des Thomas zu verteidigen, zu begriinden, zu
revidieren, und zwar im Dominikanerstudium in Paris um 1304. Dort
konnte auch die Frage der Seelengleichheit der Menschen diskutiert wer-
den. Eckhart war dabei.

A. TEXTGRUNDLAGE

Wilhelm von Macclesfield OP: Sent. II, dist. 32, Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491,
fol. 306va-b.

Circa distinctionem 32 (II. Libri) quaeritur: utrum omnes animae sint
inaequales in natura.92 (in marg. ,hic est articulus”) Nota in I* parte, q. 85,
a. 7 (S.th.) et in I° (Sent.), dist. 32 quaest. eadem, ubi sic dicitur, quod
secundum nobiliorem dispositionem corporis nobilior est una anima quam
alia; et hoc ostenditur duplici exemplo, quia diversitas materiae specie vel
genere facit diversitatem in forma, sicut patet in planta, bruto et homine,
ubi materia differtur specie et forma, similiter quia, licet anima non habeat
materiam, ex qua tamen habet materiam in qua quid distinguitur sicut illa
quae materiam ex qua.

(i.marg. h<enricus>) Item in De anima: ‘Molles carne aptos mente dici-
mus’.93 Henricus in illo Quodlibet q. 5 dicit in fine quod non audet aliquid
dicere propter articulum, licet ibi multa dicat, tamen non determinat.94
Quod ex nobilitate corporum non distinguuntur animae, quia video quod
in corpore fragiliori nobilior est anima. Sed hoc directe est pro ista opi-
nione, quia talis fragilitas resultat ex aequalitate complexionis et bona dis-
positione, quia ‘'molles carne’ etc.

(i.marg. Ae<gidius>) Item contra hoc Aegidius II° Quolibet, g. 15,95 quia
si loquamur de aequalitate naturae et proprietatum consequentium
speciem, sic sunt omnes aequales; si de aequalitate individui, sic sunt inae-
quales; et salvat articulum.96 Si intelligamus quod anima nobilitatur in sua

92 Vgl. Mag. PETRI LOMBARDI: Sententiae in IV libris distinctae, 11 d. 32, c. 8, ed. Romae 1981,
517: ,An animae ex creatione sint aequales in donis naturalibus.”

93 ARISTOTELES: De anima 11, c. 9, 421 a25-26, HAMESSE, Jacqueline (Hg.): Les Auctoritates
Aristotelis. Un florilege médiéval. Etude historique et édition critique. Louvain: Publ. universitaires
1974, 6,99, p. 182.

94 Vgl. HENRICI DE GANDAVO: Quodl. 111 q. 5, ed. Lowen 1518, fl. 53v.

95 Vgl. Ed. Lowen 1646, p. 95-97: ,Utrum animae sint aequales in naturalibus”.

96 Vgl. HISSETTE: Enquéte (Anm. 1).



382 Ludwig Ha6dl

operatione ex corpore, sicut artifex melius facit cum bono martello vel
artifices aequaliter artem participantes, unus bene cum bono martello
alius male cum malo, sic anima cum nobiliori corpore tamquam meliori
instrumento nobiliores habet operationes, cum tamen animae naturaliter
sint aequales et ex se, non est verum.

(i.marg. heckardus) Respondeo, nec aliquis dicit quod gantum ad
naturalia speciei sit inaequalitas vel quantum ad naturalia individui sit
aequalitas; sed qui hoc dicit, non tangit causam quaestionis.

Ideo dicendum quod distinctio animarum per dispositionem corporum
non est tamquam per aliquid extrinsecum sive per accidens, cum ex anima
et corpore fit unum. Nec est imaginandum, sicut dicunt aliqui, quod forma
sit distincta a materia, quia sic non esset ex eis aliquid unum, nec absolute,
nec simpliciter.

[tem materia est pars diffinitionis.

[tem anima per essentiam / unitur materiae, ergo non per aliquid ex-
trinsecum sit distinctio animarum, quando fit per materiam, sed per
aliquid intrinsecum et essentiale.

(i. marg. Ae<gidius>) Item Aegidius in lectura dicit quod animae
omnino sint aequales,97 quod probat, quia anima tenet infimum gradum in
intellectualibus, et est potentia pura in genere illo; ergo fuit in primo actu,
hoc est distincta, ita nec in pura potentia. Et ratio est, quia si distincta a
parte superiori, hoc esset nisi per actum; ergo principaret actum, nec esset
pura potentia, ergo esset angelus, si ab alia parte, esset nihil. Ad hoc
dicendum quod falsa est imaginatio, quia anima imaginatur quasi forma
fieret per se, quod falsum est, quia intentio naturae fertur primo et princi-
paliter ad compositum. Ideo debet accipi distinctio partium secundum
quod sunt in composito, non secundum quod considerantur in se.

b. Zu Sent 1I, d. 32, c¢. 8 im Lehrbuch des Lombardus fragt der Lehrer,
,Sind die [Geist-]Seelen der Menschen auf Grund ihrer Erschaffung durch
Gott alle gleich in ihren natiirlichen Gaben und Anlagen?“,98 achtet aber in
seiner Antwort sofort auf die individuelle Ungleichheit der Menschen, die
vor allem den Theologen zu denken gab. Die Philosophen achteten seit
den Zeiten der Alten (vor allem 1789 in der franzosischen Revolution) auf
die Gleichheit aller Menschen. Wilhelm von Macclesfield musste (im 14.
Jahrhundert) nach der Ungleichheit der Menschen fragen, weil die Theo-
logen durch den Pariser Bischof Stephan Tempier 1277 den philosophi-
schen Satz von der Gleichheit verurteilt haben, indem und insofern diese
den christologischen Vorbehalt geltend machten, die Geistseele des mensch-
lichen Sohnes Gottes kann nicht der des Verrdter-Apostels Judas gleich

97 Vgl. AEGIDIUS ROMANUS: Sent. Il p. 2, d. 32 a. 3, ed. Venedig 1581, p. 470b-473: ,An animae a
sui creatione sint aequales.”

98 PETRUS LOMBARDUS: Sententiae (Anm. 92) II, d. 32, c. 8, ed. Romae, 517.



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (1 1303) 383

sein.99 Auch die Theologen, unter ihnen Thomas von Aquin hielten fest,
dass die individuellen menschlichen Geistseelen nicht gleich sein konnten!
Wer konnte sinnvoller Weise annehmen, alle Menschen und jeder einzelne
besafde den gleichen Intellekt!

Thomas von Aquin erkliarte diese Ungleichheit im (philosophischen)
Satz von der Individuation der Seele mit dem Hinweis auf die ,Verleibli-
chung” der Geistseele im menschlichen Individuum und verwies zur Be-
grindung auch auf die hochst merkwiirdige Stelle in De anima 1I, c. 8:
,2Menschen mit starren Muskeln sind unbegabt fiir die vernunftbegabte
Seele, mit weichen Muskeln aber begabt®.1o0 Diese Bemerkung wurde auch
Thomas von den Zeitgenossen angekreidet. Er und seine Pariser Domini-
kanerschule haben sich in ungezdhlten Quaestionen und Traktaten ange-
strengt, ihr Verstandnis des Individuationsprinzips unter Beweis zu brin-
gen. In seiner dualen Herkunft der Geistseele als ,forma corporis® und in
seinem personalen Da-Sein in Geistfreiheit und Erkenntnis ist jeder Ein-
zelne voll und ganz Mensch. Mit dieser Aussage tiber Her-Sein und Da-
Sein des Menschen hat sich aber Thomas mit seiner Schule auch bei den
Philosophen Gehor und Anerkennung verschafft.

Heinrich von Gent (1 1293), der Ratgeber des Pariser Bischofs bei der
Zensur der 219 philosophischen ,errores®, lehnte ebenso des Thomas These
von der Individuation ab wie auch dessen Verstindnis der wesenhaften
Gleichheit der Geistseele und verurteilte seinerseits den philosophischen
Satz. Fiur ihn war klar, ,clarissime®, dass nicht die Leiblichkeit und stoffli-
che Dimensionalitat die Individualtdt ,prdzise“ begriinden konnen, denn
so gesehen wadre das Akzidens Mafdstab und Bestimmung der Substanz; die
Wesensform als solche hat extensive und intensive Grade. In der (philoso-
phischen) Acht auf die ,anima Christi“ disputierte er 1279 in Quodl. IlI q. 5,
dass auch die Geistseele als ,substanziale Form“ unterschiedliche Grade
habeto, Wenn aber die Geistseele als graduierte Wesensform das Einzel-
seiende bestimmt und gestaltet - ,creando infunditur et infundendo crea-
tur“w02; dann kann nicht die dimensionierte Quantitait Maf$ und Ursache

99 Vgl. HISSETTE: Enquéte (Anm. 1), art. 147, p. 227: ,Quod inconveniens est ponere aliquos
intellectos nobiliores aliis, quia cum ista diversitas non possit esse a parte corporum, oportet quod
sit a parte intelligentiarum; et sic animae nobiles et ignobiles essent necessario diversarum
specierum sicut intelligentiae. Error quia sic anima Christi non esset nobilior anima Judae”.

100 THOMAS VON AQUIN: S.th. I q. 85, a. 7: ,Manifestum est enim quod quanto corpus est
melius dispositum, tanto meliorem sortitur animam.” Vgl. ARISTOTELES: De anima II c. 9, 421a 20
in der Ubers. Paul Gohlke, Uber die Seele, 2. Aufl. Paderborn: Schéningh 1953, 84; HAMESSE: Les
auctoritates (Anm. 93), 182, n. 6. 99: ,Molles carne mente aptos dicimus, duros vero ineptos”.

101 Vgl. HEINICH VON GENT: Quodl. III q. 5: ,Utrum anima Christi. circumscripta omni dis-
positione corporis [..] solum prius naturalibus existens, sit nobilior qualibet anima cuiuslibet
alterius hominis.”, ed. Lowen 1518, fol. 54r-56r.

102 HENRICI DE GANDAVO: Quodl. 11 q. 8: ,Utrum possint fieri a Deo duo angeli solis
substantialibus distincti“, ed. Robert Wielockx. Lowen: University Press 1983, 52-53.



384 Ludwig Hodl

der Individuation sein. Thomas von Aquin, ,nostri philosophantes“ haben
sich von Aristoteles in die Irre fithren lassen.1o3

Zu diesen irrenden ,philosophantes“ gehort aber auch Aegidius von
Rom (1 1316), der als Schiiler des Thomas von Aquin ebenfalls von der Zen-
sur der 219 ,Errores philosophorum®“ betroffen wurde und 1277 (von der
Ordensleitung angewiesen) die Pariser Universitdt verlassen musste. Er
konnte erst 1286 zuriickkehren und die Magisterwiirde erlangen. Von
seiner Sentenzenlesung konnte er (vor 1277) nur den Qudstionenkom-
mentar zum ersten Buch veroffentlichen. Sein literarischer Einfluss war
durch die Schiiler-Nachschriften sporadisch moglich, wurde aber durch
die Zensur von 1277 lehramtlich abgeblockt. Nach seiner Riickkehr nach
Paris (1286) gewann er durch seine (magistralen) Disputationes (Quolibet)
groflen Einfluss. Er nahm die (metaphysische) Analyse des Seinsaktes von
Heinrich von Gent auf und konzentrierte diese Analyse auf die Engel und
auf den Menschen in seiner leib-(geist)seelischen Identitatio4. Die mensch-
liche Geistseele ist inkorporiert und konstituiert als Formkraft im Leibe
das individuale Subjekt; sie ist schopferische Wirklichkeit des lebendigen
Urgrundes. ,Im modus (Her-Sein) der Individuation gewinnt die Geistseele
jedes Menschen ihre (individuelle) Ungleichheit, weil und insofern sie vom
unverdnderlichen (schopferischen) Urgrund des Lebens her-ist, im modus
ihrer Individuation erlangt sie auch ihre Gleichheit.“105

Das Her-Sein in leiblicher Individualitat hebt den schopferischen Ur-
sprung der Geistseele des Menschen nicht auf, sondern erhebt und erhdht
die Wiirde des Individuums. ,Animae ergo ex modo suae individuationis
aliquam dignitatem naturalem acquirunt, quae nobilitas non est ex eo,
quod anima - quia in hoc non differt una anima ab alia - sed in eo est,
quod sit haec anima”. Die individuelle Ungleichheit bedeutet eine naturale
Wiirde und Auszeichnung der Geistseele, die sie nicht allein durch ihr
Her-Sein erlangen - darin sind alle gleich! - sondern weil sie sich dem
schopferischen gottlichen Ursprung verdanken. Dieser Ursprung wird im
dualen Her-Sein und geschichtlichen Her-Kommen nicht aufgehoben, son-
dern aufgenommen und erhoht. Die Nobilitdt ihres Ursprungs offenbart
die Geistseele in der Freiheit des Individuums und Geistigkeit des Sub-
jekts.

Wilhelm von Macclesfield referiert in der Quaestio der Textgrundlage
nicht genau iiber die Doktrin seines Pariser Kollegen, wenn er von der spe-
zifischen Gleichheit der menschlichen Geistseele auf Grund der natiirli-

103 Vgl. ebd. 42. 56.
104 Vgl. AEGIDIUS VON ROM: Quodlibeta, Quodl. 1 q. 8-10 (iiber die Engel), q. n: ,Utrum et
quomodo habeant corporalia individuari.“, ed. Lowen 1546, g5b-98.

105 Ebd. col. 97a. ,Ex suo autem modo individuationis habent inaequalitatem quamcumque;
quamvis ergo a causa invariabili procedunt, ex eo, quod sic procedunt, poterunt ex modo suae
individuationis aequalitatem habere.”



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (+ 1303) 385

chen Gaben und Anlagen spricht und die Ungleichheit mit der Individua-
litat begriindet. Diese (sprachlichen und sachlichen) Abweichungen zeigen
aber, dass die Sentenz des Aegidius sofort rezipiert und besprochen wurde.
Auch Eckhart hat diese Sentenz des Aegidius aufgenommen und in seinem
Verstandnis ausgelegt. Wir miissen die Texte der 3 Gelehrten lesen, um die
eigene und eigentliche Sentenz des Eckhart kennen zu lernen.

1.) Aegidius von Rom, Quodl. II q. 18, ed. 97: ,Ex suo autem modo
individuationis habent inaequalitatem quamcumque; quamvis ergo a causa
invariabili procedant, ex eo, quod sic procedant poterunt ex modo suae
individuationis aequalitatem habere.”

2.) Wilhelm von Macclesfield, Sent. II d. 32, Briigge-Hs. 401 fol. 306va:
»[...] Ae(gidius) 2 quolibet q. 15, quia si loquamur de aequalitate naturae et
proprietatum quantum speciem, sic sunt omnes aequales, si de aequalitate
individui sic sunt inaequales, et salvat sic articulum.”

3.) Eckhart, ebd. (in marg. H(eckardus) ,Responsio. Nec aliquis dicit
quod quantum ad naturalia speciei sit inaequalitas vel quantum ad natu-
ralia individui sit aequalitas. Sed qui hoc dicit non tangit causam quaestio-
nis.

Aegidius spricht in Quodl. II q. 18 gleichermaflen von der Ungleichheit
und Gleichheit auf Grund der Individuation, denn auf Grund des dualen
Her-Seins in Gattung und Art wird die leib-seelische Natur des Menschen
vielfdltig (individuiert); die individuelle Gleichheit der Einzelmenschen re-
sultiert aus dem schopferischen Ursprung der Geistseele; deren singuldre
Seinsweise sichert der eine, einzige und einzigartige Ursprung. Von sei-
nem Ursprung her kann der Mensch nur als je einer und einzigartiger da-
sein. Wilhelm von Macclesfield unterschied (ganz in der philosophischen
Uberlegung des Thomas) die generisch-spezifische Gleichheit der Men-
schen von der individuellen Ungleichheit derselben. Eckhart sprach mit
Aegidius von der spezifischen Ungleichheit der Menschen auf Grund ihrer
dualen Herkunft und begriindete die singuldre, individuelle Gleichheit
aller Menschen und eines jeden einzelnen vor Gott. In dieser schopferi-
schen Herkunft der menschlichen Geistseele ist sie in singularer Seins-
weise da. Diese Sentenz hielt der Oxforder Theologe fiir vollig ungenii-
gend, weil sie auf die Streitfrage und verurteilte philosophische Sentenz
keine Antwort gab.

Nach dem Referat tiber die philosophische These von der Gleichheit der
Geistseele vor Gott kommt Wilhelm von Macclesfield auf die Sentenz des
Aegidius in seiner Lectura, im Sentenzenkommentar zuriick, der ihm
offensichtlich erst spater zu Gesicht kam. Dort (vor 1275) war noch nicht
vom verurteilten (philosophischen) Satz die Rede. In der neuplatonischen
Sicht des Liber de causis (in Alberts d.Gr. Auslegung) nimmt die Geistseele
in der Hierarchie der kosmischen Geistwesen den (letzten) untersten Ort



386 Ludwig Hodl

ein.106 Sie wird ausschliefllich von der hoheren Instanz beeinflusst und ge-
lenkt. Diese (neuplatonische) Sicht ldsst der Autor der Summa nicht gel-
ten, denn sie verkennt, dass die Geistseele des Menschen nicht additiv als
Fertigkeit eingebaut wird, sondern dass sie ganzheitlich als ,forma cor-
poris“ im Konkreten geschaffen wird. In der vorgangigen Quaestion des
Sentenzenkommentars hatte Aegidius noch der anderen Schuliiberliefe-
rung Rechnung getragen. Im Streit um die Auseinandersetzung iiber die
,Errores philosophorum®“ durch Tempier hat Aegidius endgiiltig die aristo-
telische Position des Thomas von Aquin geltend gemacht.

Wilhelm von Macclesfield hielt sich in der Begriindung des Individua-
tions-Satzes entschieden an Thomas, ja mit der betonten Unterscheidung
von Substanz und Subsistenz revidierte er sogar etwas die Begriffsanalyse
von ,essentia, subsistentia, substantia“. Ich habe bereits oben auf die
Quaestion in der Qudstionensumma des Wilhelm von Macclesfield hinge-
wiesen,07 wo der Begriff der Subsistenz fithrend ist. Das Individuum und
Konkrete, das Dies-da-Seiende in der geistbegabten Natur ist Sein und Er-
kennen in der Identitdt des Subjekts. In der Quaestionensumma schreibt
er: ,subsistere et substare non dicunt esse in communi, sed esse determi-
natum; ideo minus proprie conveniunt. Hoc autem nomen persona omnes
istos in genere substantiae, non enim in quacumque specie sed in specie
intellectualis naturae.“108 Die Substanz des geist-beseelten Lebewesens, der
einzelseiende Mensch ist subsistent, er ist Erkennend-Seiender, der im Akt
des Erkennens mittels der ,species intelligibilis” (des ,verbum mentis”) die
Erkenntnis ermittelt und vermittelt. In diesem komplexen schopferischen
Akt erblickte der Oxforder Magister die Gabe und Kraft der Gottebenbild-
lichkeit und darin erblickt Meister Eckhart in der dt. Predigt 2 die Gottes-
geburt in der Geistseele, die er lange gesucht und gepredigt, aber vielfach
anders benannt hatte.109

106 Vgl. ALBERTUS MAGNUS: De causis et processu universitatis a prima causa. I tr. 3 c. 16 ed.
Winfried Fauser Op.o. XVILI. 2, 1993, 153b.

107 Vgl. Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 288rb-va: ,Quomodo differunt ista nomina essentia
subsistentia substantia quibus respondent in Greco usia hypsosis et prosopon”; vgl. Anm. 55.

108 Briigge-Stadtbibl.-Hs. 491, fol. 288vb.

109 Vgl. Anm. 79.



Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP (1 1303) 387

Zusammenfassung

Die Hs. 491 der Briigge-Stadtbibl. ist europdisches Welt-Kulturerbe mit dem
Namen des Meister Eckharts ( um 1329) verbunden; sie iiberliefert einen
Sentenzenkommentar — Quaestionen zum 1. Buch und Apparate zu den Bii-
chern II-1V -, der dem englischen Dominikanertheologen Wilhelm von
Macclesfield (1 1303, posthum zum Kardinal erhoben) zugehért. Nach der
Untersuchung auf einer Kolner Medidvistentagung (2000) wurde der Kom-
mentar zu einer Vorarbeit zur Sentenzenerkldrung des Wilhelm Petri de Go-
dino, die kurz nach 1300 in Paris entstanden ist und als Lectio Thomasina
vielfach tiberliefert ist. Beide Kommentarwerke sind nicht nur dem (Senten-
zen-) Scriptum des Thomas verpflichtet, sondern wollten die Sentenzen des
Thomas nach dessen gesamtem Schrifttum ausrichten und gegebenenfalls
nach der vielseitigen Kritik im Korrektorienstreit und in der Auseinander-
setzung mit Heinrich von Gent und Aegidius von Rom auch revidieren, wie
es spdter 1309 das Generalkapitel des Predigerordens in Zaragoza beschlos-
sen hat.

Von den 3 im Sentenzenkommentar von Briigge tiberlieferten Eckhart-
Sentenzen verdient die 2. Sentenz (II d. 32) Beachtung und Edition. Sie be-
trifft die Streitfrage iiber die Gleichheit der menschlichen (Geist-)Seele.
Diese Frage wurde durch die Verurteilung der , Errores philosphorum® durch
den Pariser Bischof Stephan Tempier 1277 zur viel beachteten quaestio dispu-
tata. Der philosophische Satz von der Gleichheit der Seele aller Menschen
widersprach dem theologischen Vorbehalt, dass die menschliche Seele des
menschlichen Sohnes Gottes nicht der seines Verrdterapostels Judas gleich
sein konne. In diesem Streit machte Eckhart sein Verstdndnis der Gleichheit
aller individuellen (ungleichen) Seelen der Menschen auf Grund ihrer
schopferischen Herkunft von Gott geltend und deckte das (Heils-)Geheimnis
der Gottesgeburt in der Geistseele des Menschen auf: Der Intellekt der Geist-
seele ermittelt und vermittelt durch die species intelligibilis das verbum
mentis die Erkenntnis: im Akt des Erkennend-Seins sind Sein und Erkennen
identisch.

Abstract

The Ms. 491 of the City Library of Bruges represents a European cultural
heritage and is linked to the name of Meister Eckhart ({ circa 1329). This
manuscript hands down William of Macclesfield’s Commentary of the Sen-
tences (Quaestiones to Book I and Apparatus to the Books II-1V). William
himself was an English Dominican theologian (1 1303), who was appointed
cardinal posthumously. This commentary was examined at the Conference
of Mediaevalists in Cologne in 2000 and clearly identified as a preparatory
work for the Commentary of the Sentences of William Peter of Godino OP,
which was written in Paris shortly after 1300 and frequently passed down as
Lectio Thomasina. Both commentaries are not only bound to Thomas



388 Ludwig Hodl

Aquinas’ early written Commentary of the Sentences. The two authors ra-
ther wanted to align the latter with Thomas’ whole literary work and, where
appropriate, also to revise it in the light of his later works. This approach
was caused by the miscellaneous criticism in the so-called “Korrektorien-
streit” and the following disputes with Henry of Ghent (1 1292) and Giles of
Rome (f 1316). Against this background the General Chapter of the Domini-
can Order in Zaragoza finally established Thomas Aquinas’ works in 1309 as
a compulsory theological teaching material for the Order.

Among the three of Eckhart’s sentences handed down in the Sentences
Commentary of Bruges the second one (to Sent. II d.32) deserves attention
and also an edition: It takes up the controversial question of the equality of
human (spiritual) souls. This question was frequently disputed due to the
condemnation of the “errores philosophorum” by Stephen Tempier, Bishop of
Paris, in 1277. The condemned sentence contradicted the theological con-
viction that the human soul of the (human) Son of God could not be equal to
the soul of his traitor apostle. In this controversy Eckhart enforced his
understanding that all individual human souls are equal due to their origin
from God as their Creator. Furthermore he revealed the mystery (of salva-
tion) of the birth of God in the human spiritual soul.



	Die Eckhartsentenzen im Sentenzenkommentar des Wilhelm von Macclesfield OP († 1303) in der Brügge-Stadtbibl.-Hs. 491

