
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 2

Artikel: Formen neuplatonischen Einheitsdenkens in Schellings früher und
mittlerer Philosophie

Autor: Perkams, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761044

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761044
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Matthias Perkams

Formen neuplatonischen Einheitsdenkens
in Schellings früher und mittlerer Philosophie

I. Einleitung

Das Verhältnis des antiken Neuplatonismus zum Deutschen Idealismus
hat sich inzwischen als ein historisch und systematisch interessantes
Beziehungsgeflecht herausgestellt. Für Schelling haben unlängst Werner
Beierwaltes und Thomas Leinkauf deutlich gezeigt, wie er in seinem Spätwerk

neuplatonische Ideen rezipierte.1 Das betraf nicht nur Plotin, sondern
eine ganze Reihe mehr oder weniger neuplatonischer Denkansätze, die
insbesondere unter dem Einfluss von Nikolaus von Kues und Marsilio
Ficino lebendig blieben, weiterentwickelt wurden und zur weitreichenden
Architektur von Schellings Weltalterlehre und späteren Entwicklungen
beitrugen.2

Weniger klar ist hingegen der neuplatonische Einfluss auf den frühen
Schelling, obwohl auch hier schon lange wichtige Einflüsse vermutet werden.

Doch kann etwa der Versuch von Harald Holz, die Problemkonstellation

von Schellings Denken zwischen 1797 und 1801 auf ein Zusammenfügen

spinozistischer mit platonisch-plotinischen Momenten zurückzuführen^

heute im Ganzen als widerlegt gelten. Holz' Hypothese, Schelling
habe schon früh Plotin-Kenntnisse besessen,4 konnte durch die gründliche
Untersuchung von Schellings Platon-Bild durch Michael Franz nicht klar
bestätigt werden. Allerdings kann Franz zeigen, dass ein Traditionsstrom
platonischen Denkens, der manche Berührungspunkte mit den von
Schmidt-Biggemann aufgeführten Autoren aufweist, bis zu Schellings
Tübinger Lehrern reicht, so dass man mit sachlichen Einflüssen des

Neuplatonismus durchaus rechnen muss.5 Derartige Kenntnisse, die Schelling

1 LEINKAUF, Th.: Schelling als Interpret der philosophischen Tradition. Zur Rezeption und
Transformation von Piaton, Plotin, Aristoteles und Kant Münsteraner Philosophische
Studien 5). Münster: Verlag 1998, 6; BEIERWALTES, W.: Piatonismus und Idealismus Philosophische

Abhandlungen 40). 2. Auflage. Frankfurt: Klostermann 2004, 109 mit Anm.
2 SCHMIDT-BlGGEMANN, W.: Schellings Weltalter in der Tradition abendländischer Spiritualität.

Einleitung zur Edition der Weltalter-Fragmente, in: SCHELLING, F.W.J.: Weltalter-Fragmente.

Hrsg. von K. Grotsch Schellingiana 13.1). Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann
Holzboog 2002,1-78.

3 HOLZ, H.: Die Idee der Philosophie bei Schelling. Metaphysische Motive in seiner
Frühphilosophie. Freiburg: Verlag Karl Alber 1977, 65-108.

4 HOLZ: Die Idee der Philosophie, 73-86.
5 Die interessanten Ausführungen von FRANZ, Michael: Schellings Tübinger Platon-Stu-

dien Neue Studien zur Philosophie 11). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1996, 9-152



340 Matthias Perkams

möglicherweise auch durch weitere Lektüren ergänzte und vertiefte (z.B.
von Giordano Bruno, nach dem er bekanntlich einen ganzen Dialog
benannte),6 können zu den Parallelen mit neuplatonischen Denkmustern
geführt haben, die auch in der neueren Forschung zur Identitätsphilosophie

bemerkt wurden.7 Der genaue Umfang dieser Kenntnisse und seine
Quellen sind jedoch nach wie vor unklar. In Anbetracht dieser schwierigen
Situation hat sich Werner Beierwaltes darauf beschränkt, auf der einen
Seite den direkten Einfluss Plotins auf Schelling zu eruieren - u.a. durch
Herausgabe von Teilen der ca. 1805 von C.J.H. Windischmann Schelling
mitgeteilten Plotin-Auszüge - und auf der anderen Seite systematisch eine
Parallelität von Interessen beider Autoren zu konstatieren.8

Da sich für den jungen Schelling vor 1805 eine Analyse der Benutzung
neuplatonischer Quellen aufgrund fehlender Bezüge kaum durchführen
lässt, möchte ich dessen Neuplatonismus-Rezeption hier als philosophische

Frage nach inhaltlichen Gemeinsamkeiten mit und Unterschieden
zum Neuplatonismus angehen. Das scheint mir auch deswegen
angemessen, weil die Frage nach Schellings Neuplatonismus-Rezeption letztlich

zu einem besseren Verständnis von dessen Philosophie und der in ihr
diskutierten sachlichen Probleme beitragen soll. Als Dreh- und Angelpunkt

der Interessen, die Schelling mit den Neuplatonikern teilte, können
dabei die Annahme von etwas ursprünglich Einem sowie die Frage nach
dessen Vermittlung mit der Zweiheit bzw. Vielheit recht klar identifiziert
werden. Die Einheit, durch die etwas erst ein Seiendes wird, steht bei
Plotin und Schelling in engem Bezug zu etwas Einem an sich als dem
überseienden Anfangspunkt der Wirklichkeit, wie z.B. Jens Halfwassen für den
Begriff der Freiheit aufgewiesen hat.9 Nicht weniger wichtig ist für beide
die Frage, wie aus einer solchen Einheit eine Zweiheit, und damit die
Wirklichkeit bestimmter, begrenzter Dinge, entstehen kann.10

enthalten leider keine zusammenfassende Einschätzung möglicher Plotin-Kenntnisse Schellings,

machen es aber durchaus plausibel, dass er bereits vom Studium her einige Kenntnisse
des Neuplatonismus besaß.

6 DURNER, Manfred in: Akademie-Ausgabe (von nun an: AA) I 10, 29.
7 Rang, Bernhard: Identität und Indifferenz. Eine Untersuchung zu Schellings

Identitätsphilosophie Philosophische Abhandlungen 78). Frankfurt: Klostermann 2000, 68 Anm. 1,

86.
8 BEIERWALTES: Platonismus und Idealismus, 110-144. 210-215.
9 Die Bedeutung dieser Parallele wird schön herausgearbeitet von HALFWASSEN, J.: Freiheit

und Transzendenz bei Schelling und Plotin, in: MOJSISCH, B./SUMMERELL, O.F. (Hgg.):
Platonismus im Idealismus. Die platonische Tradition in der klassischen deutschen Philosophie.

München: Verlag 2003, 175-193; DERS.: Freiheit als Transzendenz. Zur Freiheit des Absoluten

bei Schelling und Plotin, in: NARBONNE, J.-M./RECKERMANN, A. (Hgg.): Pensées de l',Un'
dans l'histoire de la philosophie. Études en hommage au Prof. W. Beierwaltes. Paris: Les Presses
de l'Université Laval 2004, 459-481.

10 Ausgelöst wurde diese Frage vielleicht durch die Kritik Eschenmayers an Schellings
Identitätsphilosophie im Jahre 1801: TiLLIETTE, X.: Schelling. Biographie. o.O. (Paris): Cal-



Formen neuplatonischen Einheitsdenkens in Schellings Philosophie 341

Ich möchte daher im Folgenden untersuchen, wie Schelling das
Verhältnis einer ungeteilten Einheit zur aus ihr folgenden Zweiheit zu einzelnen

Momenten seines frühen und mittleren Denkens genauer bestimmt
hat, welche Parallelen zum Neuplatonismus sich dabei finden lassen und
wie diese erklärbar sind. Um das vor dem Hintergrund von Schellings eigenem

Problemkontext tun zu können, beginne ich mit einigen genaueren
Bemerkungen zur Einheitslehre bei Plotin und Schelling, die ich durch
weitere Überlegungen zu den veränderten Kontexten des Einheitsdenkens
in der Neuzeit zu vertiefen suche. Dann untersuche ich anhand von
Schellings Einleitung zu den Ideen zu einer Philosophie der Natur aus dem
Jahre 1797 und ihres Zusatzes von 1803 exemplarisch, wie Schelling hier auf
geistphilosophische Paradigmata zurückgreift, die strukturell neuplatonische

Modelle widerspiegeln. Gerade die Gegenüberstellung der
naturphilosophischen Einleitung und ihres identitätsphilosophischen Zusatzes
kann hierbei deutlich machen, welchen Veränderungen Schellings Bezüge
zum Neuplatonismus während seiner Entwicklung unterlagen. Dieser
Frage werde ich dann anhand der 1809 erschienenen Freiheitsschrift noch
etwas weiter nachgehen, bevor ich zu einigen abschließenden Überlegungen

komme.

II. Geist und Natur: Einheit von Gegensätzen als Thema Plotins und
Schellings

Von den zahlreichen neuplatonischen Erörterungen des Zusammenhangs
von ursprünglicher Einheit und differenzierter Zweiheit ist - auch
rezeptionsgeschichtlich - die Diskussion im Rahmen von Plotins Geistphilosophie

in Enneade V 3 am bedeutendsten." Plotin setzt sich hier mit Sextos

Empirikos' These auseinander, Selbsterkenntnis sei unmöglich, weil hier
bestenfalls ein Teil eines Selbst einen anderen erkennen könne. Plotins
Antwort läuft darauf hinaus, dass im Akt des Denkens das sich selbst
Denkende mit dem Gedachten in der ursprünglichen Ganzheit des Denkaktes

vereint ist, so dass sowohl eine vollständige Einheit als auch eine
analysierbare Vielheit von Erkenntnisakt, Erkennendem und Erkanntem
bestehen bleibe.12 Diese Ansicht kann philosophisch aus zwei Richtungen

mann-Lévy 1999, 134E (i6of. der deutschen Übersetzung von S. SCHAPER, Stuttgart 2004);
DURNER, Manfred, in: AA 110, 27.

11 Einen knappen und sehr instruktiven Überblick über Plotins Werk bietet TORNAU, Ch.,
in: Plotin. Ausgewählte Schriften, herausgegeben, übersetzt und kommentiert von Ch. T. Stuttgart:

Reclam 2001, 7-46; vgl. außerdem RIST, J.M.: Plotinus. The Road to Reality. Cambridge:
Univ. Press 1967; HALFWASSEN, J.: Plotin und der Neuplatonismus. München: 2004.

12 Diese Ansicht Plotins hat sich in den letzten Jahren zu einem Schwerpunkt der Plotin-
Forschung entwickelt. Hilfreich ist nach wie vor die Kommentierung von BEIERWALTES, W.:
Selbsterkenntnis und Erfahrung der Einheit. Plotins Enneade V 3. Text, Übersetzung, Interpretation,

Erläuterungen. Frankfurt: Klostermann 1991. Zu weiteren Literaturangaben s. PER-



342 Matthias Perkams

hinterfragt werden: Die eine ist, ob ein Akt, in dem zwei Momente
unterscheidbar sind, tatsächlich im strengen Sinne einer sein kann, und
die zweite, ob ein Akt, der schlechthin einer ist, Raum für die Unterscheidung

zweier Momente lassen kann. Demgegenüber ist der Clou von Plo-
tins Argument, dass ein gemeinsames Bestehen von absoluter Einheit und
von Vielheit dadurch denkbar ist, dass die beiden Pole der Selbsterkenntnis

in einem Akt vereint sind, so dass Einheit letztlich als Dreiheit gedacht
wird. Damit wird gegenüber der Einheit von Denkendem und Gedachtem
im 12. Buch von Aristoteles' Metaphysikn die ursprüngliche Einheit des
Erkenntnisakts hervorgehoben und damit eine Dreier- an die Stelle der dort
zu findenden Zweierstruktur gesetzt. Einer der hiermit gegebenen Vorteile
ist, von hier aus zu einer unendlichen Vielheit weiterzuschreiten, da jeder
der drei Pole der Triade wiederum als Dreiheit gedacht werden kann.H Die
Möglichkeit, auf diese Weise absolute Einheit als Dreiheit bzw. Vielheit zu
denken, macht dieses Denkmodell so attraktiv, dass es in der Philosophiegeschichte

immer wieder - z.B. bei Augustinus, bei Avicenna, bei Eriugena
und bei Cusanus - als zentraler Bestandteil verschiedener Konzeptionen
rezipiert wurde.

Plotin selbst entwickelt dieses Modell ursprünglich, um die Einheit und
Vielheit im Geist zu erklären, d.h. eine Einheit, die gleichwohl in sich eine
gewisse Vielheit zulässt, aber nicht in dem Maße eines ist wie das Eine
bzw. Gute selbst, in dem gar keine Strukturen mehr aufweisbar sind.
Obwohl der Geist also nicht ganz so einheitlich ist wie das Eine, ist er doch
eine Struktur, in der die Einheit deutlich größer ist als in der sinnlich
wahrnehmbaren Welt, in der es eine räumlich individuelle Trennung gibt.
Die im ewigen Erkenntnisakt des Geistes versammelten Ideen, deren Menge

sich dadurch ergibt, dass die Elemente der ursprünglichen Dreiheit sich
wieder auffalten, sind hingegen auf das Engste miteinander verknüpft. Der
Geist wird so zum archetypischen, ewigen und in sich geschlossenen System

des Wissens und ist von der sinnlich wahrnehmbaren Welt, die sein
Abbild ist, grundsätzlich verschieden. Zugleich ermöglicht aber die in ihm
ruhende Einheit aller Ideen wahre Erkenntnis auch für das abbildhafte
Erkennen des menschlichen Verstandes.

KAMS, Matthias: Selbstbewusstsein in der Spätantike. Die neuplatonischen Kommentare zu
Aristoteles' De anima Quellen und Studien zur Philosophie 85). Berlin: De Gruyter 2008,

305-313. Zwei wichtige neue Publikationen sind EMILSSON, Eyjölffur K.: Plotinus on Intellect.
Oxford: Clarendon Press 2008; KÜHN, W.: Quel savoir après le scepticisme? Plotin et ses
prédécesseurs sur la connaissance de soi Histoire des doctrines de l'antiquité classique 37).
Paris: Librairie Philosophique Vrin 2009.

x3 Metaphysik XII 7,1072b 18-20.
H Zur Struktur des Geistes bei Plotin s. TORNAU, Christian: Wissenschaft, Seele, Geist.

Zur Bedeutung einer Analogie bei Plotin (Enn. IV 9, 5 und VI 2, 20), in: Göttinger Forum für
Altertumswissenschaft 1 (1998) 87-111; EMILSSON: Plotinus on Intellect, 202-205.



Formen neuplatonischen Einheitsdenkens in Schellings Philosophie 343

Im Gegensatz zu dieser rein auf den Geist bezogenen Analyse nähert
sich Schelling der Einheit des Verschiedenen in seinen frühen Schriften
immer wieder, wenn auch in variierender Weise,'5 vom Gegensatz
zwischen dem Geist bzw. der Freiheit einerseits und der Natur bzw. der Materie

andererseits. Er begreift diesen Gegensatz in einer Form, die direkt von
seinen wichtigsten philosophischen Gewährsleuten bestimmt ist, aber
immer wieder neu gefasst wird. Grundsätzlich ist die Problemstellung seiner
Naturphilosophie von Kant, besonders von dessen Metaphysischen
Anfangsgründen der Naturphilosophie, abhängig.16 Das Problemfeld von Natur
und Geist wird jedoch von Schelling anhand von Positionen neu formuliert,

die beides jeweils als eine Erklärung der gesamten, sowohl geistigen
als auch natürlichen, Wirklichkeit in jeweils unterschiedlicher Weise
verstehen, aber genau hierin nach Schellings Ansicht einseitig bleiben.^
Schellings Interesse an solchen universal-erklärenden Positionen ergibt
sich, wie in der Einleitung zu den Ideen zu einer Philosophie der Natur
schön deutlich wird, aus dem Ziel, die Opposition zwischen dem
handelnd-aktiven Geist einerseits und dem nach Kausalgesetzen strukturierten

Ding an sich andererseits, der in der kantischen Philosophie offengeblieben

war, durch die Annahme einer ursprünglichen Einheit beider von
vornherein zu überbrücken.

In dieser Einleitung vertritt Schelling explizit die These, dies könne nur
geschehen, indem man die gesamte Wirklichkeit als ursprünglich geistig
konstituiert versteht. Als die beiden einander entgegenstehenden
Versuche, dies zu leisten, präsentiert Schelling den Ansatz Spinozas, der die

ganze Wirklichkeit aus dem Sein, d.h. dem göttlichen Geist, und denjenigen

von Leibniz, der sie aus dem individuellen Geist (mithilfe des

Konzepts einer prästabilierten Harmonie) erkläre.18 In veränderter Form wird
dieser Gegensatz in der Identitätsphilosophie vorgetragen: In der Einleitung

zur Darstellung meines Systems von 1801 stellt Schelling den „Realismus"

Spinozas dem „Idealismus" Fichtes gegenüber.^ Die Erwähnung
Spinozas in beiden Texten - „welchem ich, dem Inhalt und der Sache nach,

'5 Zur grundsätzlichen Einheit von Schellings Problemstellungen s. z.B. WETZ, Franz
Josef: Friedrich WJ. Schelling zur Einführung. Hamburg: Junius 1996, 7; EHRHARDT, Walter: Zum
Stand der Schelling-Forschung, in: SANDKÜHLER (Hg.): F.W.]. Schelling, 40-49, hier 40.

16 Trefflich ist die Einführung von JACOBS, Wilhelm G., in: SCHELLING, F.W.J.: Einleitung
zu einem Entwurf eines Systems der Naturphilosophie, herausgegeben und eingeleitet von
W.G. J. Stuttgart: 1988, 1-12. Zur Einleitung zu den zwei Jahre älteren Ideen zur Naturphilosophie

vgl. die Anmerkungen der Akademieausgabe, z.B. AA I 5 zu 61,19.

rj Vgl. JACOBS, Wilhelm G.: Schelling im Deutschen Idealismus. Interaktionen und Kontroversen,

in: SANDKÜHLER, H.J. (Hg.): F.W.J. Schelling. Weimar: Metzler 1998, 66-81, bes. 67-73.
18 SCHELLING, F.W.J.: Schriften von iyg4~iyg8. Stuttgart: J.G. Cotta'scher Verlag 1859/57

(von nun an: SWiyg4-iyg8), 359-363 AA I 5, 89-93.
!9 AA 110,111.



344 Matthias Perkams

durch dieses System am meisten mich anzunähern glaube"20 - weist auf
Schellings spezifisches Verständnis der sachlichen Probleme hin: Im
Gegensatz zu Fichte, der die gesamte Wirklichkeit ursprünglich aus dem Ich
ableitet, geht es Schelling darum, unter Anerkennung der ursprünglichen
Differenz von Subjekt und Objekt die von Spinoza vorgenommene Deutung

der gesamten Wirklichkeit als eine Einheit wieder zu erreichen, die
unter den Voraussetzungen von Kants Transzendentalphilosophie fraglich
geworden war. Wo Spinoza diese Einheit in erster Linie „Gott" genannt
hatte, bevorzugte Schelling deswegen die Rede von einer Art Natur, der
natura naturans, innerhalb derer er anhand „der intellektuellen Anschauung

einerseits und der nothwendigen Natur des Absoluten andererseits"
die ursprüngliche Einheit von Reellem und Ideellem aufweisen möchte.21

Schellings Programm ist also über die Jahre hinweg von zwei Punkten
getragen: der Voraussetzung eines vorderhand unüberbrückbaren Gegensatzes

von Natur und Geist bzw. Sein und Denken, und der Überzeugung,
dass dieser Gegensatz durch eine allumfassende Gesamtdeutung der
Wirklichkeit, die als von einer ursprünglichen Einheit ausgehend gedacht wird,
überwunden werden kann. „Der Identitätsgedanke bestimmte so Schellings

Denken von seinen ersten Anfangen an".22

III. Die Entstehung der Dualität von Gegensätzen als philosophisches
Thema

Zum Zwecke eines Vergleichs mit dem antiken Neuplatonismus lohnt es

sich, die historischen Voraussetzungen, die diese Debatte ermöglicht
haben, noch etwas genauer zu betrachten. Denn die scharfe Gegenüberstellung

von Natur und Geist bzw. Freiheit als unvermittelten Gegensätzen,
die für Schelling so prägend ist, hat Wurzeln, die noch älter sind als Kant.
Als erster hat wohl der Franziskanertheologe Johannes Duns Scotus (ca.
1265-1308), dessen Lehre die Schulphilosophie der folgenden Jahrhunderte
stark beeinflusste, Natur auf der einen und die Freiheit bzw. den Willen
auf der anderen Seite als nicht mehr vermittelbare Gegensätze voneinander

geschieden,23 während Thomas von Aquin den Willen noch als natür-

20 AA I 10,115, lif.
21 Fernere Darstellungen meines Systems: Schelling, F.W.J.: Schriften von 1801-1804 (von

nun an: SW1801-1804). Stuttgart: J.G. Cotta'scher Verlag 1859/60, 268L, Zitat 269. Diese
Zusammenhänge und die Besonderheiten von Schellings Spinoza-Interpretation werden
übersichtlich dargestellt von JACOBS: Schelling im Deutschen Idealismus, 69-79.

22 DURNER, Manfred, in: AA 110, 27.
23 DUNS SCOTUS, Johannes: Quaestiones super lihros Metaphysicorum Aristotelis in librum

IX, q. 15. Ad quaestionem (B. Ioannis Duns Scoti Opera philosophica IV. St. Bonaventure,
N.Y. 1997, p. 677-681); vgl. auch Reportatio Parisiensis examinata d. 38, nr. 37, in: DuNS SCO-

TUS, Johannes: Reportatio Parisiensis examinata. Pariser Vorlesungen über Wissen und
Kontingenz. Lateinisch-Deutsch. Herausgegeben, übersetzt und eingeleitet von J.R. Söder
Herders Bibliothek der Philosophie des Mittelalters 4). Freiburg: Herder 2005, 50-53.



Formen neuplatonischen Einheitsdenkens in Schellings Philosophie 345

liches Vermögen ansah.24 Diese Unterscheidung erhielt dadurch besondere
Brisanz, dass Scotus sie vor dem Hintergrund einer Theorie entwickelte,
die unüberbrückbare Grunddifferenzen im gesamten Sein als solche akzeptierte

und bejahte. Dies erreichte er durch seine Theorie der sogenannten
disjunktiven Transzendentalien (passiones entis disiunctae), die nicht
mehr auf eine übergeordnete Einheit zurückführbar sind (Beispiele sind:
„notwendig - kontingent" oder „endlich - unendlich"):

„Die disjunktiven Transzendentalien kommen dem Seienden gemäß dessen
Indifferenz zu [...], sofern sie etwas umschreiben, das dem Seienden allgemein

innewohnt, zum Beispiel dass es entweder notwendig oder möglich ist,
wenngleich nicht eines von Beidem [dem Seienden als Ganzem innewohnt].
[...] Der Sinngehalt des Transzendentalen beinhaltet nicht, dass es von allem
ausgesagt wird. [...] So wird ein Begriff transzendental genannt, weil er keinen

übergeordneten Begriff hat, den er bestimmt".25

Die damit gegebene Annahme einander ausschließender, nicht mehr unter
einen Oberbegriff fallender Gegensätze auf der Ebene des Seins selbst
bedeutete das Obsolet-Werden eines klassischen neuplatonischen Denkmittels,

nämlich der Analogielehre, die besonders in der mittelalterlichen
Form analogia entis bekannt ist. Da in diesem Denkmodell nur eine
graduelle Verschiedenheit der unterschiedlichen Seinsweisen wie ewiges und
zeitliches, unveränderliches und veränderliches oder notwendiges und
kontingentes Sein vorausgesetzt wurde, wurden in ihr keine absoluten
Gegensätze angenommen, die nicht irgendwie ontologisch und erkenntnistheoretisch

vermittelbar wären.26 Indem Scotus aber genau solche Gegensätze

als scharf getrennte Grundkonstituentien des Seins ansetzte, stellte
er die Folgezeit vor die Aufgabe, durch eine denkerische Überwindung
solcher absoluten Gegensätze sowohl die Einheit der seienden Wirklichkeit
als auch die Möglichkeit von Erkenntnis sicherzustellen. Sie kann wohl als
eines der Grundprobleme der neuzeitlichen Philosophie gelten, das immer
wieder in verschiedener Form neu behandelt wurde.

Die von Schelling so hoch geschätzte Philosophie Spinozas kann als
einer der eindrucksvollsten und konsequentesten Ansätze gelten, dieses Pro-

24 Summa theologiae I-II q. 10 a. 1.

25 Passiones disiunctae conveniunt enti secundum indifferentiam suam [...], in quantum
circumloquuntur aliquid quod consequitur ens, ut necesse esse vel possibile, licet non
alteram. [...] Non est de ratione transcendentis quod dicatur de omnibus. [...] Sic dicitur aliquis
conceptus transcendens, quia non habet supervenientem conceptum quem déterminât.
Johannes DUNS SCOTUS: Lectura d. 8 p. 1 q. 3 nr. 109F., in: DUNS SCOTUS, Johannes: Die Uni-
vozität des Seienden, 172-175, Übersetzung leicht geändert.

26 Duns Scotus' Kritik an der Analogielehre ist neuerdings verschiedentlich dargestellt
worden, aber meist ohne Hinweis auf deren neuplatonischen Hintergrund: HOFFMANN, T.,
in: DUNS SCOTUS, Johannes: Die Univozität des Seienden, Xli-XXVIII; HONNEFELDER, L.: Duns
Scotus. München: Verlag 2005, 59-63.



346 Matthias Perkams

blem zu lösen. Hatte Descartes den Hiat von denkendem Ich und seinen
zweifelhaften Ideen noch gelöst, indem er auf die Güte eines allmächtigen
Gottes vertraute,27 ging Spinoza den entscheidenden Schritt weiter, die
gesamte Natur bzw. Gott als eine notwendig zusammenhängende Einheit
zu verstehen. Descartes' Gegensatz von ausgedehntem und denkendem
Ding, eine wichtige Zwischenstufe auf dem Weg von Duns Scotus zu
Spinoza und Schelling, wurde als eine modale Unterscheidung innerhalb des

einen göttlichen Seins verstanden. Gerade einige Formulierungen des 5.
Buches von Spinozas Ethik28 können den im Neuplatonismus Geschulten
zu der These einladen, Spinoza habe in gewisser Weise das plotinische
Modell eines einheitlichen, aus vielen Ideen bestehenden Geistes auf die
gesamte Wirklichkeit übertragen, deren einzelne Elemente sich letztlich
wie Ideen in Gottes Geist zueinander verhielten.

Eine solche Sichtweise, so holzschnittartig sie historisch sein mag, kann
helfen, die Rolle des neuplatonischen Einheitsdenkens für Schelling besser

zu verstehen: Denn er greift sachlich auf neuplatonische Einheitsmodelle
zurück, um die letzte Einheit der Wirklichkeit von ihrem Ursprung her zu
gewährleisten. Gegenüber Plotin, wo sich das Ineinsfallen von Einheit und
Vielheit ausschließlich auf den Geist bezog, der sich in der sinnlich
wahrnehmbaren Wirklichkeit abbildet, geht es in Schellings nachscotischer
Fragestellung darum, Geist und Natur als zwei miteinander unvereinbare
Sphären der Wirklichkeit zu einer Einheit verbinden. Die Herausforderungen

an das Einheitsmodell sind damit zwischen Plotin und Schelling deutlich

gestiegen. Nun gilt es näher zu schauen, wie Schelling zu den eingangs
erwähnten Zeitpunkten mit diesem Problem umging.

IV. Berührungen mit dem Neuplatonismus in der Einleitung zu den
Ideen zu einer Philosophie der Natur

Die Einleitung zu den Ideen zu einer Philosophie der Natur besteht, wie
schon erwähnt, in der zweiten Auflage von 1803 aus zwei Teilen, dem
eigentlichen Text, der im Wesentlichen schon der Ausgabe von 1797
voransteht, und einem Zusatz.29 Das Verhältnis beider Teile bestimmt Schelling

zu Beginn des Zusatzes so, dass die „Einleitung" sich polemisch gegen
den „empirischen Realismus" und einen in der Kantischen Schule vertretenen

Idealismus richte, der das kantische „Ding an sich" in ganz analoger
Weise zu empirischen Gegenständen auffasse. Dagegen solle der nun
folgende Zusatz „mehr auf positive Weise die Idee der Philosophie an sich,
und die der Naturphilosophie insbesondere, als der Einen nothwendigen

27 DESCARTES: Meditationes de prima philosophia. Stuttgart: Reclam 1991, V, 174L
28 Vgl. insbesondere Propositio 1 sowie Propositio 27-29.
29 Es handelt sich um einen von mehreren Zusätzen der zweiten Auflage; vgl. DURNER,

Manfred, in: AA I 5, 6f.



Formen neuplatonischen Einheitsdenkens in Schellings Philosophie 347

Seite des Ganzen dieser Wissenschaft" darlegen.3° Diese von Schelling
behauptete Einheit von Einleitung und Zusatz ist jedoch sachlich
umstritten, 31 weswegen sich eine getrennte Behandlung beider anbietet.

In der Einleitung geht Schelling von der Frage aus, was Philosophie sei.
Ihren Anfangspunkt legt er dabei in die Beobachtung des Menschen, sich
selbst von der ihn umgebenden Natur abgetrennt zu haben, was zu einer
„Spekulation" bzw., in der zweiten Auflage, „Reflexion^2 mit dem Ziel führe,

wiederum aus eigener Freiheit heraus diese Zweiheit zu überwinden.
Diese Spekulation bzw. Reflexion, die den Beginn des philosophischen
Nachdenkens kennzeichne, dürfe noch nicht als die Philosophie an sich
verstanden werden, sondern sei nur deren Mittel, um die ursprünglich un-
bewusst vorhandene Einheit von Geist und Natur auf bessere Weise, nämlich

als Tat der eigenen Freiheit, wiederzugewinnen.33 Konkret werde dies
dadurch zu erreichen gesucht, dass man außerhalb von sich selbst
Ursachen für die eigenen Vorstellungen annehme, so dass diese nur als
Wirkungen von etwas außerhalb des eigenen Selbst Liegenden begriffen
würden.34

Eine solche Wirkung erklärt Schelling jedoch sogleich für unmöglich,
weil das erkennende Ich eben kein Ding sei und folglich nur selbst wirke,
nicht aber einer Wirkung von außen unterliegen könne. Von hier aus müsse
das Verhältnis der umgebenden Natur zum Geist zum fundamentalen
philosophischen Problem werden. Aus diesem Grunde seien Positionen,
die eine kausale Wirkung äußerer Gegenstände auf das Subjekt annähmen,
im eigentlichen Sinne gar keine Philosophie, weil sie die philosophische
Grundfrage gar nicht wahrnähmen, wie das Subjekt überhaupt Vorstellungen

von seiner Umwelt erfahren könne.35 Diese Grundfrage lasse sich
letzten Endes nur dadurch beantworten, dass eine Theorie gefunden werde,

in der das Ich sowohl sich selbst als auch die äußere Welt
hervorbringe.36

Diese Position weist einige Parallelen zum antiken Neuplatonismus auf:
Diese beginnen mit der Annahme, dass das Subjekt aus der natürlichen

3° SW 1794-1798, 381t. Vgl. die Einleitung zu Band 5 der Akademie-Ausgabe, der nur die
erste Auflage der Schrift von 1797 kritisch ediert. Der Zusatz und die zweite Auflage werden
daher, weil der entsprechende Band der Akademie-Ausgabe noch nicht erschienen ist, nach
den von Schellings Sohn veröffentlichten "Schelling-Werken" (SW 1794-1798) zitiert, die erste

Auflage nach Band 5 der Akademie-Ausgabe (AA).
31 TlLLIETTE: Schelling, 53 (dt. S. 57). Vgl. aber die vorhergehende Anmerkung.
32 Einen neuplatonischen Einfluss auf diese Änderung vermutet mit nachvollziehbaren

Gründen HOLZ: Idee der Philosophie, 114-117 Anm. 127.
33 AA I 5, 70-72 SW 1794-1798, 336-338.
34 AA I 5, 72h SW 1794-1798, 338-340.
35 AA I 5, 73-75 SW 1794-1798, 340-342; vgl. auch die Polemik AA I 5, 86 SW 1794-

1798, 355-
36 AA I 5, io6f. SW 1794-1798, 379h



348 Matthias Perkams

Kausalsphäre soweit hinausgehoben ist, dass es von ihr, also von außen,
keine Einflüsse mehr erleiden kann. Das trifft sich sachlich mit dem Bemühen

der Neuplatoniker, die Aktivität der Seele gegenüber der ontologisch
niedriger stehenden materiellen Welt aufrechtzuerhalten.37 Allerdings
stellt sich diese Frage für Schelling von einem ganz unterschiedlichen
Ausgangspunkt aus. Ihm geht es in der Naturphilosophie um das Verhältnis
des Menschen zum kantischen Ding an sich: Denn dass das Ich von einem
Ding an sich beeinflusst wird,38 scheint unter kantischen Voraussetzungen
dann absurd, wenn dieser Einfluss selbst kausal sein soll, da nach Kants
Kategorien die Kausalität vom Subjekt selbst den vorgestellten Dingen
auferlegt werden soll. In Schellings Naturphilosophie gewinnt dieses kantische

Problem dadurch besondere Brisanz, dass die Gesetzmäßigkeit (von
Schelling meist „Succession" genannt), die wir der natürlichen Kausalität
zuschreiben, als etwas erscheint, das lediglich der Geist in die Naturprozesse

hineinlegt, so dass es in der Natur selbst gar nicht vorhanden zu sein
scheint.39

Von hierher gelangt Schelling zu der Annahme, dass ein tatsächliches
Verhältnis von Mensch und Natur eine ursprüngliche Identität beider
voraussetzt, die er im Geist ansiedelt. Insofern diese Analyse der conditio hu-
mana den Kernpunkt der Einleitung ausmacht, lässt sich für diese mit einigem

Recht eine sachliche Übereinstimmung mit neuplatonischem Denken
behaupten. Allerdings hätten die Neuplatoniker dieses Problem kaum wie
Schelling als Verhältnis des endlichen Geistes zur Natur verstanden. Eine
vergleichbare Frage hätten sie höchstens für die Seele als das Erkenntnisprinzip

des leib-seelisch verfassten Menschen stellen können, nicht für
den überseelischen, ewigen Geist. Für die Seele stellte sie sich zudem nicht
in vergleichbarer Schärfe, weil diese während ihrer Existenz in der körperlich

verfassten Natur auch selbst als ein Teil von dieser verstanden wurde.
Aus diesem Grund dürfte Schellings Aussage, es sei völlig unmöglich und
daher müßig, den Gegensatz zwischen Natur und Geist durch die Annahme

von Zwischenstufen zu überbrücken,40 den Neuplatonikern nicht
eingeleuchtet haben. Letztlich wurde aber auch von ihnen die sinnliche
Erfahrung von Piatons Anamnesis-Lehre her gedeutet: Durch ihre Beziehung

37 Für die Neuplatoniker hat H.J. BLUMENTHAL dies klar dargelegt: Plotinus' Psychology.
His Doctrines of the Embodied Soul. The Hague: Nijhoff 1971, 14-19; DERS.: Neoplatonic
Elements in the De anima Commentaries, in: SORABJI, R. (Hg.): Aristotle Transformed. The
Ancient Commentators and their Influence. London: Duckworth 1990, 305-324, hier 308L

38 Das Ding an sich wird erwähnt AA I 5, 72, 2; 88, 4-6. iyf. Die erste Stelle wurde für die
zweite Auflage leicht geändert: vgl. SW iyg4~iyg8, 338 mit Anm. 1. Nach SW iyg4~iyg8, 344
trägt die zweite Auflage den Ausdruck auch im Vergleich zu AA I 5, 77, 15 nach. In einer
Anmerkung zur 2. Auflage erwähnt Schelling ausdrücklich, „daß die Idee der Dinge an sich an
Kant durch Tradition gekommen war und in der Ueberlieferung allen Sinn verloren hatte"
(SWiyg4~iyg8 357 Anm. 1).

39 AA I 5, 84-86; SW iyg4-iyg8, 353-355.
4° AA I 5,105, 16-31 SW iyg4~iyg8, 377t.



Formen neuplatonischen Einheitsdenkens in Schellings Philosophie 349

zum Geist ist die Seele verbunden mit den in den Naturgegenständen
abgebildeten Ideen und kann diese daher erkennen.41

Eine solche Beziehung sucht Schelling interessanterweise ebenfalls zu
erreichen. Im letzten Drittel der Einleitung deutet er nämlich Leibniz' prä-
stabilierte Harmonie als die Annahme, „daß in den Dingen außer euch
selbst ein Geist herrsche, der dem eurigen analog ist", da nur unter dieser
Vorstellung eine Einheit von Realem und Idealem denkbar scheine.42 Diese

Konzeption setze aber wiederum „eine Stufenfolge des Lebens in der
Natur" voraus, wobei das „allgemeine Leben der Natur in den mannichfaltigs-
ten Lormen, in stufenmäßigen Entwicklungen, in allmähligen Annäherungen

zur Lreyheit sich offenbaret".43 Schelling betont das Alter dieser Tradition

und erwähnt als seine eigenen Gewährsleute Piaton mit seiner Idee
der Weltseele sowie die Idee einer Pflanzenseele bei Leibniz, wobei er eine
Rechtfertigung in Kants naturphilosophischem Kerngedanken der
Selbstorganisation der Materie findet.44 Er selbst sieht in der Annahme, dass
diese Belebtheit der Materie letztlich geistig strukturiert ist, den entscheidenden

Ansatzpunkt für die Überwindung des Gegensatzes von Geist und
Natur,45 den er am Ende der Einleitung auf die bekannte Formel bringt:
„Die Natur soll der sichtbare Geist, der Geist die unsichtbare Natur sein".46

Schellings Erklärung seiner Idee von einer Identität von Natur und Geist
weist demnach merkliche Parallelen zu einem neuplatonischen Weltbild mit
der dafür typischen Seinshierarchie auf. Nun lässt sich entwicklungsgeschichtlich

zeigen, dass Schelling an dieser Stelle tatsächlich, wie er sagt,
Elemente der Leibniz'schen Monadenlehre mit seiner Deutung der
Weltseelenvorstellung aus dem Timaios verband,47 also nicht direkt auf
neuplatonische Quellen zurückgriff. Trotzdem ist die gedankliche Nähe zum
Neuplatonismus deutlich zu greifen. Diese ist historisch vermutlich
dadurch zu erklären, dass bereits Schellings Ti'maios-Deutung von der
neuplatonischen Geistlehre beeinflusst war,48 von der andererseits auch Leib-

41 Zum Beispiel PLOTIN: Enneade V 3, 3-4 (BEIERWALTES: Selbsterkenntnis und Erfahrung
der Einheit, 21-25).

42 AA I 5, 99, 7L SW1794-1798, 370.
43 AA I 5, 99, 14L; 100, 15-17 SW 1794-1798, 370L
44 AA I 5, 99, 16-21 SW 1794-1798, 370t. Zur kantischen Herkunft der Idee s. DURNER,

Manfred, in: AA 1 5, 33f.
45 AA I 5, 100, 2-6 SW 1794-1798, 371.
46 AA I 5, 107, 2of. SW 1794-1798, 380. Zur Interpretation s. TiLLIETTE: Schelling, 51h

(dt. S. 55f.).
47 Das wird im Detail ausgeführt von FRANZ, Michael: Schellings Tübinger Platon-Studien

Neue Studien zur Philosophie 11). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1996, 253-262, wobei

gerade S. 259h die Entstehung unseres Grundgedankens zeigt.
48 Dies wird erstaunlicherweise von FRANZ, Michael: Die Bedeutung antiker Philosophie

für Schellings philosophische Anfänge, in: SANDKÜHLER (Hrsg.): F.W.J. Schelling, 50-65, v.a.
60-64; DERS.: Schellings Tübinger Platon-Studien, nicht explizit diskutiert, obwohl er die



350 Matthias Perkams

niz' Idee eines Zusammenhangs der Monaden, bei dem jede von ihnen auf
ihre Weise das Gesamte repräsentiert,49 inspiriert war. Derartige Verbindungen

dürften genügen, um die hier zutage tretende systematische Nähe

zum Neuplatonismus zu erklären.
Wichtiger noch als die Frage nach neuplatonischen „Quellen" ist aber

die sachliche Nähe: Schelling stellt bewusst und in Abgrenzung von seinen
direkten Vorlagen heraus, dass die ursprüngliche Einheit von Natur und
Geist selbst wieder im Geist angesetzt werden muss, um den zwar
erforderlichen, aber in sich noch leeren Begriff einer prästabilierten Harmonie
gedanklich durchdringen zu können. Damit schreibt er dem „Geist" die
Systemstelle zu, die in der zwei Jahre älteren Schrift Vom Ich als Princip
der Philosophie noch das absolute Ich eingenommen hatte.5° Auf diese
Weise gewinnt er in der Naturphilosophie die Möglichkeit, die Einheit der
erkennenden und erkannten Wirklichkeit in ihrer gleichzeitigen
Mannigfaltigkeit mit Überlegungen zu beschreiben, wie sie schon die Neupia-
toniker zur Dynamik des Geistes angewandt haben, indem er zugleich mit
der ursprünglichen Einheit des Geistes auch seine gestufte Präsenz in der
übrigen Wirklichkeit zum Thema macht. Das am Ende der Einleitung
ausgesprochene Programm, eine „Naturlehre des Geistes" des Geistes zu
entwerfen, weist somit von vornherein auch Beziehungen zur neuplatonischen

Analogielehre auf,5' die auch in Schellings folgenden Entwicklungen
ein Denken von dynamischen Entwicklungen ermöglichen.

V. Die neuplatonische Lösung des Problems im Zusatz zur Einleitung

Dies zeigt sich auch in dem bereits erwähnten Zusatz zur Einleitung, der
der Epoche der sogenannten Identitätsphilosophie angehört, die von 1801

bis 1806 das Denken Schellings charakterisierte.52 Deren Kern stellt die
Darstellung des Absoluten als solchen als indifferente Identität dar, die in
dem Zusatz besonders prägnant dargelegt wird.53

Von diesem Einheitsbegriff, den er zuvor in mehreren Schriften
entfaltet hatte, geht Schelling in unserem Zusatz aus, wenn er betont, dass
das „absolut Reale" das „absolut Ideale" sei. Nur hierin sieht er - im
Anschluss an die Erläuterungen in der Einleitung selbst - die Möglichkeit von

zentrale Rolle des Geistes für Schellings Interpretation betont. Die Betonung der Freiheit
des Geistes von ocîa0r|au; sowie der Gesetzmäßigkeit des KÔapoç voqroç könnten durchaus in
eine solche Richtung weisen.

49 Zum Beispiel in § 6of. der Monadologie, auf die Schelling wohl auch in der Allgemeinen

Uebersicht der neuesten philosophischen Literatur (AA I 4,114) anspielt.
5° AA I 2, 173h
51 Vgl. dazu SANDKÜHLER, Hans Jörg: F.W.]. Schelling - ein Werk im Werden. Zur Einführung,

in: DERS. (Hg.): F.W.J. Schelling, 1-39, hier i2f.
52 TlLLlETTE: Schelling, 143 (dt. S. 172).
53 DURNER, Manfred, in: AA I 10, 27.



Formen neuplatonischen Einheitsdenkens in Schellings Philosophie 351

Philosophie gegeben, die ja auf eine Wiedergewinnung der ursprünglichen
Einheit von Natur und Geist bzw. von Realem und Idealem hinauslaufen
soll, nachdem die Trennung beider zunächst einmal in der Reflexion
aufgefallen war. Schelling begründet diese Einheit, die er nicht mehr für
wissenschaftlich erweisbar, sondern für eine Art apriorisches Fundament
von Wissenschaft hält, indem er dem Gegner eine Art performativen
Selbstwiderspruch unterstellt: Wenn dieser die Philosophie leugne, betreibe er
selbst welche. Wenn er aber eine empirische Wissenschaft als Philosophie
verstehe, erreiche er den Begriff einer absoluten Wissenschaft nicht - und
verfehle, so ist der Gedankengang vielleicht zu verstehen, dabei genau den
Begriff von Philosophie, den er implizit voraussetze.54

Um sein Argumentationsziel weiter zu verdeutlichen, fahrt Schelling
dann mit einer Beschreibung des absoluten Wissens fort:

„Ein absolutes Wissen ist nur ein solches, worin das Subjektive und Objektive
nicht als entgegengesetzte vereinigt, sondern worin das ganze Subjektive das

ganze Objektive und umgekehrt ist. [...] Es sollte bei dieser Bezeichnung der
höchsten Idee [...] angedeutet werden, dass beide als Entgegengesetzte oder
Verbundene eben nur aus jener Identität begriffen werden sollen. Das
Absolute ist [...] notwendig reine Identität [...]: aber es gehört eben auch zur
Idee derselben, dass diese [...] Identität als diese, und ohne dass sie in dem
einen oder in dem anderen aufhöre, es zu sein, sich selbst Stoff und Form,
Subjekt und Objekt sei".55

Dieser Gedankengang stimmt inhaltlich sehr eng mit Plotins Idee der
Gleichzeitigkeit von Einheit und Vielheit im Geist zusammen, die dieser,
wie oben ausgeführt, in Enneade V 3 darlegt. Indem Schelling in der Identität

des absoluten Wissens eine vollständige Einheit von dessen Subjekt
und Objekt gegeben sieht, bildet er die oben geschilderte Struktur Plotins

genau ab. Das wird durch eine genauere Analyse dieser Triade bestätigt:
Schelling unterscheidet in ihr, um die Differenzierung von Objekt und
Subjekt zu vertiefen, einen Stoff bzw. ein Wesen und eine Form. Auf diese
Weise kann er im absoluten Wissen zwischen Natur als Stoff und dem
Geist als Form, bzw. Natur und „ideeller Welt" bzw. Natur schlechthin
(natura naturans) und „Natur als besonderer" (natura naturata),
unterscheiden. 56 Anders ausgedrückt, kann er in der Einheit des Denkakts einen
inhaltlichen und einen formalen Aspekt unterscheiden, also objektive
Natur und subjektiven Geist, die aber im Denken eines sind. Ebenso wie
Plotin lässt Schelling in diesem Denkakt „die Dinge an sich [...], also die
Ideen in dem absoluten Erkenntnisakt [...] selbst wieder Eine Idee" sein.57

54 SW1794-1798, 382-384.
55 SW 1794-1798, 385F
56 SW 1794-1798, 39of.
57 SW 1794-1798, 389.



352 Matthias Perkams

Der in diesem Zitat anklingende Tätigkeitscharakter des absoluten
Aktes ist eine weitere Parallele zu Plotin: Denn als „ewiger Erkenntnisakt"
ist „das Absolute [...] ein Produciren" des Wesens bzw. Stoffes aus der
Form und der Form aus dem Wesen.58 Anders gesagt, macht das Absolute,
dadurch dass es erkennt, das erkennende Subjekt immer wieder zum
Objekt, wobei dieses aber wiederum zum Subjekt wird. Die Einheit der
Indifferenz ist also nicht statisch, sondern dynamisch, indem der eine Akt ganz
darin besteht, dass sich seine zwei Pole in der Wechselwirkung ihrer
Selbsterkenntnis beständig selbst hervorbringen. Dieses gegenseitige
Produzieren führt dazu, dass in der „Allheit" des Absoluten stets drei Aspekte
vorhanden sind, die jeweils „eine Besonderheit" aufweisen, „z.B. daß in ihr
das Unendliche ins Endliche gebildet ist oder umgekehrt, aber diese
Besonderheit hebt die Absolutheit nicht auf'. Die absolute Identität bringt
also in sich dauerhaft drei Aspekte hervor, die Schelling am liebsten
„Potenzen" nennt, aber mit den „Ideen oder Monaden" bei Piaton bzw. Leibniz

und sogar mit den kantischen „Dingen an sich" identifiziert.59 Da diese
sich selbst wieder Einheiten in einer dreiheitlichen Dynamik sind, ergibt
sich letztlich die Möglichkeit, eine unendliche Menge solcher Ideen als

allgemeine Einheit zu setzen, die sich wiederum „durch einzelne wirkliche
Dinge" symbolisieren.60 Die Einheit des noetischen Bereichs geht damit in
ihrer Dynamik letztlich über in die sinnliche Wirklichkeit und bestimmt
auch diese.

Diese Ausweitung der ursprünglichen Einheit in Dreiheit in einen ganzen

Ideenhimmel kommt nicht überraschend, wenn man Schellings Tria-
dik von Plotin her interpretiert: Auch für diesen stellt der triadisch
strukturierte Geist in der Aktivität des Denkens ein Kommerzium miteinander
identischer und doch verschiedener Ideen dar, ohne dass das seiner Einheit

widerspricht. Wenn Schelling auch in der Terminologie teils eigene
Wege geht, weist sein Denkmodell der Einheit und Vielheit im Denken
sachlich gegenüber Plotin praktisch keine neuen Aspekte auf, wenn man
von der Anwendung durch das Verhältnis von Natur und Geist absieht, die
sich aus der naturphilosophischen Fragestellung ergibt.61

Diese Feststellung, die hier nur anhand des Zusatzes erörtert werden
kann, hat einige Konsequenzen, wirft aber auch neue Fragen auf. Die erste
von ihnen ist die Quellenfrage: Noch weniger als bei der in der Einleitung
beobachteten Stufenordnung des Seins scheint es möglich, dass Schelling
ohne Kenntnis einer recht detaillierten Vorlage die plotinische
Dreierstruktur der Selbsterkenntnis bis in ihre Feinstruktur hinein, z.B. auf den

58 SW1794-1798, 386.
59 SW 1794-1798, 388.
60 SW 1794-1798, 388t
61 Diese Wirkung ist genauer ausgeführt in der Ferneren Darstellung meines Systems, SW

1801-1804, 308-319.



Formen neuplatonischen Einheitsdenkens in Schellings Philosophie 353

Begriff des Erkenntnisakts und seiner ursprünglichen Einheit, neu erdacht
hat. Man muss daher die Benutzung des 5. Kapitels der Enneade V 3 sowie
vermutlich weiterer Texte zur neuplatonischen Noetik vermuten oder
zumindest an eine sachlich äußerst treffende Adaption dieser Texte denken.
Die von Manfred Durner in der Akademie-Ausgabe genannten Quellen der
Identitätsphilosophie (Spinoza, Leibniz, Giordano Bruno, Eschenmayer)62
scheinen eine solche Darstellung aber nicht zu erhalten. Die Frage nach
dem Ursprung von Schellings Kenntnissen der plotinischen Triadik muss
daher an dieser Stelle offenbleiben und kann sicherlich ohne eine historisch

exakte Rekonstruktion der gedanklichen Entwicklung Schellings von
1801 bis 1803 nicht geleistet werden.

Zu den sachlichen Konsequenzen dieser Plotin-Rezeption scheinen mir
aber einige Aussagen möglich. Verwirrend an Schellings Identitätsphilosophie

hat vor allem die Tatsache gewirkt, dass innerhalb dieser Identität
kaum ein realer Unterschied mehr denkbar zu sein scheint, weswegen,
nach dem berühmten Diktum Hegels, „alle Katzen grau" sein sollen. Dieser
Vorwurf scheint nun der aufgewiesenen Dynamik der Schelling'schen
Triadik, die durchaus die Möglichkeit hat, das Entstehen von Unterschieden

aus der ewigen und doch prozessualen Denkbewegung zu erklären,
nicht ganz gerecht zu werden. Trotzdem merkt man, dass hier auf ein Modell

rekurriert wird, das einen ewigen Denkakt und keine sich dynamisch
entwickelnde, sinnlich wahrnehmbare Natur beschreiben soll. Deren
Wirklichkeit scheint von der Ewigkeitsperspektive der plotinischen Triadik nicht
wirklich erfasst zu werden.

Man könnte sich an dieser Stelle freilich fragen, wie stark der sachliche
Unterschied der Identitätskonzeption zu dem Stufenmodell, das uns in der
ursprünglichen Einleitung begegnete, tatsächlich ist. Für die begriffliche
Wandlungsfähigkeit des neuplatonischen Denkens ist es grundsätzlich
kein Problem, die dynamische Entfaltung der absoluten Identität im
Zusatz als die innere Struktur der dort erwähnten Stufung zu sehen und beides

in der Tat als zwei Beschreibungen eines Sachverhalts zu sehen. Dies

gilt umso mehr, als etwa die von Jacobi mitgeteilten Auszüge aus Giordano
Bruno in der Tat den Intellekt als einen Aspekt der Weltseele begreifen,63
während im spätantiken Neuplatonismus die beiden Hypostasen Geist und
Seele sorgfaltig getrennt geblieben waren. Derartige Gedankengänge, die
ich hier nicht genau prüfen kann, könnten jedenfalls dazu beitragen zu
erklären, warum Schelling eine sachliche Einheit zwischen seiner Natur-
und Identitätsphilosophie annahm und wieso er wenige Probleme hatte,

62 AA I 10, 28f.
63 Auszug aus VON NOLA, Jordan Bruno: Von der Ursache, dem Prinzip und dem Einen, in:

JACOBI, Friedrich Heinrich: Werke 1, 1. Schriften zum Spinozastreit. Hrsg. von Klaus Ham-
macher und Irmgard-Maria Piske. Hamburg: Frommann-Holzhoog 1998, 188, i6f.



354 Matthias Perkams

aus der Identitätsphilosophie heraus die Naturphilosophie zu erklären. Die
platonischen Denkvoraussetzungen könnten hier möglicherweise helfen,
Schellings Denken auch systematisch besser zu verstehen.

VI. Der Ungrund der Freiheitsschrift als Parallele zum neuplatonischen

Einen

Zeigt der frühe Ansatz Schellings somit eine auffällige Nähe zur neuplatonischen

Geistlehre in ihrer Einheit und Dynamik, so radikalisiert sich
Schellings Fragestellung in seinen späteren Werken, was bereits in der
Freiheitsschrift zu einer ganz neuen Konzeption führt. Aber auch hier lassen

sich, wie jetzt zu zeigen ist, Parallelen zum Neuplatonismus erkennen.
Der Grund für den Neuansatz der Formulierung des ersten Prinzips in

dieser Schrift liegt in Schellings Begriff der Freiheit, der sich in bezeichnender

Weise von neuplatonischen Ansätzen unterscheidet. Denn Schel-

ling beabsichtigt, den ,,reale[n] und lebendige[n] Begriff' von Freiheit zu
untersuchen, nämlich „daß sie ein Vermögen des Guten und des Bösen
ist".64 Durch diese Aussage grenzt er sich offen ab von der traditionellen
idealistischen Freiheitsbestimmung, die Freiheit - in Schellings Worten -
lediglich „formell" als Tätigkeit oder Leben und in diesem Sinne als das
wahrhaft Wirkliche bestimme.65 Aber sein Begriffsverständnis, wie es in
den folgenden Abschnitten dargestellt wird, unterscheidet sich auch von
den vorneuzeitlichen Freiheitskonzepten, die die Neuplatoniker teilten
und wesentlich prägten.

Schelling legt großen Wert auf einen „wirklichen" oder „positiven"
Begriff des Bösen, das grundsätzlich genauso real sein muss wie das Gute.
Zur Begründung dieser Annahme führt er an, dass ansonsten weder der
Begriff des Bösen noch der der Freiheit „real" sei.66 Es ist interessant, dass

Schelling diesen Begriff des Bösen hier ausdrücklich gegen neuplatonische
Vorstellungen verteidigt, insbesondere gegen Plotin, der, Schellings nur
eingeschränkten Kenntnissen zufolge, das Böse durch eine langsam größer
werdende Entfernung zum Guten erklärt habe.67 Auch seine Bemerkung,
ein solches Böses lasse sich nicht durch den Abfall eines gut geschaffenen
Urwesens zum Bösen erklären, ohne Gott damit zu belasten, zielt auf eine
neuplatonisch beeinflusste Position, nämlich die des Augustinus, der aber
an dieser Stelle nicht direkt zitiert wird.68 Damit wird der Neuplatonismus
zur Zielscheibe einer Hauptlinie von Schellings Kritik an vorherigen
Denkern, nämlich der Linie, die ein angemessenes Ernstnehmen der Realität

64 Freiheitsschrift, OA 422.
65 Freiheitsschrift, OA 420.
66 Freiheitsschrift, OA 422T, 442t.
67 Freiheitsschrift, OA 426.
68 Freiheitsschrift, OA 425.



Formen neuplatonischen Einheitsdenkens in Schellings Philosophie 355

des Bösen bei diesen vermisst. Dagegen ist der Neuplatonismus weniger von
der zweiten Hauptlinie der Kritik betroffen, die darauf hinausläuft, dass alle,
die ein positiv besetztes Böses angenommen hatten, gezwungen gewesen
seien, dessen Ursache in Gott zu verankern.69

Diese doppelte Frontstellung Schellings - einerseits muss jede Ab-
schwächung der Realität des Bösen vermieden werden, andererseits jede
sittliche Belastung des ersten Prinzips - bedingt seine Neudeutung von
Gott bzw. vom Ursprung aller Dinge. Dessen Grundlage wird in nuce in
dem bemerkenswerten Satz zusammengefasst, eine Auflösung der genannten

Schwierigkeiten sei nur durch die Annahme zu erreichen, „daß die
Dinge ihren Grund in dem haben, was in Gott nicht Er selbst ist".7° Schel-

ling erläutert dies, indem er Ansätze aus seiner Naturphilosophie zwar
aufgreift, 71 aber in einer mystisch klingenden Sprache neu formuliert, in der
von einem „Ungrund" die Rede ist, der bezeichnet wird als „die Sehnsucht,
die das ewige Eine empfindet, sich selbst zu gebären" oder als „Wille, in
dem kein Verstand ist".72

Diese vermutlich auf Jakob Böhme und Schellings Gesprächspartner
Franz von Baader zurückgehenden Formulierungen sollen ausdrücken, dass

der Ursprung selbst völlig unbestimmt und nichts anderes ist als ein un-
bewusst und nicht hintergehbares Streben, etwas zu werden; in diesem
Sinne vergleicht Schelling ihn mit der Materie aus Piatons Timaios.73 Die
Entstehung von Realität aus diesem Ungrund geschieht nun so, dass sich
aus ihm heraus Gott als ein Prinzip bildet, das aus Liebe heraus antritt, das
Chaos des Ungrundes zu ordnen. Auf diese Weise wird der Ungrund aber
nicht aufgelöst, sondern er bleibt als Gott widerstreitendes Prinzip
zunächst mit dem ordnenden Gott zusammen bestehen und leistet Widerstand

gegen dessen Macht. Aus diesem Grund gelingt die von Gott
angestrebte Ordnung des Chaos, das weiterhin einen Teil seiner selbst
ausmacht, nur schrittweise. Während die fortdauernde Präsenz des Ungrundes

aber mit Gott lediglich unabtrennbar verbunden bleibt, wird sie im
Menschen als Gegenprinzip zum Einfluss Gottes wirksam, da der Ungrund
von der im Menschen vorfindlichen Geistnatur tatsächlich real verschieden

ist. Im Menschen findet sich daher die Möglichkeit, sich in zwei
Richtungen hin zu entwickeln, in eine gute und eine böse. Im Bösen ist damit
eine Seite des Ursprungs weiter in der Welt wirksam und gerade durch
diese Ursprünglichkeit real und positiv. Da sie aber nicht mit Gott als dem
ordnenden Prinzip identisch ist, wirkt sie insofern negativ, weswegen

69 Z.B. Freiheitsschrift, OA 423.
7° Freiheitsschrift, OA 432.
71 Freiheitsschrift, OA 429-431.
72 Freiheitsschrift, OA 431F

73 Freiheitsschrift, OA 433.



356 Matthias Perkams

Schelling sie - wiederum im Gefolge Franz von Baaders - mit einer Krankheit

vergleichen kann.74

Worin liegt nun in diesen Überlegungen eine Parallelität zum Neupla-
tonismus, den Schelling ja zumindest in seiner Definition des Bösen
ausdrücklich ablehnt? Grundsätzlich erinnern die Überlegungen der Freiheitsschrift

weniger an die neuplatonische Lehre vom Geist als an die Erklärung
des noch ursprünglicheren Prinzips, des Einen. Zumindest hinsichtlich
seiner absoluten Unbestimmtheit und Ursprünglichkeit lässt dieses sich
durchaus mit Schellings Ungrund vergleichen. Zu beachten ist dabei, dass

im späten Neuplatonismus - zum Beispiel bei Proklos - die Materie als das
stärkste Gegenprinzip zum Geist direkt vom Einen abgeleitet, also selbst
nicht mehr, wie bei Plotin, als Endergebnis eines langen Emanationsprozesses

gesehen wurde. Hierin lässt sich durchaus eine Parallelität zu Schellings

Lehre vom ersten Prinzip in der Freiheitsschrift feststellen: Als
Quelle des höchsten Prinzips der Ordnung und als solche des höchsten
Prinzips der Unordnung bestimmt das Eine die Wirklichkeit nicht nur im
Guten, sondern auch im Bösen. In der absoluten Unbestimmtheit und
doppelten Wirkung des Einen berühren sich hier antikes und neuzeitliches
Denken.

Allerdings bietet diese Lehre Schellings vom ersten Prinzip bedeutende
Neuansätze: Denn auch in der späteren neuplatonischen Konzeption wird
das Böse letztlich wieder eingegrenzt, insofern es faktisch nur als Mangel
an ursprünglich als guten emanierten Dingen hervortritt, der sich
insbesondere in der freien Wahl rationaler Wesen äußert. Eine gleichwertige
Wirkung beider Größen wird gerade nicht angenommen. Das hängt u.a.
damit zusammen, dass für die Neuplatoniker die Materie trotz ihrer direkten

Abkünftigkeit in ihrer Negativität von der Fülle des Einen verschieden
ist. Allerdings lässt sich eine Annäherung eines obersten und eines untersten

Nichts der Wirklichkeit bei dem letzten Leiter der Athener Schule,
Damaskios, vermuten, dessen differenzierte Prinzipienlehre erst neuerdings

die Aufmerksamkeit der Forschung zu finden beginnt.75 Dagegen
kann man aus neuplatonischer Perspektive die von Schelling angenommene

Geschichtlichkeit der Entwicklung der verschiedenen Stufen der
Emanation, die für Schelling gerade in der an die Freiheitsschrift anschliessenden

Weltalter-Philosophie wichtig wurde, ausschließlich als Unterschied

verbuchen. Gerade die Geschichtlichkeit der Entwicklung des

Ursprungs führte damit immer stärker dazu, dass die in der Identitätsphilosophie

noch begrenzte Dynamisierung des Ersten zunehmend in den
Mittelpunkt trat, womit die Differenz zur klassisch-neuplatonischen
Metaphysik eher größer wurde.

74 Freiheitsschrift, OA 367L mit Anm. 13.

75 Vgl. CÜRSGEN, Dirk: Henologie und Ontologie. Die metaphysische Prinzipienlehre des

späten Neuplatonismus. Würzburg: Königshausen & Neumann 2007, 317-319.



Formen neuplatonischen Einheitsdenkens in Schellings Philosophie 357

VII. Fazit

Bereits beim frühen Schelling weist das Nachdenken über ein Prinzip, in
dem die grundsätzlichen Gegensätze der Wirklichkeit ursprünglich vereint
sind, inhaltliche Berührungen mit der neuplatonischen Metaphysik auf.
Die Entwicklung Schellings lässt ihn dabei zu verschiedenen Zeiten
unterschiedliche Aspekte des neuplatonischen Denkens in den Vordergrund
rücken: Die frühe Naturphilosophie weist Bezüge zum Stufenbau der ana-
logia entis auf. Die für diese grundlegende fundamentale Einheit wird in
der Identitätsphilosophie mit Hilfe der plotinischen Geistlehre, mit deren
Inhalten Schelling vertraut gewesen sein muss, neu gedeutet. Dagegen
weist die Freiheitsschrift mit ihrem Konzept des Ungrunds stärkere Bezüge
zur Beschreibung des Einen auf, und zwar interessanterweise am ehesten
zu derjenigen des späten Neuplatonismus, den Schelling wohl zu keiner
Zeit direkt rezipiert hat. Auch hier bleibt die Quellenfrage problematisch.

Auf inhaltlicher Ebene verdeutlicht Schellings Neuplatonismus-Rezep-
tion jedenfalls, wie sehr die Philosophie über die Jahrhunderte hinweg
immer wieder bemüht war, das Verhältnis des Menschen zur Welt von
einer letzten Einheit her zu deuten, die in gewisser Weise in der gesamten
Wirklichkeit präsent ist. Auch wenn man diese, wie in der Neuzeit, durch
fundamentale Gegensätze wie zwischen Geist und Natur oder gut und böse

geprägt sieht, bleibt Philosophie das Bemühen um Einheit, das den
Menschen mit der Wirklichkeit versöhnen will. Ebenso wie die Rezeption des

Aristoteles in der modernen analytischen Philosophie weist Schellings
Bezug zum Neuplatonismus daher daraufhin, dass der Unterschied von antikem

und modernem Denken weniger fundamental ist, als manchmal
behauptet wird. Eher lässt die Auseinandersetzung mit der unabschließbaren
Diversität innerhalb des Seienden noch klarer heraustreten, das jedes
Philosophieren die Welt von einem Denken her deutet, das schon durch seine

Allgemeinheit über eine einseitige Subjektivität hinausweist.



35» Matthias Perkams

Zusammenfassung
Bereits beim frühen Schelling weist das Nachdenken über ein Prinzip, in dem
die grundsätzlichen Gegensätze der Wirklichkeit ursprünglich vereint sind,
inhaltliche Berührungen mit der neuplatonischen Metaphysik auf Während
die frühe Naturphilosophie jedoch vorwiegend Bezüge zum Stufenbau der
analogia entis aufweist, die in der Identitätsphilosophie mit Hilfe der plotini-
schen Geistlehre neu gedeutet werden, zeigt die Freiheitsschrift mit ihrem
Konzept des Ungrunds stärkere Berührungspunkte zur Beschreibung des

Einen, und zwar interessanterweise am ehesten zu derjenigen des späten
Neuplatonismus, den Schelling wohl zu keiner Zeit direkt rezipiert hat. Auch
hier bleibt die Quellenfrage problematisch.

Abstract
Already in Schelling's early works, his reflexions about a unifying basic

principle of the contrary aspects of reality shows some points of contact
with Neoplatonic metaphysics. In first line, some similarities to the

gradation according to an analogia entis can be found. These traits occur in
a new form, which depends upon the Plotinian concept of nous, within
Schelling's Identitätsphilosophie. His Freiheitsschrift reminds the reader of
the Neoplatonic metaphysics of the One, which has, as far as we know, never
been studied directly by Schelling. Thus, the question concerning his Neoplatonic

sources remains problematical.


	Formen neuplatonischen Einheitsdenkens in Schellings früher und mittlerer Philosophie

