
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 2

Artikel: Die Hermeneutik einer Schatzkammer : der Stellenwert
alttestamentlicher Perikopen im gegenwärtigen Gottesdienst

Autor: Theissen, Henning

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761043

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761043
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Henning Theiben

Die Hermeneutik einer Schatzkammer.
Der Stellenwert alttestamentlicher Perikopen im

gegenwärtigen Gottesdienst

Gerhard Sauter gewidmet.

t. Die Bibel - eine Schatzkammer

Wenn die Sprache nach einem Worte Heideggers das „Haus des Seins"1 ist,
so beherbergt sie mit der Bibel eine Schatzkammer, aus der die Kundigen
„Neues und Altes hervorhol [en]"2, wie es Jesus im Gleichnis vom Schriftgelehrten

des Himmelreiches ausdrückt. Dabei deutet die auffällige Reihenfolge

- erst das Neue, dann das Alte - an, dass das, was an Neuem aus der
biblischen Schatzkammer zutage gefördert wird, angesichts der
weitergehenden Erwartung, die es selbst mit seiner Neuheit weckt, auch wieder
veralten muss. Dieses fast periodische Wechselspiel von Alt und Neu trägt
in das räumliche Bild von der Sprache als „Haus des Seins" einen
quasizeitlichen Faktor ein, der einige Berührungspunkte mit dem Problem einer
Revision der biblischen Perikopen im Gottesdienst aufweist, das derzeit
die Zusammenschlüsse der deutschen evangelischen Landeskirchen (EKD,
UEK, VELKD) beschäftigt.3 Denn die Perikopen, also die für Lesung oder
Predigt vorgesehenen Bibelabschnitte, sind selbst so etwas wie das sprachliche

„Haus" des Gottesdienstes. Seine Gestaltung vollzieht sich - getreu
der protestantischen Devise „ecclesia semper reformanda" und ganz ähnlich

wie im zitierten matthäischen Gleichnis - in wellenförmiger Kontinuität:

Der Abschluss einer Perikopenrevision markiert mit der Anwendung in
der kirchlichen Praxis bereits den Auftakt zu einer neuen Reform. Kann
man angesichts dessen überhaupt ein sachliches Grundanliegen der Peri-
kopenreform benennen? Oder erschöpft es sich eher formal in der
Beobachtung, dass die Perikopenordnung, um das textliche Rückgrat des
Gottesdienstes bilden zu können, wie die menschliche Wirbelsäule ständig

Ausgearbeitet im Rückblick auf das Liturgiewissenschaftliche Fachgespräch „Zu den
Hermeneutiken einer anstehenden Perikopenreform" des Liturgiewissenschaftlichen Instituts der
VELKD in Leipzig, 28.02.-02.03.20n. Für die Veröffentlichung wurde die seitherige Diskussion
einbezogen. Für redaktionelle Unterstützung danke ich Ramona Schließer.

1

HEIDEGGER, Martin: Über den Humanismus [an Jean Beaufret] [1946]. Frankfurt am Main:
Klostermann 1949, 5.

2 Mt 13,52.
3 Über den aktuellen Entwicklungsstand berichtet DEEG, Alexander: Zur Revision der

Perikopenordnung. Ein Zwischenbericht, in: DtPfrBl 113 (2013) 202-204.



302 Henning Theißen

in Bewegung sein muss? Die zahlreichen Anliegen, die in der laufenden
Perikopendiskussion angemeldet werden - von der Israeltheologie über die
Genderdebatte bis zu kirchenmusikalischen und ökumenischen Aspekten
des Gottesdienstes4 -, lassen Ersteres hoffen, nähren aber auch die Vermutung,

dass das Problem der Perikopenrevision noch nicht völlig scharf ins
Auge gefasst worden ist.

Das gilt ganz besonders für den Gegensatz von Alt und Neu selbst.
Unausgesprochen steht er hinter vielen Kriterien, die gegenwärtig für die
Perikopenrevision vorgeschlagen werden. So wird etwa unter den
Stichworten der Prädikabilität und Lektionabilität gefragt, inwieweit ein alter
Text für neuzeitliche Verstehensvoraussetzungen zugänglich sei, ob er also
angesichts seiner biblischen Fremdheit unkommentiert stehen zu lassen
und als bloßer Lesetext zu verwenden oder aber notwendig in der Predigt
auszulegen sei - und in welchem Maße ein solches Irritationspotenzial der
alten Texte unverzichtbar sei.5 Auch die viel diskutierte Frage, ob die Peri-
kopenordnung einem thematischen Proprium des jeweiligen Sonntags den
Vorzug geben solle, das die einzelnen Perikopen übergreife, oder umgekehrt

deren historischem Aussagesinn sein Eigenrecht lassen solle,6 lässt

4 Diese Interessen wurden z.B. bei der 2oro von EKD, UEK und VELKD veranstalteten
Wuppertaler Fachtagung artikuliert, vgl.: RAUPACH-RUDNICK, Wolfgang: Christlich-jüdischer
Dialog, in: Kirchenamt der EKD/Amt der UEK/Amt der VELKD (Hgg.): Auf dem Weg zur
Perikopenrevision. Dokumentation einer wissenschaftlichen Fachtagung. Hannover: VELKD
2010, 225-230; JOST, Renate: Feministische Impulse für eine neue Perikopenordnung, in: EKD/
UEK/VELKD (Hgg.): Perikopenrevision, a. a. O., 231-263; KENNEL, Gunter: Kirchenmusik und
Perikopenordnung, in: EKD/UEK/VELKD (Hgg.): Perikopenrevision, 265-269. Für eine An-
gleichung des deutschen Perikopenmodells, das weitgehend auf Predigttexte ausgerichtet ist,
an internationale Muster, die stärker Leseordnungen darstellen, votiert hier mit Rücksicht
auf die institutionalisierte Ökumene: BUKOWSKI, Peter: Die Perikopenrevision als Frage an die

Gemeinschaft Evangelischer Kirchen in Europa, in: EKD/UEK/VELKD (Hgg.): Perikopenrevision,

a. a. O., 179-183, der sich bei besonderer Sympathie für das Revised Common Lectionary
auf HERRMANN, Florian: Leseordnungen in der Gemeinschaft Evangelischer Kirchen in Europa,
in: EKD/UEK/VELKD (Hgg.): Perikopenrevision, a. a. O., 185-197 stützt; gegenteilig jedoch:
RASCHZOK, Klaus: Zwölf Merkpunkte für die Weiterarbeit und ein Fazit, in: EKD/UEK/VELKD
(Hgg.): Perikopenrevision, a. a. O., 271-274, hier 273 („Verzicht auf einen Gleichtakt der
Ökumene").

5 Während Ulrich Körtner in seinem Hauptreferat der Wuppertaler Tagung 2010 die
Notwendigkeit der Unterscheidung von Lektionabilität und Prädikabilität ebenso hervorhob wie
Michael Meyer-Blanck (KÖRTNER, Ulrich H.J.: Gegeben und bezeugt - Systematisch-theologische

und rezeptionsästhetische Gesichtspunkte für eine Reform der Lese- und Predigtperiko-
pen, in: EKD/UEK/VELKD [Hgg.]: Perikopenrevision, a. a. O. [s. Anm. 4], 15-43, hier 27 bzw.
MEYER-BLANCK, Michael: Perikopenrevision mit Maß und Problembewusstsein - Eindrücke aus
der Schlussdiskussion, in: EKD/UEK/VELKD [Hgg.]: Perikopenrevision, a. a. O. [s. Anm. 4], 283-
294, hier 286), vermisste Karl-Heinrich Bieritz bei derselben Gelegenheit „wirkliche Klarheit
darüber", was beide Begriffe bezeichnen (BIERITZ, Karl-Heinrich: Es wechseln die Zeiten. Peri-
kopenreformen seit 1896 und ihr hermeneutischer Horizont, in: EKD/UEK/VELKD [Hgg.]:
Perikopenrevision, a. a. O. [s. Anm. 4], 115-133, hier 130).

6 Eine grundsätzliche Klärung (und zugleich historische Aufklärung) bietet hierzu MlL-
DENBERGER, Irene: Leitbild, roter Faden, Thema - Wie viel Konsonanz, wie viel Spannung wollen
wir?, in: EKD/UEK/VELKD (Hgg.): Perikopenrevision, a. a. O. (s. Anm. 4), 209-224.



Die Hermeneutik einer Schatzkammer 303

sich auf die Gegenläufigkeit von Alt und Neu zurückführen, wenn man
bedenkt, dass in der geltenden Ordnung der Lesungen und Predigttexte
(1977/78) stets die neutestamentliche Evangelienlesung das Proprium
bestimmt und ihr die alttestamentliche Lektion gezielt zugeordnet wird. Die
besonders von der Liturgischen Konferenz aufgeworfene, ritualtheoretische

Rahmenfrage nach der Diskrepanz zwischen gelehrtem und gelebtem
Kirchenjahr7 ist ebenso eine Variante des produktions-/rezeptionsherme-
neutischen Gegensatzes von Alt und Neu wie ihr seit Ernst Lange im Raum
stehender homiletischer Zwilling, das Spannungsverhältnis von biblischem
Text und gemeindlicher Situation.8 Keine noch so datenreiche Darlegung
dieser gewandelten gesellschaftlichen und kirchlichen Situation vermag
„die Bibel" als Antwort auf die Frage abzulösen, „was in der Kirche gilt".9

Im Unterschied zu all diesen Antagonismen von Alt und Neu begreift
das Gleichnis Jesu vom Schriftgelehrten des Himmelreiches die biblische
Schatzkammer als einen Fundus, der in sich selbst Neues und Altes birgt.
Zwar tritt, wie eingangs erläutert, auch hierbei das periodische Wechselspiel

von Alt und Neu auf, doch anders als bei allen genannten Kriterien
der laufenden Diskussion entsteht diese Gegenläufigkeit hier nicht
dadurch, dass, allgemein gesprochen, Bibel (alt) auf Kirche (neu) trifft,
vielmehr setzt die Bibel ihrerseits der Kirche beide Pole dieser Gegenläufigkeit
vor(-aus). Die Grundfrage von Alt und Neu stellt sich hier nicht erst
dadurch, dass die Kirche durch ihre Verkündigungspraxis neben den Bibeltext

tritt. Vielmehr weckt der Bibeltext in seiner Neuheit selbst eine Erwartung

des Neuen, die ihn selbst zugleich als alt erscheinen lässt. Dieses
bemerkenswerte Phänomen, dass die Spannung von Neu und Alt im Bibeltext
selbst verborgen ist, entlastet einerseits die Kirche von dem verfehlten
Streben, in ihrer Verkündigung den richtigen oder ursprünglichen Sinn
des Bibeltextes zu treffen oder doch zu aktualisieren. Auf der anderen
Seite bedeutet es, dass die Bibel, die im homiletischen Paradigma auf den
ersten Blick den Platz des Alten innehat,10 zugleich alt und neu ist, so dass

7 Vgl. das von einem Ausschuss unter Vorsitz von Kristian Fechtner zwischen 2002 und
2005 erarbeitete Positionspapier: LITURGISCHE KONFERENZ DER EKD (Hg.): Kirchenjahr
erneuern. Gottesdienstliche Praxis im Rhythmus des Jahreskreises.
http://www.ekd.de/liturgische_konferenz/download/TB-3-Kirchenjahr.pdf (03.02.2012), bes. sf.

8 Es ist grundlegend für das Konzept der von Lange begründeten Predigtstudien, vgl.
dessen Programmschrift: LANGE, Ernst: Sprachschule für die Freiheit. Bildung als Problem und
Funktion der Kirche. Herausgegeben und eingeleitet von Rüdiger Schloz. München: Kaiser
1980, 9-67.

9 Ich denke an den Titel der streitbaren Publikation von GRETHLEIN, Christian: Was gilt
in der Kirche? Perikopenrevision als Beitrag zur Kirchenreform ThLZ.F 27). Leipzig:
Evangelische Verlagsanstalt 2013, v.a. 21-24 bzw. ii9f. sowie zusammenfassend 129-136 zur
strukturgebenden, rhetorisch überspitzten Entgegensetzung zwischen „der" Bibel und E. Langes
Konzept einer Kommunikation des Evangeliums.

10 Bei der Wuppertaler Fachtagung wurde diese homiletische Position (bewusst?)
einseitig vertreten von einem Nestor der Stuttgarter Predigtstudien: ROESSLER, Roman: Gravami-



Henning Theißen

sie der Kirche mit sehr viel gegenwärtigerem Anspruch auf Verbindlichkeit
gegenübertritt. Die Fundamentalfrage der Perikopenrevision besteht m.E.
in diesem kanonischen Anspruch der Bibel. Diese Frage ist mit den
unbestreitbar gegebenen gesellschaftlichen Umbrüchen auch der kirchlichen
Situation, die Ch. Grethlein in seinem aktuellen Plädoyer zur Perikopenrevision

nachweisen kann," nicht erledigt.
Dass in der kirchlichen Verkündigung Bibeltexte gepredigt werden, ist

keine von noch so altem Herkommen geheiligte Tradition, sondern ein
unbedingtes Muss, weil die Bibel selbst das Wechselspiel von Neu und Alt
in sich birgt, das über ihre kanonischen Grenzen hinaus in die Geschichte
der Kirche wirkt. Mit der Kanontheorie, die P. Ricœur im Anschluss an P.

Beauchamp entwickelt hat, kann man davon sprechen, dass die Bibel sich
selbst ihre Rezeptionshorizonte schafft, indem sie ihre eigenen
Erwartungen eschatologisiert, also in fernes Neuland entrückt und zugleich hinter

sich lässt. Besonders die Tatsache, dass der biblische Kanon selbst ein
Doppelkanon aus Neu und Alt (AT und NT) ist, macht diesen Sachverhalt
augenfällig. Tatsächlich bildet für Beauchamp die Beobachtung einer
„Prophétie [...] als Prophétie ihrer selbst"12 den Ausgangspunkt, an dem das
Alte Testament über seine Kanongrenzen hinausweist und sich so selbst
neue Rezeptionshorizonte erschließt. Allerdings ist dabei der christliche
Kanon des Alten Testaments vorausgesetzt, der mit den Propheten als
offenem Ende hin zum Neuen Testament „endet". Schon das zeigt, wie
sehr die Erwartung der Bibel als Schatzkammer aus Neu und Alt mit dem
Problem der Bedeutung des Alten Testaments verknüpft ist. Angesichts
dessen konzentriere ich mich im vorliegenden Beitrag auf die Bedeutung,
die dem Alten Testament in einigen exemplarischen Vorschlägen zur Peri-
kopenreform zukommt.

Da die Vorstellung der Bibel als Schatzkammer sich auf die
Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils zurückführen lässt,'3 liegt
es nahe, in die Überlegungen zur evangelischen Perikopenrevision den
seinerzeit recht intensiv geführten Vorgängerdiskurs aus der katholischen

na gegen die geltende Ordnung der Predigttexte, in: EKD/UEK/VELKD (Hgg.): Perikopenrevision,

a. a. O. (s. Anm. 4), 135-142, z. B. 136: „hier einmal vorrangig Anwalt der Hörer".
" Vgl. GRETHLEIN: Was gilt in der Kirche?, a. a. O. (s. Anm. 9), 57-127 zur „Situationsanalyse"

- mit über einem Drittel des Gesamtumfangs fraglos das Herzstück seiner Darlegung.
12 So RICŒUR, Paul: Die Verßechtung von Stimme und Schrift im biblischen Diskurs [1992],

in: DERS.: An den Grenzen der Hermeneutik. Philosophische Reflexionen über die Religion.
Herausgegeben, übersetzt und mit einem Nachwort versehen von Veronika Hoffmann.
Freiburg: Alber 2008, 95-115, hier 111 im Rückgriff auf Beauchamp.

13 Konstitution über die heilige Liturgie Sacrosanctum Concilium [SC 51]: „Damit den
Gläubigen der Tisch des Wortes reicher bereitet werde, sollen die biblischen Schätze weiter
geöffnet werden [...]". In: HÜNERMANN, Peter (Hg.): Die Dokumente des Zweiten Vatikanischen

Konzils. Konstitutionen, Dekrete, Erklärungen. Lateinisch-deutsche Studienausgabe
Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil I). Sonderausgabe.
Freiburg: Herder 2009, 27.



Die Hermeneutik einer Schatzkammer 305

Schwesterkirche einzubeziehen, obgleich er als konkretes Reformprojekt
nicht zum Erfolg geführt und seither sicherlich auch an Aufmerksamkeit
eingebüßt hat. Ohnehin aber kann der Gegenstand einer hermeneutischen
Besinnung auf das Problem der Perikopenrevision nicht in der Ermittlung
oder Beurteilung einzelner Textvorschläge bestehen. Im Gegenzug scheint
mir aber die Heranziehung der ihrer Natur nach schnelllebigen, konkreten
Entwürfe dann geboten, wenn sie unter kanonhermeneutischem
Blickwinkel tiefer liegende Einsichten zu erkennen geben. Als solche betrachte
ich auf katholischer Seite (2.) das von dem Mainzer katholischen
Liturgiewissenschaftler Hansjakob Becker vorgeschlagene Patmos-Modell (2.1.)
und das von dem Alttestamentler und Benediktiner Georg Braulik
stammende Perikopenmodell, das sein jesuitischer Fachkollege Norbert Lohfink
als Wiener Modell empfohlen hat (2.2.). Nach einer Zwischenbilanz (3.)
schließen sich evangelischerseits (4.) das Projekt Elementares Kirchenjahr
der Liturgischen Konferenz (LK) der EKD (4.1.) und das Perikopenmodell
an, das die Konferenz Landeskirchlicher Arbeitskreise „Christen und
Juden" (KLAK) 2009 vorgelegt hat (4.2.). Ich gehe an den einzelnen
Entwürfen entlang, entwickle daraus aber ein systematisches Argument, das

im Schlussabschnitt zusammenhängend formuliert und auf die aktuelle
Situation bezogen wird (5.).

2. Katholische Entwürfe zur Perikopenrevision

Die Ende der 1990er Jahre im deutschsprachigen Katholizismus geführte
Perikopendiskussion steht im größeren Kontext der Liturgiereform des

Zweiten Vatikanischen Konzils,'4 die sich mit der profilierten Unterscheidung

von Wort- und Sakramentsgottesdienst als den zwei Großbausteinen
der katholischen Liturgie auch deren jeweiliger sprachlicher Modernisierung

zuwandte. Während dabei für die Messliturgie generell der Gebrauch
der Volkssprache hervorsticht, bildet am sog. „Tisch des Wortes'"5 die
Korrelation von im Wesentlichen zwei unterschiedlichen Prinzipien den
entscheidenden Modernisierungsschritt, der sich im Ordo Lectionum
Missae, der (mit geringen Modifikationen) seither gültigen Perikopenord-
nung in der römisch-katholischen Kirche, findet.'6 Das eine Prinzip ist der

14 Einen sehr guten Gesamteindruck von der Diskussion gibt der im Folgenden immer
wieder herangezogene Diskussionsbeitrag von LOHFINK, Norbert: Die Perikopenordnung für
die Sonntage im Jahreskreis, in: HID 55 (2001) 37-57. Zum Überblick ebenfalls wesentlich:
FRANZ, Ansgar: Die Rolle des Alten Testaments in Perikopenreformen des 20. Jahrhunderts,
in: DERS. (Hg.): Streit am Tisch des Wortes? Zur Deutung und Bedeutung des Alten
Testaments und seiner Verwendung in der Liturgie PiLi 8). St. Ottilien: EOS Verlag 1997, 619-
648. Der Sammelband, dem dieser Text entstammt, vereint zahlreiche wichtige Stimmen der
Diskussion.

15 SC 51, a. a. O. (s. Anm. 13), 27.
16

Vgl. als Hintergrund die Zusammenstellung reformliturgischer Prinzipien bei LOHFINK:

Perikopenordnung Sonntage, a. a. O. (s. Anm. 14), 40L



3O6 Henning Theißen

dreijährige Lesezyklus, der im Verlauf eines Kirchenjahres, nämlich außerhalb

von Weihnachts- und Osterfestkreis samt ihren Vorbereitungs- und
Folgezeiten (von Advent bis Epiphanie bzw. von der Fastenzeit bis
Himmelfahrt/Pfingsten), eines der drei synoptischen Evangelien in
Fortsetzung, wenngleich mit gewissen Auslassungen (sogenannter Bahnlesung
oder lectio semi-continua), zu Gehör bringt und folglich nach Lesejahr A
(Matthäus), B (Markus) und C (Lukas) wieder von vorne beginnt. Diesem
zyklischen Prinzip der Bahnlesung folgt auch die dem Evangelium im
Gottesdienst vorangehende Epistellesung. Für die erst seit dem Zweiten
Vatikanum allsonntäglich obligate, erste Lesung aus dem Alten Testament
gilt jedoch ein anderes Prinzip: Die Evangelienlesung gibt demnach eine
thematische Einheit (oder Konsonanz) vor, nach der die alttestamentliche
Lektion gezielt ausgesucht wird.

Die Gegenläufigkeit beider Prinzipien wird besonders an den Einwänden

deutlich, die aus israeltheologischer Sicht gegen die römische
Leseordnung laut geworden sind. Demnach bedingt die thematische Zuordnung

der alttestamentlichen Lesung deren bald lineare (Vorstufe), bald
typologische (Verheißung/Erfüllung) Unterordnung unter das Evangelium
- ein Grund, warum außerkatholische Perikopenordnungen wie das für
Nordamerika tonangebende Revised Common Lectionary (1992), die die
Prinzipien des Ordo Lectionum Missae ansonsten übernehmen, zu
Modifikationen greifen, die dem Alten Testament höheren Eigenwert zumessen,
wie etwa einer eigenen alttestamentlichen Lesereihe ohne thematische
Konsonanz mit dem Evangelium. Dadurch sollte vermieden werden, dass
die alttestamentlichen Texte von vornherein in der Vereinnahmung durch
eine kirchliche Erfüllungshermeneutik gelesen werden, die ein konstruktives

Verhältnis zur jüdischen Lesepraxis der zum Teil identischen Texte
ausschließt.

Aus der Diskussion dieser hinlänglich bekannten Entwicklungen der

1990er Jahre17 möchte ich hervorheben, dass hier gerade die Bahnlesung als

Mittel der Wahl erscheint, um den Eigenwert und die Fremdheit des
biblischen (insbesondere alttestamentlichen) Lesungstextes zu unterstreichen,
während das Konsonanzprinzip umgekehrt den kirchlich-liturgischen
Kontext über den Text der Lesung selbst zu stellen und so besonders die

17 Zu vgl. sind neben den in Anm. 14 genannten Werken v.a. NÜBOLD, Elmar: Entstehung
und Bewertung der neuen Perikopenordnung des Römischen Ritus für die Meßfeier an Sonn-
und Feiertagen. Paderborn: Bonifatius 1986; NÜBOLD, Elmar: Der Stellenwert des Alten
Testaments in der nachvatikanischen Liturgiereform unter besonderer Berücksichtigung der
Meßperikopen der Sonn- und Feiertage, in: FRANZ (Hg.): Streit am Tisch, a. a. O. (s. Anm. 14),

605-617; GAFUS, Georg: Das Alte Testament in der Perikopenordnung. Bibeltheologische
Perspektiven zur Auswahl der Lesungen an den Sonn- und Feiertagen EHS.T 23, 687). Frankfurt:

Lang 2000; FRANZ, Ansgar: Wortgottesdienst der Messe und Altes Testament.
Katholische und ökumenische Lektionarreformen nach dem II. Vatikanum im Spiegel von Ordo
Lectionum Missae, Revised Common Lectionary und Four Year Lectionary. Positionen, Probleme,

Perspektiven PiLi 13). Tübingen: Francke 2002.



Die Hermeneutik einer Schatzkammer 307

alttestamentlichen Texte durch eine Hermeneutik kirchlicher Erfüllungs-
gewissheit zu vereinnahmen scheint.

Diese in der Perikopendiskussion so eingespielte Gegenüberstellung ist
keineswegs selbstverständlich. Den Arbeiten von A. Franz zum Thema
glaube ich entnehmen zu können, dass auch die Bahnlesung den Bibeltext
dem liturgischen Kontext unterordnet, nur dass dessen Einheit hier nicht
„vertikal" im Verhältnis zur thematisch regierenden Evangelienlesung
gegeben ist, sondern „horizontal" in der Abfolge der einzelnen Sonntage im
Kirchenjahr.18 Als Fortsetzungslesung setzt die Bahnlesung ja wesentlich
die Kontinuität der liturgischen Schriftlektüre durch die Kirche voraus und
bestätigt diese; der umgekehrte katechetische Aspekt, dass die Gemeinde
in der Bahnlesung Woche für Woche mit der narrativen Kontinuität eines
biblischen Buches vertraut gemacht wird,19 ist demgegenüber sekundär,
was man neben schwindender Stetigkeit des Messbesuches vor allem daran
erkennen kann, dass die Bahnlesung ja nur mit Auslassungen kontinuierlich

ist. Wenn jedoch in der Perikopendiskussion die Bahnlesung mit dem
Eigenwert besonders der alttestamentlichen Lesungen in Zusammenhang
gebracht wird, dürfte dieser sekundäre, katechetische Sinn maßgeblich sein.

Vor diesem Hintergrund ist es mehr als nahe liegend, dass die kritische
Auseinandersetzung mit der konziliaren Leseordnung, die recht bald nach
dem Ordo Lectionum Missae begann, besonders auf das Instrument einer
alttestamentlichen Bahnlesung setzte. Schien dieses Instrument doch
geeignet, der Gemeinde die alttestamentlichen Texte in ihrem originären
Kontext zu Gehör zu bringen und damit deren Fremdheit gegenüber allen
kirchlichen Vereinnahmungen des Alten Testaments zu unterstreichen. So

schlug das Common Lectionary von 1983, ehe es 1992 als Revised Common
Lectionary reformiert wurde, insgesamt drei Bahnlesungen vor, nachdem
Epistel und Evangelium schon im Ordo Lectionum Missae als solche
gestaltet waren. Die kurze Halbwertszeit dieses Vorschlags lässt nun
allerdings auch erkennen, dass Bahnlesung und Konsonanz in aller Gegenläufigkeit

doch keine ausschließenden Prinzipien sind. Tatsächlich kann man
die katholischen Modelle, auf die ich mich im Folgenden beziehe, als den
Versuch begreifen, mit Hilfe einer aus dem Alten Testament genommenen
Bahnlesung ein textliches Sonntagsformular zu finden, das einen konso-
nanten (zusammenstimmenden) Mitvollzug der Liturgie erlaubt. Hier ist
nicht zu vergessen, dass das Unbehagen vieler katholischer Liturgiker an
der thematischen Abhängigkeit der alttestamentlichen von der Evangelienlesung

durch die Unabhängigkeit der in der Liturgie dazwischentretenden

18

Vgl. die entsprechende (auch graphische) Darstellung bei FRANZ: Die Rolle des Alten
Testaments, a. a. O. (s. Anm. 14), 645L; in größerem Kontext erneuert: Franz, Ansgar:
Unterschiedliche Lesarten? Perikopenordnungen in der Ökumene, in: EKD/UEK/VELKD (Hgg.):
Perikopenrevision, a. a. O. (s. Anm. 4), 153-177, hier 164L

19 Hierauf hebt aus religionspädagogischer Sicht besonders SCHÖTTLER, Heinz-Günther:
Die Bibel kanonisch lesen - auch in der liturgischen Leseordnung, in: BiLi 84 (2011) 112-127 at>.



3o8 Henning Theißen

Epistel gesteigert wurde, die ja selbst als Bahnlesung gestaltet und daher
weder mit dem Alten Testament noch dem Evangelium in thematischer
Übereinstimmung steht.20 Man erkennt hieran, dass die erwähnte
Gegenläufigkeit der Prinzipien erst im Verbund mit dem Phänomen der
unterschiedlichen Perikopenklassen (Altes Testament, Epistel, Evangelium) zum
Problem wird.

2.1. Das Patmos-Modell

Der Zusammenhang von Prinzpienfrage und Perikopenklassen wird besonders

deutlich in dem Modell einer Leseordnung, das der Mainzer katholische

Liturgiker Hansjakob Becker über einen längeren Zeitraum hinweg
entwickelt und als Patmos-Modell bezeichnet hat.21 Becker schlägt vor, die
Sonntage im Jahreskreis, also die liturgischen Zeiten außerhalb der prägenden

Hochfeste, anhand einer Bahnlesung durch das gesamte Alte Testament
zu strukturieren, die dessen zentrale Gestalten (Adam, Noah, Abraham,
Mose, David, Salomo, Elia, Jeremia, Hiob u.a.)22 im Laufe eines Lesejahres
präsentieren und ihnen sowohl die Epistel- als auch die Evangelienlesung
thematisch zuordnen will.23 Der starke Einsatz der Bahnlesung geht also

keineswegs auf Kosten des Prinzips thematischer Einheit des Sonntagsformulars,

nur dass jetzt nicht mehr das Evangelium, sondern die Prosopo-
graphie des Alten Testaments das sonntägliche Proprium regiert. Denn
gegenüber dem Ordo Lectionum Missae, wo Evangelium und Epistel
semikontinuierlich gelesen werden, ist die Verteilung der Bahnlesungen auf die
drei Perikopenklassen im Patmos-Modell genau umgekehrt.24

20 LOHFINK: Perikopenordnung Sonntage, a. a. O. (s. Anm. 14), 46t. verweist auf die nach-
konziliaren Bemühungen von H. Schürmann u.a., konsonante Apostolos- (also Epistel-)
Lesungen herzustellen.

21
Vgl. v.a. BECKER, Hansjakob: Wortgottesdienst als Dialog der beiden Testamente. Der

Stellenwert des Alten Testamentes bei einer Weiterführung der Reform des Ordo Lectionum
Missae, in: FRANZ (Hg.): Streit am Tisch, a. a. O. (s. Anm. 14), 659-689, wo auch die vollständige

Perikopentabelle des Modells dargeboten wird (680-685).
22 Das Patmos-Modell widmet Adam 2, Abel, Noah und Babel je 1, Abraham 2, Jakob 1,

Mose 4 und Josua, David, Salomo, Elia, Arnos, Jeremia, Ezechiel, Esra, Jona, Hiob, Kohelet
sowie den Makkabäern je 1 Sonntag (vgl. BECKER: Wortgottesdienst, a. a. O. [s. Anm. 21],

669 mit Anm. 35). Die Reihenfolge orientiert sich weitgehend am hebräischen Kanon, neigt
aber zum Ende des Lesejahres einer historisierenden Anordnung in Anlehnung an die Sep-

tuaginta zu.
23 Laut Becker (BECKER: Wortgottesdienst, a. a. O. [s. Anm. 21], 672) lässt „ein kohärentes

Formular" grundsätzlich „nur eine einzige Bahnlesung" zu; er bemüht sich zu zeigen, dass
dies keine Abwertung des Evangeliums bedeute: „Das Alte Testament ist die Grundlage, das

Evangelium der Höhepunkt des Wortgottesdienstes" (a. a. O., 673).
24 Das wird auch daran deutlich, dass der vorgesehene einjährige Zyklus der Bahnlesung

ein prosopographisch, vor allem für das Buch Genesis auch textlich, festgelegtes alttesta-
mentliches Sonntagsproprium etabliert, während die zugeordneten neutestamentlichen
Lesungen in einem vierjährigen Zyklus unterschiedlichen thematischen Charakteristika desselben

alttestamentlichen Buches oder Textes folgen.



Die Hermeneutik einer Schatzkammer 309

Für seine Zuordnungen der neu- zu den alttestamentlichen Stellen
nennt Becker die Kriterien der literarischen Ähnlichkeit, der „typologi-
schen Steigerung", der „thematischen Spannung" und der „theologischen
Übereinstimmung"25 - also durchweg Kategorien, die im konkurrierenden
Verhältnis der beiden Kanonteile zueinander gewonnen sind, nur dass

diesmal das Alte Testament den Maßstab abgeben soll. Diese Umkehrung
ändert aber am kanonhermeneutischen Modell als solchem nicht viel. Das

zeigen die in vielem parallel gelagerten Überlegungen von Elmar Nübold,
der seit seiner Dissertation über die konziliare Leseordnung zahlreiche
Beiträge besonders zur pastoralen Handhabung der Perikopen veröffentlicht

hat. Nübold teilt weitgehend die u.a. ja auch von Becker erhobene
Forderung nach einer alttestamentlichen Bahnlesung, ohne dessen
israeltheologische Perspektive zu übernehmen; vielmehr gewährleisten für ihn
die kanonhermeneutischen Instrumente der „analogen" oder „komplementären"

„thematische[n] Zuordnung" bereits in hinreichendem Maße die
gleichberechtigte „Einheit" zwischen Altem und Neuem Testament.26

Nübold versteht damit ebenso wie Beckers Patmos-Modell den
biblischen Kanon im wörtlichen Sinne als Richtschnur, wonach eine verbindliche

(kanonische) Tradition die anderen normativ reguliert. Das wird
besonders an einer architektonischen Rahmenbedingung des Patmos-Mo-
dells deutlich, die man über Beckers Einzelerwägungen zum „Tisch des

Wortes" leicht aus den Augen verliert. Seine Textvorschläge decken diesen
Tisch gewissermaßen nur zur Hälfte, nämlich für die festlosen Zeiten der

sogenannten Sonntage im Jahreskreis Sonntage nach Epiphanie sowie
nach Pfingsten bis zum Christkönigfest). Für die durch die Christusfeste
und ihren liturgischen „Hof geprägten Zeiten nimmt Becker an, dass das

Evangelium aufgrund der Inhalte dieser Feste ein Proprium vorgibt, dem
die alttestamentliche Lesung folgt. Das Patmos-Modell teilt sich somit in
zwei genau komplementäre Hälften des Kirchenjahres: Während die Zeit
von Advent bis Pfingsten (mit Ausnahme der Sonntage nach Epiphanie)
das „Evangelium Jesu" präsentiere, bringe die Hälfte von Pfingsten bis
Advent mit der „Bibel Jesu", die das Alte Testament ist, die Voraussetzung
dieses Evangeliums zu Gehör.27 Die genau spiegelbildliche Entsprechung

25 Die Begriffe sind der Tabelle BECKER: Wortgottesdienst, a. a. O. (s. Anm. 21), 676 ent-
nommen.

25
NÜBOLD, Elmar: Das Alte Testament in der gegenwärtigen Perikopenordnung. Offene

Wünsche, in: LJ 47 (1997) 174-189, hier i82f. Ganz ähnlich votiert er in seinem Beitrag:
NÜBOLD: Stellenwert, a. a. O. (s. Anm. 17), 611-614 mit der Auflistung der „Prinzipien" der
„thematischen Zuordnung" (a. a. O., 611), der „thematischen Abstimmung" (a. a. O., 612) und der
„Prägung" (614; sc. durch das Evangelium).

27 Vgl. die (auch graphische) Darstellung bei BECKER: Wortgottesdienst, a. a. O. (s. Anm.
21), 677: „Die Zeit von Pfingsten bis Advent zeigt, wie sich die Glaubensgeschichte Israels in
der Verkündigung Jesu spiegelt; die Zeit von Advent bis Pfingsten macht sichtbar, wie die
Lebensgeschichte Jesu in der Tradition seines Volkes gründet." Becker setzt im beigege-



3io Henning Theißen

beider Kirchenjahreshälften verdeutlicht, dass auch im Hintergrund des
Patmos-Modells eine Variante der typologischen Verhältnisbestimmung
von Altem und Neuem Testament steht, die Becker selbst am Ordo Lectio-
num Missae nicht zu Unrecht kritisiert.

2.2. Das sogenannte Wiener Modell

Einen Schritt weiter als Becker oder Nübold geht das vor allem von Georg
Braulik vorgeschlagene und seither von mehreren katholischen Theologen
propagierte Modell einer Leseordnung, die nicht das ganze Alte Testament
als abstrakte Entgegensetzung zum Neuen, sondern konkret die Tora für
eine Bahnlesung vorsieht und damit der suggestiven Einteilung der Periko-
penklassen entlang der Zweiteilung des biblischen Kanons entgegentritt.28

Brauliks Modell erstrebt eine liturgiegeschichtliche Abstützung mit
dem Hinweis darauf, dass in der historischen Liturgie der syrischen
Kirchen eine solche Bahnlesung wahrscheinlich zu machen sei.29 Unabhängig
von der historischen Belastbarkeit dieses Hinweises ist damit aber vor
allem geltend gemacht, dass die Reform des Ordo Lectionum Missae durch
die semikontinuierliche Lesung einer alttestamentlichen Perikopenklasse
nicht (wie in Beckers prosopographischem Einjahreszyklus) einer durch
die Anordnung dieses Kanonteils vorgegebenen, heilsgeschichtlichen
Abfolge innerhalb des Alten Testaments folgen, sondern Anhalt an der im
Judentum unbestrittenen Vorrangstellung der Tora gegenüber Propheten
und Schriften suchen sollte. Damit wird die zweistellige (typologische)
Gegenüberstellung von Altem und Neuem Testament hinfällig, die auch das
Patmos-Modell noch belastet, weil sie kanonhermeneutisch immer wieder
dazu führt, die eine Größe zur Richtschnur der anderen zu machen. Wird
demgegenüber innerhalb dieser beiden Kanonteile so nach Perikopen-
klassen (Tora, Propheten, Schriften) differenziert, wie es im Neuen Testament

mit der Unterscheidung von Evangelium und Epistel ohnehin schon
geschieht, dann ergibt sich die Möglichkeit, die von Becker gesuchte
Verbindung von Bahnlesung und konsonantem Proprium ohne Entgegensetzung

zum Neuen Testament auch innerhalb der alttestamentlichen
Texte zur Geltung zu bringen. Aufbauend auf Brauliks Überlegungen, hat

benen graphischen Schema das AT mit der „Bibel Jesu" und das NT mit dem „Evangelium
Jesu" gleich.

28
Vgl. insbes. Braulik, Georg: Die Tora als Bahnlesung. Zur Hermeneutik einer künftigen

Auswahl der Sonntagsperikopen, in: MESNER, Reinhard/NAGEL, Eduard/PACIK, Rudolf (Hgg.):
Bewahren und Erneuern. Studien zur Meßliturgie (FS Hans Bernhard Meyer) IThS 42).
Innsbruck: Tyrolia 1995, 50-76, z. B. 62: „Es gibt eine nicht überspringbare Vorzugsstellung
der Tora." Auf evangelischer Seite sind ähnliche Überlegungen angestellt worden von WA-
CHOWSKI, Johannes: Die Leviten lesen. Untersuchungen zur liturgischen Präsenz des Buches
Leviticus in Judentum und Christentum. Erwägungen zu einem Torahjahr der Kirche APrTh
36). Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2008, der freilich eher ein liturgisches Projekt als
eine hermeneutische Untersuchung anstrebt.

29 Vgl. BRAULIK: Tora, a. a. O. (s. Anm. 28), 68-75.



Die Hermeneutik einer Schatzkammer 311

insbesondere Norbert Lohfink diesen Gedanken als Wiener Modell einer
katholischen Leseordnung entfaltet30 und darin jüngst aus katechetischer
Perspektive Gefolgschaft bei Heinz-Günther Schüttler gefunden.

Dieses Wiener Modell hält an der dreifachen Schriftlesung des Ordo
Lectionum Missae fest, entwirft aber nicht wie dieser Evangelium und
Epistel, sondern Evangelium und Tora als Bahnlesung, denen die dritte
Lesung entweder (bezogen auf das Evangelium) aus der Epistel oder aber
(bezogen auf die Tora) dem Corpus von Propheten und Schriften
zugeordnet wird. Die Besonderheit dieses Modells besteht vordergründig darin,
dass hier dem jeweiligen Liturgen eine gewisse Freiheit bei der Gestaltung
der thematisch konsonanten Lesung eingeräumt wird. Das Proprium des

gesamten Formulars hat somit festere Bestandteile in Gestalt der jeweiligen

Bahnlesungen und eher variable, die ihr in Gestalt einer konsonanten
Lesung koordiniert werden. Eine ähnliche Mischung zwischen dem
Proprium und seiner internen Akzentsetzung war auch schon im Patmos-
Modell zu beobachten, doch geht das Wiener Modell kanonhermeneutisch
einen entscheidenden Schritt weiter, den wiederum besonders Lohfink in
direkter Auseinandersetzung mit Becker hervorgehoben hat.3' Denn mit
der Unterscheidung zwischen den beiden Bahnlesungen und den für die
dritte Lesung alternativ angebotenen Lesungen aus Propheten/Schriften
oder Epistel geht eine neuartige Einteilung der Perikopenklassen einher.
Folgt man Lohfink, so enthalten die Corpora, aus denen die Bahnlesungen
entnommen sind, die Gründungsgeschichten Israels bzw. der Kirche, während

die Konsonant koordinierten Lesungen deren Aktualisierung oder
Explikation bieten.32 Der Alttestamentler Lohfink greift hier unausdrücklich

Gerhard von Rad auf, der in seiner Theologie des Alten Testaments
zwischen geschichtlichen und prophetischen Überlieferungen so
unterschied, dass erstere einen zumeist erzählerisch tradierten Bestand der
Geschichte Israels bilden (L. Rosts ,,kleine[s] geschichtliche[s] Credo"), der
von letzteren als kanonisch vorausgesetzt, aber neu interpretiert wird.33

Freilich stellt Lohfink diese exegetische Figur in einen größeren kultur-

30 Vgl. LOHFINK: Perikopenordnung Sonntage, a. a. O. (s. Anm. 14), 49-56.
31 Vgl. LOHFINK, Norbert: Perikopenordnung „Patmos". Gedanken eines Alttestamentiers

zu dem Leseordnungsentwurf von Hansjakob Becker, in: BiLi 70 (1997) 218-232, 221L zur
Ersetzung der Kategorie der „Heilsgeschichte" durch die „Gründungsgeschichte".

32 Vgl. LOHFINK: Perikopenordnung „Patmos", a. a. O. (s. Anm. 31), 223 sowie LOHFINK:

Perikopenordnung Sonntage, a. a. O. (s. Anm. 14), 52 ordnet die übrigen alttestamentlichen
Lesungen der in der Tora enthaltenen „Gründungsgeschichte" „explikativ" zu.

33 Vgl. nur die Zweiteilung des exegetischen Hauptwerks: VON RAD, Gerhard: Theologie
des Alten Testaments. Die Theologie der geschichtlichen Überlieferungen Israels Einführung

in die evangelische Theologie 1/1). München: Kaiser i960 bzw. VON RAD, Gerhard: Theologie

des Alten Testaments. Die Theologie der prophetischen Überlieferungen Israels
Einführung in die evangelische Theologie 1/2). München: Kaiser i960, v.a. die „Methodischen
Vorerwägungen" a. a. O., Bd. I, 135-142 bzw. ROST, Leonhard: Das kleine Credo und andere
Studien zum Alten Testament. Heidelberg: Quelle & Meyer 1965, hier 11-25, Zitat 11.



312 Henning Theißen

theoretischen Rahmen, indem er auf J. Assmanns Theorie des kulturellen
Gedächtnisses verweist, die den von M. Halbwachs herrührenden Begriff
des kollektiven Gedächtnisses in zwei Unterformen gliedert.34 Während
nämlich das kommunikative Gedächtnis nicht mehr als die gemeinsame
Lebenszeit von drei bis vier Generationen umspanne, die miteinander in
direktem Austausch über Erfahrenes stehen können, bilde das kulturelle
Gedächtnis gewissermaßen ein teils in ritueller, narrativer Begehung, teils
(so in Israel) in Form kanonischer Texte gepflegtes Archiv, das über viele
Generationen hinweg erinnert wird und identitätsstiftende Bedeutung für
die Gemeinschaft seiner Nutzer hat. Die Tora besitzt mit ihrer Gründungsgeschichte

in dieser Unterscheidung den Status eines kulturellen Gedächtnisses,

das in den prophetischen Texten des Alten Testaments im Modus
des kommunikativen Gedächtnisses aktualisiert und expliziert wird.

Zieht man diesen Theorierahmen heran, so bekommen die
Reformbestrebungen gegenüber dem Ordo Lectionum Missae eine erhebliche
Tragweite, weil sich nun im Gegenüber von Gründungsgeschichte und ihrer
aktualisierenden Explikation sowohl im Alten als auch im Neuen Testament

das Verhältnis von Bibel und Liturgie abbildet: Die Bibel erzählt in
ihren beiden Kanonteilen einerseits Gründungsgeschichte, die andererseits
in der Liturgie erinnert und expliziert wird. Dies ist, wie die inneralt- und -
neutestamentliche Unterteilung der Perikopenklassen im Wiener Modell
zeigt, im Alten wie im Neuen Testament der Fall; die Einteilung in biblische

Gründungsgeschichte und liturgische Explikation weist also bereits in
die Bibel selbst zurück. Mit unseren Überlegungen im 1. Abschnitt dieses

Beitrags kann man sagen, dass das Wiener Modell in Lohfinks Präsentation
das Wechselspiel von Alt (Gründungsgeschichte) und Neu (Aktualisierung)

in der Bibel selbst am Werk sieht und damit den kanonischen
Anspruch der Bibel in sehr viel grundlegenderer Weise zur Geltung bringt, als
dies in Beckers Patmos-Modell möglich ist. Denn im Wiener Modell ist die
Zuordnung der Kanonteile nach dem Modell der Richtschnur, die der eine
Kanonteil dem anderen vorgibt, abgelöst zugunsten einer korrelativen
Verhältnisbestimmung, die im Alten wie im Neuen Testament geschieht.

Eine wichtige Einschränkung ist allerdings zu machen, die uns ähnlich
schon beim Patmos-Modell begegnete. Die doppelte Bahnlesung von Tora
und Evangelium samt alternativer Konsonanzperikope aus Propheten/
Schriften bzw. Epistel soll nur für die festlosen Zeiten des Kirchenjahres
gelten. Wo die Christusfeste das Kirchenjahr prägen, geht auch Lohfink
davon aus, dass das Evangelium die Zuordnung der alttestamentlichen Le-

34 Vgl. zum Folgenden das Assmann-Referat bei LOHFINK: Perikopenordnung Sonntage, a.

. O. (s. Anm. 14), 51t Zugrunde liegt insbesondere ASSMANN, Jan: Das kulturelle Gedächtnis.
Schrift, Erinnerung und politische Identität in frühen Hochkulturen (=Beck'sche Reihe 1307).

. Auflage. München: Beck 2007, 48-56 (56: Tabelle), wo die Unterscheidung beider
Gedächtnisformen (im Unterschied zu früheren Theoriebildungen über dieselbe Unterscheidung)

eine gewisse Ausschließlichkeit bekommt.



Die Hermeneutik einer Schatzkammer 3D

sungen regiert.35 Die bei Becker zu beobachtende Zweiteilung des Kirchenjahres

hat hier eine gewisse Entsprechung.
Lohfink geht damit in seinem Plädoyer für das Wiener Modell nicht so

weit wie dessen eigentlicher Schöpfer Braulik, der fast gleichzeitig mit
seinen Überlegungen zu den Lesungen der festlosen Zeiten des Kirchenjahres
einen Vorschlag zu den Hochfesten, konkret für die Leseordnung des
österlichen Triduums, speziell der Ostervigil, unterbreitet hat.36 Diese
Spezialisierung liegt nahe, weil die Osternachtfeier im ganzen Kirchenjahr das

liturgische Formular mit den weitaus meisten, nämlich sieben, mindestens
aber vier alttestamentlichen Lesungen (mit Passa und Exodus im Zentrum)
ist. Und Braulik lässt hier dieselbe Schrifthermeneutik wie für die nach-
pfingstlichen Sonntage im Jahreskreis erkennen, wenn er unter Berufung
auf J. Wohlmuth zu einer Phänomenologie der Offenbarung greift, die „das
Frühere im Späteren und umgekehrt das Spätere im Früheren"37 sieht. Wie
schon der terminologische Verzicht auf die Begriffe Alt und Neu zeigt,
treibt Braulik die gedächtnishermeneutische Korrelation von Gründungsgeschichte

und Explikation, die wir bei Lohfink schon ganz in die Bibel
selbst hineinverlagert fanden, noch auf die Spitze, wenn er sogar die
Identifikation der beiden Pole der Korrelation für variabel hält. D.h. mit Wohlmuth

vermag Braulik in der Ostervigil „die Befreiungsgeschichte Israels als

Auferstehungstext und umgekehrt den Auferstehungstext als
Befreiungsgeschichte"38 zu lesen. Es ist offensichtlich, dass damit die das Patmos-Mo-
dell bestimmende und ebenso bei Lohfink aufrecht erhaltene kanonher-
meneutische Wende im Kirchenjahr aufgehoben ist. Brauliks eigene
Darlegungen lassen eigentlich nur den Schluss zu, dass das (ja nicht für das

ganze Kirchenjahr ausgearbeitet vorliegende) Wiener Modell die zwischen
Altem und Neuem Testament gegebene Gleichartigkeit in der Zuordnung
von Bahnlesung (aus Tora bzw. Evangelium) und konsonanter Drittlesung
(aus den übrigen Teilen des Alten bzw. Neuen Testaments) sowohl für die
festlosen wie für die von den Hochfesten geprägten Zeiten des Kirchenjahres

vorsieht. Damit erst wäre das Wiener Modell, das hier exemplarisch für
die katholische Perikopendiskussion vorgestellt wurde, vollständig
entfaltet. Für meine Überlegungen ist dies die Gelegenheit, vor dem Übergang
zur evangelischen Seite der Diskussion eine Zwischenbilanz zu ziehen.

35 Diese „wichtige Eingrenzung" nimmt LOHFINK: Perikopenordnung Sonntage, a. a. O. (s.
Anm. 14), 40 vor.

36 Vgl. BRAULIK, Georg: Die alttestamentlichen Lesungen der drei österlichen Tage. Ein
Beitrag zur Erneuerung des römischen Meßlektionars, in: LJ 48 (1998) 3-41.

37 BRAULIK: Die alttestamentlichen Lesungen, a. a. O. (s. Anm. 36), 21 mit Zitat von Josef
Wohlmuth.

38 BRAULIK: Die alttestamentlichen Lesungen, a. a. O. (s. Anm. 36), 21 im genannten Wohl-
muth-Zitat.



3H Henning Theißen

3. Zwischenbilanz

Unser Einblick in eine jüngere katholische Diskussion zur Perikopen-
revision setzte bei zwei gegenläufigen Prinzipien an, auf deren Fundament
die Liturgiereform des Zweiten Vatikanums das Haus des (gottesdienstlichen)

Seins, nämlich die biblischen Leseabschnitte, umbaut. Dabei dient
das (zyklische) Prinzip der Bahnlesung in der Liturgiereform - durchaus
anders als in der altkirchlichen Praxis der Bahnlesung - dazu, Eigenwert
und Fremdheit der biblischen Texte gegenüber jeder hermeneutischen
Vereinnahmung zu unterstreichen, während das Prinzip thematischer
Einheit des Sonntagsformulars die liturgischen und pastoralen Belange der
kirchlichen Lesepraxis zur Geltung bringt. Der aus dieser Gegenläufigkeit
von Bibel und Liturgie resultierende Prinzipienstreit ist trotz seiner dis-
kursgeschichtlichen Verwurzelung in der konziliaren Gottesdienstreform
keine katholische Besonderheit, vielmehr ist dieselbe Spannungslage
schon vorab für eine evangelische Perikopenrevision durch das Gegenüber
von sogenanntem Schriftprinzip und Sonntagsproprium zu konstatieren.

Es ist daher gerade am Übergang von der zurückliegenden katholischen
zur laufenden evangelischen Debatte von Belang, wenn unsere Beschäftigung

mit dem Patmos- und dem Wiener Modell ergab, dass jene
Entgegensetzung von Bibel und Liturgie trotz ihres prinzipiellen Auftretens
das Problem der Perikopenreform noch nicht bei der Wurzel packt.

Gerade die Zusammenschau beider Modelle zeigte, dass der durch die
liturgische Praxis der Bibellesung sich aufbauende Gegensatz zur Bibel
selbst von der doppelten Zusatzfrage abhängt, welche Perikopenklasse
(Evangelium? Altes Testament? Tora?) gelesen wird und zu welcher Zeit
des Kirchenjahres. Im Blick auf diese Zusatzfragen wurde das eigentlich
klärungsbedürftige Problem sichtbar. Denn sowohl bei den Perikopen-
klassen als auch bei den Kirchenjahreszeiten wurden widersprüchliche
Tendenzen deutlich, die einerseits zu stärkerer Differenzierung, andererseits

zur Austauschbarkeit von Perikopenklassen bzw. Kirchenjahreszeiten
neigten. So operierte das Patmos-Modell mit einer geradezu prinzipiellen
Zweiteilung des Kirchenjahres, in dessen Hälften sich das hermeneutische
Verhältnis von Evangelium und Altem Testament exakt komplementär
darstellen sollte. Das Wiener Modell insistiert demgegenüber auf einer
zusätzlichen Differenzierung der alttestamentlichen Lesungen nach Tora
bzw. anderen Kanonteilen, die im Gegenzug zumindest bei Braulik die
kanonhermeneutische Halbierung des Kirchenjahres unnötig macht. Lohfink

hingegen nimmt letztere wieder auf, dehnt dafür aber die Differenzierung

der Perikopenklassen in Gründungsgeschichten und Explikationen
auf Altes und Neues Testament aus, während Braulik letztere Gegenüberstellung

von Alt und Neu in die strikte Korrelation von Früher und Später
hinein auflöst.



Die Hermeneutik einer Schatzkammer 315

Unabhängig von der Frage, was in der Gemengelage von Differenzierung

und Entdifferenzierung dem Spannungsverhältnis von konkretem
Autor und abstraktem Modell geschuldet ist, scheint der Befund zu den
katholischen Reformvorschlägen eine wichtige Heuristik für die evangelische

Debatte zu bieten, denn hier liegen zwei Modelle vor, die sich genau
den Fragen der (Ent-)Differenzierung von Kirchenjahreszeiten bzw. Peri-
kopenklassen widmen. Ersteres ist der Gegenstand des von der
Liturgischen Konferenz vorgelegten Entwurfs für ein Elementares Kirchenjahr,
während das Modell der Konferenz Landeskirchlicher Arbeitskreise „Christen

und Juden" sein Charakteristikum in der zuletzt genannten Frage der
Perikopenklassen hat.

4. Evangelische Entwürfe zur Perikopenrevision

4.1. Das LK-Projekt Elementares Kirchenjahr

Das Bedürfnis einer Revision der in den Gliedkirchen der EKD geltenden
Ordnung der Lese- und Predigttexte ist immer wieder empfunden worden,
seit der 1958 geschaffene, sechsjährige Zyklus von ganzjährigen Evangelien-

und Epistelreihen mit eingestreuten alttestamentlichen Lesungen
1977 moderat überarbeitet wurde, um Anstöße aus dem nachkonziliaren
Katholizismus aufzunehmen; der Übergang von der katholischen zur
evangelischen Perikopendiskussion hat insoweit neben sachlichen auch historische

Gründe. In unserem Kontext ist von Interesse, dass der bislang
umfassendste Revisionsvorschlag, den die (bis 2002: Lutherische) Liturgische
Konferenz 1995 vorlegte, von einer Umstrukturierung des ganzen Kirchenjahres

ausging.39 Speziell in der Ordnung der Predigttexte sollte die
ganzjährige Festlegung auf Evangelien- oder Epistelreihen durchbrochen und
zugleich die Bahnlesung wiederentdeckt werden. Im Kirchenjahr allgemein
sollten z.B. in der festarmen Trinitatiszeit Johannis (24. Juni) und Michaelis
(29. September) als kirchenjahreszeitliche Angelpunkte gestärkt,40 dafür
aber (ähnlich wie im Katholizismus) die Vorpassionszeit in die Epiphaniassonntage

eingegliedert werden.
Das kirchenjahreszeitliche Hintergrundinteresse blieb auch lebendig,

als dieser Revisionsvorschlag - nach verbreiteter Auffassung aus Rücksicht
auf die parallele Gesangbuch- (1993) und Agendenreform (1999)41 - nicht

39 Christian Trappe, der das Interesse dieses Revisionsvorschlags bei der Wuppertaler
Tagung 2010 artikuliert hat (TRAPPE, Christian: Der Reformversuch von 1995, in: EKD/UEK/VELKD
[Hgg.]: Perikopenrevision, a. a. O. [s. Anm. 4], 143-151), sieht hierin dessen wichtigsten
Anstoß. Der Reformversuch selbst ist auf den Internetseiten der Liturgischen Konferenz greifbar.

40 Dieses Interesse zeigte bereits 1934 die Kirchen/a/ir-Denkschrift von Wilhelm Stählin
und Theodor Knolle (vgl. BlERITZ: Zeiten, a. a. O. [s. Anm. 5], 124).

41 So bei der Wuppertaler Tagung 2010 neben Trappe: Reformversuch, a. a. O. (s. Anm.
39), 144 auch RASCHZOK: ZwölfMerkpunkte, a. a. O. (s. Anm. 4), 272.



3'6 Henning Theißen

weiter verfolgt wurde. Das dokumentiert das zehn Jahre später von der LK
vorgelegte Arbeitspapier Kirchenjahr erneuern (2005). Es konstatiert eine
Spannung zwischen gelehrtem und gelebtem Kirchenjahr, die ausgehend
von den weiterhin volkskirchlich fest verankerten Festen Weihnachten,
Ostern und Pfingsten überbrückt werden soll.42 Einen konkreten Entwurf
solcher Erneuerung stellt das Konzept eines Elementaren Kirchenjahres
vor, das die LK 2009 unter dem Schlagwort Gottesdienst von Monat zu
Monat veröffentlichte43 und so gleich die auch für die Perikopenrevision
gewaltigste Spannung der volkskirchlichen Wirklichkeit gegenüber der
kirchlichen Liturgievorstellung namhaft machte. Während nämlich die
Perikopenordnung durch die allsonntägliche Abfolge der Gottesdienste
zusammengehalten wird, folgt die Gottesdienstpraxis in der EKD mehr und
mehr aufgrund des Partizipationsverhaltens vieler Kirchenangehöriger,
aber auch angesichts abnehmender kirchlicher Präsenzdichte in der Fläche
(besonders Ostdeutschlands) eher einem monatlichen Rhythmus. Würde
dabei die geltende Perikopenordnung zugrunde gelegt, ergäbe sich eine
höchst willkürliche Zusammenstellung verstreuter Sonntagsproprien.

Diesem Problem will das Elementare Kirchenjahr mit einem Gottesdienst

von Monat zu Monat entgegentreten, der pro Monat ein liturgisches
Formular mit einem übergreifenden Thema anbietet, das in drei frei wählbare

Unterthemen mit jeweils alttestamentlicher, epistolischer und
evangelischer Lesung (also neun Perikopen) differenziert wird. Die gleiche
Struktur weisen die Formulare auf, die zusätzlich zu den zwölf
Monatsproprien für die großen Festkreise Weihnachten, Ostern, Himmelfahrt/
Pfingsten vorgeschlagen werden. Die mit dieser Struktur erstrebte
Elementarisierung des Kirchenjahres hat nicht die Absicht, in Zeiten erodierender
liturgischer Tradition und Bewusstheit einige besonders zentrale Proprien
gleichsam zu retten, vielmehr soll ausdrücklich44 der gesamte Perikopen-
reichtum des Kirchenjahres in der bloß kleineren Münze monatlicher
Taktung ausgezahlt werden.45 Erkennbar ist dieser hohe Anspruch z.B. da-

42 Vgl. LITURGISCHE Konferenz (Hg.): Kirchenjahr erneuern, a. a. O. (s. Anm. 7), v.a. 10-12

unter der Überschrift „Fremde Heimat Kirchenjahr".
43 LITURGISCHE Konferenz DER EKD (Hg.): Gottesdienst von Monat zu Monat. Elementares

Kirchenjahr. Ein Projekt der Liturgischen Konferenz, o.O. [Hannover] 2009.
http://www.ekd.de/liturgische_konferenz/download/Elementares_Kirchenjahr_Internet.pdf
(10.02.2012); vgl. hierzu: THEIßEN, Henning: Was wird aus der Perikopenordnung? Zwei
aktuelle Vorschläge aus dem Bereich der EKD, in: DtPfrBl 110 (2010) 353-357, hier 353-355.

44 Vgl. LITURGISCHE Konferenz (Hg.): Elementares Kirchenjahr, a. a. O. (s. Anm. 43),
Einleitung (unpaginiert).

45 Auch GRETHLEIN: Was gilt in der Kirche?, a. a. O. (s. Anm. 9), 154T u.ö. kann unter den
aktuellen Beiträgen zur Perikopenrevision dem LK-Projekt wegen seines elementarisieren-
den Interesses am meisten abgewinnen, und zwar, weil (durch die wählbaren Unterthemen)
Pfarrerinnen und Pfarrer zur Wahrnehmung ihrer theologischen Kompetenz in Gestalt eigener

Auswahl der biblischen Texte angehalten werden (158,183). Grethlein sympathisiert im
selben Zusammenhang (152) freilich auch mit gottesdienstlichen Kernbibelstellen (z.B. 139-144:



Die Hermeneutik einer Schatzkammer 317

ran, dass die eben erst (mit dem Evangelischen Gottesdienstbuch von 1999)
wiedergewonnene dreifache Schriftlesung unter Einschluss des Alten
Testaments in allen „elementaren"46 Formularen aufrechterhalten bleibt.

Während mithin der Gottesdienst von Monat zu Monat die Frage der
Perikopenklassen nicht antastet, liegen seine Chancen wie auch seine Risiken

auf dem Gebiet der Gestaltung des Kirchenjahres. Aufnahme und
Abwandlung früherer Projekte der LK lassen sich klar benennen. Vom
Revisionsvorschlag des Jahres 1995 ist die Bestellung eines kirchenjahreszeitlichen

„vierfachen Ackers" geblieben (Weihnachts-, Oster- und Pfmgstfest-
kreis sowie die späte oder reife Zeit des Kirchenjahres um Michaelis und
Erntedank); geblieben sind auch die Bedenken gegen dessen feste homiletische

„Fruchtfolge", wenn zur Vermeidung ganzer Kirchenjahre mit
Epistelpredigten 1995 eine Durchmischung der sechs Perikopenreihen angeregt
wurde und 2009 keine Festlegung des Predigttextes geschieht, vielmehr
über die geltende Ordnung hinaus auch der Wochenpsalm hierfür
empfohlen wird.47

Gleichzeitig ist die Weiterentwicklung des älteren Revisionsvorschlags
nicht zu übersehen. Während die Reformbestrebungen noch 1995 vor
allem bei den festarmen Zeiten des Kirchenjahres durch die Wiedergewinnung

von Johannis und Michaelis ansetzten, hält umgekehrt das

Arbeitspapier Kirchenjahr erneuern (2005) die großen Christusfeste
angesichts ihrer (noch) starken volkskirchlichen Partizipation für den
reformerischen Ansatzpunkt,48 und das Elementare Kirchenjahr folgt diesem
Ansatz. Weniger offensichtlich dürfte sein, dass die ja ebenfalls durch die
gegebene volkskirchliche Partizipation motivierte Umstellung auf einen
monatlichen Gottesdienstrhythmus mit diesem Ansatz bei den Christusfesten

konfligiert.
Entgegen der Behauptung, dass der Monatsrhythmus im „traditionellen

Kirchenjahr"49 nicht vorkomme, kann man konstatieren, dass gerade der
Monatstakt seit Jahrhunderten das kalendarische Hauptproblem des

Kirchenjahres markiert. Während nämlich der Ostertermin nach dem
Mondkalender berechnet wird Sonntag nach dem ersten Vollmond nach der
Frühjahrstagundnachtgleiche), bestimmt sich der andere, der weihnachtliche

Festkreis nach dem Sonnenkalender 25. Dezember), wodurch von

Vaterunser, Einsetzungsworte, aaronitischer Segen) - wohl in Analogie zur sog. Kernliederliste
der EKD - was dem elementarisierenden Anspruch streng genommen nicht entspricht.

46 LITURGISCHE Konferenz (Hg.): Elementares Kirchenjahr, a. a. O. (s. Anm. 43), Einleitung

(unpaginiert).
47 LITURGISCHE Konferenz (Hg.): Elementares Kirchenjahr, a. a. O. (s. Anm. 43), Einleitung

(unpaginiert): „[... ] gelegentlich als Predigttext herangezogen werden könnte".
48 LITURGISCHE Konferenz (Hg.): Kirchenjahr erneuern, a. a. O. (s. Anm. 7), v.a. if. unter

der Überschrift „Orientierungen".
49 So die LITURGISCHE Konferenz (Hg.): Elementares Kirchenjahr, a. a. O. (s. Anm. 43),

Einleitung (unpaginiert) mit der Behauptung eines Gegensatzes zum „gesellschaftlichen
Kalenderjahr".



3i8 Henning Theißen

Kirchenjahr zu Kirchenjahr die bekannten Abweichungen der osterabhän-
gigen Zeiten (von Septuagesimae an) im Umfang von bis zu etwa einem
Monat entstehen. Folglich lässt sich der monatliche Takt, den das Elementare

Kirchenjahr dem Gottesdienst geben will, für die Monate November
frühestmöglicher Advent) bis Februar spätestmögliches Ende der
Epiphaniaszeit) verhältnismäßig leicht einhalten, für die Monate März bis
November hingegen eigentlich gar nicht, weil hier die vermeintlichen monatlichen

Proprien je nach Ostertermin ganz verschiedene kirchenjahreszeitliche
Anlässe berühren würden. In den konkreten Perikopensystemen des

Gottesdienstes von Monat zu Monat ist das z.B. daran abzulesen, dass das

für weite Strecken des evangelischen Kirchenjahres strukturierende Ideenfest

Trinitatis (immerhin bis zu 24 Sonntage nach Trinitatis sind denkbar!)
in den angebotenen Formularen gar nicht eigens vorkommt, da von Jahr
zu Jahr differiert, ob es in den Mai (Thema: „Gott alles in allem"50) fällt
oder den Juni (Thema: „Feier der Fülle"51).

Diese nicht nur kalendarische, sondern (wie zu zeigen sein wird) das

gesamte Verhältnis von Form und Inhalt gottesdienstlicher Zeit (terminologisch:

Erzählzeit und erzählte Zeit) strukturierende Grundgegebenheit
wird im ganzen Elementaren Kirchenjahr nicht erwähnt, das statt dessen
auf Phänomene der heutigen kirchlichen Febenswelt wie monatlich
stattfindende Presbyteriumssitzungen abhebt.52 Bei all ihrer Dignität können
solche Praxisfaktoren aber in keinem Fall die Begründungslast einer Peri-
kopenrevision tragen, die vielmehr jener Grundgegebenheit der
gottesdienstlichen Zeit aufgebürdet ist.53 Insbesondere die gesellschaftliche
Relevanz kirchlichen Tuns beim Verlesen, Verkündigen und auch Verändern
gottesdienstlicher Perikopen wird sich ohne normative Argumente, also
ohne Kriterien der Handlungsentscheidung, nicht explizieren lassen. Eine
Perikopenkritik, die auf gesellschaftliche Relevanz abzielt,54 aber mit rein

50 LITURGISCHE Konferenz (Hg.): Elementares Kirchenjahr, a. a. O. (s. Anm. 43), unpagi-
niert.

51 LITURGISCHE Konferenz (Hg.): Elementares Kirchenjahr, a. a. O. (s. Anm. 43), unpagi-
niert.

53 So auch GRETHLEIN: Was gilt in der Kirche?, a. a. O. (s. Anm. 9), 109, der sich hier wie
sonst (z.B. 190-192) ganz dem zugespitzt alltagspraktischen Verständnis des Kirchenjahres
bei K. Fechtner (s. Anm. 67) anschließt. Dessen Entgegensetzung von gelehrtem und geleb-
tem Kirchenjahr ist jedoch gegenüber der zeitphänomenologischen Grundgegebenheit
desselben (vgl. weiter im Text) genauso und aus denselben Gründen nachrangig wie die ad 1.

erwähnte Entgegensetzung von „alter" Bibel und „neuer" Kirche (oder kirchlicher Situation).
53 Logisch betrachtet, sitzt der Versuch, die normative Frage „Was gilt in der Kirche?"

aufgrund veränderter soziologischer Gegebenheiten einer Beantwortung zuzuführen, einem
Sein-Sollens-Fehlschluss auf. Das Buch von GRETHLEIN: Was gilt in der Kirche?, a. a. O. (s. Anm.
9) ist davon insofern kaum betroffen, als jene titelgebende Frage im Korpus des Buches selbst

zugunsten der „These" (57) von der latent gesellschaftsfremden Selbstreferentialität („Beharren",

[57]) der kirchlichen Perikopendiskussion in den Hintergrund tritt.
54 Bei GRETHLEIN: Was gilt in der Kirche?, a. a. O. (s. Anm. 9) fallt auf, dass er dem von

ihm diagnostizierten „Beharren" (51-57.) des bundesrepublikanischen Protestantismus bei



Die Hermeneutik einer Schatzkammer 319

sozialempirischen Einsichten operiert, bringt sich daher selbst um die
möglichen Früchte ihrer kritischen Einsichten. Lediglich heuristisch
vermag das LK-Projekt des Elementaren Kirchenjahres das Hauptproblem der
gottesdienstlichen Zeit wie folgt zu verdeutlichen.

Die von der LK angestrebten Monatsproprien können sich in den oster-
abhängigen Zeiten nicht darauf beschränken, eine mehr oder weniger
thematisch konsonante Perikopenauswahl von vier aufeinander folgenden
Kalenderwochen zusammenzustellen, sondern müssen angesichts der Schwankungen

im Ostertermin Themen und Texte integrieren, die ganz
unterschiedlichen Zeiten des Kirchenjahres angehören können. So können
mindestens die Monate Februar und April je nach Ostertermin völlig
unterschiedliche liturgische Termine (noch Epiphanias- oder aber schon
Passionszeit bzw. noch vorösterliche Fasten- oder aber schon nachösterliche
Freudenzeit) enthalten, die in einem Monatsproprium allesamt zu
berücksichtigen und miteinander ins Gespräch zu bringen wären. Diese
anspruchsvolle liturgische Aufgabe wird nicht dadurch leichter, dass etwa
der Monat März im Elementaren Kirchenjahr unabhängig vom Ostertermin
durch das Thema „Der Weg zu Kreuz und Auferstehung"55 gekennzeichnet
ist - im Gegenteil! Wenn hier nämlich das Unterthema „Anfechtung"
ausschließlich Perikopen enthält, die nach der geltenden Ordnung zu Invoka-
vit, einem der am stärksten geprägten Sonntagsproprien im evangelischen
Kirchenjahr, gehören, oder wenn das Unterthema „Leiden/Schuld" ganz
mit Bausteinen des (jetzigen) Propriums von Reminiszere bestritten wird -
dann bedeutet das im Ergebnis, dass eine Gemeinde, die Gottesdienst von
Monat zu Monat feiert, dieselbe „zufallige Auswahl"56 einzelner Sonntagsproprien

vorgesetzt bekommt, die ihr nach der berechtigten Problemdiagnose

des Elementaren Kirchenjahres begegnet wäre, wenn sie bei
monatlicher Gottesdienstfeier einfach die geltende Ordnung beibehalten
hätte. Derartige Monatsformulare, die bei einem bestimmten Unterthema
einfach ein einzelnes Sonntagsproprium reproduzieren, begegnen im
Elementaren Kirchenjahr immer wieder;57 es dürfte sie nach dem Ansatz

der Struktur der Ordnung der Predigttexte von 1958 (dazu 47) mehrfach vorhält, mit den so
festgelegten Perikopen die am Gottesdienst desinteressierten Kirchenfernen nicht mehr
ansprechen zu können (z.B. 67, 79). Bei aller sachlichen Diskussionswürdigkeit dieser Behauptung

ist die hier vorausgesetzte Annahme, der gottesdienstliche Bibelgebrauch hätte vorrangig
Abwesende anzusprechen, befremdlich, insofern sie für Grethlein impliziert: „Schon der

Rückgriff auf die Bibel ist begründungspflichtig." (79) Dagegen ist vielmehr zu sagen, dass
der bloße Begriff der Bibel als Kanon - wie immer man ihn konzeptionell bestimmen mag -
genau diese vermeintliche Begründungspflicht erledigt.

55 LITURGISCHE Konferenz (Hg.): Elementares Kirchenjahr, a. a. O. (s. Anm. 43), unpagi-
niert.

56 Das Zitat entstammt der Problemdiagnose in der unpaginierten Einleitung: LITURGISCHE

KONFERENZ (Hg.): Elementares Kirchenjahr, a. a. O. (s. Anm. 43).
57 Vgl. meine Zusammenstellung der Belege: THEIßEN: Perikopenordnung, a. a. O. (s. Anm.

43), 354-



320 Henning Theißen

dieses Projekts aber gar nicht geben, denn dieser sieht ja gerade nicht vor,
besonders wichtige Sonntagsproprien zu retten, sondern das ganze
Kirchenjahr in „komprimierter Auswahl"58 darzubieten.

Unsere etwas ausführlichere Problemanalyse dürfte auch deutlich
gemacht haben, wie eine solche Auswahl gelingen kann. Sie muss verschiedene,

auch divergente kirchenjahreszeitliche Anlässe in den betreffenden
Perikopen miteinander ins Gespräch bringen. Das impliziert, auf den
ersten Blick überraschend, dass die erstrebte Auswahl bei den am festesten
vorgeprägten Zeiten des Kirchenjahres, eben den Christusfesten, am
schwierigsten ist, weil hier die Perikopen meist auf nur diesen einen
kirchenjahreszeitlichen Anlass bezogen sind. Anders, als es der konzeptionelle

Ansatz bei den volkskirchlich noch gut verankerten Christusfesten
will, gelingt dem Elementaren Kirchenjahr die Elementarisierung daher am
besten in so festarmen Zeiten wie dem den Sakramenten gewidmeten
Monat Juli, wo das Unterthema „Unterwegs zu Gott"59 Perikopen aus der
Passionszeit (Elia am Horeb ist nach der geltenden Ordnung alttestament-
liche Lesung zu Okuli), der Trinitatiszeit (Bekehrung des Paulus nach Apg
9,1-9[10-20]; zur Zeit 12. Sonntag nach Trinitatis) und der Epiphaniaszeit
(Verklärung Jesu nach Mk 9,2-9; in der matthäischen Parallele zur Zeit am
Letzten Sonntag nach Epiphanias) kombiniert.

Die programmatische Unterscheidung verschiedener Kirchenjahreszeiten

(„vierfacher Acker") erfahrt hier die in unserer Zwischenbilanz
schon angedeutete Entdifferenzierung, die die einzelnen Epochen des

Kirchenjahres miteinander ins Gespräch bringt. Insbesondere die Zweiteilung
des Kirchenjahres nach Christusfesten und festlosen Zeiten wird
gegenstandslos, wie wir es schon bei Brauliks Modell beobachten konnten, das

die österlichen Auferstehungstexte als Schöpfungstexte und die
Gründungsgeschichte des biblischen Israel als Befreiungstext für die christliche
Kirche zu lesen vermag. In der Konsequenz solcher Überlegungen ist die
Annahme aufzugeben, dass die Perikopen der Christusfeste in der falligen
Revision gewissermaßen „gesetzt" seien und die Reform eher die festlosen
Zeiten angehe. Vielmehr können auch christologische Perikopen, beispielhaft

der Einzug in Jerusalem (Mt 21,1-9 Parr-)> mehrere Haftpunkte im
Kirchenjahr besitzen: Während er in der evangelischen Ordnung der Lesungen
und Predigttexte einerseits zu Beginn des Kirchenjahres am 1. Advent
auftaucht, ist er andererseits mit dem Palmsonntag verbunden und kann
dabei im katholischen Ordo Lectionum Missae noch unterschiedlich als

58 LITURGISCHE Konferenz (Hg.): Elementares Kirchenjahr, a. a. O. (s. Anm. 43), Einleitung

(unpaginiert).
59 LITURGISCHE Konferenz (Hg.): Elementares Kirchenjahr, a. a. O. (s. Anm. 43), unpaginiert.



Die Hermeneutik einer Schatzkammer 321

Ausdruck der Königswürde Jesu (dominica in palmis) oder aber als Beginn
der Passion (dominica de passione Christi) gelesen werden.60

Voraussetzung dafür, dass die Perikopen eines bestimmten liturgischen
Formulars - sei es nun ein Sonntags- oder ein Monatsproprium - Texte
und Themen verschiedener Kirchenjahreszeiten miteinander ins Gespräch
bringen, ist freilich, dass die unterschiedlichen Herkünfte aus dieser oder
jener Zeit des Kirchenjahres erkennbar bleiben. Wenn nun aber das

Beispiel des Einzugs in Jerusalem zeigt, dass sogar die vermeintlich liturgisch
festliegenden christologischen Perikopen auf wechselnde Anlässe im
Kirchenjahr ansprechen, so ist die Erkennbarkeit kirchenjahreszeitlicher
Herkünfte nur dadurch zu gewährleisten, dass die hinter den liturgischen
Proprien stehenden biblischen Texte selbst als identifizierbare Stimmen in
einem Wechselgespräch verstanden werden. E. Käsemanns These, dass der
biblische Kanon nicht die „Einheit der [christlichen] Kirche"61, sondern die
„Vielfalt der Konfessionen"62 begründe,63 ist mutatis mutandis auch für den
kanonischen Anspruch der Bibel gegenüber der kirchlichen Verkündigung
geltend zu machen.

Damit ist zweierlei impliziert. Zum einen gibt es aufgrund der
biblischen Daten der Geschichte Jesu eine Art kirchenjahreszeitlichen Kalender,

eine Metastory,64 die gegliedert erzählt werden kann und durch die
eine Unterscheidung unterschiedlicher Zeiten des Kirchenjahres erst möglich

wird.65 Diese Metastory spannt sich über den gesamten Ablauf der

60
Speziell zu letzterem Problem vgl. NÜBOLD, Elmar: Die Leidensgeschichte am

Palmsonntag? Die Verkündigung der synoptischen Leidensgeschichte am Palmsonntag während des

österlichen Triduums, in: HID 64 (2010) 276-288.
61

KÄSEMANN, Ernst: Begründet der neutestamentliche Kanon die Einheit der Kirche?
[X951/52], in: DERS. (Hg.): Exegetische Versuche und Besinnungen, Bd. 1. Göttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht i960, 221.

62 KÄSEMANN: Begründet der neutestamentliche Kanon, a. a. O. (s. Anm. 61), 221.
63 Vgl. KÄSEMANN: Begründet der neutestamentliche Kanon, a. a. O. (s. Anm. 6i), 214-223.
64 Mit dem Begriff der Metastory greife ich hier und im Folgenden auf das narratologi-

sche Konzept von Dietrich Ritsehl zurück, das über eine bloß narrative Theologie hinausgeht,

vgl. RlTSCHL, Dietrich/JONES, Hugh: „Story" als Rohmaterial der Theologie TEH NF

192). München: Chr. Kaiser 1976 sowie besonders zur theologischen Weiterarbeit an diesem
Rohmaterial: RlTSCHL, Dietrich: Zur Logik der Theologie. Kurze Darstellung der Zusammenhänge

theologischer Grundgedanken. München: Kaiser 1984, 39-54.
65 U. Körtner hat sich in seinem Wuppertaler Hauptreferat (KÖRTNER: Gegeben und

bezeugt, a. a. O. [s. Anm. 5]) hauptsächlich der Frage gewidmet, ob eine stets als Auswahl
biblischer Texte vorgehende Perikopenordnung nicht Auswahlkriterien anwenden muss, die
implizit das evangelische sola scriptura verletzen - und hat diese Frage mit Hinweis darauf
verneint, dass sich die biblischen Texte „selbst den Leser schaffen, dessen sie zu ihrer
Vervollständigung bedürfen" (a. a. O., 39). So sehr letztere Entscheidung in Übereinstimmung mit
der bei Anm. 12 erwähnten Bibelhermeneutik bei Beauchamp/Ricoeur steht, so wenig scheint
mir Körtners skeptische Ausgangsfragestellung dadurch gedeckt. Unter Voraussetzung offener,

weil vom Text selbst eröffneter Rezeptionshorizonte ist vielmehr davon auszugehen,
dass eine erzählende Textauswahl von „Stories" (wie eine Perikopenordnung) als indirekte,
weil kompilierende Erzählung einer „Metastory" in Betracht kommt (mit diesen
Theorieinstrumenten operiert KÖRTNER: Gegeben und bezeugt, a. a. O. [s. Anm. 5], 42 auch selbst).



322 Henning Theißen

Christusgeschichte von Advent und Weihnachten über Passion und Ostern
bis zur Erwartung der Wiederkunft zum Gericht (Vorletzter Sonntag des

Kirchenjahres). Zum anderen jedoch stellt diese Metastory keine
Richtschnur dar, mit der die Perikopenauswahl festgemauert stünde, sondern
sie folgt einer ganz eigenen Kompilationslogik, die sich aus dem
theologischen Verständnis der Offenbarung Gottes als Selbstoffenbarung in
Christus ergibt. Demnach wird in der Offenbarung Gott selbst erkenntlich,
doch nicht in seiner nackten Majestät, sondern in der Gestalt des Juden
Jesus, der unter Pontius Pilatus gekreuzigt wird. Die Gestalt der Offenbarung

ist also bleibend zwiespältig und anstößig, weswegen der mit ihr
gegebene kanonische Anspruch immer nur indirekt im Widerstreit seiner

Bezeugungen geltend zu machen ist. Vorrangig steht die christliche Kirche
daher in komplementärer Zeugnisgemeinschaft mit Israel als
Offenbarungsempfänger desselben Gottes, was sich unmittelbar im Doppelkanon
der christlichen Bibel niederschlägt.

Die indirekte Kanonizität der Bibel ist besonders für ihre Schilderung
jener christologischen Metastory zu beobachten. Paulus und Johannes,
aber auch jeder der Synoptiker, erzählen mit je unverwechselbar eigener
Stimme die Geschichte Christi, ergeben aber erst im Wechselgespräch
miteinander die Metastory des Kirchenjahres. Für die Perikopenordnung
verbietet sich daher z.B. der - besonders in Weihnachtspredigten immer
noch verbreitete - Versuch einer Evangelienharmonie, weil eine solche die
Obertöne und Dissonanzen eliminieren würde, die aus den einzelnen
Stimmlagen herausragen und nur so den Mehrwert andeuten, den die
offenbarte Christusgeschichte gegenüber allen ihren Schilderungen
besitzt. Das andere Extrem, das einem produktiven Wechselgespräch aber

genauso im Wege steht, ist die säuberliche Aufteilung der einzelnen Stimmen

auf je ein Lesejahr - also die Bahnlesungen der Evangelisten wie im
Ordo Lectionum Missae oder besonders dem Four Year Lectionary. Denn
hierbei wird eine weitere Besonderheit der Metastory des Kirchenjahres
vernachlässigt, deren Erzählung nicht nur auf die Poly- und Kakophonie
der biblischen „Wolke von Zeugen"66 angewiesen ist, sondern darüber
hinaus einer besonderen Zeitlichkeit folgt. Diese Zeitlichkeit scheint mir
ausschlaggebend für das Problem der Taktung des Kirchenjahres, an dem
sich das Projekt Gottesdienst von Monat zu Monat abarbeitet. Ich widme
dieser Frage daher, ausgehend von der geltenden Perikopenordnung, einige

eingehendere und über den laufenden Diskussionsstand hinausgehende67

Erörterungen.

66 Hebr 12,3.
67 Die Zeitlichkeit des Kirchenjahres beschäftigte besonders die LK-Arbeitsgruppe unter

Vorsitz von K. Fechtner. Sein Beitrag zur Wuppertaler Fachtagung 2010 konzentriert das
Problem der Zeitlichkeit jedoch auf die Vorbereitungszeiten der Hochfeste (Advent, Passion),
während er für die Folgezeiten eine Umstrukturierung des Kirchenjahres nach dem
Empfinden des Naturjahres nahe legt (FECHTNER, Kristian: Kirchenjahr und modernes Zeitemp-



Die Hermeneutik einer Schatzkammer 323

Einesteils erzählt das Kirchenjahr die Geschichte Christi stark gerafft,
wenn das mit dem Morgenstern von Betlehem aufgegangene Licht schon
wenige Wochen später am Karfreitag wieder verlöscht, Christus also

sozusagen in der Wiege schon die Passion erleidet. Andernteils wird die mit
der Himmelfahrt geweckte Erwartung der Wiederkunft Christi durch die
Trinitatiszeit bis zum Vorletzten Sonntag des Kirchenjahres zerdehnt.
Wird die Raffung oder die Dehnung der Zeit nicht bedacht, so läge es nahe,

bereits beim Kind in der Krippe nach Anzeichen des Kreuzes zu suchen
und die lange Trinitatiszeit liturgisch als die Zeit der zwischen Himmelfahrt

und Parusie gestellten Kirche68 zu entwerfen. Beides sind jedoch
sekundäre, wenngleich verbreitete Rationalisierungen, die lediglich die

sozusagen losen Enden der Christusgeschichte (Weihnachten/Passion
bzw. Himmelfahrt/Parusie) miteinander verknüpfen, ohne auf die der
jeweiligen Zeitlichkeit inhärente Rationalität zu achten. Unterscheidet man
demgegenüber zwischen raffendem und dehnendem Zeitmodus, so
eröffnen beide der christologischen Metastory Räume, die sich in einer
konkreten Textauswahl niederschlagen; man kann in diesem Sinne von
„Texträumen" sprechen, die ich ausgehend von der geltenden Ordnung der

Lesungen und Predigttexte erschließen möchte. Dass damit gewisse
gestalterische Vorentscheidungen gerade dieser Ordnung vorausgesetzt sind,69

ist nicht als Präjudiz für die bevorstehende Perikopenrevision gemeint,
sondern soll lediglich beispielhaft die Anwendung von narratologischen
Kompilationstechniken verdeutlichen.

Die zwischen Weihnachten und der Passion gelegene Zeit von Epiphanias

und Vorpassion gewährt Textraum, um die irdische Wirksamkeit Jesu

zu erzählen. Diese Erzählung hat jedoch - mit Ausnahme der in der
geltenden Perikopenordnung der Kindheitsgeschichte Jesu gewidmeten zwei
Sonntage nach dem Christfest - nicht biographischen Charakter, sondern
geschieht eben in geraffter Manier.70 Mit den sogenannten altkirchlichen

finden, in: EKD/UEK/VELKD [Hgg.]: Perikopenrevision, a. a. O. [s. Anm. 4], 199-207, hier 203
zu den Vorbereitungszeiten und 205t. bes. zur sog. späten Zeit des Kirchenjahres).

68 Wie BlERITZ: Zeiten, a. a. O. (s. Anm. 5), 122 bzw. 124 darstellt, ist eine solche ekklesio-
logische Kirchenjahreszeit fester Bestandteil der liturgischen Reformvorschläge von Rudolf
Otto, aber auch in der von Berneuchen beeinflussten Kirchen/ahr-Denkschrift von Stählin/
Knolle (1934).

69 Für die Revision von 1958, die durch die Ordnung der Lesungen und Predigttexte von
'977/78 nur moderat verändert wurde, sind solche Grundentscheidungen gerade für die im
Folgenden berücksichtigten Zeiten des Kirchenjahres dokumentiert bei MlLDENBERGER: Leitbild,

a. a. O. (s. Anm. 6), 2i2f. mit Anm. 8.
70 Der Begriff des Textraumes als Eröffnung eines Gespräches von Stimmen oder Stories,

die nur im (auch widerstreitenden) Zusammenklang eine umgreifende Metastory erzählen,
kann sich auf die Verwendung desselben Terminus bei Alexander Deeg und K.-H. Bieritz stützen

(DEEG, Alexander: Gehört wird - Homiletische und liturgische Gesichtspunkte für eine
Reform der Lese- und Predigtperikopen, in: EKD/UEK/VELKD [Hgg.]: Perikopenrevision, a. a.

O. [s. Anm. 4], 77-94, hier 87; BlERITZ: Zeiten, a. a. O. [s. Anm. 5], 118). Der Begriff Textraum
balanciert so, ohne einer Verabschiedung sonntäglicher Proprien das Wort zu reden, allzu



324 Henning Theißen

Evangelien ist daher die Epiphaniaszeit durch Taufe und Verklärung Jesu
(1. bzw. Letzter Sonntag nach Epiphanias) gerahmt. Auf diese Weise wird
Jesu irdische Wirksamkeit in den Proprien der Epiphaniassonntage, die ja
derzeit von den Evanglienlesungen bestimmt werden, in Wunder und
Heilungen (andeutungsweise auch seine Tischgemeinschaften) komprimiert
(2.-4. Sonntag nach Epiphanias: Weinwunder zu Kana, Joh 2,1-11; Hauptmann

von Kapernaum, Mt 8,5-13; Sturmstillung, Mk 4,35-41), denen an
den drei Sonntagen der Vorpassion Reich-Gottes-Gleichnisse (Septuagesi-
mae: Arbeiter im Weinberg, Mt 20,1-16; Sexagesimae: vierfacher Acker, Lk
8,4-8) und Leidensankündigungen (Estomihi: Mk 8,31-38) gegenübergestellt

werden. Man würde wiederum die spezifische Zeitlichkeit des

Kirchenjahres unterschätzen, wenn man in der Einteilung nach Epiphanias-
und Vorpassionszeit die biographische Abfolge vom „galiläischen Frühling"

Jesu zum Kreuzweg nach Jerusalem erkennen wollte. Sondern wie
man die einzelnen Synoptiker oder Paulus und Johannes als charakteristische

Zeugen der Geschichte Christi verstehen kann, so kommen auch mit
Jesu Wundern und Heilungen, seinen Gleichnissen und Leidensankündigungen

unverwechselbare Stimmen zu Wort, die erst im Wechselgespräch
die Geschichte Christi ganz hörbar machen. Im Falle von Epiphanias und
Vorpassion handelt es sich um den Widerstreit von Tat (Wunder, Heilungen)

und Wort (Gleichnisse, Leidensankündigungen), wobei die charakteristische

Zeitlichkeit ihres Widerstreits darin zum Ausdruck kommt, dass
sie allesamt in die Zukunft von Gottes Reich deuten, Jesu Taten (Proprien
der Epiphaniaszeit) also von seinen Worten (Proprien der Vorpassion)
gedeutet werden, die ihrerseits - zugespitzt in den Leidensankündigungen,
die zu Estomihi gelesen werden - vorausweisen auf die Passion selbst.

Man erkennt in dieser zeitlichen Erzählstruktur, wie die in die christo-
logische Metastory zwischen Weihnachts- und Osterfestkreis eingeschaltete

Raffung der irdischen Wirksamkeit Jesu selbst wieder auf den
Fortgang des Kirchenjahres in der Passionszeit bezogen ist. Für die Sonntage

der Passion lässt sich wiederum eine komplementäre, zeitlich
dehnende Erzählstruktur aufweisen, die mittels der Rahmung durch Versuchung

(Evangelium zu Invokavit, Mt 4,1-11) und Einzug in Jerusalem
(Evangeliums des Palmsonntags, Mt 21,1-9) die der erzählten Zeit nach auf
wenige Tage begrenzte Passion Jesu als den seine ganze öffentliche
Wirksamkeit umspannenden Weg von der Wüste in die Heilige Stadt entfaltet,
der zugleich der Weg des Volkes Israel vom Sinai zum Zion ist. Während
die zeitliche Raffung der irdischen Wirksamkeit Jesu in der Epiphanias-
und Vorpassionszeit die eschatologische Zuspitzung auf das Reich Gottes

rigide Vorstellungen von thematischer Konsonanz aus, wie v.a. MlLDENBERGER: Leitbild, a. a. O.
(s. Anm. 6) darstellt, indem sie auf den weitgehend assoziativen Charakter der Proprien
verweist (a. a. O., 214), die historisch „aus unterschiedlichen Zeiten und Gegenden stammen"
(a. a. O., 212).



Die Hermeneutik einer Schatzkammer 325

unterstrich, lässt die liturgische Dehnung der Passion auf vierzig Tage
umgekehrt die Einbettung von Jesu Wirksamkeit in die Gemeinschaft
seines Volkes hervortreten. Die geltenden Formulare der Passionszeit
artikulieren denn auch unterschiedliche Stimmen, die die Gemeinschaft
stiftende Wirkung der Passion Jesu zum Ausdruck bringen: sein Tod als
Gottesknecht in der Tradition der Propheten (Gleichnis von den bösen
Winzern, Mk 12,1-12, zu Reminiszere), die Gemeinschaft der Kreuzesnachfolge

im Evangelium zu Okuli (Lk 9,57-62), die Gemeinschaft von Tod und
Auferstehung im Gleichnis vom Weizenkorn (Laetare: Joh 12,20-26), der
Tod Jesu als Loskauf der Seelen (Judika: Mk 10,35-45).

Das hier beschriebene Wechselspiel in der Zeitlichkeit der christolo-
gischen Metastory lässt sich durch das weitere Kirchenjahr ab Ostern
verfolgen. Die nächste „Station" ist Himmelfahrt mit der Erwartung der er-
neu(er)ten Gegenwart des Gottessohnes zunächst im Geist, zuletzt auch in
seiner leiblichen Natur. Dieser doppelte Erwartungshorizont, der in der
geltenden Perikopenordnung durch die auffallende Ballung von
Evangelienlesungen aus den Abschiedsreden des Johannesevangeliums und der
dortigen Parakletsprüche an den Sonntagen nach Ostern (insbesondere
Jubilate, Rogate, Exaudi, Pfingstsonntag) unterstrichen wird, eröffnet
wiederum unterschiedliche Texträume, die sich der Gemeinschaft der Kirche
(Ostern bis Pfingsten) bzw. der Gemeinschaft mit Israel (Pfingsten bis
Ende des Kirchenjahres mit dem Israelsonntag am 10. Sonntag nach Trinitatis

im Zentrum) zuordnen lassen. Die offensichtliche Ausdehnung der in
der Bibel als unmittelbare Naherwartung auftretenden Parusiehoffnung
(bis zum Vorletzten Sonntag des Kirchenjahres!) begründet also im
Kirchenjahr keine heilsgeschichtliche Zeit der Kirche, sondern statuiert
mit dem Gegenüber von geistiger und leiblicher Gemeinschaft wiederum
zwei Stimmen der religiösen Erwartung, die sich wechselseitig fordern.
Wie schon im Falle der Passion versetzt dabei die Dehnung der christo-
logischen Metastory, d.h. die Erwartung der leiblichen Parusie, die Kirche
in die Gemeinschaft Israels.

Diese hier nur angerissenen Überlegungen zur Zeitlichkeit des Kirchenjahres

sollten verdeutlichen, wie es zu dem Wechselgespräch unterschiedlicher

Kirchenjahreszeiten kommen kann, dessen eine Perikopenordnung
aufgrund des nur indirekten Offenbarungscharakters der biblischen Texte
bedarf. Es ist also nicht möglich, dem Kirchenjahr eine vermeintliche
biblische Heilsgeschichte unmittelbar zugrunde zu legen. Die biblischen
Daten der Christusgeschichte geben lediglich einen Plot (sog. Metastory)
vor, der sich zwar über alle Zeiten des Kirchenjahres (vom Advent bis zum
Ende des Kirchenjahres) erstreckt, aber in verschiedenen Epochen (z.B.
Epiphanias- oder Trinitatiszeit) charakteristische Modulationen der Er-



326 Henning Theißen

zählzeit71 aufweist und so Texträume eröffnet, die je nach Raffung oder
Dehnung der Zeit unterschiedlich ausgefüllt werden können.72 Während
also die christologische Metastory vorgegeben ist, vollzieht sich ihre
liturgische Erzählung durch die biblischen Perikopen in unterschiedlichen
Texträumen, die als eigene Stimmen der Erzählung wahrzunehmen sind,
gerade dadurch aber auch in Widerspruch zueinander geraten können. Die
Relation der einzelnen Texträume zueinander im Ganzen der Bibel als dem
„Haus" des liturgischen Seins bezeichnet das Wechselgespräch einer Peri-
kopenordnung.

In dieser Abstraktion ist das Thema eines innerbiblischen
Wechselgesprächs in jeder der betrachteten Perikopendiskussionen virulent. Die
vertrauteste Variante dürfte darin bestehen, verschiedene Überlieferungen
zum selben thematischen Stoff zu einem Sonntagsformular zusammenzustellen.

Dies geschieht unter inhaltlichen Gesichtspunkten, wenn Lesungen

nach den Schemata thematischer Entsprechung, Überbietung oder
Entgegensetzung kombiniert werden (einschließlich der damit verbundenen

Schwierigkeiten), aber auch unter formalem, genauer zeitlichem
Aspekt. Man kann die Überlegungen von A. Franz zur vertikalen und
horizontalen Bahnlesung73 so auffassen, dass ein innerbiblisches Wechselgespräch

auch dann entsteht, wenn in den drei Lesejahren des Ordo Lectio-
num Missae synoptische Parallelüberlieferungen einer Perikope demselben
Sonntagsformular zugeordnet werden. Freilich übersteigt die überjährige
Zeitspanne des katholischen Lesezyklus die Hörmerkspanne der
Gottesdienstbesucher bei weitem, aber die grundsätzliche Überlegung, dass ein
Wechselgespräch der Perikopen mit Zeitverschiebung stattfinden kann,
dürfte weiterführend sein, denn damit lassen sich Kriterien der
Handlungsentscheidung für die Perikopendiskussion gewinnen.

Handlungsleitend erschien uns die Idee eines zeitverschobenen
Wechselgesprächs für das Projekt der Liturgischen Konferenz, in einem Elementaren

Kirchenjahr die Sonntagsproprien der geltenden Perikopenordnung
in monatlichen Rhythmus zu bringen. Wenn dabei gleichwohl oft einfach
Sonntagsformulare als Monatsproprien konserviert wurden, so dominierte
das thematische Verständnis des Propriums offenbar weiterhin das
zeitliche - obwohl der Begriff Proprium ja (im Unterschied zum gleichbleibenden

Ordinarium) die de tempore, also in Abhängigkeit von der Zeit des

71 Die Unterscheidung zwischen Erzählzeit und erzählter Zeit greift die im narrativen
Interesse entworfene Theoriebildung von Harald Weinrich auf, vgl. grundlegend: WEINRICH,
Harald: Tempus. Besprochene und erzählte Welt. Stuttgart: Kohlhammer 1964 sowie speziell
zur Unterscheidung von Mythos und Logos in der Theologie: WEINRICH, Harald: Narrative
Theologie, in: Conc(D) 9 (1973) 329-334, hier 331.

72 Dies scheint mir über die Erwägungen hinaus wichtig, die Körtner (KÖRTNER: Gegeben
und bezeugt, a. a. O. [s. Anm. 5]) zum Verhältnis von sola scriptura und Perikopenordnung
anstellt.

73 S. o. bei Anm. 17.



Die Hermeneutik einer Schatzkammer 327

Kirchenjahres, wechselnden Stücke bezeichnet. Wenn nun die Zeit des

Kirchenjahres selbst Modulationen (Raffung, Dehnung) unterworfen ist,
muss auch das Proprium, da es von dieser Zeit (de tempore) abhängig ist,
diese Modulationen abbilden können. Es besteht also eine Abhängigkeit
zwischen modulierter Erzählzeit (Kirchenjahr) und ebenso zu modulierender

erzählter Zeit (Proprium). Erst diese narratologischen Modulationen

stellen das methodische Instrumentarium bereit, um das Gegengewicht

des Kirchenjahres zum Konsonanzprinzip der Proprien zur Geltung
zu bringen, das die verschiedenen Reformansätze der Perikopendiskussion
- von der Berneuchener Bewegung über die konziliaren Reformimpulse
des Katholizismus bis zur Arbeit der Liturgischen Konferenz der EKD -
anvisiert haben. Wird also die Erzählung der christologischen Metastory
im Kirchenjahr so gerafft bzw. gedehnt, wie es z.B. in der Epiphanias- oder
Trinitatiszeit geschieht, dann kann auch der Begriff des Propriums jedenfalls

in diesen Zeiten des Kirchenjahres keine für einen bestimmten Sonntag

festgelegte thematische Einheit bezeichnen, sondern muss
Zeitverschiebungen innerhalb der erzählten Christusgeschichte integrieren.

Solch zeitliche Modulation begegnete uns in Brauliks Perikopenmodell,
das grundsätzlich bereit ist, „das Frühere im Späteren und umgekehrt das

Spätere im Früheren"74 wahrzunehmen, so dass im konkreten Beispiel des

Osterpropriums gleichermaßen die Befreiung Israels aus der Sklaverei und
die Auferweckung Jesu von den Toten das liturgische Formular
bestimmen. Brauliks Beispiel macht deutlich, welche Konsequenz aus einem
zeitlich modulierten Proprium zu ziehen ist: Weil die Modulation hier
eben nicht mehr nur die Erzählzeit (das Kirchenjahr) erfasst, sondern auch
die erzählte Zeit, also die in den biblischen Perikopen eines Sonntags-
propriums erzählte christologische Metastory, dehnt sich die Frage von
der Zeitlichkeit des Kirchenjahres auf die der Perikopenklassen aus. Damit
komme ich zum letzten der hier vorzustellenden Perikopenmodelle, dessen

entscheidendes Charakteristikum in einem grundsätzlichen Umbau der
in den geltenden Ordnungen vorausgesetzten Perikopenklassen besteht.

4.2. Das KLAK-Modell Die ganze Bibel zu Wort kommen lassen

Das 2009 von einem Expertengremium im Auftrag der Konferenz
Landeskirchlicher Arbeitskreise „Christen und Juden" (KLAK) vorgelegte
Perikopenmodell Die ganze Bibel zu Wort kommen lassen75 versteht sich selbst als
moderate Revision der geltenden Perikopenordnung, die insbesondere der

74 S. o. bei Anm. 37L
75 Arndt, Timotheus/DEEG, Alexander/HALAMA, Udo/KRIENER, Katja/RAUPACH-RUDNICK,

Wolfgang/SCHWEMER, Ulrich/ZANDER, Gabriele: Die ganze Bibel zu Wort kommen lassen. Ein
neues Perikopenmodell. Erarbeitet im Auftrag der Konferenz Landeskirchlicher Arbeitskreise
Christen und Juden (KLAK) Begegnungen. Zeitschrift für Kirche und Judentum, [Hannover]
Sonderheft Dezember 2009,
http://www.perikopenmodell.de/klak_perikopen.pdf (10.02.2012).



328 Henning Theißen

kaum bestreitbaren Unterrepräsentanz alttestamentlicher Texte in der
kirchlichen Verkündigung entgegentreten will, zugleich aber weiten
Strecken des Kirchenjahres ihr bestehendes Gepräge lässt, indem z.B. nur
sehr selten für das Evangelium des Sonntags eine Änderung vorgeschlagen
wird. Die darin schon anklingende Ausgewogenheit der einzelnen Periko-
penvorschläge spiegelt die hochreflektierte Bibelhermeneutik, die sich in
den vorgeschlagenen Formularen nachweisen lässt.76 Die Autoren
beobachten zwischen jüdischem und christlichem Kanon eine grundlegende
Strukturanalogie,77 die sich im Perikopenmodell am deutlichsten bei der
fast durchgehenden Korrespondenz von Mose- oder Elia- und Christus-
perikopen in den Formularen von der Epiphanias- bis zur Osterzeit
erkennen lässt,78 dabei jedoch nicht dem Schematismus traditioneller
Typologien gehorcht. Vielmehr handelt es sich bei Mose und der Tora (oder bei
Elia) bzw. Christus und dem Evangelium um zwei durchaus inkompatible
Weisen der Kundgabe desselben einen Gottes an ihm notwendigerweise
unvergleichliche Menschen, also um Offenbarung im vorhin (s.o. 4.1.)
schon beschriebenen Sinne als Eröffnung einer Auslegungsgeschichte
wechselseitiger, auch widerstreitender Zeugnisse. Indem das KLAK-Modell
Mose (auch Elia) und Christus als antagonistische Protagonisten dieser
Juden und Christen gemeinsamen (nicht gleichen!) Zeugnisgeschichte
schildert, nimmt es eine Modulation der Metastory des Kirchenjahres vor,
die deutlich der Modulation der Erzählzeit entspricht, die wir generell für
das Kirchenjahr zwischen Epiphanias und Pfingsten beobachten konnten.

Auch in einer weiteren großen Epoche des Kirchenjahres, nämlich der
festarmen (späten) Trinitatiszeit, bringt das KLAK-Modell entsprechende
Modulationen an. Wenn die Dehnung der Christuserwartung zwischen
Pfingsten und dem Ende des Kirchenjahres Texträume für die Entfaltung
der Einbettung der Kirche in das Gottesvolk Israel schafft, so werden diese
im KLAK-Modell mustergültig ausgefüllt, dessen nächster Reformschwerpunkt

(neben der Mose-Christus-Strukturanalogie) im sozialen
Toraverständnis hegt: Wenigstens der 14., der 18., der 20., der 23. und 24. Sonntag
nach Trinitatis akzentuieren ein Verständnis der Tora als christlich
verbindlicher Weisung für ein soziales Miteinander, das die israeltheologische
Revision des evangelischen Gesetzesverständnisses voraussetzt.79 Gele-

76 Im Einzelnen habe ich diesen Nachweis angestrengt in meinem Beitrag: THEIßEN,
Henning: Eingedenk Israels predigen. Die Konferenz Landeskirchlicher Arbeitskreise Christen und
Juden schlägt ein neues Perikopenmodell vor, in: PTh 99 (2010) 418-434.

77 Vgl. Arndt/Deeg/HALAMA/Kriener/Raupach-Rudnick/Schwemer/Zander: Die ganze
Bibel, a. a. O. (s. Anm. 75), 18: „strukturanalog".

78 Vgl. meine Zusammenstellung der Einzelbelege: THEIßEN: Eingedenk, a. a. O. (s. Anm.
76), 424. Herausragend sind z.B. die neue Lesung von Jitros Besuch bei Mose (Ex 18,1-12) zu
Epiphanias sowie die Lesung von Moses strahlendem Antlitz (Ex 34,29-35) zu Exaudi.

79 Z.B. werden für den 18. Sonntag nach Trinitatis („Freude an der Tora" in: ARNDT/
DeeG/Halama/Kriener/Raupach-Rudnick/Schwemer/ZandeR: Die ganze Bibel, a. a. O. [s.

Anm. 75], 67.) bewusst Anklänge an das jüdische Simchat-Tora-Fest hergestellt. Vgl. im Ein-



Die Hermeneutik einer Schatzkammer 329

gentlich, so beim 14. Sonntag nach Trinitatis („Der Himmel offen!"80), wird
dafür eigens ein neues liturgisches Formular geschaffen, dessen
Besonderheit darin besteht, dass hier die Toralesung das liturgische Gesicht des

Sonntags prägen soll - und nicht (wie in der geltenden Perikopenordnung)
das Evangelium, das im KLAK-Modell für die meisten Sonntage nicht
angetastet wird.

Tatsächlich muss man feststellen, dass das KLAK-Modell den
herkömmlichen Begriff des Propriums als thematischer Einheit eines
bestimmten Sonntags bereits hinter sich gelassen hat. In einer Grundsätzlichkeit,

die dem ebenfalls israeltheologisch motivierten Patmos-Modell
noch fremd war, erwägen die Autoren, die liturgische Schwerpunktsetzung
eines bestimmten Sonntags von dem von Jahr zu Jahr wechselnden
Predigttext abhängig zu machen.81 Und das damit de facto eingeführte
zeitverschobene Proprium verbleibt durchaus nicht im Jahresrhythmus
jenseits der gottesdienstlichen Hörmerkspanne. Vielmehr ist die grundlegendste

Neuerung des KLAK-Modells als Zeitverschiebung des Propriums
innerhalb eines jeden Gottesdienstes zu charakterisieren, wenn die Autoren

für jeden Sonntag vorschlagen, die bislang sechs Reihen der
Perikopenordnung durch ein ,,fünfgliedrige[s] Lektionar"82 abzulösen. Anstatt
Altes Testament, Epistel und Evangelium zu unterscheiden, bietet das
Modell mit der gängigen Einteilung der Hebräischen Bibel eine Lesung aus
der Tora, eine aus den Propheten, eine aus den Schriften an, weiterhin mit
der abendländischen Kirche eine aus den Episteln und eine aus den
Evangelien. Dabei ist keine fünffache Schriftlesung angestrebt, sondern eine
dreifache, die zu zwei Dritteln aus der Hebräischen Bibel stammen soll83 -
in Entsprechung zu dem Umfangsverhältnis, in dem Altes und Neues
Testament zueinander stehen.

Insgesamt streicht das fünfgliedrige Lektionar also die Unterscheidung
von Altem und Neuem Testament nicht einfach durch, billigt ihr aber
keine hermeneutische Normativität zu. Beide Testamente treten im
Lektionar der KLAK nicht als bloße Textkorpora in Erscheinung, sondern
immer gemäß ihrer liturgischen Verwendung, wenn mit der jüdischen

zelnen (auch zu den übrigen genannten Sonntagen) meine Darlegungen in: THEIßEN: Eingedenk,

a. a. O. (s. Anm. 76), 421h
80 Arndt/Deeg/Halama/Kriener/Raupach-Rudnick/SCHWEMER/ZandeR: Die ganze Bibel,

a. a. O. (s. Anm. 75), 63.
81

Vgl. Arndt/Deeg,/Halama/Kriener,/Raupach-Rudnick/Schwemer/Zander: Die ganze
Bibel, a. a. O. (s. Anm. 75), 3: „Die Auswahl dieser [...] Lesungen [...] erfolgt von der Predigtlesung

her." Letztere kann dabei wie bisher im Modell jährlicher Reihen oder in dessen

Durchmischung festgelegt werden (a. a. O., 3L).
82

Arndt/DeeG/Halama/Kriener/RAUPACH-RudniCK/SchweMER/ZandeR: Die ganze Bibel,
a. a. O. (s. Anm. 75), 63.

83 Vgl. Arndt/Deeg/Halama/Kriener/Raupach-Rudnick/Schwemer/ZandeR: Die ganze
Bibel, a. a. O. (s. Anm. 75), 3: „Als Richtlinie soll gelten, auch hier die ersten drei Bereiche
gebührend - also in der Regel in zwei von drei Lesungen - zu berücksichtigen."



330 Henning Theißen

Gemeinschaft in Tora, Propheten und Schriften und mit der christlichen
Kirche in Epistel und Evangelium unterteilt wird. Damit wird der schon
skizzierten Einsicht Rechnung getragen, dass die kirchliche Verkündigung
sich mit Israel in einer Zeugnisgemeinschaft für denselben Gott befindet.
In der Auswahl der Lesungen und Predigttexte für einen konkreten Gottesdienst

lässt das KLAK-Modell den Predigern im Rahmen der erwähnten
2/3-Regelung freie Hand, d.h. alle fünf Perikopenklassen können gleichrangig

Quelle der kirchlichen Verkündigung sein;84 im Unterschied zur
traditionellen Liturgie (Evangelium als „krönender Abschluss") ist durch
die Reihenfolge der Lesungen keine Aufwertung signalisiert. Das ist kaum
als Nivellierung misszuverstehen, vielmehr bringt von den hier
diskutierten Perikopenmodellen das Lektionar der KLAK am grundsätzlichsten
die von J. Wohlmuth artikulierte Zeitphänomenologie der Liturgie zur
Geltung, wonach die christliche Gemeinde „das Frühere im Späteren und
umgekehrt das Spätere im Früheren"85 wahrnimmt.

Dieser Gesichtspunkt ist gerade für die liturgische Bedeutung des Alten
Testaments, die ja den Leitfaden unserer ganzen Überlegungen bildet, von
Gewicht. In historischer Perspektive lässt sich kaum bestreiten, dass die
verstärkte Berücksichtigung alttestamentlicher Texte in Lesung und Predigt

eingewurzelten Tendenzen der Missachtung von Israels kanonischen
Traditionen entgegenwirkt. Israeltheologisch kann man gegen die (scheinbar)

flächig entdifferenzierte Überblendung von Früherem und Späterem
jedoch einwenden, dass dadurch die Texte des Alten Testaments doch
wieder christlich usurpiert würden; in der Logik dieses Einwands müsste
das Alte Testament im christlichen Gottesdienst in derjenigen Perspektive
zur Kenntnis gebracht werden, die das Judentum selbst darauf einnimmt.
Insbesondere in der katholischen Perikopendiskussion ist dieser Einwand
unter dem Stichwort des Eigenwertes der alttestamentlichen Texte virulent;

die Vorschläge einer alttestamentlichen Bahnlesung im Patmos-Mo-
dell, aber auch im (außerkatholischen) Revised Common Lectionary, zielten

darauf.
Gegenüber dem KLAK-Modell verfangt dieser Einwand jedoch nicht.

Die Tatsache, dass hier die fünffache Gliederung höhere Signifikanz als die
Unterscheidung von Altem und Neuem Testament besitzt, basiert ja auf
der Übernahme sowohl der jüdischen Kanoneinteilung in Tora, Propheten
und Schriften als auch ihres Pendants aus der christlichen Liturgie, die

84 Eine bemerkenswerte Ergänzung hierzu ist das Wuppertaler Referat von Hans-Joachim
Eckstein, das an mehreren Stellen die Abgrenzungen der einzelnen Kanonteile gegeneinander

(z.B. den Vorrang der Tora) aus exegetischer Sicht hinterfragt, vgl. ECKSTEIN, Hans-
Joachim: Geschrieben steht - Biblisch-theologische und exegetische Gesichtspunkte für eine

Reform der Lese- und Predigtperikopen, in: EKD/UEK/VELKD (Hgg.): Perikopenrevision, a. a.
O. (s. Anm. 4), 45-76, hier jif.

85 BRAULIK: Die alttestamentlichen Lesungen, a. a. O. (s. Anm. 36), 21. Vgl. auch bei Anm.
37-



Die Hermeneutik einer Schatzkammer 331

Epistel und Evangelium unterscheidet. Der liturgische Gebrauch alttesta-
mentlicher Texte (erzählte Zeit) geschieht also immer im Horizont einer
konkreten liturgischen Gemeinschaft (als Erzählzeit), ist deshalb aber
auch davon zu unterscheiden. Wollte die Kirche also beanspruchen, mit
ihrem liturgischen Gebrauch des Alten Testaments dessen Eigenwert zur
Geltung zu bringen, den es in seinem originären Rezeptionskontext im
Judentum besitzt, würde sie ihre eigene liturgische Gemeinschaft als
Christenheit mit der liturgischen Gemeinschaft des Judentums verwechseln.86

Das fünfgliedrige Lektionar der KLAK macht so deutlich, dass es

nicht nur legitim, sondern notwendig ist, wenn die christliche Kirche
einen eigenen liturgischen Gebrauch des Alten Testaments pflegt, der zwar
im Wechselgespräch, aber auch im Widerstreit mit dem im Judentum
geübten steht.

Diese Einsicht liegt einem dritten wichtigen Merkmal des KLAK-Mo-
dells (neben der Mose-Christus-Strukturanalogie und dem sozialen
Toraverständnis) zugrunde, nämlich der bewussten Hinwendung zu Perikopen
mit antijudaistischer Wirkungsgeschichte. Die KLAK modifiziert hiermit
auch eigene Stellungnahmen aus der Vergangenheit. Hatte sie noch 1995
bei der Debatte um die Agendenreform verlauten lassen, es sei
„problematisch", „[ijnnerisraelische Kritik" wie die Hirtenschelte aus Ez 34 im
christlichen Gottesdienst, also „außerhalb Israels" zu Gehör zu bringen,87

schlägt sie mittlerweile das gesamte Kapitel als Prophetenlesung für Mise-
rikordias Domini vor und integriert auch Perikopen wie das berüchtigte
„Auge um Auge, Zahn um Zahn" (Ex 21,18-27) in die Leseordnung (21.

Sonntag nach Trinitatis) oder empfiehlt die Lesung des Sündenbockrituals
aus Lev 16 als Toralesung für den Karfreitag. Die Wahl dieses prominenten
Termins, der in der kirchlichen Liturgiegeschichte für antijudaistische
Exzesse noch viel einschlägiger gewesen sein dürfte als der in dieser
Hinsicht jüngst viel untersuchte Israelsonntag (10. Sonntag nach Trinitatis),88
lässt deutlich erkennen, dass die KLAK die für die Kirchen schuldbehaftete
Wirkungsgeschichte bestimmter Perikopen weder eliminieren noch bloß
als vergangen hinstellen, sondern thematisieren und damit das vermeintlich

Alte in neuem Licht sehen will, um so einen wirklich neuen Anfang zu

86
Deswegen scheint mir auch der Einwand, dass das KLAK-Modell Altes Testament und

Tanach gleichsetze (so KÖRTNER: Gegeben und bezeugt, a. a. O. [s. Anm. 5], 33), unberechtigt.
87 Buschbeck, Reinhard/DlTHMAR, Christiane/LAQUEUR, Gudrun/SONTAG, Jörgen: Lobe

mit Abrahams Samen. Israel im christlichen Gottesdienst. Eine Arbeitshilfe Schriftenreihe des
Arbeitskreises Kirche und Israel in Hessen und Nassau). Heppenheim: Evangelischer Arbeitskreis

Kirche und Israel in Hessen und Nassau 1995, Belege: 11.
88

Vgl. VOLKMANN, Evelina: Vom „Judensonntag" zum „Israelsonntag". Predigtarbeit im
Horizont des christlich-jüdischen Gesprächs. Stuttgart: Calwer Verlag 2002 sowie insbesondere

MlLDENBERGER, Irene: Der Israelsonntag - Gedenktag der Zerstörung Jerusalems.
Untersuchungen zu seiner homiletischen und liturgischen Gestaltung in der evangelischen Tradition

SKI 22). Berlin: Institut Kirche und Judentum 2004 und dazu THEIßEN: Eingedenk, a. a. O.
(s. Anm. 76), 429h



332 Henning Theißen

ermöglichen. Somit ist auch in diesem dritten Merkmal des KLAK-
Lektionars die bibelhermeneutische Gundeinsicht am Werk, „das Frühere
im Späteren und umgekehrt das Spätere im Früheren"89 wahrzunehmen.
Konkret beim Problem der Antijudaismen setzt die KLAK damit voraus,
dass die derart rezipierten Bibeltexte selbst die Möglichkeit besitzen, ein
erneuertes Verständnis zu eröffnen. Gerade bei diesem Problem bewährt
sich so die Annahme vom Anfang unserer Überlegungen, dass die Bibel
eine Schatzkammer darstellt, aus der die Kundigen Neues und Altes
hervorholen. Damit aber kehrt meine Betrachtung an ihren Ausgangspunkt
zurück, und ich möchte sie mit einer zusammenfassenden Betrachtung zur
kanonischen Bedeutung der Bibel für die Perikopenordnung beschließen.

5. Ergebnis: Gedächtnistheoretische und narratologische Perikopen-
HERMENEUTIK

Die Beschäftigung mit zwei katholischen und zwei evangelischen Modellen
der Perikopenordnung hat trotz der durchaus unterschiedlichen liturgischen

Rahmenvoraussetzungen in den beiden Kirchen eine Reihe von
gemeinsamen Problemstellungen hervortreten lassen, die für eine Periko-
penrevision über die Frage der jeweils geltenden oder in Geltung zu
setzenden Ordnung hinaus von Belang sind. Geradezu prinzipieller Natur
scheint der Antagonismus von zyklischer Bahnlesung und thematischer
Einheit der liturgischen Formulare zu sein, der besonders die
römischkatholische Perikopendiskussion der 1990er Jahre prägte. Im Hintergrund
stand hier ein gewisses Unbehagen an einer kirchlichen Vereinnahmung
besonders des Alten Testaments durch den konziliaren Ordo Lectionum
Missae, dem in stärkerem Maße Eigenwert und Fremdheit der alttesta-
mentlichen Texte entgegengehalten werden sollten. Dieser konkrete Kontext

deutet allerdings schon an, dass der Gegensatz von Bahnlesung und
thematischer Einheit sich je nach betrachteter Perikopenlclasse
unterschiedlich scharf (am schärfsten eben für das Alte Testament) darstellt
und zudem nicht für alle Zeiten des Kirchenjahres gleich gewichtet wird.
So meldeten die beiden katholischen Modelle ihre israeltheologisch
begründeten Reformanliegen speziell für die festlose Zeit des Jahreskreises

an, während für die christologischen Festzeiten weniger Handlungsbedarf
gesehen wurde.

Die zusätzlichen Faktoren der unterschiedlichen Perikopenklassen und
der Stellung im Kirchenjahr geben dem Prinzipienstreit von Bahnlesung
und thematischer Einheit eine andere Ausrichtung, die besonders bei den
beiden evangelischen Perikopenmodellen zum Tragen kam. Das Problem
einer kirchlichen Vereinnahmung der biblischen, besonders der alttesta-

89 BRAULIK: Die alttestamentlichen Lesungen, a. a. O. (s. Anm. 36), 21. Vgl. auch bei Anm.
37-



Die Hermeneutik einer Schatzkammer 333

mentlichen Texte durch die Konsonanz des Sonntagspropriums war zwar
auch hier im Blick, stellte sich aber in der Perspektive narrativer Theorie
(H. Weinrich) als Zuordnung von Erzählzeit und erzählter Zeit dar. In
dieser Perspektive hat die Perikopenordnung die Aufgabe, den liturgischen
Grundvollzug, dass die Kirche in ihrer Liturgie biblische Geschichte
erzählt, zu regulieren, indem sie die Zeitlichkeit dieser Erzählung moduliert.
Bei Einbezug dieses Zeitlichkeitsaspekts lässt sich die Gefahr, dass thematische

Proprien den Eigenwert biblischer, besonders alttestamentlicher,
Texte unterdrücken, dadurch bannen, dass das Proprium der Liturgie
schon seinem Begriff nach von der Zeit des Kirchenjahres (de tempore)
abhängig ist. Treten also im Kirchenjahr (d.h. der Erzählzeit) Zeitmodulationen

auf, so muss das Proprium (d.h. die erzählte Zeit) diese mitvollziehen
und kann nicht selbständig Auswahl und Verständnis der biblischen
Perikopen bestimmen. Diese werden vielmehr durch die Zeitlichkeit des

Kirchenjahres bestimmt, das in seinem Grundvollzug als Erzählung
biblischer Geschichte christologisch strukturiert ist. Die biblische Christusgeschichte

mit Geburt, Kreuzigung, Auferweckung, Himmelfahrt und
Wiederkunft ist allerdings nur die Metastory (D. Ritsehl), die dem Kirchenjahr
einen groben Plot vorgibt und noch keine konkreten Perikopensysteme.
Diese lassen sich erst dadurch füllen, dass die Raffungen und Dehnungen,
die die Zeit des Kirchenjahres als Erzählzeit gegenüber der Christusgeschichte

als erzählter Zeit aufweist, als Texträume (A. Deeg, K.-H. Bieritz)
begriffen werden, in denen unterschiedliche und auch widerstreitende
Stimmen der Erzählung der Christusgeschichte wie z.B. seine irdische
Wirksamkeit in Wundern und Heilungen, aber auch Gleichnissen und
Leidensankündigungen oder auch seine Einbettung in die Geschichte
Israels laut werden. In jedem Fall markiert die Unterscheidung zwischen
der christologischen Metastory des Kirchenjahres und den konkreten
einzelnen Stories, aus denen diese in den Perikopen der sonntäglichen
Formulare kompiliert ist, ein wohl typisch evangelisches Charakteristikum:
Die biblische Geschichte, die die Kirche in ihrer Liturgie erzählt, ist ein
Wechselgesang dieser verschiedenen Stimmen, die nur in ihrem Widerstreit

als je eigene Texträume das Haus des liturgischen Seins bauen, das
die Bibel darstellt. Zwischen der biblischen Geschichte Christi und ihrer
kirchlichen Verkündigung besteht also eine kategoriale Schranke, die in
den herangezogenen Theoriekonzepten durch die Unterscheidungen
zwischen Erzählzeit (Kirchenjahr) und erzählter Zeit (Proprien) sowie, dem
vorgeordnet, zwischen Story (Perikopen) und Metastory (Christusgeschichte)

ausgedrückt wird und sich sachlich mit der Distinktion von
kirchlicher Liturgie und biblischem Wort deckt.

In der katholischen Perikopendiskussion scheinen die narratologischen
Distinktionen von Story und Metastory sowie von Erzählzeit und erzählter
Zeit nicht dieselbe Rolle zu spielen. An ihrer Stelle steht besonders in den
in dieser Hinsicht konzeptionell am weitesten ausgreifenden Überlegun-



334 Henning Theißen

gen von N. Lohfink die von J. Assmann entlehnte Unterscheidung
zwischen dem kulturellen Gedächtnis einer liturgischen Gemeinschaft und
ihrem kommunikativen Gedächtnis. Zwar referiert auch diese Unterscheidung

auf die Bibel (Evangelium oder Tora je nach christlicher bzw.
jüdischer Gründungsgeschichte) und ihren liturgischen Gebrauch, doch ist der
propositionale Gehalt der Unterscheidung hier ein anderer als in den
erwähnten narratologischen Distinktionen. Lohfinks Rückgriff auf Assmann
zielt darauf, die (biblische) Gründungsgeschichte von deren (liturgischer)
Explikation zu unterscheiden und lässt damit erkennen, dass zwischen
beiden das Verhältnis der Kontinuität besteht: In der Liturgie wird die
Bibel expliziert, und die Liturgie versetzt die christliche Gemeinde rituell
in ihre biblische Gründungssituation. Dass diese Korrelation der
Gründungsgeschichte mit ihrer liturgischen Explikation konstitutiv auf die
ebenfalls biblische Gründungsgeschichte des Judentums bezogen ist,
kennzeichnet alle hier betrachteten katholischen Modelle. Die Feststellung
wird daher kaum übertrieben sein, dass christliche Bibel und christliche
Liturgie hier mit großer Konsequenz (und in Übereinstimmung mit Ergebnissen

der neueren Israeltheologie) auf ihre Verwurzelung im Judentum
zurückgeführt werden: Das gilt sowohl für die christliche Bibel, die
offensichtlich die Hebräische Bibel voraussetzt (ohne diese damit zur bloßen
Voraussetzung zu machen!), als auch für die Liturgie einschließlich ihrer
Lesungen, die sich auf die synagogale Praxis einer Lesung aus der Tora
samt ihr zugeordneter Haftara zurückführen lässt. Als paradigmatische
Stimme der katholischen Liturgiewissenschaft kann hier Albert Gerhards

genannt werden, der in der vorgestellten katholischen Diskussion die
Rückführung der christlichen, liturgischen Schriftlesung auf ihre jüdischen
Wurzeln mit Nachdruck unterstrichen hat.90

Die Betonung der jüdischen Verwurzelung der christlichen Bibellesepraxis

und ihrer liturgischen Gestaltung berührt sich offensichtlich mit der
Bibelhermeneutik des evangelischen KLAK-Lektionars, das durch die
Aufgliederung der alttestamentlichen Perikopenklassen in Tora/Propheten/
Schriften gleichfalls die Verbundenheit der kirchlichen Schriftlesung mit
der liturgischen Praxis Israels herausstellt. Auch das grundlegende
Interesse der KLAK, alle fünf Glieder des Lektionars gleichrangig als Quellen
der christlichen Verkündigung zu nutzen und so im Alten das Neue und
im Neuen das Alte wahrzunehmen, hat Parallelen und Vorläufer im
katholischen Wiener Modell. Dennoch scheint mir hier ein ebenso feiner
wie gewichtiger Unterschied zu bestehen, der es rechtfertigt, zwischen der

90 Z.B. GERHARDS, Albert: Schriftgebrauch im Gottesdienst. Zur Bewertung der Rolle des

Gottesdienstes in den Überlegungen des ökumenischen Arbeitskreises evangelischer und
katholischer Theologen unter besonderer Berücksichtigung des Alten Testaments, in: FRANZ

(Hg.): Streit am Tisch, a. a. O. (s. Anm. 14), 491-503.



Die Hermeneutik einer Schatzkammer 335

narratologischen Hermeneutik des KLAK-Lektionars und der
gedächtnistheoretischen des Wiener Modells zu differenzieren.

Der Unterschied beider Perikopenhermeneutiken wirkt sich besonders
auf die kanonische Geltung der Bibel für die kirchliche Verkündigung aus
und ist damit höchst relevant für die gegenwärtige Perikopenrevision.
Betont man nämlich mit der gedächtnistheoretischen Verknüpfung von
biblischer Gründungsgeschichte und liturgischer Explikation derselben, dass

„Liturgie und Bibel letztlich einer Tradition entstammen",91 nämlich dem
Gebrauch des jüdischen Bibelkanons, dann lautet die systematische Konsequenz

aus dieser historischen Behauptung, dass Bibel und Liturgie bloß
unterschiedliche Stämme aus derselben kanonischen Wurzel sind. In
Gerhards' Argumentation, die das Bild der zwei Stämme umstandslos mit der
konziliaren Vorstellung von den „zwei Tischen" der Messfeier (sc. Wort-
und Sakramentsgottesdienst) verbindet, hat diese Angleichung von Bibel
und Liturgie programmatischen Status. Mindestens mit Blick auf die
Dramaturgie der Messfeier kann man weiterfragen, ob hier nicht sogar die
Liturgie im Sinne der eucharistischen Liturgie noch vor der Bibel im Sinne
des Wortgottesdienstes rangiert. In der Perikopenhermeneutik des KLAK-
Lektionars war das Verhältnis jedenfalls umgekehrt zu bestimmen: Die
Bibel stellt die Metastory des Kirchenjahres dar, die in den liturgischen
Lesungen nicht direkt, sondern nur im Wechselgespräch und Widerstreit
der einzelnen Perikopen, entsprechend den zeitlichen Modulationen des

Kirchenjahres, erzählt wird. Bibel und Liturgie sind hier auch kategorial
durch die Distinktion von erzählter Zeit und Erzählzeit unterschieden.

Dass diese Differenz beider Perikopenhermeneutiken durchaus zum
Tragen kommen kann, zeigen jüngere Entwicklungen in den ökumenischen

Bemühungen um den kirchlichen Gebrauch der Bibel. Hatte z.B. die

sog. Gemeinsame Erklärung des Ökumenischen Arbeitskreises evangelischer

und katholischer Theologen (ÖAK) zum Thema „Kanon - Heilige
Schrift - Tradition", die (der Methodik des ÖAK entsprechend) hauptsächlich

die kontroverstheologischen Gegensätze hinterfragen wollte, die
gemeinsame Verwurzelung sowohl der hebräischen als auch der christlichen
Bibel in „ursprünglich jüdischem" „Wurzelboden" als geschichtliche These
festgehalten92 und damit die Heilige Schrift selbst als Produkt der Tradition

verstehbar93 gemacht, so wertet bereits wenige Jahre danach (1998)
der Abschlussbericht desselben ÖAK diese historische These systematisch
aus, wenn er Schrift und Tradition mit Zitat der konziliaren Offenbarungs-

91 GERHARDS: Schriftgebrauch, a. a. O. (s. Anm. 90), 499.
92 ÖKUMENISCHER ARBEITSKREIS EVANGELISCHER UND KATHOLISCHER THEOLOGEN [ÖAK]:

Kanon - Heilige Schrift - Tradition. Gemeinsame Erklärung, in: PANNENBERG, Wolfhart/SCHNEIDER,
Theodor (Hgg.): Verbindliches Zeugnis, Bd. I: Kanon - Schrift - Tradition DiKi 7). Göttingen:

Vandenhoeck & Ruprecht 1992, 371-397, hier 383.
93 Vgl. ÖAK: Kanon - Heilige Schrift - Tradition, a. a. O. (s. Anm. 92), 388.



336 Henning Theißen

konstitution Dei Verhum als ,,[d]emselben göttlichen Quell entspringend"94
begreift. Beide sind Gestalten der einen „Paradosis als Gewähr für ein
ursprungsgetreues Leben der christlichen Gemeinde".95 Nach der rein ekkle-
siologischen Auslegung von für diese Paradosis einschlägigen Bibelstellen
wie l Kor i,i8 (Wort vom Kreuz) oder 2 Kor 5,19 (Wort von der Versöhnung)

zu urteilen,96 ist sie ein kirchlicher Vollzug. Wenn jedenfalls keine
zehn Jahre später (2005) die EKD die ökumenische Revision der
Einheitsübersetzung der Bibel mit dem Argument scheitern lässt, dass die katholi-
scherseits geplante Hinzuziehung der Vulgata bei strittigen Einzelfragen
der Übersetzung das Verhältnis von Schrift und Tradition verkehrt hätte,97
kann man das Befremden namhafter katholischer Theologen (prominent
z.B. Karl Kardinal Lehmann) nachvollziehen - hatte nicht sogar der einflussreiche

ÖAK die Einbettung der Bibel in die Tradition des kirchlichen
Auftrags zur Paradosis des Kerygmas als konsensuell festgestellt?

Diese und andere jüngere Irritationen im ökumenischen Bibelgespräch
verdeutlichen, dass die nicht bloß deskriptive, sondern normative These
einer gemeinsamen Wurzel von Bibel und Liturgie mit der narratologi-
schen Perikopenhermeneutik in direkten Widerspruch geraten kann. Während

auf der Linie der ÖAK-Erklärungen die Bibel gerade bei Streitfragen
ihres Verständnisses durch die kirchliche Kerygmatradition abgestützt
werden soll (vgl. das Beispiel der gescheiterten ökumenischen
Einheitsübersetzung), geht eine narratologische Perikopenhermeneutik davon aus,
dass die biblische Christusgeschichte von sich aus Texträume eröffnet, die
ein erneuertes Verständnis von strittigen Bibelstellen ermöglichen. Der
Umgang des KLAK-Lektionars mit der antijudaistischen Wirkungsgeschichte
der Perikopenordnung ist ein deutliches Beispiel dafür.98

Während die gedächtnistheoretische und die narratologische
Perikopenhermeneutik also in vielen Belangen übereinstimmen, scheint es, dass

gerade beim Umgang mit den neuralgischen Problemen der Perikopen-

94 Dogmatische Konstitution über die göttliche Offenbarung Dei verbum [DV 9], in:
HONERMANN (Hg.): Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzil, a. a. O. (s. Anm. 13), 370.

95 ÖKUMENISCHER ARBEITSKREIS EVANGELISCHER UND KATHOLISCHER THEOLOGEN [ÖAK]:
Schriftverständnis und Schriftgebrauch. Abschließender Bericht, in: EßER, Hans Helmut/PAN-
NENBERG, Wolfhart/SCHNEIDER, Theodor (Hgg.): Verbindliches Zeugnis, Bd. III: Schriftverständnis

und Schriftgebrauch DiKi 10). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1992, 367,
Ziff. 201 (mit Zitat von DV 9 DH 4212) bzw. a. a. O., 361, Ziff. 184. Das DV-Zitat findet sich
zwar (anders als der konsensuelle Paradosisbegriff) im Abschnitt über „Konfessionelle
Akzentsetzungen" (a. a. O., 363), doch wurde DV 9 im selben Sinne bereits in der Konvergenzerklärung

von 1992 konsensuell beansprucht (ÖAK: Kanon - Heilige Schrift - Tradition, a. a.
O. [s. Anm. 92], 386 mit Anm. 14).

96 Vgl. ÖAK: Schriftverständnis und Schriftgebrauch, a. a. O. (s. Anm. 95), 376, Ziff. 223 zu
2 Kor 5,19.

97 Vgl. die diesbezügliche Presseerklärung der EKD von Rainer Clos vom 08.09.2005:
CLOS, Rainer: EKD zieht sich aus ökumenischem Bibel-Projekt zurück.
http://www.ekd.de/aktuell_presse/news_2005_09_08_1_bibeluebersetzung.html (11.02.2012).

98 S. O. nach Anm. 89.



Die Hermeneutik einer Schatzkammer 337

Ordnung ein Richtungsunterschied zwischen beiden Hermeneutiken
gegeben ist. Zu diesen neuralgischen Problemen zählen der Umgang mit
sogenannten schwierigen oder dunklen Bibelstellen, die Sorge vor einer
Überforderung der Gemeinden z.B. durch rein epistolische Predigttextreihen,

die Frage latenter Antijudaismen in der Perikopenordnung. Bedürfen

die Bibeltexte in solchen Streitfällen der Unterstützung durch das

Urteil der Kirche, und sei es nur durch Festlegung dessen, welche Texte
gelesen, welche gelesen und in der Predigt ausgelegt und welche gar nicht
zu Gehör gebracht werden? Oder muss sich gerade in solchen Streitfragen
die Einsicht in die Bibel als eine Schatzkammer bewähren, die von sich aus
Neues und Altes birgt und damit auch alteingefahrene Rezeptionsweisen
erneuern kann?

Diese Frage fordert keine konfessionalistische Entscheidung zwischen
Protestantismus und Katholizismus heraus, sondern geht die evangelischen

Kirchen in Deutschland bei ihrer ureigenen Aufgabe einer Revision
ihrer Perikopenordnung an. Die vorliegenden Überlegungen haben kein
konkretes Perikopenmodell vorzuschlagen oder zu empfehlen, sondern
Kriterien, also grundsätzliche Gesichtspunkte namhaft zu machen, auf die
sich die tatsächliche Auswahl einzelner Perikopen stützen kann. Dass solche

Kriterien erforderlich sind, ist eins damit, dass die Bildung einer
Perikopenordnung nur in der Entscheidung von Streitfragen gelingen kann. Es

scheint mir selbstverständlich, angesichts der erwartbaren Auseinandersetzungen

eine Perikopenhermeneutik zugrunde zu legen, die sich im
Streit um die Bibel bewährt, ja gerade in der Schlichtung des Streits die
eigentliche Verlässlichkeit der Bibel sieht.



33« Henning Theißen

Zusammenfassung
Dieser Aufsatz nimmt die aktuelle Perikopenreform in der EKD zum Anlass,
nach dem Stellenwert alttestamentlicher Perikopen im Gottesdienst zu
fragen. Im Vergleich mit parallelen Diskursen der katholischen Schwesterkirche

in den 1990er Jahren werden verschiedene Typen von Perikopenher-
meneutik vorgestellt und diskutiert. Sie unterscheiden sich vor allem in dem
Gewicht, das sie der Stellung des Gottesdientes im Kirchenjahr einräumen,
sowie in der Einteilung von Perikopenklassen. Im Rückgriff auf D. Ritschis
Story-Konzept wird vorgeschlagen, die christologische Metastory des

Kirchenjahres bei der Perikopenreform als Orientierung für das Verhältnis von
Bibel und Liturgie zu nutzen.

Abstract
Inspired by the current reform of the liturgical pericopes in German
Protestantism, this essay examines the significance of the Old Testament
pericopes and their implicit hermeneutics. In comparison with the earlier
Roman-Catholic discourse in the 1990s, several types of pericope systems
can be distinguished. They differ mostly in the significance they attribute to
the liturgical year and in their way of classifying the pericopes. Drawing on
the 'story' concept developped by D. Ritschl, it is suggested that we should
base the pericope system on the Christological meta-story of the liturgical
year and use this as a point oforientation for the relationship between Bible
and liturgy.


	Die Hermeneutik einer Schatzkammer : der Stellenwert alttestamentlicher Perikopen im gegenwärtigen Gottesdienst

