
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 1

Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rezensionsartikel

François Schroeter

Chance et responsabilité morale

Sommes-nous responsables de nos actions La plupart des philosophes, en
accord avec le sens commun, apportent une réponse positive à cette question. La
tâche principale d'une réflexion philosophique sur le phénomène de la responsabilité

morale serait alors de nature clarificatrice. Prenant comme un acquis le
fait que nous - adultes humains normaux - sommes en général responsables de

nos actions, il s'agirait de clarifier les facteurs psychologiques qui nous
différencient de l'ensemble des êtres non responsables (comprenant par exemple
enfants en bas âge et espèces animales non humaines).

Un courant philosophique minoritaire estime cependant que nos attributions
de responsabilité morale sont très sérieusement problématiques. Selon une ligne
d'argumentation influente et bien connue, il n'est pas possible d'être responsable

de ses actions dans un univers déterministe.1 Si mes actions sont le produit
de chaînes causales ayant leur origine dans un passé distant et sur lesquelles je
n'ai aucun pouvoir, je ne peux pas être tenu pour responsable de leur occurrence.

Je manque en effet de la capacité de contrôler mes actions qui semble requise
pour une attribution de responsabilité. Si nous admettons que le déterminisme
est incompatible avec la responsabilité et si nous acceptons de plus que nous
vivons de fait dans un univers déterministe, il faut alors conclure que nous ne
sommes pas responsables de nos actions.

Dans un ouvrage récent et provocateur, Neil Levy présente un nouvel
argument contre la possibilité de la responsabilité morale.2 Son argument est de portée

plus générale que la ligne d'argumentation traditionnelle, fondée sur
l'incompatibilité de la responsabilité et du déterminisme. L'argument de Levy est

en effet censé établir sa conclusion indépendamment de la question du déterminisme

: la responsabilité morale est impossible aussi bien dans un univers
déterministe que dans un univers indéterministe. L'idée centrale de Levy est que la

part de la chance [luck] dans la génération de nos actions est beaucoup trop
importante pour justifier nos attributions de responsabilité.

Si l'argument original et important de Levy est concluant, il faut alors se
résoudre à réviser radicalement nos pratiques sociales. Nous pensons qu'il est en
général approprié de blâmer une personne qui enfreint sciemment un devoir

1 Cf. INWAGEN, Peter van : An Essay on Free Will. Oxford : Clarendon Press 1983, pour une
formulation précise de ce type d'argument.

2 LEVY, Neil : Hard Luck. How Luck Undermines Free Will and Moral Responsibility. Oxford :

Oxford University Press 2011. Toutes les références dans le texte sont à cet ouvrage.



238 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

moral. Cette pratique est intimement liée au phénomène de la responsabilité
morale : il n'est approprié de blâmer une personne que si on la tient pour
responsable de son action. Si la responsabilité morale est une illusion, nous ne
pouvons pas plus blâmer, pour une action immorale, une personne normale qu'un
malade mental. Levy accepte cette conséquence radicalement révisionniste de sa

position. Il insiste simplement sur le fait que renoncer au blâme n'implique pas
abandonner tout système de justice pénale et refuser de sanctionner tout délit.
L'infliction d'une peine a plusieurs justifications possibles : dissuasion, réhabilitation,

protection publique, et rétribution. Seule la dernière de ces justifications
doit être abandonnée si la responsabilité morale est une illusion. Nous pouvons
donc, selon Levy, protéger le public et emprisonner les malfaiteurs même si

nous refusons de blâmer ces derniers et de les tenir pour responsables de leurs
actions (7).

Même s'il n'a pas de conséquences pratiques catastrophiques, l'argument de

Levy doit pourtant, à mon avis et malgré sa sophistication, être rejeté. Les adultes

normaux ont une capacité de contrôle suffisante pour être responsables de
leurs actions.

1. Chance morale et contrôle

Les articles classiques de Bernard Williams et Thomas Nageb ont mis en lumière
le rôle problématique de la chance dans nos évaluations morales. Intuitivement,
il semble qu'un agent ne peut pas être condamné moralement pour ce qui
échappe à son contrôle. De même, deux agents ne peuvent pas être soumis à une
évaluation morale différente si la seule différence entre leurs actions est due à

des facteurs sur lesquels ils n'ont aucun contrôle. Pour prendre un exemple bien
connu, supposons que deux chauffeurs aient conduit prudemment et pris toutes
les précautions requises, mais que dans un cas, et non dans l'autre, un chien
s'élançant devant le véhicule soit écrasé. Il semble que dans un tel cas, les deux

agents doivent être soumis à une évaluation morale similaire.
Dans la pratique, pourtant, nous enfreignons constamment ce principe et

permettons à la chance d'infléchir nos évaluations morales. Nous jugeons
différemment le meurtre et la tentative de meurtre, même si c'est un facteur échappant

totalement au contrôle de l'agent qui empêche la réalisation de son intention

de tuer : nous jugeons dans un tel cas moins sévèrement la tentative de

meurtre. De même nous jugeons moins sévèrement un cas de négligence qui,
par pure chance, n'a pas d'effets négatifs, qu'un cas de négligence similaire qui
résulte en une tragédie.

Nagel distingue différents types de « chance morale [moral luck] » corrompant

nos jugements moraux, en particulier la chance résultant des conséquences
imprévisibles de nos actions et celle qui résulte des circonstances dans lesquelles
nous nous trouvons. Pour notre propos, c'est un différent type de chance, la
chance constitutive, qui importe. Notre patrimoine génétique et notre environ-

3 NAGEL, Thomas : Moral Luck, in : NAGEL, Thomas : Mortal Questions. New York : Cambridge
University Press 1979, 24-38 ; WILLIAMS, Bernard : Moral Luck. Cambridge : Cambridge University
Press 1981.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 239

nement naturel et social échappent à notre contrôle. Pourtant ces facteurs
façonnent de manière importante les dispositions et traits de caractère qui constituent

les personnes particulières que nous sommes. Comme la façon dont nous
agissons dépend de ces dispositions et traits de caractère, il faut conclure que
notre agir dépend fondamentalement de facteurs qui échappent à notre
contrôle. Quand nous condamnons moralement un agent pour ses dispositions é-

goïstes et les actions qui en résultent, il semble donc que nous condamnions cet
agent pour quelque chose qui échappe à son contrôle.

C'est ce type de raisonnement qui motive la démarche de Levy. Lorsque nous
soumettons une action à une évaluation morale, nous assumons que son auteur
est moralement responsable et peut être blâmé dans la mesure où son action
enfreint les devoirs moraux. Selon Levy, nous ne pouvons pourtant pas être blâmés

pour ce que nous ne contrôlons pas. Nous ne pouvons pas être blâmés pour une
action qui est le fruit de la chance, dans la mesure où un concours d'événement
différent, sur lequel nous n'avons pas de contrôle, aurait généré une action
méritant une évaluation morale différente (42). Mais si les dispositions et traits de
caractère qui génèrent nos actions sont le fruit de la chance constitutive, il
semble que nous blâmions et tenions les personnes normales pour responsables
de ce qui est généré par des facteurs échappant à leur contrôle. Si la chance
constitutive affecte toutes nos dispositions et tous nos traits de caractère, il semble
aussi injuste de blâmer un agent pour ses actions que pour la couleur de sa peau
(ibid.). Pour éviter ce genre d'injustice, nous devrions donc nous résoudre à

abandonner le blâme et à ne plus considérer les personnes normales comme
responsables de leurs actions. Les chapitres centraux de l'ouvrage de Levy
(chapitres 3-8) examinent les différents types de réponses que les défenseurs de la

responsabilité morale peuvent envisager face à cette critique radicale.

2. Libertarianisme, compatibilisme et prise de responsabilité

Invoquer le phénomène de la chance morale dans une critique de la responsabilité

n'est pas une démarche entièrement originale. Ce phénomène est en effet
souvent cité par les critiques de la position indéterministe libertaire en matière
de responsabilité et de liberté de la volonté.4 Pour les adeptes du libertarianisme,

nous ne pouvons être libres et responsables de nos actions que si ces dernières

échappent au déterminisme causal. Supposons que je sois sur le point de
décider si oui ou non je vais faire une donation à une organisation caritative. Selon
la position libertaire, l'ensemble des facteurs psychologiques qui précèdent ma
décision ne déterminent pas quelle action je vais choisir. Si nous pouvions
laisser se dérouler à plusieurs reprises le processus qui mène à ma décision, le
résultat ne serait pas toujours le même : je choisirais parfois de faire une donation,

et parfois de m'en abstenir - et ce même si mes états mentaux initiaux étaient

parfaitement identiques. Mais dans ce cas, il n'y a rien dans les états mentaux

de l'agent avant le moment de la décision qui puisse expliquer la différence
entre la décision de faire une donation ou de s'en abstenir. Cette décision est
donc, selon les critiques de la position libertaire, le fruit de la chance. Et si la

4 Cf. en particulier MELE, Alfred : Free Will and Luck. Oxford : Oxford University Press 2006.



240 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

chance exclut la responsabilité, l'agent ne peut dans ce cas être tenu pour
responsable de la décision qu'il prend.

Nombre d'adeptes de la position libertaire répondront que cet argument est

trop rapide. C'est l'agent lui-même qui cause la décision de faire une donation
ou de s'en abstenir. Il faut donc considérer l'agent comme une substance persistante,

qui fonctionne comme cause ultime et elle-même non causée de ses
actions. Il ne serait dès lors pas surprenant que les états mentaux antérieurs à la
décision ne suffisent pas à eux-mêmes à déterminer le choix de l'agent.
L'intervention de cette cause non causée est ce qui détermine si la décision formée sera
de faire une donation à une organisation caritative ou de s'en abstenir. Cette
décision ne sera donc pas le fruit de la chance, mais de l'intervention de l'agent lui-
même.

Je ne m'attarderai pas ici à cette ligne de réponse, bien qu'elle ne manque pas
de défenseurs.5 Elle comporte en effet d'importantes difficultés métaphysiques.
Pour beaucoup, il est très problématique d'attribuer des effets causaux à une
substance - en l'occurrence l'agent. Si la boule de billard à un effet causal sur les

autres boules qu'elle percute, il semble que ce soit en vertu de ses propriétés (de
sa masse, ainsi que de la vélocité et de la trajectoire qu'elle a à un moment
particulier). 11 ne semble pas approprié d'attribuer un effet causal à la boule de
billard en tant que substance, indépendamment de ses propriétés. De même, il ne
semble pas approprié d'attribuer un effet causal à un agent en tant que
substance, indépendamment des états psychologiques (désirs, croyances, intentions
etc.) qui sont les siens à un moment particulier.6

Ce qui importe ici, c'est que d'après Levy le phénomène de la chance morale
est tout aussi problématique pour les adeptes d'une approche compatibiliste de
la responsabilité morale que pour les défenseurs de la position indéterministe
libertaire. C'est en tous les cas ce que Levy s'attache à démontrer en critiquant la
réponse traditionnelle que les adeptes d'une approche compatibiliste adoptent
face au problème de la chance constitutive (chapitre 4). Certes, certains d'entre
nous naissent avec des dispositions naturelles moins favorables à un développement

moral harmonieux que d'autres : certains sont naturellement plus disposés
à la cruauté et à l'égoïsme que d'autres. Cependant, et même si on accorde aux
défenseurs de la position compatibiliste que notre agir est entièrement soumis
au déterminisme causal, il serait faux de conclure que ces dispositions naturelles
déterminent à elles seules notre agir. Au fil du temps, nous avons l'occasion de

réfléchir de façon critique à nos propres dispositions et de modifier ces
dispositions à la lumière de nos réflexions. C'est ainsi que nous pouvons devenir
vraiment responsables de notre agir - en prenant responsabilité de nos dispositions

5 Cf. O'CONNOR, Timothy : Persons and Causes : The Metaphysics ofFree Will. Oxford :

Oxford University Press 2000 ; CLARKE, Randolph : Libertarian Accounts ofFree Will. Oxford :

Oxford University Press 2003.
6 Cf. aussi la seconde partie du troisième chapitre de l'ouvrage de Levy (63-76), pour une

discussion des différents problèmes affectant ce type de réponse de la part du défenseur de la

position libertaire.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 241

initiales.7 Même si c'est par pure malchance que je suis né avec des dispositions
égoïstes, l'exercice de mes facultés de réflexion doit me permettre de modifier
ces conditions initiales et de corriger ainsi les effets de la chance constitutive.

Dans ses grandes lignes, la réponse de Levy face à cette stratégie de défense
de la position compatibiliste est simple et, me semble-t-il, correcte. Il n'est pas
du tout clair qu'un acte de prise de responsabilité réflexive soit à même de
résoudre le problème de la chance constitutive. En effet, les dispositions réflexives
qui doivent me permettre de corriger les effets de ma nature égoïste ne peuvent
elles-mêmes échapper à la chance constitutive. On peut aisément imaginer un
individu qui, par pure malchance, ne possède pas de capacités réflexives
suffisamment développées, ou suffisamment efficaces pour réussir à infléchir ses

dispositions égoïstes initiales. Peu importe alors quelles sont les dispositions
précises requises pour un acte de prise de responsabilité réflexive. Le simple fait
que la présence ou l'absence de ces dispositions est le fruit de la chance les rend,
selon Levy, incapables de bloquer le problème de la chance constitutive. L'individu

malchanceux qui, parce qu'il s'est trouvé par exemple dans un environnement

particulièrement néfaste ou parce qu'il est victime d'une malformation
génétique, se trouve incapable de prendre en charge ses dispositions initiales ne
mérite pas le blâme. De même, semble-t-il, l'individu plus chanceux qui a pu
développer les capacités réflexives requises ne peut être loué pour avoir été le
bénéficiaire de la loterie génétique ou avoir bénéficié d'un environnement
propice.

3. Les conditions épistémiques du contrôle

Même si on concède à Levy qu'un acte de prise de responsabilité réflexive ne
suffit pas à éliminer les effets de la chance constitutive, on ne peut simplement
conclure de là que la responsabilité morale est une illusion. En effet, les adeptes
de la position compatibiliste feront une concession : ils admettront que la chance
détermine quels individus appartiennent à la classe des êtres responsables, et
quels individus en sont exclus. Ce n'est pas parce que j'ai pris en charge, par une
série d'actes de réflexion critique, mes dispositions naturelles que je fais partie
de la classe privilégiée des êtres responsables. C'est simplement parce que la
loterie génétique et les circonstances de la vie m'ont été favorables. Mais le simple
fait que l'appartenance à la classe des êtres responsables soit le fruit de la chance

ne signifie bien évidemment pas que la responsabilité morale est une illusion.
Comme le reconnaît Levy, les adeptes du compatibilisme insisteront sur le fait
que les adultes humains normaux ont un pouvoir de contrôle suffisant sur leur
agir pour en faire des êtres responsables. Ils ont les facultés intellectuelles
requises pour reconnaître les devoirs moraux qui s'appliquent à eux et des capacités

motivationnelles suffisantes pour assurer que leur agir soit conforme à ces
devoirs. Peu importe alors si leurs actions sont en fin de compte régies par le
déterminisme causal, et peu importe si c'est par chance qu'ils appartiennent à la

7 Cf. FISHER, John Martin/RAVIZZA, Mark : Responsibility and Control :An Essay on Moral
Responsibility. Cambridge : Cambridge University Press 1998 ; HAJI, Ishtiyaque : Moral
Appraisability. Oxford : Oxford University Press 1998 ; MELE, A. : Free Will and Luck.



242 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

classe privilégiée des êtres responsables. C'est parce qu'ils possèdent les capacités

de contrôle requises qu'il est approprié de les blâmer quand leurs actions
ne se conforment pas aux devoirs moraux.

Les deux chapitres les plus ambitieux de l'ouvrage de Levy (chapitres 5-6)
visent à réfuter cette ligne de défense de la responsabilité morale. Levy se

penche d'abord sur les conditions épistémiques du contrôle de nos actions,
conditions qui sont à ses yeux beaucoup plus exigeantes que nous ne le reconnaissons

d'ordinaire. On ne peut de toute évidence pas être blâmé ni tenu pour
responsable des actions qui sont le fruit d'une ignorance non coupable. Si la boisson

que je vous sers a été empoisonnée à mon insu, je ne peux pas être tenu
pour responsable de votre décès. Selon Levy, une part très importante de nos
actions immorales est commise parce que nous ignorons ce que la moralité exige
de nous. Et cette ignorance est en général non coupable.

Considérons par exemple les attitudes et comportements racistes. Les sujets
racistes ne soumettent certes pas leurs convictions à un examen critique rigoureux

- examen qui révélerait les préjugés sur lesquels ces convictions se fondent.
Mais les sujets les plus sophistiqués intellectuellement ne soumettent pas non
plus toutes leurs opinions à une critique rigoureuse. De plus, les personnes
racistes estiment bien souvent que leurs convictions racistes n'ont pas une importance

particulière qui exigerait un examen critique approfondi. En fait, Levy
note que les préjugés qui donnent naissance au racisme tendent également à

conférer un caractère apparemment inoffensif aux convictions racistes (123). Les

sujets racistes sont donc de manière générale convaincus du bien fondé de leurs
opinions. De leur point de vue, les opinions racistes qu'ils adoptent apparaissent
justifiées.

Nous estimons bien sûr que les croyances racistes doivent être rejetées parce
qu'elles sont erronées. Nous estimons également qu'un sujet vertueux ne saurait
avoir de convictions racistes. Mais cela ne signifie pas, selon Levy, que le type
d'ignorance des devoirs moraux dont souffrent les sujets racistes puisse être
considéré comme coupable. En effet, une ignorance ne peut être coupable que si
elle va à l'encontre de ce que l'on est en droit d'attendre d'un sujet - si elle
enfreint nos attentes raisonnables [« reasonable expectations »]. Selon Levy, « il
n'est pas raisonnable d'exiger d'un agent qu'il évite d'agir d'une manière qui
exprime ses vices épistémiques » (126). Si les vues racistes apparaissent comme
justifiées à la personne qui les accepte, il n'est pas raisonnable d'exiger d'elle
qu'elle se débarrasse des préjugés et du manque d'esprit critique qui sont à l'origine

de ces vues. Comme la personne qui transmet à autrui une boisson
empoisonnée à son insu, la personne qui agit de façon raciste ne saurait donc être
tenue pour responsable de son action : toutes deux sont victimes d'une ignorance
non coupable.

Je crois que la position de Levy est, sur ce point crucial, très problématique.
Levy s'appuie sur une conception purement individualiste et subjectiviste de ce

qu'il est raisonnable d'attendre d'un individu normal. Le simple fait que le raciste

occupe une position épistémique satisfaisant le critère de cohérente interne -
de sorte que ses propres convictions lui apparaissent justifiées - suffit à le
disculper. Il ne serait, selon Levy, pas raisonnable d'attendre plus de la part d'un
sujet raciste. Cette position va clairement à l'encontre du sens commun. Nous



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 243

estimons qu'il est raisonnable d'exiger des individus normaux qu'ils exercent un
degré suffisant de vigilance épistémique sur l'ensemble de leurs croyances - et
spécialement sur leurs croyances morales. Certes, dans certains contextes
sociaux, cette vigilance ne suffira pas à éradiquer le racisme. Il sera peut-être difficile

pour un individu normal, même vigilant, de comprendre pourquoi ses
convictions racistes sont erronées s'il vit dans une communauté de racistes
fanatiques et n'a pas accès à d'autres vues sur cette question. Mais le cas envisagé ici
est différent. Nous avons affaire à un raciste se trouvant dans un contexte social
normal, où il est régulièrement confronté aux opinions et arguments des opposants

au racisme. Si notre individu ne tient pas compte de ces arguments et se

refuse à mettre en question ses convictions racistes, il n'exerce pas la vigilance
épistémique qu'il est raisonnable d'exiger de lui. Et ce même si ses propres
convictions continuent à lui apparaître comme justifiées.

Il convient donc, me semble-t-il, d'adopter une conception non individualiste,
sociale, de ce qu'il est raisonnable d'attendre d'un individu normal. Un individu

ne peut déterminer à lui seul, indépendamment d'autrui, ce qu'il est raisonnable

d'exiger de lui. Les normes qui spécifient quand nous manquons à notre
devoir de vigilance épistémique et quand notre ignorance est coupable sont
sociales : elles ne sont pas simplement fonction de ce qui apparaît comme
justifié à un individu particulier. Ce point ne devrait pas être controversé. Déterminer

ce qui compte comme raisonnable n'est pas un exercice privé. En cette
matière, comme en nombre d'autres, nous conférons autorité à des normes sociales,

à des normes qui soient acceptables à autrui et non pas seulement à nous-
mêmes.

Levy ne réussit donc pas à établir, me semble-t-il, que les racistes sont d'ordinaire

victimes d'une ignorance non coupable et que l'on ne peut, en
conséquence, ni les tenir pour responsables ni les blâmer pour leurs actions. En fait, le
blâme semble remplir une fonction salutaire dans le type de cas que nous avons
considéré : quand je blâme un sujet raciste, je lui rappelle qu'il ne respecte pas
ses devoirs de vigilance épistémique et je l'incite ainsi à reconsidérer ses vues. Si,

comme le suggère Levy, nous devrions nous abstenir de tout blâme dans de
telles conditions, nous supprimerions un instrument important de coordination
sociale, permettant d'informer les sujets des exigences épistémiques auxquelles
ils sont soumis.

Si l'on admet en outre que la plupart de nos devoirs moraux ne sont pas plus
difficiles à reconnaître que ne l'est l'immoralité du racisme, les leçons tirées de
la discussion de notre exemple peuvent être généralisées. Même si nous
estimons parfois que nous sommes justifiés quand nous enfreignons nos devoirs

moraux, notre ignorance est en général coupable : nous pouvons alors être tenus

pour responsables de nos actions.

4. Chance et faiblesse de la volonté

Nous avons examiné la manière dont Levy tente d'établir que, lorsque nous
avons de fausses croyances morales, ces croyances sont le plus souvent le fruit
d'une ignorance non coupable. La plupart du temps, nous sommes parfaitement
conscients de ce que le devoir moral exige de nous. Mais, par simple faiblesse de



244 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

volonté, nous nous laissons parfois tenter par une action immorale. Comme le

reconnaît Levy, ce type d'action acratique est considéré d'ordinaire comme le

paradigme d'une action libre pour laquelle nous sommes moralement responsables.

Dans des conditions normales, quand je ne suis pas victime de forces

psychologiques compulsives, il semble qu'il soit en mon pouvoir de choisir l'option

que je reconnais comme moralement requise. J'ai alors sur mon action tout
le pouvoir de contrôle apparemment nécessaire à la responsabilité morale.

Selon Levy, cette conclusion est erronée. Considérons par exemple un cas
typique : je reconnais que je dois rendre visite à un membre de ma famille
récemment hospitalisé, mais j'hésite par paresse à accomplir l'action en question.
Ce sont en fin de compte des facteurs psychologiques tels que mon humeur, mes
envies du moment ou les pensées qui me viennent à l'esprit, qui, d'après Levy,
vont déterminer de quel côté la balance va pencher (152). Mais il est clair que je
n'ai pas de contrôle sur ces facteurs déterminants - je ne peux bien évidemment

pas dicter, par exemple, quelles pensées me viennent à l'esprit. Si je choisis donc
de ne pas me rendre à l'hôpital, mon action sera le fruit de la chance. Elle sera
ultimement déterminée par un ensemble de facteurs qui échappent à mon
contrôle : un train de pensées différent, échappant tout autant à mon contrôle,
aurait généré une action méritant une évaluation morale différente. Comme la
chance exclut la responsabilité, Levy conclut que je ne peux pas être considéré
comme responsable de mon action acratique.

Ici à nouveau, l'argument de Levy me semble contestable. Levy assume, et
c'est là ce qui lui permet de tirer une conclusion aussi radicale, que la responsabilité

morale n'est possible que si l'agent a pouvoir de contrôle sur tous les
facteurs psychologiques qui jouent un rôle dans la génération de son action. Dès

qu'un facteur causal échappe à mon contrôle - je ne peux pas par exemple
contrôler le flux de mes pensées durant ma délibération - mon action est le fruit de
la chance et je n'ai donc pas sur elle le type de contrôle requis par la responsabilité

morale. Peut-être est-il possible de satisfaire une telle exigence de
contrôle total si l'on pose à l'origine de l'action un acte de décision primordial, lui-
même non conditionné par d'autres facteurs psychologiques. Mais si l'on
assume, comme le font les défenseurs de la position compatibiliste, que chacun
des facteurs psychologiques jouant un rôle dans la génération de mon action est
lui-même inséré dans une chaîne causale, il est évident qu'une exigence de
contrôle total ne peut être satisfaite. Les chaînes causales qui génèrent mon action
par-ticulière ont leur origine ultime dans des événements antérieurs à mon
propre naissance, sur lesquels je n'ai bien évidemment pas de contrôle.

Les défenseurs de la position compatibiliste devront donc, me semble-t-il,
accorder à Levy que leur position est incompatible avec une exigence de
contrôle total. Mais ils devront rejeter l'idée qu'une telle exigence est une condition
nécessaire à la responsabilité. Nous estimons que mon agir, comme celui de tout
être humain adulte normal, est soumis à une structure générale de surveillance
me permettant de respecter mes devoirs moraux - et donc de rendre visite au
membre de ma famille hospitalisé. Cette structure de surveillance a été
progressivement mise en place au terme d'un long développement, au cours duquel j'ai
acquis les ressources intellectuelles requises pour reconnaître ce que la moralité
exige de moi et les ressources motivationnelles nécessaires pour y conformer



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 245

mon agir. En considérant exclusivement les causes immédiates de mon action -
envies du moment, pensées qui me viennent à l'esprit - Levy me semble perdre
de vue la structure de surveillance dans laquelle ces causes sont englobées. En

concentrant trop son attention sur les arbres on en oublie la forêt. Peu importe
si la chaîne causale générant mon action inclut ou non certains facteurs
psychologiques sur lesquels je n'ai pas de contrôle direct. Ce qui importe pour la question

de ma responsabilité c'est simplement le fait que j'ai développé sur mon
agir la structure de surveillance requise.

Ici également, le blâme me semble remplir une fonction salutaire. Comme
tout adulte ayant acquis une structure de surveillance sur son agir, je dispose de

multiples stratégies m'aidant à conformer mes actions aux commandements
moraux. Je sais par exemple que si j'imagine le plaisir que causera ma visite ou les

remontrances qui m'attendent si ma paresse l'emporte, il me sera facile de trouver

la force de me conformer aux exigences morales. Selon Levy, il est inapproprié

de me blâmer si je ne déploie aucune de ces stratégies et si en conséquence
je ne me rends pas à l'hôpital. Je crois au contraire que le blâme, de par la pression

sociale qu'il exerce, contribue de manière très importante à renforcer
l'efficacité de ma structure de surveillance. Il me permet aussi de clarifier les devoirs
moraux auxquels cette structure de surveillance doit se conformer, en réassurant

que les normes morales que j'accepte sont également acceptables à autrui.
Levy rétorquera probablement que si je n'ai pas de contrôle sur certains des

facteurs psychologiques impliqués dans mon action, celle-ci est en fin de

compte le fruit de la chance. Il serait donc injuste de me blâmer pour son
exécution. Mais cette ligne de réponse est en porte-à-faux avec le sens commun. Il
est injuste de me blâmer pour la couleur de ma peau, mais non pour avoir manqué

de me rendre à l'hôpital. Certes nous reconnaissons que toutes les
circonstances ne sont pas égales. Une visite à l'hôpital requièrera plus d'efforts de la

part de certaines personnes que d'autres. Nous prenons en compte ces nuances
et nombre d'autres types d'excuses quand nous évaluons le degré de blâme qui
est approprié dans une circonstance particulière. Mais d'une manière générale,
nous considérons que tous les individus normaux sont égaux face à leurs devoirs
moraux (comme ils sont égaux dans les droits que leur accorde la moralité).
Nous possédons tous les structures de surveillance requises pour conformer nos
actions à nos devoirs moraux et une sensibilité à la pression sociale exercée par
le blâme. En quoi une telle assomption égalitarienne pourrait-elle être injuste

Levy me semble donc ne réussir à exempter de responsabilité ni les sujets
victimes de faiblesse de la volonté, ni les sujets ayant des convictions morales
clairement erronées. Nous assumons que l'agir des adultes humains normaux est

en général soumis à la structure de surveillance et de contrôle requise pour la

responsabilité. Le blâme joue un rôle important dans la consolidation et la
régulation sociale de cette structure de surveillance. Les arguments de Levy ne
constituent pas de bonnes raisons d'abandonner ces assomptions. Nos pratiques
morales, incluant blâme et responsabilité, semblent être en fin de compte bien
moins problématiques que ne le suggère Levy.



246 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Résumé
Cet article propose une analyse critique de l'argument récent de Neil Levy contre
la possibilité de la responsabilité morale. L'article démontre que nos attributions
de responsabilité peuvent être justifiées même si la chance joue une rôle central
dans la génération de nos actions.

Summary
This article proposes a critical analysis ofNeil Levy's recent argument against the

possibility of moral responsibility. It argues that our ascriptions of responsibility
can be justified even if luck plays a central role in the generation ofour actions.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rezensionen Philosophie

AERTSEN, Jan A. : Medieval Philosophy as Transcendental Thought. From
Philip the Chancellor (C.A. 1225) to Francisco Sudrez. Leiden : Brill 2012, 756
p. ISBN 978-90-04-22584-8.

En 1996, Aertsen publia son Medieval Philosophy and the transcendentals.
The case of Thomas Aquinas (Leiden : Brill 1996) dans lequel il soutint la
thèse suivante : la « métaphysique transcendantale » se présente comme le
cœur de la contribution proprement philosophique des penseurs du Moyen
Âge à partir du XIIIe siècle. Il convient de signaler que cette métaphysique
transcendantale ne doit pas être entendue au sens kantien, c'est-à-dire,
comme une philosophie qui s'interroge sur les conditions de possibilité
ultimes de toute connaissance, mais plutôt comme une métaphysique
principalement fondée sur la considération de la notion d'eus et de ses propriétés
principales, les transcendentia, ce qui permettrait de donner une explication
compréhensive de toute la réalité à partir de ses perfections les plus universelles.

Cependant, bien que l'auteur ait consacré l'un des chapitres de

l'ouvrage mentionné à exposer les origines de cette doctrine antérieure à Thomas

d'Aquin, son analyse se concentre sur ce dernier. Par conséquent, la
thèse soutenue avait besoin d'être prouvée par une étude comprenant
l'ensemble des auteurs médiévaux afin de répondre aux critiques qui
reprochaient à l'auteur une vision de la philosophie médiévale qui ne tenait pas
compte de sa diversité (XIX). Medieval Philosophy as Transcendental
Thought. From Philip the Chancellor to Francisco Sudrez découle de cette
recherche. De ce fait, le but de l'auteur est de remplir le vide existant dans
l'histoire de la pensée sur les transcendantaux au Moyen Âge en se servant
des nouvelles éditions critiques et des études modernes sur le sujet, tout en
mettant en valeur la diversité de ce type de pensée (3-4). Or, puisque les Dis-
putationes metaphysicae de Francisco Suârez, publiées en 1597, sont « le
traité de métaphysique le plus compréhensif jamais réalisé » (1) et que cet
ouvrage se situe dans le cadre d'une métaphysique sur les transcendantaux,
l'auteur le prend comme son point terminal, ayant pour but d'exposer en
détail l'évolution de cette métaphysique depuis son commencement jusqu'à
la composition de cette monumentale synthèse (2-3). On pourrait donc définir

le contenu du livre d'Aertsen comme une présentation complète et
détaillée de l'évolution de la philosophie des transcendantaux à partir de ce

qu'il considère comme son commencement chez Philippe le Chancelier en
1225 - car il nie que la première apparition de cette doctrine puisse déjà se

trouver chez Guillaume d'Auxerre ou Guillaume d'Auvergne (128-133) ~

jusqu'aux Disputationes de Suârez en 1597. Cette évolution est abordée à

partir de cinq perspectives (3) : 1) le système des transcendantaux, c'est-à-
dire, leur relation d'ordre ; 2) la vision du genus subiectum de la métaphysique

comme élément déterminant ; 3) la structure onto-théologique de la



248 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

métaphysique ; 4) le problème de l'unité des transcendantaux ; 5) les
transcendantaux comme les « premiers connus » (4-11). Ces cinq perspectives
constituent le fil conducteur du livre car l'auteur expose les diverses philosophies

des transcendantaux comme des manières différentes de répondre à

ces questions. Ces cinq perspectives ne sont cependant pas traitées isolément

à cause de leur interdépendance (11).

L'ouvrage se divise en seize chapitres. Le premier (13) est consacré au

concept de transcendantal en montrant que celui-ci remonte au Moyen Âge
grâce à la double signification du terme transcendens : 1) ce qui dépasse
toute réalité créé ; 2) ce qui, à cause de son universalité, dépasse l'ordre des

catégories (15-20). L'auteur énonce également l'origine historique de ces
deux sens du terme : la tradition philosophique néoplatonicienne pour le

premier (21-25) celle des logiciens du XIIe siècle pour le deuxième (28-31 ;

42-44). Finalement, il soutient que, bien que ces deux sens renferment une
tension entre deux tendances - d'une part, une métaphysique du transcendens

dans le sens d'une théologie naturelle et, d'autre part, une ontologie -,
ils représentent des éléments complémentaires dans ladite « métaphysique
transcendantale » (20) ; d'où son caractère « onto-théologique » dans la

mesure où son étude de l'ens implique celle de Dieu.
Le deuxième chapitre (35) est une reconstruction très documentée de

cette nouvelle philosophie transcendantale soutenue par l'auteur à partir des

diverses sources ayant fourni les éléments qui la constituent. Tout d'abord, il
faut souligner que ce qui rendit possible la naissance de cette doctrine
furent, notamment, les traductions des livres de la Métaphysique d'Aristote
ainsi que les commentaires d'Avicenne. Ce que l'auteur appelle « aetas Boe-
tiana », qui se caractérise par les traductions et commentaires de Boèce de
l'œuvre d'Aristote et Platon, n'était pas suffisant pour permettre une
spéculation philosophique proprement transcendantale dans le Moyen Âge
latin jusqu'à la fin du XIIe siècle (35-46). En effet, ces œuvres de Boèce
portent, en ce qui concerne Aristote, fondamentalement sur les écrits de

logique. L'apparition des nouvelles traductions d'Aristote, ainsi que la réception

de toute une tradition arabe qui avait déjà interprété ces œuvres,
mettait à disposition un ensemble d'éléments qui, ajoutés à ceux qui étaient
déjà présents chez Boèce et dans le néoplatonisme de Denys l'Aréopagite,
incitèrent à un nouveau type de spéculation qui eut pour résultat la métaphysique

des transcendantaux (55-107). Ce chapitre s'avère important car il permet

d'étudier cette philosophie en fonction de la réception variée des

sources mentionnées. En effet, c'est l'interprétation différente de celles-ci
qui, en partie, explique les divergences des auteurs.

À partir du troisième chapitre (109), l'auteur réalise le principal but de

son travail, à savoir exposer de manière complète l'évolution de la philosophie

transcendantale depuis ses origines jusqu'à Suàrez. À cette tâche est
consacrée la majeure partie du livre (depuis le chapitre 3 jusqu'au chapitre
14). Etant donné qu'il n'est pas possible de présenter ici le contenu de chaque

chapitre, nous nous contenterons d'émettre quelques remarques.
Premièrement, il convient, tout du moins, d'indiquer quelques jalons de cette
évolution, telle qu'elle est dévoilée par Aertsen. Bien qu'il y ait cinq per-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 249

spectives qui guident son travail, celle qui correspond à la question de
l'unité des premières notions mérite une place privilégiée dans sa présentation

car elle rend compte des moments les plus importants de l'évolution de
la doctrine. Il s'agit de déterminer l'unité significative de la notion d'ens en
tenant compte que celle-ci doit pouvoir se prédiquer de toutes les catégories
ainsi que de Dieu et des créatures. Mais, au risque de la dépouiller de son
contenu, il faut en même temps éviter de la transformer en un genre
suprême. Or, les diverses manières d'entendre cette unité sont à l'origine des
différentes métaphysiques. Cependant, ce qui importe ici est que cette diversité

est la clef historique pour comprendre les principaux modèles de la
philosophie transcendantale. Ainsi, une première période établit l'analogie en
guise de critère explicatif de cette unité, interprétée différemment par chaque

auteur. Ce critère est suivi dès l'apparition de la doctrine chez Philippe
le Chancelier jusqu'à Maître Eckhart, en passant par Thomas d'Aquin dont la
formulation de la théorie dans De veritate q. 1, a.i devient un modèle
classique, de même qu'une autorité (270). Néanmoins, à partir de Duns Scot,
ce critère de l'analogie -jusqu'à ce moment considérée comme ce qui rendait
possible la philosophie transcendantale permettant d'expliquer la nature de
l'unité des notions les plus communes (398) - est remplacé par l'univocité.
Cela ouvre une nouvelle perspective à la discussion entre ces deux modèles
jusqu'à Suârez.

Deuxièmement, il convient de signaler trois caractéristiques de la présentation

en question :

1. Il s'agit d'une étude complète et extrêmement documentée en ce qui
concerne les sources. Elle tient également compte d'une vaste bibliographie
secondaire avec laquelle l'auteur entretient un dialogue permanent (707).

2. L'auteur n'expose pas la doctrine de chaque auteur de manière isolée,
mais montre les influences, les discussions et les différences. Le résultat en
est l'exposé d'une évolution historique vivante qui manifeste les véritables
spécificités des différentes doctrines soutenues. De même, la présentation de

ce dialogue permet de mieux expliquer ces doctrines, ainsi que d'identifier le
fil conducteur de l'évolution historique en la rendant plus vraisemblable.
Cette démarche ne doit pourtant pas conduire à entendre cette évolution en
termes de progrès car, en montrant les points exacts où le dialogue se
produit, Aertsen fait connaître tout autant les compréhensions que les
incompréhensions qui sont impliquées.

3. Finalement, il faut mettre en valeur une thèse soutenue par Aertsen
tout au long de l'ouvrage à l'encontre de certaines interprétations modernes.
Selon cette thèse, il n'existerait pas chez les auteurs étudiés de philosophie
transcendantale au sens kantien du terme, mais ils se placeraient tous dans
le contexte traditionnel d'une métaphysique focalisée sur l'ens réel. Ceci
n'empêche pourtant pas qu'il soit possible d'identifier chez certains d'entre
eux - Henri de Gand, Dietrich de Freiberg, Duns Scot, Guillaume d'Occam et
d'autres auteurs du XVIe siècle - quelques éléments qui annoncent
l'approche kantienne. En effet, bien que l'auteur accepte que chez ces derniers il
y ait des éléments qui, soit annoncent, soit posent directement l'existence de

concepts qui dépassent l'ordre des transcendantaux, il s'oppose à l'idée selon



250 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

laquelle ils considèrent la métaphysique comme une « science supertran-
scendantale » : At the same time most of these thinkers do not see metaphysics

as a supertranscendental science, because they want to hold to the
character of this discipline as scientia realis. Consequently, they abandon the
identification of the subiectum of metaphysics with the object of the
intellect (656). Ajoutons qu'Aertsen donne raison à cet abandon par une
analyse complète des textes concernés. En définitive, disons aussi qu'il
accorde une importance assez grande à ce problème et lui consacre tout le
chapitre 15 (635-656).

Il convient, pour terminer, de proposer quelques appréciations générales
sur l'ouvrage. D'abord, le livre d'Aertsen est d'une grande érudition et on
doit le remercier pour ce déploiement de sources et de bibliographie secondaire,

démarche d'une grande utilité pour tous ceux qui s'intéressent à l'un
des nombreux sujets développés.

Un autre mérite de cet ouvrage est, malgré le grand nombre d'auteurs
étudiés, qu'il ne se borne pas à exposer un résumé plus ou moins général de
leurs doctrines. Aertsen va plus loin et présente également les raisons exactes

qui les poussent à soutenir leurs thèses. Cette méthode présente
plusieurs avantages pour la spéculation proprement philosophique. En premier
lieu, elle permet de ne pas perdre de vue la réalité qui se trouve sous des
rapports conceptuels dont le degré d'abstraction pourrait donner l'impression
qu'il s'agit d'un pur jeu de mots vide de toute signification. Deuxièmement,
cette méthode manifeste l'énorme complexité du sujet en montrant tous les
éléments possibles qui sont en jeu. Ce niveau de complexité fait défaut
lorsqu'on se limite à étudier un seul auteur. Évidemment, ceci a une grande
valeur pour la spéculation sur les transcendantaux car cela permet non
seulement de mieux comprendre les divers aspects du problème, mais aussi
de mieux formuler et argumenter sa propre thèse en tenant compte de tous
les éléments nécessaires. D'ailleurs, Aertsen ne se prononce pas sur sa propre

position, ce qui s'explique sûrement par l'approche strictement historique

de son travail.

Jose Antonio Valdivia Fuenzalida

Hoffmann, Tobias (ed.): A Companion to Angels in Medieval Philosophy
Brill's Companions to the Christian Tradition 35) Leiden: Brill 2012, 335 p.
ISBN 978-900418346-9.

Il présente volume, edito da Tobias Hoffmann, nasce come risposta ad una
provocazione di Carlos Bazân il quale, in un recente articolo1, ha sostenuto
che le prove filosofîche proposte nel Medioevo per la dimostrazione
dell'esistenza degli angeli sono inconcludenti e, pertanto, essi non dovreb-
bero più essere degne di filosofica attenzione.

1 BAZÂN, B.C.: On Angels and Human Beings: Did Thomas Aquinas Succed in Demonstrating

the Existence ofAngels?, in: Archives d'histoire doctrinale et littéraire du Moyen
Âge 77 (2010) 47-87, in part. 80.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 251

L'editore è ben consapevole di doversi confrontare con una vasta lette-
ratura sull'angelologia medievale. Il taglio fïlosoflco distingue in partenza
questa raccolta da altri eccellenti lavori che perd hanno un taglio puramente
teologico2. Restando agli studi filosofici, l'editore riconosce ai lavori di T.
Suarez-Nani il merito di aver riportato l'angelologia all'attenzione dei
filosofi3, e alla raccolta curata da M. Lenz e I. Iribarren la prossimità di argo-
menti4. L'originalità del présente volume, a mio awiso, consta nella prospet-
tiva filosofica in cui si pone. A differenza degli altre pubblicazioni, il
présente volume ha un taglio fortemente 'analitico', cioè è meno attento al
contesto storico e alle fonti dell'angelologia (rari, ad esempio, i riferimenti
alio Pseudo-Dionigi Areopagita), mentre è tutto rivolto a far dialogare gli
autori medievali con la contemporaneità. Il vantaggio di questo approccio,
sostiene l'editore, è quello condurci al cuore dei problemi, lavorando in con-
dizioni idealizzate, come in un esperimento mentale.

Il volume consta di nove saggi di grandezza omogenea e si focalizza solo
sulla tradizione cristiana del XIII e degli inizi del XIV secolo, eccezion fatta
per il contributo di P. King su Agostino e Anselmo circa il peccato degli
angeli.

G. Doolan (Aquinas on the Demonstrability ofAngels, 33-44) si interroga
sul peso che Tommaso avrebbe dato ai propri argomenti: uno tratto dal
moto dei cieli (a), l'altro dal concetto di perfezione (h).

L'argomento (a), secondo Doolan, è considerato da Tommaso solo
probabile e per questo motivo non lo riporterebbe nel De spiritualibus crea-
turis che rappresenterebbe il suo vertice speculativo sull'argomento. Pur-
troppo Doolan, non si chiede corne mai Tommaso riprenda l'argomento
aristotelico anche in opere successive al De spiritualibus creaturis.

Gli argomenti decisivi circa la dimostrazione dell'esistenza delle sostanze
separate sono quelli che fanno capo all'idea di perfezione. Nell'ordine
metafisico, fra Dio e le sostanze corporee, i due estremi, vanno posti dei li-
velli intermedi (angeli e anime razionali) a causa del principio di continuità.
Tommaso sembra credere fortemente nella forza probante di taie argomen-
tazione tanto che, per Doolan, qui siamo di fronte a una vera e propria
dimostrazione di necessità.

Il contribuito di J. Wippel (Metaphysical Composition ofAngels in Bona-
venture, Aquinas, and Godfrey of Fontaines, 45-78) è tra quelli di taglio più
descrittivo e non si pone una tesi da dimostrare. Wippel fa una presenta-
zione chiara ed approfondita che, tuttavia, non aggiunge nulla alia biblio-
grafia precedente.

L'autore spiega la composizione di forma e materia degli angeli in
Bonaventura e la critica di questa posizione da parte di Tommaso che ha

2 Per citare solo il più recente: BONINO, S.-T. : Les anges et les démons: quatorze leçons
de théologie catholique. Paris : Parole et silence 2007.

3 SUAREZ-NANI, T. : Les anges et la philosophie: subjectivité et fonction cosmologique
des substances séparés à la fin du XIIIe siècle. Paris : Vrin 2002; IDEM : Connaissance et
langage des substances séparées selon Thomas d'Aquin et Gilles de Rome. Paris : Vrin 2002.

4 Lenz, m./Iribarren, I. (eds.): Angels in Medieval Philosophical Inquiry: Their Funcion
and Significance. Aldershot: Ashgate 2008.



252 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

preferito una composizione di essere ed essenza. Il capitolo più interessante
è quello su Goffredo, la cui originale posizione è che la non semplicità degli
angeli non richiede alcuna composizione reale ma solo logica di potenza e

atto ed essa è dovuta al loro recedere da Dio, pura attualità.
Lo studio di G. Pini (The Individuation of Angels from Bonaventure to

Duns Scotus, 79-115) è uno dei più marcatamente 'analitici': Pini non si

limita ricostruire gli argomenti degli autori medievali, ma li discute e li rifor-
mula utilizzando anche un vocabolario tratto dalla filosofia contemporanea.

Con Tommaso d'Aquino, scrive Pini, si ha la rottura con la tradizione
precedente secondo cui gli angeli sono individuati dalla loro materia
(Bonaventura). La tesi di Tommaso si basa su due premesse: (a) gli angeli sono

pure forme, (b) una forma è moltiplicata numericamente solo se ricevuta
in diverse particelle di materia.

Fatta l'eccezione di Egidio Romano, i medievali abbandonano la teoria
tomista. Rifiutare la premessa (a) significa tornare a Bonaventura e alia
composizione di materia e forma negli angeli. Dopo Tommaso, tuttavia, si

preferisce rifiutare la premessa (b). Da qui si aprono due strade: 1) la forma
(e quindi gli angeli) è individuata non dalla materia ma da qualcosa aggiunto
all'essenza stessa (Enrico di Gand e Duns Scoto); 2) ogni essenza creata è

individuale in se stessa e non c'è bisogno di aggiungere alcun particolare
elemento per individuarla (Riccardo di Mediavilla).

Lo stile dello studio di R. Cross (Angelic Time and Motion: Bonaventure to
Duns Scotus, 117-147) ha un taglio simile al precedente.

Sono essenzialmente due le posizioni ricostruite da Cross circa il moto
angelico. Secondo la prima, sostenuta da Tommaso d'Aquino, per un angelo
muoversi significa agire successivamente in luoghi differenti senza avere
alcun effetto nello spazio tra i due punti; per Scoto ed Enrico di Gand, in-
vece, l'angelo deve muoversi similmente agli altri corpi fisici e di conse-
guenza deve passare, in qualche modo, attraverso lo spazio.

Anche le teorie sul tempo degli angeli possono essere suddivise in due
catégorie. Per alcuni (Tommaso) l'aevum è descritto come un istante predili-
gendo l'aspetto metafisico e sottolineando la persistenza dell'angelo nel suo
stato; altri (Bonaventura) descrivono l'aevum composto di parti anche se

l'angelo in realtà non è soggetto a mutamenti, il che rende l'aevum simile al

tempo assoluto.
Ciô che colpisce perô è la scarsa bibliografia secondaria usata dall'autore

soprattutto quando critica alcune posizioni. Mi riferisco in particolare alle
critiche a Tommaso d'Aquino (132), che danno l'impressione che Cross sia il
primo ad aver letto certi passi tommasiani.

Seguono due contributi dedicati alia conoscenza degli angeli. Nel primo
(Angelic Knowledge in Aquinas and Bonaventure, 149-185), H. Goris présenta
le posizioni, spesso divergenti, dei due teologi con abbondanza di testi e un
confronto con la letteratura secondaria che gli permette di avanzare nuove
ipotesi interpretative (173) o esplicitare le conclusioni sottintese ai ragiona-
menti dei due pensatori (169).

Nel secondo studio (Duns Scotus on Angelic Knowledge, 187-221), l'autore
- T. Noone - segue fedelmente i testi di Scoto il quale, si confronta spesso



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 253

con Tommaso d'Aquino ed Enrico di Gand. La spiacevole conseguenza è che,
a volte, Noone ripete quanto già detto nel contributo precedente. I temi qui
trattati sono: la conoscenza che gli angeli hanno delle altre creature, di se
stessi e di Dio e, infine, il progresso della loro conoscenza.

II contributo di B. Roling (Angelic Language and Communication, 223-
260) ed è di notevole spessore fdosofico. L'autore, infatti, mostra come lo
studio del linguaggio degli angeli possa paragonarsi ad un esperimento
mentale, come quelli compiuti dalla fdosofia del linguaggio contemporanea,
riportando una pagina di interrogativi stimolanti, che solo in parte ricevono
risposta5. Quattro sono i pensatori medievali analizzati in dettaglio: Tommaso

d'Aquino, Egidio Romano, Duns Scoto e Guglielmo di Ockham. La
teoria più compiuta ed elaborata sembra essere quella di Egidio Romano, per
il quale il linguaggio angelico è basato su segni mentali, inviati e ricevuti a

discrezione della decisione del parlante e dell'ascoltatore.
Gli ultimi due contributi sono dedicati al tema del peccato degli angeli.

Tra le questioni più affascinanti che Agostino si pone e che P. King
(Augustine and Anselm on Angelic Sin, 2Öi-28r) analizza, vi è quella circa la
causa del peccato di Satana. Agostino ammette che non è possibile rintrac-
ciare alcuna causa delle azioni se non la radicale libertà della volonté. Ciô
non vuol dire che gli atti siano insensati, ma che bisogna accontentarsi di
'ragioni' piuttosto che di cause. Anselmo élabora taie dottrina mostrando che
Satana non era ignorante né irrazionale circa la sua scelta, altrimenti non
avrebbe meritato alcun castigo. Satana, peccando, non si è comportato irra-
zionalmente perché non era certo che il castigo (meritato) sarebbe awenuto,
dal momento che Dio avrebbe potuto perdonarlo; inoltre non aveva davanti
a sé casi precedenti da cui poteva intuire il comportamento di Dio. La scelta
di Satana, in ultima analisi, è stata una scommessa.

Il secondo contributo sul peccato angelico e ultimo del volume è

dell'editore, T. Hoffmann (Theories ofAngelic Sin from Aquinas to Ockham,
283-316). Egli tratta due questioni: (a) come è possibile compiere il male
senza una deficienza intellettiva; (b) perché la decisione degli angeli è

irreversibile. Tommaso risolve (a) sostenendo che gli angeli non sono guidati
solo dal proprio intelletto pratico, ma anche da una legge superiore, ossia la
volonté divina. II peccato degli angeli consiste nel non avere preso in consi-
derazione questa regola superiore. La soluzione di Tommaso non ha con-
vinto molti degli autori posteriori i quali hanno proposto spiegazioni che si
fondavano più sul ruolo della volonté che deH'intelletto. La conseguenza è

stata quella di dover ammettere che non c'è una spiegazione al fatto che al-
cuni angeli abbiano scelto di agire in un modo ed altri in un altro.

Il problema (b) è risolto da Tommaso coerentemente al suo determinismo
intellettuale: la conoscenza degli angeli, essendo immediata e non discorsiva
è non modificabile e la volonté, determinata dall'intelletto, non puô a sua
volta cambiare. Scoto, rifiutando i presupposti tommasiani, nega che vi sia

5 Per ulteriori approfondimenti l'autore rimanda al proprio volume: Locutio angelica:
Die Diskussion der Engelsprache als Antizipation einer Sprechakttheorie in Mittelalter und
Früher Neuzeit. Leiden: Brill 2008.



254 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

un limite interno ai demoni per la loro conversione e sarebbe perfino
possibile per Dio, per la sua potenza assoluta, concedergli taie grazia.
Hoffmann nota acutamente che più si esalta l'aspetto volontaristico, meno appa-
re plausibile l'immutabilità délia volontà dei demoni, corne si evince dalla
posizione di Ockham.

In conclusione, il volume raggiunge l'obiettivo prefissato di rilevare la

portata filosofica dell'angelologia medievale. Va considerato perd più che un
manuale: la quasi totalità dei contributi sono veri e propri articoli di ricerca
che presuppongono diverse conoscenze specialistiche.

Gioacchino Curiello

Hervaeus Natalis O.P.: De quattuor materiis sive Determinationes contra
magistrum Henricum de Gandavo, Vol. II: De esse et essentia, De materia et
forma. A critical edition from selceted manuscripts, edited by L.M. de Rijk
Studia Artistarum 35). Turnhout: Brepols 2013, CLXVI + 191 S. ISBN 978-2-
503-54807-4.

Der vorliegende Band enthält die Edition eines bislang unedierten Werkes
des Dominikaners Hervé de Nédellec (f 1323). Es handelt sich um den zweiten

Teil der vierteiligen Schrift De quattuor materiis, deren ersten Teil der
berühmte Philosoph und Philosophiehistoriker Lambert M. de Rijk (1924-
2012) vor kurzem ebenfalls herausgegeben hat (De quattuor materiis, Vol. I:
De formis. Turnhout: Brepols 2011). Während Hervaeus im ersten Teil seiner
Determinationes das Thema der Einheit der substanziellen Form im
Menschen untersucht, ist der zweite Teil dem Unterschied von Sein und Wesen
(esse/essentia) gewidmet. Bekanntlich hat die präzise Verhältnisbestimmung
der beiden ontologischen Begriffe und des durch sie bezeichneten
Sachverhalts im Anschluss an die diesbezüglichen Ausführungen des Thomas von
Aquino zu besonders heftigen Auseinandersetzungen geführt, die unmittelbar

nach dem Tode des Aquinaten einsetzten und bis ins zwanzigste
Jahrhundert dauerten, wie beispielsweise bereits der Titel eines berühmten und
einflussreichen Buches von Etienne Gilson belegt (Être et essence. Paris,
erste Ausgabe 1948). Der Herausgeber des zu besprechenden Bandes warnt
indes ausdrücklich davor, die zur Diskussion stehende Themenstellung
ausschliesslich aus der thomistischen oder neuthomistischen Perspektive zu
betrachten: "In general, quite a few historians studying the période around
1300 seem predisposed not only to take Thomas Aquinas's thought as a yardstick

for delineating alternative positions of the time, but also to actually use
it to measure their philosophic soundness" (CXVI-CXVII).

Der zu besprechende Band besteht aus einer sehr umfanggreichen
lehrinhaltlichen Einleitung (XIII-CLX), der Edition des Traktates De esse et essentia

(11-133) sowie der Herausgabe eines in den Handschriften diesem Teil
hinzugefügten kurzen Traktats zur Frage, ob die Materie ohne Form existieren

kann (137-149), wo Hervaeus sich mit dem Quodlibet III, 10 Heinrichs
von Gent auseinandersetzt. Die philosophiehistorische Deutung und die



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 255

Edition werden durch sorgfältig etablierte Indices (zitierte Schriften, Namen
und Sachen, 151-191) ergänzt.

Die polemische Schrift des Hervaeus, die sich vornehmlich mit Heinrich
von Gent auseinadersetzt (wie bereits der Titel andeutet) besteht aus zwei
Hauptteilen: im ersten Teil wird Heinrichs Lehre zum Verhältnis von Sein
und Wesen in den Quodlibeta (1,9, 111,9, X,7, X,8, XI,3) zusammengefasst und
dargestellt (11-56). Der zweite Teil der Schrft (57-133) wird vom Dominikaner
in folgender Weise strukturiert (57):

Ad videndum ergo quomodo sit de esse et essentia in creaturis, oportet
videre quid nomine 'essentie' importetur et quid nomine ipsius 'esse'. Et pos-
tea videndum de essentia quomodo se habeant esse et essentia secundum
ydemptitatem et diversitatem. Et ultimo quomodo stent ea que rebus attri-
buuntur in positione qua ponentur de ydemptitate eorum. Et hiis positis,
descendetur ad questiones premissas.

Im letzten der angekündigten vier Kapitel (79-133) werden die fünf im ersten
Teil zusammengefassten Fragen Heinrichs von Gent einzeln und ausführlich
widerlegt. Die semantische Erörterung der untersuchten Begriffe dagegen
gelangt zu folgendem Ergebnis (65):

Et ideo videtur michi aliter esse dicendum, scilicet quod 'essentia' generaliter
dicat dicit illud quo formaliter ens est ens, abstrahendo ab ente et essentia
tarn creata quam increata, tarn in actu quam in potentia. 'Ens' vero dicit quod
habet essentiam sive creatam sive increatam, sive creatura in actu sive in
potentia, abstrahendo ab omnibus, non sicut commune univocum des commue
analogum. .Essentia vero creature' significat illud quo formaliter aliquid est

ens creatum.

Daraus folgt, dass der Unterschied zwischen esse und essentia nur sprachlicher

Natur ist (65):

Sicut lucere se habet ad lucem et calere ad calorem et currere ad cursum, ita
esse ad essentiam, quia hincinde quod dicitur per unum per modum verbi,
dicitur per aliud per modum nominis.

Das Sein ist deshalb nicht etwas vom Wesen real Verschiedenes: „non dicit
aliquam rem in creatura existentem preter essentiam" (67).

Die ausführliche Einleitung verdient Beachtung: de Rijk will zeigen, wie
die Stellungnhame des Hervaeus historisch einzuordnen und philosophisch
zu verstehen ist. Hervaeus' Widerlegungen der Positionen Heinrichs von
Gent sind nicht verständlich, wenn nicht berücksichtigt wird, dass Heinrich
sich in erster Linie mit Aegidius Romanus auseinandersetz. Deswegen untersucht

de Rijk in seiner Darstellung zuerst ausführlich die Lehre des
Augustinereremiten zur Schöpfung und zum Verhältnis von Sein und Wesen (XVII-
LIV). Er betont in diesem Zusammenhang zu Recht, dass der entscheidende
Punkt in der Doktrin des Aegidius die Unterscheidung einer doppelten
Zusammensetzung von Akt und Potenz liegt (XXIV). Dieser Teil der Untersuchung

enthält ebenfalls aufschlussreiche Hinweise zu neuplatonischen,
genauer proklischen Ansätzen bei Aegidius (L-LIV). De Rijk unterstreicht, wie



256 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

bereits angedeutet, dass Heinrich von Gent vor allem Aegidius Lehre zur realen

Unterscheidung von Sein und Wesen zu widerlegen versucht. In diesem
Kontext muss seine Auffassung vom intentionalen Unterschied gedeutet
werden. Die Ausführungen zur Bedeutung der dritten Art der Unterscheidung

(intentio) im Gegensatz zur distinctio secundum rationem oder secundum

rem sind von besonderem Interesse (XCVIII-CXIV): "In fact the word
'intentio' is used by Henry [...] sensu largiori to indiscriminately stand for
any 'ratio' as well sensu stricto for a specific intention conveying an object's
on sole essential constitutive component" (CIX). Vor diesem Hintergrund
kann die Doktrin des Hervaeus untersucht werden (CXVII-CLI). De Rijk
beschreibt recht ausführlich den Inhalt des von ihm in 335 Paragraphen
eingeteilten Traktats, wobei er betont, dass für die Philosophen des ausgehenden
13. Jahrhunderts die Lehre der Schöpfung im Zentrum steht und deshalb die
in der Schrift des Hervaeus abgehandelten Themen im Zusammenhang mit
diesem Problem zu sehen sind: "As been remarked before, creation is the
key-notion in any system of Christian ontology, creation being not only its
fixed (and obligate) starting-point but its truth-standard as well. Arguments
against the opposite ontological views are always taken from their supposed
incompatibility with the Catholic doctrine of creation" (CXXXI).

Die vorangehenden Hinweise genügen, um die Bedeutung des vorliegenden
Buches zu belegen: es liefert einen wichtigen Beitrag zur Erschliessung

der metaphysischen Diskussionen des endenden 13. und beginnenden 14.

Jahrhunderts. Sowohl die Edition wie auch die genaue Beschreibung der
Positionen der drei wichtigsten Diskussionsteilnehmer (Aegidius, Heinrich und
Hervaeus) liefern eine solide Grundlage für weitere Forschungen. Wie in der
Ausgabe des ersten Teiles von Hervaeus Determinationes ist die Edition
anhand von drei der acht existierenden Handschriften erstellt worden. Diese
Wahl lässt sich wohl rechtfertigen, aber wie ich bereits in der Besprechung
des ersten Teiles festhielt (Revue des sciences philosophiques et théologiques

96 (2012) 764-767), hätte sich der Leser eine genauere Begründung
dieser Entscheidung gewünscht. Aber es scheint mir wichtig und erfreulich,
dass wir über einen gut lesbaren Text eines signifikativen Werkes verfügen,
das jetzt philosophiehistorisch ausgewertet werden kann.

Diese Edition ist indes ebenfalls ein aufschlussreicher Forschungsbeitrag
zur Geschichte der Thomas-Rezeption oder des Thomismus, denn wir sollten
nicht vergessen, dass Hervaeus der wichtigste Akteur in der Veruteilung von
Durandus de Sancto Porciano ist und dass er ebenfalls der Autor einer De-
fensio doctrinae fratris Thomae ist. Ich bin durchaus mit de Rijk einig, dass

wir die mittelalterliche Philosophiegeschichte nicht nur als Geschichte des
Thomismus lesen sollten (sein Urteil in diesem Punkt ist besonders scharf:
"Hocédez frequently seems to testify to his pious conviction that Neotho-
mism enjoys to be in the possession of absolute truth" XCIII, Fussnote 116).

Aber trotz dieser Behutsamkeit sollte nicht übersehen werden, dass

Hervaeus, der wissenschaftpolitisch die Treue zur Lehre des Thomas verteidigt,
selber in nicht unbedeutenden Punkten von der Lehre des Aquinaten
abweicht. Gerade das Beispiel des Verhältnisses von Sein und Wesen belegt
dies. Auch wenn zweifelsohne über den genauen Sinn von Thomas Auffas-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 257

sung dieses Verhältnisses diskutiert werden kann, so steht dennoch fest,
dass der Aquinate in keinem Fall die Art und Weise akzeptiert hätte, mit der
Hervaeus das Verhältnis beschreibt. Interessant scheint mir in diesem
Zusammenhang, dass beispielsweise Dietrich von Freiberg, der ja bekanntlich
einen sehr polemischen Traktat De ente et essentia verfasst hat, in dem die
thomistische Lehre klar abgelehnt wird, die Beziehung in ähnlicher Weise
aufgefasst hat und, wie ich anderswo gezeigt habe, stimmt Siger von Brabant
mit ihm in diesem Punkt überein. Ich glaube ebenfalls, dass es für eine
angemessene Deutung der Lehre von Hervaeus nicht belanglos ist, dass andere
Dominikaner gleichzeitig oder etwas früher ebenfalls ausführliche Widerlegungen

der Lehre Heinrichs von Gent abgefasst haben. Ich will nur ein
einziges Beispiel erwähnen: die Impugnatio quodlibetorum Henrici de Gandavo
des Bernhard von Auvergne (vgl. dazu Russell L. Friedman: Dominican
Quodlibetal Literature ca. 1260-1330, in: Theological Quodlibeta in the Middle
Ages. The Fourteenth Century, edited by Christopher Schabel. Leiden 2007,
481-488). De Rijk spricht von "some other participants of the ontological
debate" (XC-XCI) und nennt Gottfried von Fontaines, Richard von Middle-
ton, Thomas Sutton, aber die Zahl der Gesprächspartner war wesentlich
grösser. Ich möchte an dieser Stelle auf die Untersuchung in polnischer
Sprache von W. Senko hinweisen, da sie sehr interessante Materialien
(Textausgaben) enthält Opera philosophorum medii aevi 2. Warschau 1978; ich
erlaube mir ebenfalls die Zusammenstelllung von Texten zur Debatte von
Sein und Wesen zu erwähnen, die ich seinerzeit in dieser Zeitschrift vorgelegt

habe: FZPhTh 26 (1979) 377-386). Es bleibt zu hoffen, dass die beiden
restlichen Teile der Determinationes, deren Edition de Rijk ebenfalls begonnen

hat, bald bearbeitet und publiziert werden, denn Hervaeus ist ein Autor,
der es verdient, erforscht zu werden (vgl. Sven Knebel: Phänomenologen
horchen auf: Der Taufschein der 'Intentionalität' ist jetzt ediert, in: Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie 56 [2009] 265-274).

RuediImbach



Rezensionen Theologie

GräB-Schmidt, Elisabeth/PREUL, Reiner (Hgg.): Das Alte Testament in der
Theologie Marburger Theologische Studien 119). Leipzig: Evangelische
Verlagsanstalt 2013, 204 S. ISBN 978-3-374-03628-8.

Der vorliegende Band versammelt die Ausführungen, die als Diskussionsgrundlage

anlässlich der „Graduiertentagung des Theol. Arbeitskreises
Pfullingen" 2013 (Bad Herrenalb) verfasst wurden. Neben einer Einleitung
von Konrad Stock, vier Hauptbeiträgen (AT, NT, Dogmatik, Ethik) und einem
Zusatzbeitrag zur homiletischen Fragestellung wird der Band durch eine
Buchempfehlung abgerundet.

Konrad Stock ist es im Rahmen seiner „Einleitung" in den Band (1-17)
gelungen, - nebst thematischer Hinführung - die Beiträge konzise zusammenzufassen.

Die Positionen werden adäquat wiedergegeben, Problemanzeigen
und erste Rückfragen werden umsichtig formuliert.

Im ersten Hauptbeitrag (19-47) stellt Friedhelm Hartenstein die programmatische

Frage: „Weshalb braucht die christliche Theologie eine Theologie
des Alten Testaments?" Ausgehend von den Positionen Martin Luthers (und
im Rückgriff auf die Ergebnisse G. Ebelings) hebt er heraus, dass Gottes Wort
als unteilbar und gleichermassen in alt- wie neutestamentlichem Schriftgut
vernommen werden muss. In einem zweiten Schritt markiert Hartenstein die
Probleme, die mit den Grundlegungen bei Schleiermacher, Hirsch und Har-
nack verbunden sind. Als Alternative skizziert er eine theologische Annäherung

an das AT, welche Ricœurs „Hermeneutik des Zeugnisses" zu Grunde
legt. Der Argumentationsstrang mündet letztlich in einen Gesamtentwurf,
der „JHWHs Wesen im Wandel" nachzeichnet. Dieser kann, so Hartenstein,
zugleich als Ausgangspunkt einer atl. Theologie Verwendung finden. Insgesamt

vermag der Beitrag durch die Berücksichtigung der atl. Diskussionen
wie auch durch seine Anknüpfungsfähigkeit an hermeneutisch/systematisch-
theologische Diskurse zu überzeugen. Die Hebräische Bibel gehört nach
Hartenstein zum Kanon der einen, zweigeteilten Heiligen Schrift.

Die Antwort auf die Frage „Brauchen wir das Alte Testament?" lautet bei
Jens Schröter (wie schon bei Hartenstein) uneingeschränkt „Ja". Zugleich ist
eine deutliche Differenz zu konstatieren. Während Hartenstein auf die
Hebräische Bibel rekurriert, plädiert Schröter in seinem Beitrag „Das Alte
Testament im Urchristentum" (49-81) viel stärker zu Gunsten der griechischen

Textgestalt. Die Argumentation ist sorgfältig geführt; zugleich könnten

aber folgende Fragen angebracht werden: 1. Muss der Bedeutung
hebräisch-aramäischer Werke (und Vorlagen!) nicht ebenfalls ein hoher Stellenwert

zugestanden werden? Dies läge eigentlich nahe. Denn Teile der
synoptischen Evangelien und des Johannesevangeliums sind in direkter
traditionsgeschichtlicher Abhängigkeit zu literarischen und geistesgeschichtlichen
Phänomenen des sich ausdifferenzierenden Judentums zu verorten. 2. Kann
ein so klares Plädoyer für den griechischen Text erfolgen, wenn sich die Lesart

des (nicht erhaltenen) urchristlichen Texts offensichtlich zwischen MT,
Qumran, Samaritanus und LXX dynamisch positioniert? Denn, so vermerkt



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 259

es auch Schröter: Aus den umfassenden LXX-Zeugen christlicher Prägung (4.
Jh. n. Chr.) kann nicht pauschal rückprojiziert werden. Hingegen zeigt auch
z.B. die Hexapla des Origenes (bes. erste und zweite Spalte), wie wesentlich
die hebräische Tradition war. Das griechische AT ist für die Formulierung
gesamtbiblischer theologischer Linien unentbehrlich. Dennoch bleiben die
ntl. Aussagen an entscheidenden Stellen bezüglich ihrer theologischen
Reichweite unterbestimmt, wenn die Berücksichtigung der hebräisch-aramäischen

Traditionen unterbleibt.
Das Profd des Bandes wird durch den bemerkenswerten Beitrag von Notger

Slenczka deutlich verändert. Er betitelt seine „Provokation" (83) mit der
kurzen Phrase „Die Kirche und das Alte Testament" (83-119). Sein erklärtes
Ziel ist es, einmal mehr, den Versuch zu unternehmen, dem AT die Kanoni-
zität abzusprechen. Dabei diskutiert er neben den reformatorischen
Vorgaben vor allem die Positionen Harnacks und Schleiermachers. Zudem
versucht er auch Voten der neueren atl. Forschung miteinzubeziehen.
Abschliessend präsentiert er eine Relecture von Rom 9-11 unter den entsprechend

gemachten Vorannahmen. Zweierlei ist dem Entwurf zu Gute zu halten:

Einerseits erklärt Slenczka detailliert Anlass und Ziel der Harnackschen
Äusserungen in dessen Publikation zu Marcion (Das Evangelium vom fremden

Gott, 1924). Zum anderen werden in seinen Ausführungen Childs, Rend-
torff, Albertz und Koch verhandelt - dies ist keine Selbstverständlichkeit in
dogmatischen Entwürfen. Der Rest des Beitrags allerdings geht über das
bereits Bekannte von Schleiermacher und Harnack nicht hinaus. Damit geht
leider auch die Übernahme der inzwischen unplausiblen Positionierungen
einher: Slenczka referiert diese und integriert sie ohne ihnen zu widersprechen.

Dabei hätte man die Aussage vom „Fehlen des universalen Liebeswill-
lens im Alten Testament" durch eine Reihe von Belegen entkräften können.
Auch die Position, die im AT einzig die „ethnische Stammesreligion" sieht,
die maximal zum Ende hin aus der Partikularität ausbricht, ist unausgewogen.

Völkerwallfahrt zum Zion (alle Völker!), wesentliche Aspekte der
Psalmentheologie, sowie die Universalität der Urgeschichte folgen gänzlich
anderen Traditionen. (Entkräftet wurden solche Vorannahmen, wie sie Slenczka

präsentiert, zuletzt durch Janowski Ein Gott der straft und tötet? (2013),
wohlgemerkt: auf der Basis des biblischen Textes.) Slenczka eröffnet im
Folgenden eine weitere Front, die konfessionsspezifischer Natur ist: Im
Rückgriff auf die Konkordienformel wird Ps 119,105 - zunächst ohne Notwendigkeit

- christologisch instrumentalisiert, um hernach (fast zirkulär) Christus

als die Mitte der ganzen Schrift zu bestimmen. Legt man die
Konkordienformel wörtlich zu Grunde, so fällt auf: Diese zitiert den Psalm explizit
nach der hebräischen Zählung Aber schon die Annahme, dass die Psalmen

in griechischer Gestalt christologisch „eingehegt" wären, kann nicht
überzeugen - noch viel weniger ist dies für die hebräische Textgestalt denkbar.

Damit ist der Versuch, Ps 119,105 für die ntl. Seite zu vereinnahmen, ein
direkter Vorstoss, den Rest des ATs abzuspalten. Folglich liegt in Slenczkas
Ausführungen ein exemplarischer Versuch vor, der unter das Anathema der
(von ihm selbst eingebrachten) Konkordienformel fällt. Insgesamt bietet
Slenczka mit Harnack und Schleiermacher ein Lösungsszenario, das im 19.



2Ôo Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

und zu Beginn des 20. Jh. angebracht erschien. Dieses wird nun wieder für
die Kirche des 21. Jh. vorgeschlagen. Jedoch hat sich die Fundamentaltheologie

inzwischen weiterentwickelt: Neben den Exklusivismus sind - gerade
auch mit der Theologie nach Auschwitz - die Positionen des Inklusivis-
mus und des Pluralismus hinzugetreten. Erlaubt man sich einen Blick über
den konfessionellen Tellerrand hinaus, hat sich beispielsweise die röm.-kath.
Kirche mit den Konstitutionen des 2. Vatikanischen Konzils (vgl. auch die
Erklärung Nostra Aetate) auf einen sehr fruchtbaren Weg begeben. Slencz-
kas Beitrag bleibt leider in mehreren Dimensionen hinter diesen Aufbrüchen
zurück. Den Eingaben von Harnack und Schleiermacher wurde schon damals
in deutlicher Weise widersprochen. Auch der Wiederbelebungsversuch
durch Slenczka kann sich des Widerspruchs seitens aller theologischer
Teildisziplinen sicher sein.

Es kann nur ein kurzes Schlaglicht auf die Beiträge von Peter Dabrock
(„Das Alte Testament als Herausforderung theologischer Ethik", 121-167) und
Reiner Preul („Predigt über alttestamentliche Texte", 69-193) geworfen werden.

Dabrocks Entwurf ist einer gesamtbiblischen Perspektive verpflichtet
und betont vor allem den immensen Verlust, der mit einer Geringschätzung
und Abschaffung des atl. Kanonteils verbunden wäre. Der Begründungszusammenhang

hingegen bleibt stellenweise offen.
Preul stellt zu Beginn seiner Ausführungen die besondere Kommunikationsform

der Predigt heraus, die das „systemische Ganze" nicht ausser Acht
lassen darf, daneben aber durch „bipolare Strukturen" gekennzeichnet sei.
Die Positionen Bultmanns (das AT als Zeugnis des Scheiterns) und Hirschs
(Überwindung des AT durch das Evangelium) werden als nicht mehr
annehmbar charakterisiert. Der Hauptteil des Beitrages besteht in einer Würdigung

der homiletischen Qualität des ATs in fünf Unterpunkten. Die beigegebene

„homiletische Empfehlung zu Gen 18" (zur Gerechtigkeit Gottes)
überzeugt neben den biblisch-theologischen Anknüpfungspunkten, auch durch
die Betonung der eigenständigen „humanen und religiösen Qualität" der atl.
Texte.

Es ist abschliessend festzustellen: Die alttestamentliche Wissenschaft tut
gut daran, sich verstärkt der Septuagintatradition zuzuwenden, ohne die
hebräische Grundlage preiszugeben. Zudem sollte sie sich noch stärker um
die von systematisch-theologischer Seite geforderten Begründungszusammenhänge

der Kanonizität bemühen und diese in umfassender Weise den
anderen Bereichen kommunizieren. Im Gegenzug ist in Blickrichtung auf
einen Teil der systematisch-theologischen Forschung herauszustellen:
Begründungszusammenhänge müssen zu einem substantiellen Teil der historischen

Beschäftigung mit dem gesamtbiblischen Text entspringen. Die Flucht
in philosophische Metaebenen vergrössert die Distanz zum biblischen Zeugnis.

Zugleich können übernommene Einzelvoten aus den letzten Jahrhunderten
nicht absolutistisch als Grundlage einer angeblich adäquaten Hermeneutik

angepriesen werden. Denn viel zu oft wird über solchen Parolen der
historisch-literarische Charakter des biblischen Texts vernachlässigt. Letztlich
tritt uns Gotteswort immer als Menschen(!)wort entgegen und ist damit zu
einem nicht geringen Teil literarischen Mechanismen und historisch-lokalen



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 261

Gegebenheiten unterworfen. Möglicherweise steckt aber in den letztgenannten
historisch-lokalen Gegebenheiten ein Kernargument für die Zusammengehörigkeit

von Altem und Neuem Testament: Inklusive aller Kanonisie-
rungsprozesse ist unsere eine, zweigeteilte Bibel Teil der religiösen
Traditionsliteratur des östlichen Mittelmeerraumes - unabhängig davon, ob diese
Traditionsliteratur prähellenistisch (AT) oder späthellenistisch-frühreichs-
römisch (NT) datiert.

Florian Lippke

O'Malley, John W.: Trent. What Happened at the Council. Cambridge MA:
The Belknap Press of Harvard University Press 2013, p. 335. ISBN 978-0-674-
06697-7.

For the 450th anniversary of the end of the Council of Trent (1546-1563) John
W. O'Malley published Trent. What Happened at the Council. To the question:

'Why was it necessary to convoke this Council?', the author answers by
describing firstly the historical and political contest of the Early Modern Era,
while also summarizing the previous councils (from Constance, 1414-18 to
Lateran V, 1512-17). He focuses on the key figures of that period such as the
antipope John XXIII, the emperor Sigismund, Charles VII of France, and on
the significant events of that time such as the Great Western Schism and the
Pragmatic Sanction (1438), relating to the ecclesiastical movements like
"Gallicanism" and "Conciliarism", and eventually Humanism, which not only
recovered Classical tradition, but also enhanced Bible Studies, especially
with scholars and thinkers like Erasmus.

According to O'Malley, the reason to convoke that council was imposed
by the controversy with the Reformation authors, starting from Luther's 95
Theses (unfortunately, there is no introductory paragraph in which the
author could summarize Luther's thought). But from 1517 to 1546 there are
thirty years, and this delay was caused by the elaborate historical context.
The choice of the city in which to convoke that council was also a very difficult

one because of the papal will to have the council in Italy (it would be
better here to speak about the "Italian States") and the emperor's will to
convoke it in German-speaking lands, where the problem of heresy was very
strong.

O'Malley notes that the casus belli of the council may have been the
colloquy of Regensburg (1541), where Catholics and Lutherans convened in
order to find a way of reconciliation. The key figures were Cardinal Gasparo
Contarini, a distinguished philosopher who had studied under Pietro Pom-
ponazzi and one of the more open minded prelates of the Catholic Church,
Martin Bucer and Philip Melanchthon. Despite a promise of success, that
meeting eventually failed: after an initial agreement on the issue of
justification, "the discussion broken down [...] into debates about the church, the
sacraments, and the transubstantiation" (69-70). Only after that meeting,
the Pope decided to convoke the council, convinced of the impossibility of
reconciliation with the Lutherans. Moreover, the local powers of the Holy



2Ô2 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Empire were using the Reformation to emancipate themselves from central
authority and Charles V saw the Council as a way to bring back his subjects
to his will and to fight the Schmalkaldic League (a military alliance of
protestant princes and cities) with more energy.

The author stresses that we should not forget two other important
characters: Francis I, king of France, and Henry VIII, king of England; the first
being in contrast with the Emperor for geopolitical reasons, the latter having
issued the Act of Supremacy (1534), dividing the English Church from Rome.
The Council of Trent, at any rate, was not just a political event, but also (and
above all) a very important intellectual event, a crucial occasion to discuss
and re-define the Catholic doctrine.

As O'Malley shows, on December 13th 1546, the Council of Trent could
begin (for its first period, 1546-47), under the pontificate of pope Paul III and
with the supervision of his three legates, the Italian Giovanni Maria del
Monte and Marcello Cervini and one Englishman, Reginald Pole. Even if
"Trent" started only with 29 prelates and the Reformed-minded people were
not present, it was very important to "explain" the Catholic faith and its
basis against the Lutherans. For that reason, the first Sessions - the Council
was articulated in Congregations and Sessions: in the first ones the decrees
were discussed and in the latter ones they were voted - declared the acceptance

of the Nicene Creed, Jerome's Vulgate as the Catholic version of the
Bible, and the definition of the seven sacraments (Baptism, Confirmation,
Eucharist, Penance, Extreme Unction, Holy Orders and Matrimony). Thus,
the first step was to reply to Luther's ideas, i.e. accepting not only the Scripture,

but also "Tradition" as basis for the Catholic Faith. This was meant
against Luther, who had stated that only faith, grace and the Bible are necessary

for the salvation (sola fide, sola gratia, sola scriptura).
The debate, according to O'Malley, was also focused on Bible reading and

its translation in vernacular languages. There were two opposite viewpoints,
concerning this issue. Cardinal Madruzzo stressed the necessity of translating

the Scripture in every language, against Pacheco's view, that required
the prohibition of vernacular editions. It was all about different traditions
regarding this topic: in England, Spain and France, the vernacular Bible
reading was forbidden while in Italy, German-speaking lands and Poland it
was not. Humanism was, in fact, a central element and its influence was
evident not only because of the discussion about the Bible translations, but also
for the decision taken by the Council to reeducate the ignorant clergy in
order to provide the flock of good pastors. Moreover, it was established that
the bishops had to live in their residences and must visit their dioceses every
year.

O'Malley explains how, after a short period in Bologna (1547-49), the
Council of Trent was interrupted and restarted two years later (1551-51), in
the time of Pope Julius III. The main discussion then concerned the Eucharist.

More important was the break between the second and the third period
(1562-63). Indeed, the Reformation won its battle against the Emperor, who
had to legitimate the Lutheran confession in the Holy Empire. Indeed, after
the Peace of Augsburg (1555), each State could choose his religion (cuius



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 263

regio, eius religio). Moreover, during the pontificate of Pope Paul IV, the first
Index librorum prohibitorum (1559) was issued, with the prohibition of
"publishing, reading, or possessing [the Bible] without the written permission of
the Roman Inquisition" (160). Later on such a decision was mitigated, but
the impact in the Catholic Countries was evident: for example, the traditional

Italian Bible reading was interrupted and the consequences of that
decision have been arguably present until today. Indeed, after that Index, in
Italy the faithful did not read the Bible anymore and even today there is not
much familiarity with the Scriptures. Finally, the Council restarted again, for
its last period, not without imperial influence. Indeed, the new Emperor
Ferdinand moved to Innsbruck, so close to Trent, to have a control on the
council.

During the Council's last period, as O'Malley shows, the most important
issue may have been the definitive decree on the sacraments, in particular on
the Eucharist and on the real presence of Christ both in the bread and in the
wine. Exactly regarding this aspect "Catholicism emerged from the council
more strongly sacramental than ever" (255), O'Malley writes that "Scholasticism

was the prevailing theological system at the council simply because the
theologians had been trained to it" (255), but he does not add much on that.
The Council ended on December 4th and "it dramatized the impossibility of
the council's serving as an instrument of reconciliation" (249). In fact, the
reconciliation may be impossible or even meaningless after the Peace of
Augsburg, with the imperial recognition of Lutheranism.

To conclude, O'Malley wrote an useful introduction to the study of this
matter, fulfilling well to his programmatic intent "to provide an introduction
to the council that will be accessible to the general reader". Moreover, there
is a very useful appendix, with a chronological summary of the twenty-five
Session of the Council. Both philosophical and theological implications tend
to be left aside, since the author's approach maybe prefers to avoid points of
(possible) doctrinal tension. The "general reader", as a consequence, won't
learn much on the subtleties of Tridentine theology and even less on its
philosophical assumptions. Furthermore, there is only a short allusion both to
Paolo Sarpi's Istoria del Concilio tridentino - where the Venetian thinker
"interpreted Trent as a tragic story of the failure of true reform to carry the day
and the triumph of papal abuse of power" (10) - and to Cardinal Pallavicini's
response to Sarpi ; the author fairly explains his choice, mentioning the his-
toriographical necessity to move us "beyond that impasse" (10). However, the
influence of such works on scholarship, which was not possibly able to go
beyond their interpretations, remains significant and would have deserved
some attention. Generally speaking, O'Malley follows the path opened by
Hubert Jedin and privileges the relationship between Trent and Vatican II.

Antonio Gerace



264 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

F.-X. AMHERDT/Paulino GONZALEZ/Martin HOEGGER/Hyonou Paik (eds.) :

Vers une catholicité oecuménique Actes du colloque « Ensemble et divers.
Vers une catholicité œcuménique » à l'Institut œcuménique de Bossey, les 6

et 7 septembre 2010 Théologie pratique en dialogue 38). Fribourg :

Academic Press 2013, 300 p. ISBN 978-2-8271-1080-3.

Après la Préface et l'Introduction, signées par les quatre éditeurs et responsables

du Colloque qui s'est tenu en 2010 à Bossey près de Genève, Institution

universitaire du Conseil Œcuménique des Eglises, le livre se compose de

trois parties regroupant les conférences prononcées dans le cadre du
Colloque - une matière dense pour deux journées de débat. Le sujet de la catholicité

œcuménique est présenté comme interrogation concernant la possibilité
et la réalité d'une conception œcuménique et donc commune de la catholicité.

Il s'agit de mener ensemble un dialogue de théologie pratique (allant
de la praxis à la theoria) sur la caractéristique ecclésiologique de la catholicité

qui reste fondamentale. Au service de l'unité on échange les dons différents

des Eglises posant « des actes prophétiques pour [...] anticiper la
concrétisation » de l'unité (estime Amherdt, 9) - c'est le motif de l'attribution
de « labels » œcuméniques par la Communauté de Travail des Eglises
Chrétiennes de Suisse à certaines initiatives (10 s.). Motif aussi de la célébration
œcuménique qui ouvrait le colloque (le prédicateur I. Sauça, directeur de

l'Institut de Bossey, pose la question de savoir si Dieu préfère... l'unité ou la
diversité, 269-274). Pour essayer d'y répondre, le colloque a employé l'image
des poupées russes qui s'emboîtent les unes dans les autres et il a composé
un vitrail mobil, fait de pièces différentes dans les couleurs de l'arc en ciel.
Le vitrail voyage depuis lors dans diverses Eglises. Le départ s'est fait de la
Cathédrale de Lausanne où en 1927 la première Conférence de « Foi et
Constitution » avait lancé son appel à l'unité (294-296).

Le principal et véritablement audacieux mérite du présent livre, comme
du colloque qu'il reflète, est d'articuler clairement et d'approfondir théolo-
giquement et pastoralement la question de savoir quelle est la portée de
l'affirmation commune des Confessions de foi : la sainte Eglise est catholique.
Le Symbole des apôtres et le Symbole de Nicée-Constantinople le disent
dans leur version originale : « credo [...] sanctam Ecclesiam catholicam ».
Cela reste vrai même si (depuis le 16e siècle déjà) on « cache », dans les

traductions protestantes en cours, le « catholica » sous le vocable christliche
ou universelle, allgemeine. Nous aurions (nous avons...) tort de laisser ou
d'attribuer le terme de « catholique » à l'une des confessions seulement, à

l'exclusion des autres.
Dans les chapitres de la première partie de l'ouvrage (25-181), à chaque

fois un théologien, puis un praticien de la vie ecclésiastique présentent la

conception de catholicité, pour l'Eglise catholique-romaine, l'Eglise
catholique-chrétienne, les Orthodoxes, les Réformés, les Eglises dites évangéliques
ou de professants. Ainsi François-Xavier Amherdt présente le point de vue
du théologien catholique de la pastorale et le curé de paroisse, puis ancien
vicaire épiscopal Jean-Robert Allaz la pratique catholique de la catholicité en

pays de Vaud (27-59). Adrian Suter et Jean-Claude Mokry parlent pour



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 265

l'Eglise catholique-chrétienne (61-90). loan Sauça, Directeur de l'Institut de

Bossey et Monseigneur Jérémie, Métropolite du diocèse du Patriarcat
œcuménique de Suisse représentent les Orthodoxes (91-128). Les Réformés
parlent par Didier Halter de la Fédération des Eglises protestantes de Suisse
et Odair Pédroso Mateus de « Foi et Constitution » du COE ; il est d'origine
brésilienne (129-152). Les Evangéliques sont représentés par Alain Nisus
(Vaux-sur-Seine) et Norbert Valley (153-181).

Amherdt rappelle dans ses thèses « la catholicité enracinée dans l'universalité

du mystère pascal » (38) et « une catholicité pour l'humanité « (41)
mais reconnaît aussi que la catholicité de l'Eglise catholique-romaine
demeure en quelque sorte « imparfaite » : « elle souffre de plein fouet des
divisions avec les Eglises sœurs » (ainsi dit dans une lettre de 1993 de la Congrégation

romaine pour la Doctrine de la foi) (35). Odair Pedroso Mateus
reprend du théologien écossais Peter McEnhill la notion de la catholicité
vulnérable des Réformés - mais il rappelle aussi la question du célèbre
Catéchisme de Heidelberg (1563) : « Que crois-tu de la Sainte Eglise catholique

» et il aspire à une catholicité plus « visible » des Réformés - « nos
divisions auront été transfigurées en diversité réconciliée pour que le monde
croie » (134, 138-141).

La deuxième partie du livre aborde la question de la catholicité de façon
plus systématique (183-266). Après une lecture biblique par Gosbert Bya-
mungu du Conseil pontifical pour l'unité des chrétiens du Vatican (185-208),
John St-Helier Gibaut parle de la catholicité telle que « Foi et Constitution »

du Conseil Œcuménique des Eglises la conçoit. Certes une partie majeure de

l'ouvrage (209-230) Une professeure réformée de Nouveau Testament de
Lausanne, Claire Clivaz, le dominicain français Franck Lemaître, directeur
du Service œcuménique de la Conférence des évêques de France et un
Orthodoxe à Chambésy, Job Getcha répondent à « Foi et Constitution » (231-
257). La dernière parole revenait à sœur Minké de la Communauté de Grand-
champ. Elle est aujourd'hui décédée. Son intervention à Bossey, en plein
processus de lâcher prise disait-elle, était un témoignage d'expérience de

spiritualité œcuménique (259-266).
Dans la troisième et dernière partie du présent ouvrage nous devons

encore signaler la synthèse du Colloque et les propositions pour une réflexion
œcuménique. Celles-ci frappent par leur clairvoyance ecclésiale et leur
confiance prophétique. La dernière phrase (proposition 23) dit : « La pleine
catholicité de l'Eglise est à venir, lorsque "Dieu sera tout en tous" » (275-293).

Bruno Bürki

COLLAUD, Thierry : Démence et résilience. Mobiliser la dimension spirituelle
Soins et spiritualités 4). Bruxelles : Lumen Vitae 2013, 99 p. ISBN 978-2-

8732.4-448-4.

Comme ses autres livres et articles, l'ouvrage de Thierry Collaud, professeur
de théologie morale à la Faculté de théologie de notre Université, révèle la

triple compétence de son auteur : celles de ses qualifications professionnelle



266 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

de médecin généraliste et académique d'éthicien catholique, mais aussi celle,
existentielle, d'une grande délicatesse humaine. Membre du comité scientifique

de la collection internationale « Soins et spiritualité » aux Éditions
Lumen Vitae, conduite par la pasteure Suissesse Cosette Odier, superviseure
CPT (formation à l'écoute et à la communication), coordinatrice et formatrice

au CHUV à Lausanne, et par le jésuite allemand Eckhard Frick, co-
titulaire du professorat « Spiritual Care » à la Faculté de médecine de
Munich, le spécialiste d'éthique médicale fribourgeois enrichit celle-ci d'un
quatrième volume de qualité, bref (une centaine de pages) et accessible, comme
le sont les trois premiers numéros (d'Eckhard Frick : Se laisser guérir.
Réflexion spirituelle et psychanalytique, 2011 ; de la médecin gériatre romande
Stéfanie MONOD-ZORZI : Soins aux personnes âgées. Intégrer la spiritualité
2012 ; et du théologien québécois de Laval, Guy JOBIN : Des religions à la

spiritualité. Une appropriation biomédicale du religieux dans l'hôpital, 2012).
Ce nouvel ouvrage s'inscrit dans la ligne des précédents écrits de l'auteur : Le

statut de la personne démente. Éléments d'une anthropologie de l'homme
malade à partir de la maladie d'Alzheimer. Fribourg : Academic Press 2003 et
avec C. GOMEZ : Alzheimer et démence. Rencontrer les malades et communiquer

avec eux Aire de famille). St-Maurice : Saint-Augustin 2010.
Le présent livre lance avec conviction, pudeur et réalisme un cri d'espérance

: malgré le choc que provoque l'irruption de la maladie d'Alzheimer et
l'ampleur du séisme qu'elle cause, surtout si elle se conjugue avec la perte
d'indépendance que comporte le grand âge, malgré l'image de « vide
psychique » associée à la démence (selon son étymologie latine de-mens
absence de pensée, g), une certaine forme de croissance post-traumatique et
de résidence reste possible, la vie peut continuer d'« exprimer ses richesses
d'humanité » en puisant notamment dans les ressources de la spiritualité,
tant chez la personne atteinte que chez son entourage ou le personnel
soignant, « dans la démence, en dépit d'elle, à côté d'elle » (6).

C'est ce chemin du « subir au consentir » (28) qu'explore le livre après
avoir posé les définitions de base : la personne souffrant de la maladie
d'Alzheimer demeure un sujet « capable » et pleinement vivant (13) ; la résidence
apparaît comme l'aptitude à continuer de vivre en recourant à des ressources
internes, existentielles et relationnelles, et externes, sociales, familiales et
communautaires ; la démence peut se vivre dans le contexte des dimensions
spirituelle et religieuse de l'existence, profondément imbriquées l'une dans
l'autre (26).

Face à l'agression de la maladie qui fait souffrir, désorganise l'existence et
menace l'autonomie, les réactions évoluent de la « sidération » à la plainte
partagée et au refus de la liberté qui se cabre (44-45). Les images évoquées
(sablier qui se vide, crépuscule, enfermement, abandon, stigmate indélébile)
sont à travailler et à compléter, afin d'envisager quelques ouvertures pour
sortir de l'impasse : par exemple en distinguant les ténèbres, signes du
néant, de la nuit d'où peut jaillir le jour (46-48).

Pour passer du temps de la déchirure et du subir, à celui de la résilience
et du consentir, il faut traverser le temps de la patience et de l'endurance :

pour le malade, persévérer dans le désir d'exister ; pour l'entourage, mainte-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 267

nir la personne dans sa dignité en la rencontrant avec bienveillance, en
dialoguant avec elle dans la gratuité, en l'aidant à se raconter, en la respectant
profondément dans sa dimension spirituelle, en suscitant son espérance ;

pour la communauté ecclésiale, soutenir le chemin de la personne démente
par la force de la présence et du témoignage, la valeur stabilisante et inté-
grative des rites, la puissance de la prière partagée qui entretient la relation
de proximité avec Dieu (74-76).

Que peut alors signifier la résilience dans la démence Il s'agit bien d'un
état fragile sur un chemin rocailleux, mais il convient de construire un tel
espace dès le début de la maladie, afin de faciliter l'échange mutuel des
histoires de vie et de foi, et de favoriser le surgissement d'étincelles de joie,
fugaces mais réelles (91-94). La résilience spirituelle au cœur de la démence
se présente ainsi comme le consentement au fini, au corps « blessé » (et non
« abîmé ») (84-86), selon la définition même de l'humanité d'après Paul
Ricœur : « L'Homme, c'est la joie du oui dans la tristesse du fini » (80).

Parsemé de tableaux éclairant, extrêmement bien documenté, porté par le
souffle de témoins comme Etty Hillesum, Martin Buber ou saints Bernard et
Bonaventure, habité par la pensée de P. Ricœur, l'ouvrage fournira des
repères et de l'élan à tous ceux qui côtoient des personnes touchées par la
maladie d'Alzheimer. Et il permettra sous doute à chacun de mieux se

préparer à cette éventualité.

François-Xavier Amherdt

Ebneter, Thomas: Christliche Hoffnung im säkularen Zeitalter. Im Gespräch
mit Gianni Vattimo. Wien: Passagen Verlag 2012, 331 S. ISBN: 978-3-7092-
0043-8.

In den letzten Zeilen des „Postskriptum" zu seinem epochemachenden Werk
Credere di credere expliziert der italienische Hermeneutiker Gianni Vattimo
(Université Torino) die Caritas als nicht-hermeneutische, d.h. nicht weiter
begründungsbedürftige Norm seines sog. „schwachen Denkens" (pensiero
debole); mehr noch: er qualifiziert sie als eine „eschatologische"1: „Eine
solche Norm - die christliche Liebe, die dazu bestimmt ist, auch dann noch
Bestand zu haben, wenn der Glaube und die Hoffnung nicht mehr notwendig
sein werden, wenn einmal das Reich Gottes vollständig verwirklicht sein
wird - rechtfertigt, so scheint mir, voll und ganz die Bevorzugung einer
.freundschaftlichen' Vorstellung von Gott und vom Sinn der Religion. Wenn
dies ein Übermaß an Güte ist, so ist Gott selbst uns darin mit gutem Beispiel
vorangegangen."2 Thomas Ebneter, bis 2013 Wissenschaftlicher Assistent am
deutschsprachigen Dogmatik-Lehrstuhl an der Theologischen Fakultät der
Universität Freiburg i.Ue. (Schweiz), greift in seiner hier vorzustellenden

1 VATTIMO, Gianni: Glauben - Philosophieren. Aus dem Italienischen von Christiane
Schultz. Stuttgart: Reclam Verlag 1997, 114 [ital. Original: Credere di credere. Milano: Gar-
zanti Libri 1996].

2 Ebd., 114L Hervorhebung U.E.



268 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Dissertationsschrift genau diesen theologisch angeschärften Hoffnungsgedanken

Vattimos auf und sucht ihn im postmodernen Kontext, in dem - so
ein kritisches Diktum Giorgio Agambens - selbst „die Kirche von Rom [...]
ihren eschatologischen Schalter geschlossen"? habe, philosophisch zu
verantworten.

Gegliedert hat Ebneter sein Buch in vier große Teile. Im ersten Kapitel
wird schwerpunktmäßig das postmetaphysische Denken Vattimos, das

„schwache Denken", mitsamt seinem hermeneutischen Interpretationszugang
verhandelt (41-86: „II pensiero debole oder die babylonische

Sprachvielfalt"). Kapitel 2 thematisiert in differenzierter Weise das abendländische
Säkularisierungsparadigma und fragt dabei vor allem nach dessen Beziehung
zum jüdisch-christlichen Erbe (87-127: „Das säkularisierte Zeitalter - Occi-
dens sive Christianitas"). Der dritte Großabschnitt ist als „Angelpunkt" (37)
der Studie zu lesen, insofern die oben angesprochene letzte Norm der Caritas
im Anschluss an den Christushymnus des Philipperbriefes (Phil 2,6-11) und
vor dem Hintergrund eines letztlich im Christentum selbst verwurzelten
Nihilismus machttheoretisch expliziert wird (129-191: „Kenosis - als Paradigma

der Postmoderne"); dazu bringt Ebneter Friedrich Nietzsche und Thérèse
de Lisieux miteinander ins Gespräch (193-237: „,Ich will glauben' - Nietzsche
und Thérèse de Lisieux"). Das abschließende Kapitel schließlich insistiert
vor dem Hintergrund des vorangegangenen fiktiven Dialogs auf den
praktisch-ethischen Aspekt der Entscheidung, von der sich im postmetaphysischen

Zeitalter niemand mehr dispensieren kann; existentielle Relevanz
erlangt die persönliche Entscheidung jedoch erst im eschatologisch qualifizierten

Horizont der Hoffnung, insofern in diesem Kenosis, Differenz und
Transzendenz hermeneutisch zusammenkommen (239-275: „Eschatologie - die
vielen Sprachen im Heiligen Geist"). Ein umfangreicher Anmerkungsapparat
sowie ein qualitativ gut zusammengestelltes Literaturverzeichnis runden die
lesens- und unbedingt empfehlenswerte Studie ab.

Im Folgenden möchte ich zwei Aspekte des Buches, die ich für die
systematisch-theologische Diskussion als weiterführend erachte, besonders
hervorheben.

1. Der erste Aspekt betrifft die Säkularisierungsthematik. Ebneter referiert

und diskutiert in diesem Zusammenhang die klassischen Positionen der
Debatte - v.a. Karl Löwith (Weltgeschichte und Heilsgeschehent) und Hans
Blumenberg (Säkularisierung und Selbstbehauptung5) - und konfrontiert diese

mit Vattimos Grundthese, nach der „die Säkularisierung und das ,schwa-

3 AGAMBEN, Giorgio: Kirche und Herrschaft, in: TSCHUMI, Maja/HELBLING, Simon: Apokalypse.

Das Theater Epiphania - Egregia 4). Basel: Reinhardt Druck 2011, 51-62, hier 59.
4 LÖWITH, Karl: Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraussetzungen

der Geschichtsphilosophie. Aus dem Englischen von Hjermann] Resting. Stuttgart: Kohlhammer

Verlag 1953.
5 BLUMENBERG, Hans: Säkularisierung und Selbstbehauptung. Erw. und Überarb. Neuausgabe

von „Die Legitimität der Neuzeit", erster und zweiter Teil. Frankfurt/M.: Suhrkamp
Verlag T983.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 269

che Denken' im Depositum Fidei des Christentums grundgelegt sind." (89e)
Im Gegensatz zu Löwith, der die Moderne als säkularisierte Ableitung des

Christentums verstand, deutete Blumenberg die Moderne als Selbstbehauptung-,

das Säkularisierungstheorem Löwiths rekurriere fälschlicherweise auf
un- bzw. überhistorisch gedachte „substantialistische Prämissen"7. Die säkulare

Welt der Neuzeit konstituiere sich aber wesentlich durch die
Selbstermächtigung der Menschen. Der Fortschrittsgedanke, so Blumenberg, sei
eben kein ursprünglich der christlichen Theologie zuzurechnendes Gut, das
dieser quasi gewaltsam geraubt worden sei. Vielmehr besitze die Geschichte

per se einen revolutionären und nicht-theologischen Drang, der den
Menschen von allem Fanatismus befreie. Darüber hinaus - und das ist theologisch

von höchster Bedeutung - müssten Fortschritt und Eschatologie als
zwei radikal von einander zu unterscheidende, ja: sich widersprechende
Ideen verstanden werden. Auch wenn Ebneter nicht der Versuchung erliegt,
„unsere (nach-)moderne Welt vorschnell mit dem christlichen Erbe zu erklären"

(114), so schlägt er sich in der Debatte zwischen Löwith und Blumenberg
doch auf die Seite des erstgenannten. In Löwiths Position erkennt er den -
theologisch relevanten und notwendigen - Versuch einer positiven
Würdigung der Tradition, wie sie groso modo auch von Vattimo vertreten wird.
Damit kann Ebneter den Säkularisierungsprozess „als Bewegung hin zu a-
religiösen Ausdrucksformen" (125) deuten, „die der christlichen Botschaft
entsprungen ist und deren zeitgemäße Form als Hermeneutik vor uns liegt."
(Ebd.) Interessant im Anschluss an diese Interpretation von Säkularisierung
ist die gleichermaßen systematisch- wie pastoraltheologisch zu stellende
Frage nach angemessenen Gestalten a-religiöser ekklesialer Praktiken heute.

2. Der zweite Punkt, der mich im Zuge meiner Lektüre zum
systematischtheologischen Weiterdenken angeregt hat, betrifft noch einmal das ganz zu
Beginn meiner Rezension bereits angesprochene Caritas-Theorem. Im Rahmen

seiner ausführlichen Auseinandersetzung mit der Kenosis-Theologie in
Phil 2 zeigt Ebneter auf, wie sehr Vattimos Interpretation des Kreuzestodes
als „rettendes und hermeneutisches Ereignis" (134) sich dem Heideggerschen
Denken verdankt. Vattimos Ansatz bezeichnet Ebneter als ein Denken der
Transzendenz, das sich durch eine „horiziontale"8 Transzendenz ausweist.
Diese beschreibt Ebneter genauer „als Bedingung der Möglichkeit der
Möglichkeiten [...], welche dem Menschen oder dem Dasein erlaubt, jene [d.i. die
Transzendenz; Anm. U.E.] zu ergreifen." (140). Ihre Begründung findet diese
These in einer Lesart des Philipperhymnus, die den Gott, der sich im kenoti-
schen Ereignis gibt, weder primär als Gebenden noch als Gabe selbst begreift,
sondern als den Akt des Gebens, d.h. als das Geben. Im Anschluss an 1 Kor
13,13 ist nun festzuhalten, das auch im Rahmen der skizzierten horizontalen

6 Mit Bezug auf VATTIMO, Gianni: Jenseits des Christentums. Gibt es eine Welt ohne Gott?
Aus dem Italienischen von Martin Pfeiffer. München: Hanser Verlag 2004, 112 [engl. Original:

After Christianity. New York: Columbia University Press 2002].
7 BLUMENBERG: Säkularisierung und Selbstbehauptung, a.a.O., 37.
8 VATTIMO, Gianni/DOTOLO, Carmelo: Dio: la possibilità buona. Un colloquio sulla soglia

tra filosofia e teologia, a cura di GIORGIO, Giovanni. Soveria Manelli: Rubbertino 2009,17.



270 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Transzendenzbewegung Glaube und Hoffnung schwach werden. Allein die
Liebe als nicht begründungsbedürftige Norm bleibt.9 Ihr Gestus ist der
„Appell"10; sie korrespondiert mit der grundlegenden Freiwilligkeit jedweden
Glaubensbekenntnisses. Gegründet ist diese Freiwilligkeit selbstverständlich
in der Freiheit des Menschen. Zudem aber ist auch das im Christentum als

Liebesereignis gedeutete Ostergeschehen (als Ineinander von Kenosis und
Erhöhung verstanden) nicht überwältigend im Sinne einer Zwangsläufigkeit.
Das sei abschließend gegen die von Ebneter prominent und zugleich
differenziert ins Feld geführte Theologie der drei Tage Hans Urs von Balthasars
gesagt. Balthasar konstatiert und Ebneter zitiert (187): „Das gesamte Neue
Testament ist darin einhellig, daß Christi Kreuz und Begräbnis nur belangvoll

erscheinen im Licht des Ostergeschehens, ohne das es keinen christlichen

Glauben gäbe."11 Gegen die hier unterstellte Zwangsläufigkeit gilt es

einzuwenden, das gerade die von Balthasar genutzte Formulierung „im
Licht" auf eine Interpretation des Jerusalem-Ereignisses zielt. In diesem Fall
muss es sich nicht um einen „Rückfall in die Metaphysik" (187) handeln.
Systematisch-theologisch interessant und notwendig ist von dieser Einsicht aus
die hermeneutische Rückfrage nach dem theoretischen wie praktischen
Wahrheitsstatus der grundlegenden christlichen Glaubensüberzeugungen.

Über die zwei genannten Aspekte hinaus eröffnet Ebneters Dissertation
noch eine ganze Reihe weiterer Anknüpfungspunkte für zukunftsweisende
Diskussionen im philosophisch-theologischen Grenzbereich, die hier leider
nicht mehr ausgeführt werden können.

Ulrich Engel OP

9 Vgl. dazu die bei Ebneter (155) angeführte konträre Position von DEPOORTERE, Frederick:

Christ in Postmodern Philosophy. Gianni Vattimo, René Girard and Slavoj Zizek. New
York: T & T Clark 2008, 20. Dagegen s. wiederum auch die gleichfalls von Ebneter (156)
rezipierte Gegenposition zu Depoortere von ENGEL, Ulrich: Philosophie (im Licht) der Inkarnation.

Zu Gianni Vattimos Religionsdiskurs im Zeitalter der Interpretation, in: VATTIMO, Gianni/
SCHRÖDER, Richard/ENGEL, Ulrich: Christentum im Zeitalter der Interpretation, hrsg. von
EGGENSPERGER, Thomas im Auftrag des Institut M.-Dominique Chenu - Espaces Berlin
Passagen Forum). Wien: Passagen Verlag 2004, 41-78, bes. 53f.

10 VATTIMO: Jenseits des Christentums, a.a.O., 154.
11 BALTHASAR, Hans Urs von: Theologie der drei Tage. Einsiedeln: Johannes Verlag 1990,

179.


	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

