
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 1

Artikel: Das Leid der Tiere : neuere Lösungsansätze der analytischen
Religionsphilosophie in der Diskussion

Autor: Amor, Christoph J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761042

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph J. Amor

Das Leid der Tiere.
Neuere Lösungsansätze der analytischen
Religionsphilosophie in der Diskussion

l. Zur Problemstellung der vorliegenden Monographie!

Die Erfahrung unerklärlichen Leids gilt bekanntlich als der Fels des Atheismus

und stellt in Gestalt des Theodizee-Problems einen der stärksten
Einwände gegen den christlichen Theismus dar. Denn „die Erfahrung von
Übel und Leid scheint dem Glauben an die Existenz eines allmächtigen
und gütigen Gottes zu widersprechen."2 Gemeint sind hier zumeist die
vielfältigen Übel, unter denen Menschen leiden. Das Leid der
nichtmenschlichen Kreatur spielt demgegenüber vielfach eine untergeordnete
Rolle. So darf es nicht verwundern, dass auch in der aktuellen
deutschsprachigen Theodizee-Debatte das Leid der Tiere eher stiefmütterlich
behandelt wird. „Das Leben der Tiere" und somit auch ihr Leiden sind
weitgehend „terra incognita auf der Landkarte der Theologie".3

Dies ist erstaunlich, denn sowohl Christen als auch Kritiker des
Christentums erachten das Leid der Tiere als eine besonders schwierige und
schwerwiegende Form des Problems des Übels. So notiert etwa der
bekannte christliche Schriftsteller Reinhold Schneider zum Phänomen
„Leben" auf Erden: „Das ist die Verdammnis zum Dasein; eine rotierende Hölle,

das Nichts in der Erscheinungsform der Qual."4 Beim Alttestamentler
Fridolin Stier findet sich die bange Frage an Gott: „Was hast du im Sinn
[...] mit uns allen samt all den Geschöpfen, den macht- und wehrlosen,
fressend gefressenen, grässlich verreckenden, allen zusammen - zum Wei-

•«5nen! 3

1 MURRAY, Michael J.: Nature red in tooth and claw: theism and the problem of animal
suffering. New York: Oxford University Press 2011. 212 S. ISBN 978-0-19-959632-4. Die Seitenzahlen

in Klammern im Haupttext beziehen sich nachfolgend auf dieses Buch.
2 LOICHINGER, Alexander/KREINER, Armin: Theodizee in den Weltreligionen. Ein Studienbuch

UTB 3420). Paderborn: Schöningh 2010, 10.

3 HAGENCORD, Rainer: Vom verhängnisvollen Irrtum über die Tiere. Zum Projekt einer
theologischen Zoologie, in: DERS. (Hg.): Wenn sich Tiere in der Theologie tummeln. Ansätze einer
theologischen Zoologie. Regensburg: Pustet 2010, 21-37, hier 29.

4 SCHNEIDER, Reinhold: Winter in Wien. Aus meinen Notizbüchern Freiburg i.Br.:
Herder I3i982, 213.

5 STIER, Fridolin: Vielleicht ist irgendwo Tag. Aufzeichnungen. Freiburg i.Br.: Kerle 1981,

147-



Das Leid der Tiere 215

Bereits Charles Darwin rang mit der Frage, wozu das Leid von Abermillionen

von Tieren im Laufe der Evolutionsgeschichte gut sein solle.6 Dass
ein gütiger und allmächtiger Gott etwa Schlupfwespen mit der ausdrücklichen

Absicht erschaffen habe, im Körper von Raupen heranzuwachsen und
ihre Wirte bei lebendigem Leib aufzufressen oder dass Katzen mit Mäusen
„spielen" sollen, dazu konnte und wollte sich Darwin zeitlebens nicht
durchringen.7 Weniger zimperlich fallt das Urteil von Emile M. Cioran aus,
der die Schöpfung schlichtweg für verfehlt erachtet.8 Neo-Darwinisten wie
Richard Dawkins sehen im unerbittlichen Kampf ums Dasein im Tierreich
gar ein durchschlagendes Argument gegen die Existenz Gottes.9

Längst hat auch die Religionsphilosophie das Leid der Tiere als
Herausforderung für den Glauben an Gott entdeckt. Berühmt-berüchtigt in der
religionskritischen Literatur ist das fiktive Beispiel eines Rehkitzes, das auf
grauenhafte Weise bei einem Waldbrand zu Tode kommt. Für William L.

Rowe, von dem das Beispiel stammt, stellt dieses - in seinen Augen - völlig
sinnlose Leid eines Tieres, den Glauben an einen guten Schöpfergott massiv

in Frage.10
Im englischsprachigen Raum werden derartige Anfragen an die traditionelle

christliche Gottes- und Schöpfungslehre unter dem Stichwort the
Darwinian problem of evil zurzeit lebhaft diskutiert. Die Kritik ist vielstimmig
und differenziert. Als Einwand gegen die Vernünftigkeit des christlichen
Theismus werden sowohl die Faktizität und Dauer des Evolutionsprozesses
als auch das dadurch bedingte Leidausmaß vorgebracht.

Wenn Gott tatsächlich allmächtig ist, wie die christliche Tradition lehrt,
müsste er doch in der Lage sein, jede Spezies, inklusive der menschlichen,

6 Vgl. Darwin, Charles: Letter to Hooker of 13 July 1856, in: DARWIN, Francis/SEWARD,
Albert C. (Hgg.): More letters of Charles Darwin. A record of his work in a series of hitherto
unpublished letters. Vol I. London: Murray 1903, 94: „What advantage can there be in the
sufferings of millions of the lower animals throughout almost endless time?"

7 Vgl. DARWIN, Charles: Letter to Asa Gray of 22.3.1860. Darwin Correspondence Database:

http://www.darwinproject.ac.uk/entry-2814 [Abruf: 4.2.2013]: "With respect to the
theological view of the question; this is always painful to me. - I am bewildered. - I had no
intention to write atheistically. But I own that 1 cannot see, as plainly as others do, & as I shd

[sic!] wish to do, evidence of design & beneficence on all sides of us. There seems to me too
much misery in the world. I cannot persuade myself that a beneficent & omnipotent God
would have designedly created the Ichneumonid&ae [sic!]; with the express intention of
their feeding within the living bodies of caterpillars, or that a cat should play with mice."

8 Vgl. CIORAN, Emile M.: Die verfehlte Schöpfung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1979.
9 Vgl. DAWKINS, Richard: River out of Eden. A Darwinian view of life. London: Phoenix

'2004. DERS.: The blind watchmaker. London: Penguin 2006. DERS.: The God delusion. London:

Black Swan 2006.
10 Vgl. ROWE, William L.: The problem of evil and some varieties of atheism, in: APQ 16

(1979) 335~341> Lier 337: „Suppose in some distant forest lightning strikes a dead tree, resulting

in a forest fire. In the fire a fawn is trapped, horribly burned, and lies in terrible agony
for several days before death relieves its suffering. So far as we can see, the fawn's intense
suffering is pointless."



2l6 Christoph J. Amor

unmittelbar, gleichsam ex nihilo zu erschaffen. Warum aber, so fragen sich
viele mit der nordamerikanischen Prozesstheologie, sind dennoch immense

Zeiträume verstrichen, bis sich die ersten höheren Lebewesen entwik-
kelt haben?11 Und warum hat sich Gott nicht eines weniger leidvollen
Mittels bedient, um bewusstseinsfahige Lebewesen zu erschaffen als der
durch Mutation und Selektion voranschreitenden Evolution?12 Weshalb
stöhnt die Natur bis auf den heutigen Tag „unter der Last ihrer eigenen
Gesetze''^? Wie lassen sich die Naturgesetze des Fressens und Gefressen-
Werdens, angeborene Fehlbildungen und Defekten, destruktives und
grausames Verhalten im Tierreich wie Infantizid, Artgenossentötung, Parasitismus

etc.'5 mit dem Glauben daran vereinbaren, dass Gott alles gut gemacht
hat (vgl. Gen 1)?

Besondere Brisanz erhält die sog. animal pain and suj^en'ng-Problematik
durch die Tatsache, dass sich die heute gängigen Standard-Lösungen des
Theodizee-Problems prima facie nicht auf sie anwenden lassen. Da Tieren
eine sittlich relevante Willensfreiheit zumeist abgesprochen wird, können
die Übel, die ihnen zustoßen, weder als Strafe noch als Folge ihrer eigenen
Verfehlungen gedeutet werden. Die Grundannahme des Arguments der
Willensfreiheit, Leid und Übel seien der Preis der Gewährung von
Willensfreiheit16, erscheint in Bezug auf das Tierreich nicht plausibel.^
Genauso wenig überzeugt die Grundintuition der Theodizee der Seelen- bzw.
Personbildung (soul-making theodicy), wonach Leid und Übel der
moralischen und spirituellen Reifung dienen.18 Andere Lösungswege abseits der
bekannte(re)n sind daher zu erkunden und zu beschreiten.

11 Vgl. COPP, John B./GRIFFIN, David Ray: Process theology. An introductory exposition.
London: Westminster Press 1976, 64: "Traditional theists [...] held to the notion of God as

Controlling Power. [...] Whatever God wills can be brought about immediately. Why, then,
take over four billion years to get to the more valuable creatures, if they could have been
created at once?"

12 Vgl. GRIFFIN, David Ray: Process theology and the christian good news: a response to
classical free will theism, in: COBB, John B./PlNNOCK, Clark H. (Hgg.): Searching for an
adequate God. A dialogue between process and free will theists. Grand Rapids, Mich.: Eerdmans

2000, 1-38, hier 29: „If God can create any species, including the human species, ex nihilo,
why create the world so slowly and with so much evil?"

J3 PETERS, Dieter Stefan: Biologische Anmerkungen zur Frage nach dem Sinn des Leidens in
der Natur, in: KESSLER, Hans (Hg.): Leben durch Zerstörung? Über das Leiden in der Schöpfung.

Ein Gespräch der Wissenschaften. Würzburg: Echter 2000, 27-37, hier 27.
'4 Vgl. THEILE, Ursel: Destruktion durch angeborene Fehlbildungen und Defekte, in: KESSLER

(Hg.): Leben durch Zerstörung?, 66-84.
*5 Vgl. SOMMER, Volker: Destruktives Verhalten bei Tieren. Über Eigennutz und Selbstlosigkeit,

über Gut und Böse, in: KESSLER (Hg.): Leben durch Zerstörung?, 38-52. PETERS:

Biologische Anmerkungen zur Frage nach dem Sinn des Leidens in der Natur, 28-32.
16 Vgl. GRESHAKE, Gisbert: Der Preis der Liebe. Besinnung über das Leid. Freiburg i.Br.:

Herder 1978.
'7 Vgl. FERRÉ, Frederick: Theodicy and the status ofanimals, in: APQ 23 (1986) 23-34, bes.

23-24.
18 Vgl. HICK, John: Evil and the God of love. New York: Macmillan 2007.



Das Leid der Tiere 217

2. Das Problem des Übels als intellektuelle Herausforderung für den
Theismus

Genau hier setzt die Monographie von Michael J. Murray an und präsentiert

insgesamt vier Lösungstypen für das Darwinian problem of animal
pain and suffering (vgl. 6-9).

Da der Verfasser das Leid der Tieren als Ernst- und Härtefall des
Problems der Übel versteht, hat er den verschiedenen Antwortversuchen eine
Einführung in die aktuelle religionsphilosophische Theodizee-Debatte im
englischsprachigen Raum vorangestellt (10-40). Dieses Überblicks-Kapitel
ist dicht, aber sehr informativ und arbeitet präzise die neuralgischen
Punkte der Diskussion heraus.

Aus der Fülle an Anregungen seien einige bedenkenswerte Differenzierungen

des Verfassers hervorgehoben. Bereits eingangs macht er auf die

Vielschichtigkeit des Problems des Übels aufmerksam. Dieses kann in erster

Linie als ein theoretisches oder praktisches Problem, als Infragestellung

der Existenz Gotte, als Anfrage an bestimmte Eigenschaften Gottes
(z.B. Allmacht, Güte, Vorsehung), als Indiz für die begrenzte Erkenntniskraft

des Menschen oder als Verweis auf die Geheimnishaftigkeit Gottes
begriffen werden (vgl. 10). Murrays Ausführungen beschränken sich
demgegenüber auf das Problem des Übels als religionsphilosophisches und
religionskritisches Argument, das die Wahrheit des Atheismus oder
zumindest die rationale Überlegenheit der atheistischen Weltanschauung
gegenüber dem christlichen Theismus begründen soll.

2.1 Das logische / deduktive Argument aus dem Übel

Das Argument aus dem Übel gegen die Existenz Gottes wird im englischen
Sprachraum in zwei Varianten diskutiert. Gemäß dem sog. logischen /
deduktiven Argument aus dem Übel (the logical argument from evil) ist die
Existenz des Übels mit der Existenz Gottes logisch unvereinbar. „Aus der
Existenz des Übels folge also die Nichtexistenz Gottes."20 Laut dem sog.
empirischen / induktiven Argument aus dem Übel (the evidential argument
from evil) widerlegt die Faktizität des Übels zwar nicht die Existenz Gottes.
Die Tatsache des Übels mache die Existenz Gottes aber sehr unwahrscheinlich

und den Glauben an Gott unvernünftig.21
In seiner einfachsten Form lautet das logische Argument aus dem Übel:
"(1) If there were a God, there would be no evil.
(2) There is evil.
(3) Thus, there is no God." (12)

[9 Unter „Tier" wird im Folgenden die nicht-menschliche Kreatur verstanden.
20 LÖffler, Winfried: Einführung in die Religionsphilosophie. Darmstadt: WBG 2006,129.
21 Vgl. HOWARD-SNYDER, Daniel (Hg.): The evidential argument from evil. Bloomington:

Indiana University Press 1996.



2l8 Christoph J. Amor

Dass der Theismus durch dieses Argument nicht schachmatt gesetzt
wird, ist offensichtlich. Denn der Schluss folgt nur unter Voraussetzung
einer ganz bestimmten Semantik der Rede von Gott," nämlich der Auffassung

von Gott als ens perfectissimum,23 Die Existenz der Übel ist prima
facie nur dann ein Einwand gegen den Glauben an Gott, wenn Gott um die
Übel weiß, sie beseitigen will und dazu auch in der Lage ist. Die nachjustierte

Fassung des logischen Arguments müsste daher lauten:

"(4) If there were a God, he would be omniscient, omnipotent, and wholly
good.
(5) (a) A wholly good being would prevent the occurrence of every evil it is in
his or her power to prevent; (b) an omniscient being would be aware of all
possible and actual evils; and (c) an omnipotent being would be able to
prevent all evils.
(6) Thus, if there were a God, there would be no evil.
(7) There is evil.
(8) Thus, there is no God." (12)

Aber auch in der modifizierten Fassung weist das vorliegende Argument
mit Prämisse (5a) eine Schwachstelle auf. Denn wie bereits die alltägliche
Erfahrung (z.B. Zahnarzt-Besuch) lehrt, ist nicht jedes zugefügte oder
nicht verhinderte Leid moralisch problematisch bzw. theodizee-relevant.
Manche Übel nehmen Menschen bereitwillig auf sich, um dadurch schlimmeres

Leid zu verhindern oder ein größeres Gut zu erlangen. Analog ließe
sich auch im Blick auf Gott behaupten: Ein vollkommen gutes Wesen
verhindert alle Übel, die in seiner Macht stehen, es sei denn, es gibt einen guten

Grund dafür, es nicht zu tun.
Ein solcher guter Grund muss laut Murray drei Bedingungen erfüllen

(vgl. 14).

(A) Erstens die Notwendigkeits-Bedingung (necessity condition). Das

zugelassene Übel muss zur Erlangung eines Guts bzw. eines Werts
notwendig sein.

(B) Zweitens die Kompensations-Bedingung (outweighing condition). Das

aus der Zulassung des Übels resultierende Gut muss so wertvoll sein, dass

es das Übel hinreichend aufwiegt und ausgleicht.
(C) Drittens die Berechtigungs-Bedingung (rights condition), derzufolge

derjenige, der ein Übel zulässt, dazu berechtigt sein muss.

22 Vgl. MORRIS, Thomas V.: Perfect being theology, in: Noûs 21 (1987) 19-30. Zur Kritik an
der Selbstverständlichkeit, mit der in der englischsprachigen Debatte vielfach eine sog.

perfect being theology vertreten wird, vgl. DALFERTH, Ingolf U.: Malum. Theologische Hermeneutik
des Bösen. Tübingen: Mohr Siebeck 2008, 10-11, 74-75.
23 Dass dieses Theismus-Verständnis nicht unproblematisch ist, wird im Blick auf die

Prozesstheologie und den offenen Theismus deutlich. Aufgrund ihrer Modifikation bzw.
Preisgabe des Prädikats der Allmacht und/oder der Allwissenheit Gottes rücken beide
Strömungen bei Murray in die Nähe des Atheismus (vgl. MURRAY: Nature red in tooth and claw,
13, Anm. 4).



Das Leid der Tiere 219

Sind alle drei Bedingungen erfüllt, ist es laut Murray moralisch
unproblematisch, ein vermeidbares Übel zuzulassen. Denn Übel ist nicht gleich
Übel. Übel können, wie gezeigt, auch für etwas gut bzw. notwendig sein.
Aber gilt dies für alle Übel? Muss man nicht vielmehr zwischen notwendigen

und sinnlosen Übeln unterscheiden?^ Wird diese Differenzierung
zugestanden, kann der Religionskritiker folgende Variante des logischen
Arguments aus dem Übel gegen den Theismus entwickeln.

"(9) If there were a God, there would be no gratuitous evils (GEs).
(10) There is at least one GE.

(11) There is no God." (16)

Nicht die Tatsache von Übel und Leid als solche erscheint demnach unvereinbar

mit der Existenz des theistischen Gottes, sondern die behauptete
Faktizität sinnloser bzw. zweckloser Übel (vgl. 16). Aber auch in dieser
Form ist das Argument kritisierbar. So ist umstritten, ob Prämisse (10)

wahr ist. Gegen sie bringt Murray zwei Einwände vor. Zunächst macht er
geltend, dass wir niemals mit letzter Sicherheit beurteilen können, ob ein
Übel tatsächlich sinnlos ist. Denn auch ein vermeintlich sinnloses Übel
kann in Wirklichkeit für ein größeres Gut notwendig sein (vgl. 16-17).25

Des Weiteren problematisiert Murray Prämisse (10), indem er an die
berühmten Überlegungen zur free will defense von Alvin Plantinga
anknüpft.26 Murray zufolge ist es durchaus vorstellbar, dass in allen
möglichen Welten, die Gott realisieren kann, mindestens eine Person ihre Freiheit

missbraucht und Böses tut. Gott wäre demnach nicht in der Lage, eine
Welt zu aktualisieren, in der es das hohe Gut der Freiheit, aber keine
(moralischen) Übel gibt (vgl. 18). Das Übel wäre somit der Preis der Freiheit,
Prämisse (10) dadurch widerlegt und das logische Argument aus dem Übel
entschärft.

2.2 Das empirische / induktive Argument aus dem Übel

Die eigentliche Herausforderung für den christlichen Theismus markiert
nicht das logische, sondern das empirische bzw. induktive Argument aus
dem Übel. Wie bereits erwähnt, „folgt aus dem Übel" nach dieser Position
„zwar nicht zwingend die Nichtexistenz Gottes, das Übel sei jedoch ein Be-

24 Vgl. LÖFFLER: Einführung in die Religionsphilosophie, 128: Notwendige Übel werden
„um eines größeren Gutes Willen in Kauf genommen". Bei sinnlosen Übeln ist „kein solcher
Zusammenhang erkennbar".

25 Vgl. STONE, Jim: Evidential atheism, in: PhSt 114 (2003) 253-277, hier 253: "God is corn-
possible with any evil you choose if he must permit it in order to realize an outweighing
good. Suppose for argument's sake that we cannot even imagine what that good might be - it
would be hubris to conclude that it does not exist."

26 Vgl. PLANTINGA, Alvin: God, freedom, and evil. Grand Rapids, Mich.: Eerdmans 1977,

29-53, bes. 53.



220 Christoph J. Amor

leg, der massiv gegen seine Existenz spricht."2? Da die Tatsache bzw. das

konkrete Ausmass28 von Übel und Leid als Beleg (evidence) für die
Unvernünftigkeit der theistischen Überzeugung ins Feld geführt wird, spricht
man mitunter auch vom Beleg-Problem des Übels bzw. dem induktiven
Argument aus der Leiderfahrung. Formalisiert lautet der Einwand:

"(12) If there were a God, there would be no gratuitous evils (GEs).
(13) It is probable that at least one of the evils in our world is a GE.

(14) Probably, there is no God." (20)

Um diesen Einwand zu entkräften, reicht es nicht mehr aus, anzugeben,
„welche möglichen bzw. widerspruchsfrei denkbaren Gründe die Zulassung

des Leids rechtfertigen könnten."29 Vielmehr müssen nun plausible
Gründe gefunden werden, „d.h. Gründe, die einen möglichst hohen
Wahrscheinlichkeitsgrad besitzen."3° Murray identifiziert drei idealtypische
Lösungsstrategien (vgl. 21). Zur Entschärfung des Beleg-Problems des Übels
könne man erstens Argumente für die Vernünftigkeit des Glaubens an Gott
anführen. Murray denkt diesbezüglich an philosophische Argumente für
die Existenz Gottes („Gottesbeweise"^ ebenso wie an erkenntnistheoretische

Argumente aus der religiösen Erfahrung32 (vgl. 22-23). Interessanterweise

erachtet er jedoch nur die philosophischen Argumente für die Existenz

Gottes als communicable evidence (vgl. 22). Das Argument aus der
religiösen Erfahrung beruhe auf incommunicable evidence (vgl. 23).

Diese Einschätzung ist m.E. nicht unproblematisch. Bei der religiösen
Erfahrung handelt es sich um ein komplexes und vielschichtiges Phäno-
men.33 Und so ist Murray zwar zu konzedieren, dass außergewöhnliche
religiöse Erfahrung, die nur wenigen Menschen zuteil wird, mitunter
unaussprechlich bzw. kaum mitteilbar ist (z.B. tiefe mystische Erfahrungen).34
Sie kommt daher als Ausgangspunkt eines Arguments für die Vernünftigkeit

des religiösen Glaubens nur bedingt in Frage. Anders gelagert ist der
Fall bei gewöhnlicher, aber religiös gedeuteter Erfahrung. Derartige Erleb-

27 LÖFFLER: Einführung in die Religionsphilosophie, 129.
28 Zum Ausmass-Problem des Übels vgl. VAN INWAGEN, Peter: The magnitude, duration,

and distribution ofevil: A theodicy, in: Philosophical Topics 16 (1988) 161-187.
29 KREINER, Armin: Gott im Leid. Zur Stichhaltigkeit der Theodizee-Argumente. Freiburg

i.Br.: Herder 2005, 22.

3° Ebd. 22.
31 Vgl. SWINBURNE, Richard: The existence of God. New York: Oxford University Press

22004.
32 Vgl. ALSTON, William P.: Perceiving God. The epistemology of religious experience. Ithaca,

N.Y.: Cornell University Press 1993. YANDELL, Keith: The epistemology of religious
experience. New York: Cambridge University Press 1993.

33 Für die folgenden Überlegungen vgl. LÖFFLER: Einführung in die Religionsphilosophie,
48-50.

34 Zum Problem unaussprechlicher spiritueller Erfahrungen vgl. KREINER, Armin: Das
wahre Antlitz Gottes - oder was wir meinen, wenn wir Gott sagen. Freiburg i.Br.: Herder 2006,
53-64.



Das Leid der Tiere 221

nisse aus der gewöhnlichen Erfahrung sind sehr wohl kommunikabel und
in einem gewissen Sinn auch allgemein zugleich. Die Erfahrungssituation
ist hier für alle Beteiligten grundsätzlich gleich. Die rationale
Begründungsfunktion religiöser Erfahrung mag unterschiedlich bewertet werden.35
Letztlich entscheidend ist, dass die im Rahmen der ersten Strategie
angeführten Belege für den Theismus ausreichend stark sind, um die Plausibili-
tät der Konklusion (14) zu unterlaufen.

Die zweite Strategie macht gegenüber dem induktiven Einwand
geltend, dass es gute und plausible Gründe gibt, die Gottes Zulassung der Übel

rechtfertigen. Diese Gründe machen die Plausibilität von Prämisse (13)

zunichte oder schwächen sie zumindest erheblich (vgl. 30).
Im Rahmen der dritten Strategie wird ein mehr oder weniger skeptischer

Standpunkt eingenommen und der Theismusgegner darauf
hingewiesen, dass Prämisse (13) aus den bereits genannten erkenntnistheoretischen

Gründen problematisch ist.36

2.3 Problemüberhänge

Ist mit diesen drei Strategien das Problem des Übels grundsätzlich
entschärft oder gar gelöst? Murray verneint, denn zum einen bleibt das in der
dritten Strategie favorisierte Programm der reductio in mysteriumw
unbefriedigend. Die These von der Unerforschlichkeit der Übeb» könne nicht
das letzte Wort in der Auseinandersetzung zwischen Theisten und
Theismusgegnern darstellen. Dies schon allein deshalb, weil viele Theisten
davon überzeugt seien, dass Gott in den heiligen Schriften Erklärungen oder
zumindest einige Hinweise zur Lösung des Problems des Übels gegeben
habe (vgl. 34). Ferner, weil es besser sei, nicht bloß die Karte des Skeptizismus

auszuspielen, sondern auch Gründe zu nennen, die Gottes Zulassung
der Übel vielleicht {might) erklären (vgl. 35).

Handlungsbedarf besteht für Murray zweitens auch deshalb, weil die
zwei gängigen Lösungsarten unzureichend sind. Bekanntlich wird im
englischsprachigen Raum zwischen Verteidigung und Theodizee unterschieden.

Was darunter im Einzelnen genau verstanden wird, ist in der Literatur

zurzeit alles andere als einheitlich und klar festgelegt. Murray jeden-

35 Vgl. LOICHINGER, Alexander: Zur rationalen Begründungsfunktion religiöser Erfahrung,
in: KREINER, Armin/SCHMIDT-LEUKEL, Perry (Hgg.): Religiöse Erfahrung und theologische
Reflexion (FS H. Döring). Paderborn: Bonifatius 1993, 29-57. RICKEN, Friedo: Religiöse Erfahrung

und Glaubensbegründung, in: ThPh 70 (1995) 399-404.
36 Vgl. WYKSTRA, Stephen. J.: The Humean obstacle to evidential arguments from suffering:

on avoiding the evils of "appearance", in: IJPR 16 Ü984) 73-93. BERGMANN, Michael: Skeptical

theism and Rowe's new evidential argument from evil, in: Noûs 35 (20or) 278-296.
37 Zur deutschsprachigen Diskussion dieser Strategie vgl. HOFF, Gregor Maria: Ist die

„reductio in mysterium" irrational? Zu A. Kreiners Quaestio Disputata, in: ZKTh t2t (1999) 159-
176.

38 Zur inscrutability response vgl. MURRAY: Nature red in tooth and claw, 25-30.



222 Christoph J. Amor

falls versteht unter einer Verteidigung (defense), den Nachweis der bloß
logischen Vereinbarkeit der Aussagenreihen über Gott und das Übel in der
Welt. Durch ihre Beschränkung auf logisch mögliche Gründe falle eine
Verteidigung zu schwach aus, um dem Beleg-Problem des Übels Paroli zu
bieten (vgl. 37).39 Anders formuliert: Dass Gott existiert, ist zwar unter
Voraussetzung einer erfolgreichen Verteidigung logisch möglich, aufgrund der
Faktizität der Übel aber nach wie vor eher unwahrscheinlich.

Um diesem Problemüberhang der Verteidigung beizukommen, werden
im Rahmen einer Theodizee, so Murray, Gründe angegeben, warum Gott
die Übel tatsächlich zulässt (vgl. 37). Während die Verteidigung argumentativ

zu kurz greift, sind Vorhaben und Anspruch einer Theodizee aus
Murrays Sicht zu hoch gesteckt. Das Hauptproblem einer Theodizee ist
erkenntnistheoretischer Natur und besteht in der Schwierigkeit, Gott gleichsam

ins Fenster zu schauen. Laut Murray sind die dem Theisten gewährten
Einblicke in Gottes Motive und Gründe „einfach zu schwach oder
eingeschränkt" und können daher nicht das Vertrauen rechtfertigen, „die wahre
Erklärung für das Übel" gefunden zu haben (37).

3. Murrays Vorhaben: Ein Mittelweg zwischen Verteidigung und Theodizee

Was Murray im Folgenden versucht, versteht sich als Mittelweg zwischen
Verteidigung und Theodizee. Um sein Vorhaben auch terminologisch von
den bisherigen Lösungsstrategien abzuheben, prägt Murray in Anlehnung
an Gottfried Wilhelm Leibniz den Neologismus causa Dei (CD). Bei Leibniz
bezeichnet dieser Begriff ein Plädoyer, das unter Berücksichtigung der
verfügbaren Belege für die Unschuld des Angeklagten eintritt (vgl. 40). Zwei
Momente sind für eine CD charakteristisch, von der sich Murray die
Lösung des Belegproblems des Übels erhofft:

„To deflect the evidential worries raised by evil, one need only be able to
construct hypotheses (a) which show how certain permitted evils meet conditions

(A) through (C) described above, and (b) which she is not justified or
warranted in rejecting in light of the claims she justifiably accepts." (39)

Eine Antwort auf das Problem des Übels gilt folglich dann als CD, wenn sie
erstens die zuvor genannten Notwendigkeits-, Kompensations- und
Berechtigungs-Bedingungen erfüllt (vgl. 14-16). Und wenn es sich dabei zweitens

um eine Hypothese handelt, die nicht im Widerspruch zu Überzeu-

39 Murrays Ausführungen zur Differenz zwischen Verteidigung und Theodizee sind sehr
knapp gehalten und lassen vieles offen. Murray scheint aber weitgehend Alvin Plantinga zu
folgen. Zu Plantingas Verständnis von „Verteidigung" vgl. KREINER: Gott im Leid, 21 (Anm.
19): „Die Aufgabe einer defense bestehe in dem Aufweis einer Theorie, die zeigen soll, dass
zwischen den Behauptungen der Existenz Gottes und der des Übels kein Widerspruch
besteht. Diese Theorie müsse nur im weitesten Sinn möglich, nicht aber wahr, wahrscheinlich,
plausibel oder für irgendwen akzeptabel sein."



Das Leid der Tiere 223

gungen steht, an denen festzuhalten ein Erkenntnissubjekt für berechtigt
erachtet.

Da Menschen z.T. sehr unterschiedliche Überzeugungen wahr bzw.
plausibel erscheinen, kann ein und derselbe Lösungsvorschlag für den
einen eine gelungene CD darstellen, während der andere sie als hanebüchen
zurückweist. Indem Murray „das Gelingen" bzw. die Beurteilung einer CD

von dem abhängig macht, was der Einzelne epistemisch für gerechtfertigt
hält, kommt ein nicht unproblematisches „relativistisches Element'V in
seine Überlegungen. Wohl um die drohende Gefahr einer völligen
Beliebigkeit einzudämmen, sieht sich Murray zu einer Präzisierung veranlasst.
Eine CD dürfe idealiter nicht im Widerspruch zu Überzeugungen stehen,
die philosophisch und naturwissenschaftlich gebildete Zeitgenossen für
weitgehend unbestritten und berechtigt erachten (vgl. 39).

Der Relativismus ist dadurch zwar eingegrenzt, aber nicht beseitigt.
Nach wie vor bleibt die Möglichkeit bestehen, wie Murray einräumt, dass
eine Erklärung des Übels für den Theisten plausibel ist und als rationale
Rechtfertigung des Gottesglaubens akzeptiert wird. Aus Sicht des

Theismusgegners aber reicht die Erklärung nicht aus, das Beleg-Problem zu
entschärfen. Im Blick auf sein Überzeugungssystem ist es rational berechtigt,
zurückzuweisen, was dem Theisten gut begründet erscheint (vgl. 39). So

bleibt es letztlich bei gruppenspezifisch verschiedenen Verständnissen der
epistemischen Rechtfertigung. Dass Theisten und Nicht-Theisten (non-
theists) sich nicht darauf einigen können, wann eine Überzeugung epistemisch

gerechtfertigt ist, schadet jedoch der intellektuellen Verantwortung
des christlichen Glaubens. Denn was ist letztlich mit einer Erklärung bzw.
Rechtfertigung der Übel gewonnen, die nur jene überzeugend finden, die
so und anders bereits an Gott glauben? Murrays CD-Vorhaben provoziert
den Ideologieverdacht. Um ihn auszuräumen, müsste Murray in einem
ersten Schritt darlegen, was er unter erkenntnistheoretischer Rechtfertigung

genau versteht.41 Der Rechtfertigungsbegriff ist zurzeit Gegenstand
lebhafter Diskussionen und wird sehr unterschiedlich verwendet.42 Sodann
müsste expliziter entfaltet werden, unter welchen Bedingungen Theisten
gerechtfertigterweise eine Überzeugung erwerben und beibehalten dürfen.
Diese Bedingungen sollten (weitgehend) allgemeingültig sein, um Murrays

4° ENGEL Jr., Mylan: Rez. Murray, Michael ].: Nature red in tooth and claw.
http://ndpr.nd.edu/news/23930-nature-red-in-tooth-and-claw-theism-and-the-problem-of-
animal-suffering/ [Abruf: 07.11.2013]

41 Als ersten Überblick vgl. GRUNDMANN, Thomas: Analytische Einführung in die
Erkenntnistheorie. Berlin: Walter de Gruyter 2008, 223-337.

42 Vgl. PLANTINGA, Alvin: Warrant. The current debate. Oxford: Oxford University Press

1993. ALSTON, William P.: Beyond "justification". Dimensions of epistemic evaluation. Ithaca,
N.Y.: Cornell University Press 2005.



224 Christoph J. Amor

relativ niedrige Rationalitätsstandards anzuheben.43 In der vorliegenden
Form aber erinnert Murrays Vorhaben an einen frühen Aufsatz von Alvin
Plantinga, in dem dieser Christen ermutigte, an der Rationalität des

Gottesglaubens festzuhalten, unabhängig von den religionskritischen Einwänden.

Denn letztlich könne und dürfe die christliche Glaubensgemeinschaft
in Eigenregie über die Rationalität von (religiösen) Überzeugungen befinden.

Eine Rechenschaftspflicht ad extra bestehe nicht.44

3.2 Lösung1: Bestreitung und Bagatellisierung des Problems

Die einfachste Lösung der animal su/fering-Problematik besteht darin, das
Bestehen des Problems zu bestreiten oder zumindest seine Brisanz
herunterzuspielen. Aus der breiten Palette an Lösungsvorschlägen wählt Murray
den radikalsten Typus aus, sog. neo-cartesianische Entwürfe (vgl. 41-72).
Beim Leid der Tiere, so der Grundtenor dieser Ansätze, handle es sich um
ein Scheinproblem. Da Tiere strenggenommen nicht leiden würden, stelle
sich das Problem des Übels gar nicht. Ein Erklärungs- oder
Rechtfertigungsbedarf seitens des Theisten bestehe nicht. Neo-cartesianische Theorien

sind daher strenggenommen keine CD (vgl. 71). Sie unterliegen aber
denselben Beurteilungs-Kriterien (vgl. 42).

Murrays Ausführungen sind dreigeteilt. In einem ersten Schritt bemüht
er sich um eine Rehabilitierung von René Descartes, dem eine weitverbreitete

Lesart nachsagt, Tiere seien für ihn bloße Maschinen bzw. unbewusste
Automaten gewesen, die weder denken noch fühlen könnten (vgl. 49).
Murray hält dies für eine verkürzte Sichtweise. Das Tier kann, so das
Resultat seiner Descartes-Exegese, sehr wohl Schmerz empfinden. Da es aber
laut Descartes der Vermögen der intellektuellen Seele ermangle, könne es
sich zu seinem Schmerzerleben nicht auf einer höheren Ebene verhalten.45
Das Tier sei unfähig, über seinen Schmerz zu reflektieren und ihn als
etwas Leidvolles und Nicht-sein-Sollendes zu empfinden (vgl. 51). Vor
diesem Hintergrund wendet sich Murray in einem zweiten Schritt verschiedenen

Theorien über das phänomenale Bewusstsein in der aktuellen
Philosophie des Geistes (philosophy of mind) zu und setzt sie mit Descartes'
Ansichten in Verbindung. Der Grundgedanke dieser hochkomplexen Theo-

43 Zum Vorwurf, dass Murrays CD-Projekt in puncto Rationalität "a very low Standard"
zugrundeliege vgl. MESLE, C. Robert: Rez. Murray, Michael ].: Nature red in tooth and claw,
in: IJPR 66 (2009) 173-177, bes. 174.

44 Vgl. PLANTINGA, Alvin: Is belief in God properly basic?, in: Noûs 15 (1981) 41-51, hier 50:
"The Christian will of course suppose that belief in God is entirely proper and rational; if he
doesn't accept this belief on the basis of other propositions, he will conclude that it is basic
for him and quite properly so. Followers of Bertrand Russell and Madelyn Murray O'Hare

may disagree, but how is that relevant? Must my criteria, or those of the Christian community,
conform to their examples? Surely not. The Christian community is responsible to its set

of examples, not to theirs."
45 Dass Descartes den Tieren sehr wohl sensus, nicht aber cogitatio attestierte, hatte

bereits gezeigt: HARRISON, Peter: Descartes on animals, in: PhQ 42 (1992) 219-227, hier 224.



Das Leid der Tiere 225

rien, die auf der Unterscheidung verschiedener Bewusstseinsarten beruhen
(vgl. 52-53), besteht in der Annahme, dass Tiere in Wirklichkeit gar nicht
leiden, weil sie dazu nicht in der Lage sind.46 Ihnen gehen die dazu
notwendigen kognitiven und psychologischen Fähigkeiten ab. Mensch und
Tier unterscheiden sich in ihrem Schmerzerleben, so der cantus firmus der
Neo-Cartesianer. Die Unterschiede sehen sie entweder in der Erlebnisqualität

(Qualia) von Schmerz und Leid selbst begründet oder im reflektierenden

Umgang mit diesen Erfahrungen (vgl. 52-58).
In einem dritten Schritt wendet sich Murray den philosophischen und

naturwissenschaftlich-empirischen Einwänden zu, die gegen neo-cartesia-
nische Positionen vorgebracht werden (vgl. 58-71). Die Debatte, ob Tiere
Schmerz ähnlich bewusst wie Menschen wahrnehmen, ist komplex und
wird interdisziplinär geführt. Eine adäquate Beurteilung der neo-cartesia-
nischen „Lösungen" müsste Erkenntisse der Philosophie des Geistes ebenso

berücksichtigen wie neurowissenschaftliche und evolutionsbiologische
Forschungsdaten. Zu beachten wären ferner die brisanten ethischen
Gesichtspunkte dieser Fragestellung (Stichwort: Tierethik).47 Dies kann hier
nicht geleistet werden. Nur soviel sei bemerkt: Murrays Ausführungen
machen deutlich, dass viele der gängigen Argumente, die zugunsten der Falc-

tizität des Leids der Tiere angeführt werden (z.B. Analogieschluss von
körperlich manifestem Verhalten auf mentale Zustände bei Tieren), nicht
schlüssig oder nicht hinreichend sind.48 Man wird letztlich wohl Peter
Harrison zustimmen müssen, dass sich das Leid der Tiere weder strikt
beweisen noch widerlegen lässt. Denn es gehört nun einmal zum Wesen von
Schmerz und Leid, dass sie als private experience intersubjektiv nicht
unmittelbar zugänglich sind.49 Ob neo-cartesianisches Gedankengut deswegen
für gebildete Zeitgenossen eine epistemisch gerechtfertigte Position
darstellt, bleibt dennoch fraglich. Nimmt man die Belege, die für das Leid der
Tiere sprechen im Rahmen eines kumulativen Arguments zusammen,5° so
scheint mir die Zurückweisung der neo-cartesianischen Sichtweise
berechtigt.

46 Vgl. die Vorstudie: ROSS, Glen/MURRAY, Michael J.: Neo-Cartesian theodicies ofanimal
suffering, in: FaPh 23 (2006) 169-190.

47 Vgl. SINGER, Peter: Animal liberation. A new ethics for our treatment of animals. New
York: New York Review 1975. Regan, Thomas: The case for animal rights. Berkeley: University

of California Press 1983. LlNZEY, Andrew: Why animal suffering matters. Philosophy, theology,

and practical ethics. Oxford: Oxford University Press 2009.
48 Zu den klassischen Begründungsfiguren vgl. ALLEN, Colin: Animal pain, in: Noûs 38

(2004) 617-643.
49 Vgl. HARRISON, Peter: Theodicy and animal pain, in: Phil. 64 (1989) 79-92, hier 81.

5° Zu den Argumenten vgl. LYNCH, Joseph J.: Theodicy and animals, in: Between the Species

II August (2002) 1-10. http://www.cla.caIpoly.edu/bts/. KREINER: Gott im Leid, 380-390.



226 Christoph J. Amor

3.2 Lösung2: Sündenfall-CDs

Als zweiten Strategie-Typus verweist Murray auf sog. Sündenfall-CDs (vgl.
73-106).51 Diese Erklärungsversuche bringen das Leid der Tiere mit dem
Fehlverhalten von freien Akteuren in Verbindung und erklären es, indem
sie es moralisieren. Moralisiert wird das Leid, wenn es als mittelbare oder
unmittelbare Wirkung bzw. Folge bestimmter Entscheidungen und
Handlungen aufgefasst wird.52 Konkret bedeutet dies: Das Leid der Tiere wird
als Folge bzw. Strafe für das Fehlverhalten einer menschlichen oder
übermenschlichen Person aufgefasst und dadurch gerechtfertigt.

Sündenfall-Theodizeen53 gehen von einem ursprünglich paradiesischen
Zustand auf Erden aus. In dieser im buchstäblichen Sinn heilen Welt habe
es weder moralische noch natürliche Übel gegeben. Durch die Sünde des

ersten Menschen(-Paares) sei diese umfassende Harmonie abrupt und
radikal zerstört worden. Fortan hätten Mensch wie Tier unter vielerlei Übeln
zu leiden gehabt. Die Plausibilität dieser Erklärung der innerweltlichen
Übel ist in der Neuzeit durch Erkenntnisse der Naturwissenschaften, allen
voran der Geologie und Paläontologie, wie der Bibelwissenschaften54
erschüttert worden. Die grundlegende Prämisse der klassischen Sündenfall-
CD, dass am Anfang der Schöpfung ein Paradies stand, ist mit dem modernen

evolutiven Weltbild hinfällig geworden. „Nirgendwo in der evolutiven
Universumgeschichte gab es die heile Paradieseswelt."55

Dessen ist sich auch Murray bewusst. Er identifiziert insgesamt vier
Schwierigkeiten für Sündenfall-CDs. Das erste Problem stellt das sog. prä-
adamitische Übel (pre-Adamic pain and suffering) dar. Bereits lange bevor
der erste Mensch auf Erden gelebt hat, gab es vielfaltiges Leid im
Tierreich. Das Leid der Tiere kann daher nicht Folge des menschlichen
Sündenfalls sein. Welche Beziehung besteht dann aber zwischen den Übeln im
Tierreich und dem Fall? (vgl. 81-82)

Die Frage, wie und weshalb die gesamte Schöpfung aufgrund des
moralischen Fehlverhaltens einzelner in Unheil und Verderben gestürzt werden
konnte, markiert den zweiten Problemkreis. Warum hat Gott die Integrität
der Ordnung der Natur (natural order) an die Integrität der moralischen
Ordnung (moral order) gebunden? Worin besteht der tiefere Sinn der
Zerbrechlichkeit (fragility) der Ordnung der Natur, die durch ein moralisches

51 Für eine klassische (theologische) Sündenfall-Theodizee vgl. OTT, Ludwig: Grundriss
der katholischen Dogmatik. Bonn: nova & Vetera "2005, 163-179.

52 Vgl. GEYER, Carl-Friedrich: Das Theodizeeproblem - ein historischer und systematischer
Überblick, in: OELMÜLLER, Willi (Hg.): Theodizee - Gott vor Gericht? München: Fink 1990, 9-
32, hier 13.

53 Für eine kompakte Einführung vgl. LOICHINGER/KREINER: Theodizee in den Weltreligionen,

28-32.
54 Eine Verunsicherung brachte auch die historisch-kritische Exegese von Gen 1-3 (Stichwort:

Sündenfall als ätiologische Erzählung).
55 LOICHINGER/KREINER: Theodizee in den Weltreligionen, 31.



Das Leid der Tiere 227

Übel sprichwörtlich aus den Angeln gehoben und grundlegend verändert
(the distortion of the physical cosmos) werden konnte (vgl. 82-83)?

Die dritte Anfrage richtet ihre Aufmerksamkeit auf die Motive und Gründe,

die zum Sündenfall geführt haben (the paradisiacal motivation
argument). Wie ist es psychologisch erklärbar, dass Menschen, denen es im
Paradies - nicht zuletzt aufgrund ihrer innigen Gemeinschaft mit Gott -
vermeintlich an nichts mangelte, etwas Böses tun wollten, von dem sie wuss-
ten, dass es falsch ist (vgl. 83-87) ?s6

Schlussendlich stellt sich viertens die Grundsatzfrage nach der Wert-
haftigkeit der Freiheit. Wiegt der Wert der Freiheit, die Gott dem
Menschen verliehen hat, das Leid der Geschöpfe auf, die unter den Folgen des
Freiheitsmissbrauchs leiden? Ist das Leid der Tiere nicht ein viel zu hoher
Preis, den Gott für die Freiheit des Menschen zu zahlen bereit ist? (vgl.
87-88)

In seiner Aufzählung der verschiedenen Lösungsstrategien im Umgang
mit den genannten vier Einwänden unterscheidet Murray zwei Grundtypen:

zum einen Sündenfall-CDs, die das vormenschliche Leid als Folge des
Sündenfalls ansehen und zum anderen CDs, die es als notwendige Bedingung

für ein größeres Gut begreifen (vgl. 82).

3.2.1 Das Leid der Tiere als Folge des Sündenfalls des Menschen:
consequent Fall-CDs

Bei der Behandlung von Entwürfen des ersten Typs, sog. consequent Fall-
CDs, wird schnell deutlich, dass der amerikanische Kontext sich mitunter
deutlich von der europäischen Debattenlandschaft unterscheidet. Denn
Murray berücksichtigt auch Positionen, wie jene der young-earth creationists,

die nicht nur die biologische Evolution bestreiten, sondern auch die
Faktizität des präadamitischen Leids im Tierreich (vgl. 88-93).

Kennzeichnend für viele dieser Positionen ist ein biblischer Fundamentalismus,

dessen Grundfehler in der Weigerung besteht, „das Wort Gottes
in geschichtlicher, zeitbedingter Gestalt entgegenzunehmen'57. Dazu
gesellt sich eine weitgehende Missachtung bzw. ein Missverständnis der
verschiedenen literarischen Gattungen biblischer Texte (vgl. DV12).58 Verbindet

sich dies mit der Überzeugung, dass die Bibel verbalinspiriert und in-
errant ist59 und der Annahme, dass die biblischen Schöpfungserzählungen

56 Zu dieser Frage vgl. SANDLER, Willibald: Der verbotene Baum im Paradies. Was es mit
dem Sündenfall aufsich hat. Kevelaer: topos 2009.

57 SCHENKER, Adrian: Der biblische Fundamentalismus und die katholische Kirche, in: IKaZ

30 (2001) 507-512, hier 510.
58 Zur Hermeneutik biblischer Schöpfungstexte vgl. KRAUS, Georg: Welt und Mensch.

Lehrbuch zur Schöpfungslehre (GzD 2). Frankfurt a. M.: Knecht 1997, 30-34.
59 Vgl. AMOR, Christoph J.: „Wort des lebendigen Gottes ...". Zur neueren Debatte über die

Wahrheit der HI. Schrift im angloamerikanischen Raum, in: ThGl 101 (2011) 183-210.



228 Christoph J. Amor

eine naturwissenschaftliche Erklärung der Weltentstehung beabsichtigen
und entfalten, so legt sich folgende Vorstellung nahe: Die Erde sei vor
6.000 bis ro.ooo Jahren in sechs Tagen von Gott erschaffen worden.
Darüber hinaus habe Gott alle Gattungen und Arten des Tier- und Pflanzenreiches

einzeln in maximal drei Tagen geschaffen (vgl. 88).
Derartige consequent Fall-CDs, welche die Evolutionstheorie(n) ablehnen,

eine Konstanz-Theorie der Arten vertreten und das Leid im Tierreich
als ein strikt postlapsarisches Phänomen begreifen, das es vor der Anthro-
pogenese nicht gegeben habe, sind für Murray intellektuell unhaltbar. Sie

scheitern an den für eine CD gefordeten Mindeststandards, weil
naturwissenschaftliche und theologische60 Gründe ihre Zurückweisung rechtfertigen

(vgl. 93).

3.2.2 Das Leid der Tiere als Ermöglichungsbedingung: antecedent Fall-
CDs

Aber auch antecedent Fall-CDs sind intellektuell kaum haltbar. Diese
Entwürfe rechnen nicht mit einem heilen Paradies am Anfang. Natürliche
Übel habe es ebenso wie Leid und Tod im Tierreich immer schon gegeben
(vgl. 93). Derartige Übel seien aus vielerlei Gründen notwendig, so etwa,
um den Menschen in der Auseinandersetzung mit einer ihm feindlichen
Umwelt (z.B. Raubtieren) reifen zu lassen,61 um ihm seine missliche Lage
als Sünder schmerzlich vor Augen zu führen und die Gottesfrage in ihm
wach zu halten,62 um ihn für das Vergehen der ersten Menschen zu
bestrafen usw. (vgl. 94-96). Die gemeinsame Achillesferse dieser Positionen
besteht jedoch darin, dass sie die der Anthropogenese vorausliegende
Leidensgeschichte der Tiere nicht erklären können. Wenn der Sinn des Leids
der Tiere in einem wie auch immer gearteten Gut für den Menschen
besteht, wäre von einem sittlich vollkommenen Schöpfergott zu erwarten,
dass er die Tiere nicht unnötig (lange) leiden lässt. Dann aber hätte er die
Tiere zugleich mit dem Menschen erschaffen müssen (vgl. 96). Mit anderen

Worten: Weshalb und vor allem wozu war es notwendig, dass Tiere
bereits Jahrtausende lang litten, ohne dass ein Mensch davon Notiz nehmen

und profitieren konnte? Da sich laut Murray keine zufriedenstellende
Antwort auf diese Frage im Rahmen von antecedent Fall-CDs geben lässt,
wendet er sich einer weiteren Theoriengruppe zu, sog. Satanic Fall CDs.

60 Murray problematisiert u.a. das Gottesbild vieler Bestreiter der Evolutionstheorie(n),
die einen Gott zeichnen, der die Menschen durch Fossilienattrappen auf die Probe stellt bzw.
in die Irre führt. Vgl. MURRAY: Nature red in tooth and claw, 88-93.

61 Zur Theodizee der Seelenbildung vgl. HlCK, John: An Irenaean theodicy, in: DAVIS,
Stephan T. (Hg.): Encountering evil: live options in theodicy. Atlanta: John Knox Press 1981, 39-
52-

62 Zur These der Leiderfahrung als Mittel der Bekehrung vgl. STUMP, Eleonore: Wandering

in darkness. Narrative and the problem ofsuffering. Oxford: Clarendon Press 2010.



Das Leid der Tiere 229

3.2.3 Das Leid der Tiere als Folge des Engelsturzes: Satanic Fall CDs

Satanic Fall CDs erklären das Leid der Tiere nicht durch den Hinweis auf
den Fall des Menschen. Sie verweisen vielmehr auf einen Engelsturz, der
dem menschlichen Sündenfall voraus liegt. Die biblischen Hinweise auf
einen Engelsturz sind (vgl. Jes 14,12-15 und Ez 28,12-19), wie Murray zu recht
einräumt, sehr dünn und geben strenggenommen keine Auskunft über den

genauen Zeitpunkt des Falls (vgl. 97-98). Der Vorteil dieser CDs, die mit
einem Engelsturz am Anfang der Schöpfung rechnen, besteht darin, dass
sie die Ursache für das präadamitische Leid in einer vor- und übermenschlichen

Freiheitsgeschichte verorten und unter dieser Rücksicht nicht in
Konflikt mit dem modernen evolutiven Weltbild geraten. Das Leid der
Tiere vor dem Auftreten des Menschen verdanke sich dem Wirken satanischer

Mächte (vgl. 98). Diese Erklärung dürfe ferner nicht als bloße ad

hoc-Argumentation abgetan werden. Laut Murray war sie bereits ab dem
späten 17. Jahrhundert, also lange vor dem Aufkommen des Darwinismus,
Bestandteil der christlichen Apologetik (vgl. 100).

Eine Schwachstelle aber weisen die meisten Satanic Fall CDs dennoch
auf, da sie der sog. fragility objection wenig entgegensetzen können. Warum

hat der vermeintlich weise Schöpfer, so der Einwand, eine Welt
erschaffen, in der der Engelsturz so weitreichende und katastrophale Folgen
für die gesamte Schöpfung haben konnte? Um die „Beweislast", die auf
dem Fall des Satans und seiner Kohorten (cohorts) liegt, etwas umzuverteilen,

schlägt Murray vor, dass das Übel in der Welt nicht allein vom sin-
gulären Ereignis des satanischen Falls, sondern auch und vor allem von
den sich daran anschließenden bösen Taten der gefallenen Engel herrührt
(vgl. 103-106). Es sei durchaus denkbar, dass Gott den gefallenen Engeln
umfassende Einflussmöglichkeiten auf den Kosmos eingeräumt habe. Da
diese ihre Macht aber missbraucht hätten, sei die ursprüngliche
Schöpfungsordnung immer stärker aus den Fugen geraten (vgl. 103). Diese
modifizierte Fall-CD erfüllt, so ist Murray überzeugt, alle Bedingungen einer
CD und stellt daher eine ernstzunehmende Lösung des Problems des Leids
von Tieren dar (vgl. 106).

Ob es sich dabei tatsächlich um „eine verteidigbare CD" (106: a defensible

CD for animal pain and suffering) handelt, hängt m.E. von zwei
Voraussetzungen ab. Erstens: Ist die Annahme bzw. Bestreitung satanischer
Mächte epistemisch gerechtfertigt? Zweitens: Ist es vernünftig, satanische
Mächte als Erklärungsgrund für innerweltliche Übel zu postulieren?

Hinsichtlich der ersten Frage vertritt Murray den Standpunkt, dass es

epistemisch nicht gerechtfertigt ist, die Existenz satanischer Mächte in
Abrede zu stellen (vgl. 99). "The absence of evidence for Fallen Satanic agents
is not sufficient to warrant rejection of such beings" (99). Zugunsten von



230 Christoph J. Amor

Murray könnte man einerseits geltend machen, dass sog. noseeum-Schlüsse

mitunter problematisch sind (vgl. 28-30).63 Aus der Tatsache, dass sich
keine Belege für die Existenz von etwas anführen lassen, darf nicht auf
dessen Nicht-Existenz geschlossen werden. Denn es könnte ja sein, dass

man am falschen Ort nach Belegen sucht, Indizien übersieht oder ihre
argumentative Relevanz falsch einschätzt.64

Andererseits räumt Muray ein, dass es auch „gute" noseeum-Schlüsse

gibt. Ein „guter" noseeum-Schluss muss laut Murray zwei Bedingungen
erfüllen. Man muss erstens gute Gründe für die Annahme haben, am
richtigen Ort nach dem fraglichen Gegenstand zu suchen. Und zweitens muss
man berechtigterweise davon ausgehen dürfen, ihn - sollte er sich wirklich
dort befinden - auch zu bemerken (vgl. 29).

Vor diesem Hintergrund stellt sich nun die Frage: Ist derjenige, der seine

Ontologie nicht unnötig anreichern will und daher der Existenz des

Satans und anderer dämonischer Wesen kritisch gegenübersteht,6s in der
Lage, beide Bedingungen zu erfüllen? Ich denke schon. Zur Verdeutlichung

sei kurz auf folgende Überlegung von Murray hingewiesen. Murray
stellt die rhetorische Frage, ob man ausschließen könne, dass satanische
Mächte für Kurzsichtigkeit, Krebs und Herzbeschwerden der Menschen
verantwortlich zeichnen (vgl. 103).

Selbstverständlich muss die logische Möglichkeit, dass satanische Kräfte
ihre Hand im Spiel haben, offen gelassen bzw. konzediert werden. Dies hat
die Diskussion über das, was eine Verteidigung (defense) zu leisten
vermag, hinreichend deutlich gemacht.66 Aber der Anspruch einer CD ist höher

als der einer Verteidigung. Eine CD behauptet nicht nur, dass ihre
Erklärung bzw. Rechtfertigung der Übel logisch möglich, sondern dass sie
auch im Blick auf unsere berechtigen Annahmen plausibel ist. Und
diesbezüglich wird Murray wohl eingestehen müssen, dass einem philosophisch
und naturwissenschaftlich gebildeten Menschen (vgl. 39) die Erklärung der
angeführten Phänomene durch natürliche Ursachen plausibler erscheinen
wird als der Rekurs auf übernatürliche Ursachen. Daher scheitert auch die

von Murray favorisierte Satanic Fall CD m.E. an den für eine CD
vorgeschriebenen Kriterien.

63 Vgl. Wykstra, Stephen ].: Rowe's noseeum arguments from evil, in: HOWARD-SNYDER

(Hg.): The evidential argument from evil, 126-150.
64 Zu dieser Problematik vgl. MOSER, Paul K.: The elusive God. Reorienting religious epis-

temology. Cambridge: Cambridge University Press 2008. DERS.: The evidence for God.

Religious knowledge reexamined. Cambridge: Cambridge University Press 2010.
65 Vgl. HAAG, Herbert: Abschied vom Teufel. Vom christlichen Umgang mit dem Bösen.

Einsiedeln: Benziger 2i970. CLARET, Bernd J.: Geheimnis des Bösen. Zur Diskussion um den

Teufel ITS 49). Innsbruck: Tyrolia 22ooo. Für einen Überblick zum status quaestionis in
der neueren deutschen Theologie vgl. PESCH, Otto Hermann: Katholische Dogmatik aus
ökumenischer Erfahrung. Bd. 1, Teilband 1/2. Ostfildern: Matthias-Grünewald 2008, 380-389.

66 Vgl. PLANTINGA, Alvin: The nature of necessity. Oxford: Oxford University Press 1974,

192: "It is possible that 'All natural evil is due to the free activity of non-human persons'".



Das Leid der Tiere 231

3.3 Lösung3: Kompensation des Leids der Tiere

In einem weiteren Anlauf wendet sich Murray Entwürfen zu, die das Leid
der Tiere - im Gegensatz zu neo-cartesianischen Ansätzen - als theodizee-
relevante Wirklichkeit ernst nehmen. Ihnen gemeinsam ist die Überzeugung,

dass das Leid der Tiere durch verschiedene Güter aufgewogen und
gerechtfertigt werden kann (vgl. 107-129). Die Güter müssen drei
Bedingungen erfüllen: Sie müssen erstens dem leidenden Tier selbst zugute kommen.

Zu ihrer Erlangung muss zweitens das Leid notwendig oder zumindest

unvermeidbar sein. Drittens müssen sie hinreichend wertvoll sein, um
das faktische Leidausmass zu kompensieren (vgl. 108).

Drei in der neueren Literatur vorgeschlagene Güter nimmt Murray
näher unter die Lupe: Würde (nobility), Überleben und Gedeihen (flourishing)

sowie Unsterblichkeit (immortality).

3.3.1 Die Bedeutung des Leids für das Handeln der Tiere

Gemäß dem ersten Vorschlag lässt sich das Leid im Tierreich rechtfertigen,
da es den Tieren neue Handlungsmöglichkeiten eröffnet und ihnen die
positiven und negativen Auswirkungen ihres Tuns erschließt. Murray
bezieht sich hier auf den berühmten Vorschlag von Richard Swinburne.67
Bekanntlich betont Swinburne die Bedeutung der natürlichen Übel für den
Wissenserwerb und die Ausbildung sittlicher Werte des Menschen.68 In
einem abgeschwächten Sinn gilt dies auch für Tiere. Swinburne zufolge
verleiht die Schmerzsensibilität dem Verhalten der Tiere eine gewisse
Würde und moralische Bedeutung, die das ihnen zustoßende Leid
aufwiegt. In einer paradiesischen Welt ohne Gefahren und Herausforderungen

könnte ein Tier nicht Mut oder Verantwortungsbewusstsein beweisen,
indem es unter Lebensgefahr seinen Nachwuchs vor Raubtieren schützt.69

Murray beanstandet jedoch zu Recht, dass Swinburnes Vorschlag die
Notwendigkeitsbedingung einer CD nicht erfüllt. Um heroisches Verhaltend

an den Tag zu legen, sind weder Schmerz noch Leiden notwendig.
Die von Swinburne veranschlagten Ausgleichs-Güter sind (großteils) auch
in einer Welt ohne Übel realisierbar (vgl. 112).71 Und selbst wenn dem nicht

67 Vgl. SWINBURNE, Richard: Providence and the problem ofevil. Oxford: Clarendon Press
1998.

68 Vgl. WlERTZ, Oliver: Das Problem des Übels in Richard Swinburnes Religionsphilosophie.
Über Sinn und Grenzen seines theistischen Antwortversuches auf das Problem des Übels

und dessen Bedeutung für die Theologie, in: ThPh 71 (1996) 224-256.
69 Vgl. SWINBURNE, Richard: Providence and the problem ofevil. Oxford: Clarendon Press

1998, ryr-173.
7° Vgl. ebd. 171.

71 Zu diesem Kritikpunkt vgl. STUMP, Eleonore: Knowledge, freedom, and the problem of
evil, in: IJPR 14 (1983) 49-58.



232 Christoph J. Amor

so sein sollte, stellt sich das Ausmaß-Problem. Ob das massive Leid im
Tierreich die wenigen dadurch ermöglichten „esoteric goods" rechtfertigen
kann (112), erscheint Murray äußerst fraglich.

3.3.2 Evolutionstheoretische Funktionalisierung des Leids der Tiere

Überzeugend findet Murray den zweiten Lösungs-Vorschlag, der unter die
Kategorie der evolutionstheoretischen Funktionalisierug der Übel fällt.72
Funktionalisiert werden Übel, wenn sie „als akzeptable Mittel für einen
guten Zweck"73 erscheinen. Im Rahmen eines evolutiven Weltbildes stellen
Schmerz, Leid und Tod nicht bloß ein akzeptables, sondern ein im wahrsten

Sinne des Wortes überlebensnotwendiges Mittel dar.74 Der Schmerz
signalisiert dem Tier, dass es mangelhaft an seine Umwelt und seine
Lebensbedingungen angepasst ist. Murray folgert daraus: Gott lässt die Übel
im Tierreich zu, weil die Fähigkeit, Schmerz und Leid zu empfinden für
Organismen zum Überleben und Gedeihen notwendig ist (vgl. 115). Zwei
Überhangprobleme bleiben jedoch bestehen. Sie zu lösen, ist das erklärte
Ziel von Murrays eigenem Entwurf, den er am Ende seines Buches entfaltet.

Die erste Frage, der Murray sich stellen muss, lautet, warum Gott die
Tiere überhaupt als empfindungsfähige Organismen erschaffen hat. Daran
schließt sich die Frage an, warum Gott die Tiere in eine feindliche Umwelt
voller Gefahren gesetzt hat, in der ihre körperliche Integrität leicht Schaden

nehmen kann; einer Umwelt, deren Gesetzmäßigkeiten viele Übel
verursachen (vgl. 115).

3.3.3 Das Leid der Tiere und die Hoffnung auf Unsterblichkeit

Diesem zweifachen Problem ist durch die Einbeziehung der Eschatologie
und den Rekurs auf das dritte ausgleichende Gut, die Unsterblichkeit, nicht
beizukommen, wie Murray richtig sieht. Denn erstens ist es im Christentum
umstritten, ob Tieren ein Leben nach dem Tod verheißen und möglich ist.
Klassisch formuliert steht hier die Frage zur Debatte, ob Tiere eine
unsterbliche Seele besitzen. Zweitens ist fraglich, ob und inwiefern das
irdische Leid der Tiere eine notwendige Bedingung für das ewige Leben bildet
(vgl. 124). Verschärft wird das Problem drittens durch die Frage, ob Tieren
ein Erfahrungslernen im Sinne der Theorie der Seelenreifung (soulmaking

72 Zur Kritik dieser Deutung der Übel vgl. AMOR, Christoph J.: Der Gottesglaube in der Krise? An
Gott glauben in einer Welt voller Übel und Leid, in: ERNESTI, Jörg /FlSTILL, Ulrich /LlNTNER, Martin
M. (HggJ: Im Angesicht der Krise. Theologische Perspektiven Brixner Theologisches Jahrbuch
4/2013). Brixen: Weger 2014,15-27.

73 STOSCH, Klaus von: Gott - Macht - Geschichte. Versuch einer theodizeesensiblen Rede

vom Handeln Gottes in der Welt. Freiburg i.Br.: Herder 2006,185.
74 HÖHN, Hans-Joachim: zustimmen. Der zwiespältige Grund des Daseins. Würzburg:

Echter 2001, 111: „Die Evolution braucht den Tod der von ihr hervorgebrachten Lebewesen.
Wie anders soll sie noch besser angepasste, lebensfähige Arten hervorbringen, als dass sie

testet, filtert und aus Schaden klug wird!?"



Das Leid der Tiere 233

theodicy) zugesprochen werden kann.75 Sollte das Leid für eine oder mehrere

Tierarten keine Wachstums- und Reifungschance bieten, so stellt sich
die Frage nach der Sinnhaftigkeit der irdischen Existenz dieser Spezies.
Warum hat Gott sie nicht direkt in den Himmel hinein erschaffen? Die
Behauptung, dass das irdische Leid notwendige Bedingung für die himmlische

Seligkeit sei, ist philosophisch problematisch und theologisch unhaltbar.

„Dass das Gute aus logischen Gründen das Böse oder dass das Glück
aus logischen Gründen das Leiden braucht'^, wird man philosophisch
kaum sagen können. Vor allem theologisch würde diese These eine Inkon-
sistenz in den christlichen Gottesbegriff und die Lehre vom Himmel
einzeichnen. Wenn das Gute nur durch das Böse erkennbar wäre, könnten
Gott und die Seligen letztlich nur dann schlechthin glücklich und vollkommen

sein, wenn sie um das Böse und die Übel wüssten. Im Blick auf Gott
würde dies jedoch bedeuten, dass er bewusst und vorsätzlich eine Welt
voller Übel hätte erschaffen müssen, um seine Seligkeit zu vermehren (vgl.
dagegen die kirchliche Lehrposition: DH 3002). Und auch die Vollendung
der Seligen im Himmel hinge dann entscheidend davon ab, dass sie das
Leid der Verdammten klar vor Augen hätten. Die himmlische Seligkeit wäre

dann gleichsam von der Misere der Hölle abhängig.77
Das Hauptproblem dieser CD allerdings liegt tiefer. Man kann zwar den

Standpunkt vertreten, dass die Gemeinschaft mit Gott im Jenseits unendlich

wertvoll ist und so jedes (endliche) Leid auf Erden auszugleichen
vermag. Damit hat man aber strenggenommen weder eine Erklärung noch
eine Rechtfertigung für das Leid im Tierreich zur Hand. Nach wie vor steht
die Frage im Raum: Warum hat Gott die Übel nicht von Anfang an
verhindert, für die er die Leidenden postmortal entschädigt (vgl. 125)? Und so
scheitert diese CD daran, wie Hansjürgen Verweyen in anderem
Zusammenhang bemerkt hat, dass jede von Gott im Nachhinein gewährte
Harmonie zu spät kommt.78

3.4 Lösung4: Chaos to order-CD

Überzeugend empfindet Murray dagegen einen Ansatz, der das Leid der
Tiere im Rahmen einer transzendentalen Reflexion behandelt. Mensch wie

75 Eine analoge Problematik werfen Übel auf, die Säuglingen zustoßen. Vgl. CHIGNELL,
Andrew: The problem of infant suffering, in: RelSt 34 (1998) 205-217. BASINGER, David: Infant
suffering. A response to Chignell, in: RelSt 35 (1999) 363-369.

76 STOSCH, Klaus von: Einführung in die Systematische Theologie UTB 2819). Paderborn:

Schöningh 2006,106.
77 Vgl. THOMAS von AQUIN: Summa theologiae, Suppl., q.94, a.i, c (Ed. Marietti 1901):

„Unumquodque autem ex comparatione contrarii magis cognoscitur, quia contraria iuxta se

posita magis elucescunt. Et ideo ut beatitudo sanctorum eis magis complaceat, et de ea ube-
riores gratias Deo agant, datur eis ut poenas impiorum perfecte videant."

78 Vgl. VERWEYEN, Hansjürgen: Die Ostererscheinungen in fundamentaltheologischer Sicht,
in: ZKTh 103 (1981) 426-445, hier 430.



234 Christoph J. Amor

Tier seien zur ewigen Gemeinschaft mit Gott bestimmt. Um sich an der
himmlischen Seligkeit erfreuen zu können, habe Gott auch das Tier mit
Empfindungsvermögen (sentience) und Bewusstsein (consciousness)
ausgestattet (vgl. 128). Diese Vermögen sind für die Tiere Segen und Fluch.
Denn dieselben Fähigkeiten ermöglichen beglückende Erfahrungen im
Jenseits ebenso wie schmerzhafte Erlebnisse im Diesseits (vgl. 127).

Den naheliegenden Einwand, dass Gott die Tiere doch unmittelbar in
den Himmel hinein hätte erschaffen sollen, kontert Murray mit einem
Hinweis, mit dem er zu seinem eigenen Ansatz überleitet. Die irdische Existenz

der Tiere sei notwendig, um dem Menschen das Überleben in einer
Welt zu ermöglichen, in der sich personales Wachstum und Reifung (soul-
making) ereignen könne. Dazu müsse die Welt zum einen naturgesetzlich
(law-like or nomically regular) geordnet sein, um eine verlässliche Planung
menschlicher Handlungen zu ermöglichen. Zum anderen müsse sie Tiere
enthalten, die dem Menschen mittelbar (z.B. Insekten befruchten
Obstbäume) oder unmittelbar als Nahrung dienen können (vgl. 128). Dass diese
Welt sich de facto auf gesetzmäßige Weise vom Chaos zur Ordnung (chaos
to order: CTO), von einfachen zu immer komplexeren Strukturen
weiterentwickelt hat (vgl. 167), ist für Murray etwas in sich (intrinsisch) Gutes.
Um den Vorwurf einer ad hoc-Argumentation abzuwehren, stellt sich Murray

bewusst in die lange Reihe jener christlichen Denker wie z.B. Augustinus,

die dem Entwicklungsgedanken positiv gegenüberstanden. Eine
Welt, die von Gott ermächtigt wird, bei ihrer eigenen Entwicklung
mitzuwirken,79 ist nach Murrays Dafürhalten wertvoller als eine fix und fertig
von Gott erschaffene Welt (vgl. 184).

Vor diesem Hintergrund entfaltet Murray die Grundthese seiner
Monographie: Das Leid der Tiere sei ein unvermeidbares Nebenprodukt bei der
Erlangung eines größeren Guts. Dieses Gut besteht für Murray in der
Genese von höheren Organismen wie dem Menschen. In einer von
Naturregelmäßigkeiten und CTO bestimmten Werdewelt würden der Entstehung
von Lebewesen, die zu Reflexion, moralischem Handeln usw. fähig seien,
zwangsläufig unzählige Lebensformen vorausgehen, deren Komplexität
allmählich zunehme (vgl. 184). Vorstufen der sensitiven und kognitiven
Fähigkeiten des Menschen finden sich daher auch im Tierreich. Aufgrund
dieser Fähigkeiten könnten Tiere Lust und Leid empfinden. Das Problem
des präadamitischen Leids im Tierreich ist damit laut Murray ebenso
gelöst wie das Problem der konkreten Natur und Beschaffenheit der mentalen

Fähigkeiten der Tiere (animal mentality) (vgl. 168). Dass zumindest
einige Tierarten Schmerz bewusst als etwas Leidvolles wahrnehmen können,
wird hier von Murray durch eine Denkfigur erklärt, die dem Gesetz der

79 Vgl. Deutsche Bischofskonferenz (Hg.): Katholischer Erwachsenen-Katechismus. Bd.
I. Das Glaubensbekenntnis der Kirche. Kevelaer: Butzon & Becker 4i989, 94: „Gott schafft die
Dinge so, dass sie ermächtigt sind, bei ihrer eigenen Entwicklung mitzuwirken. ,Gott macht,
dass sich die Dinge selber machen' (P. Teilhard de Chardin)."



Das Leid der Tiere 235

wachsenden Komplexität und des wachsenden Grades des Bewusstseins
bei Teilhard de Chardin sehr ähnlich scheint, den Murray interessanterweise

mit keinem Wort erwähnt.80
Aber auch diese Lösung, die Murray für eine erfolgreiche CD hält, weist

eine Achillesferse auf. Sie genügt den Kriterien einer CD nicht, da sie die
Notwendigkeits-Bedingung nicht erfüllt. Man kann sich nämlich leicht eine

Welt vorstellen, die sich vom Chaos zum Kosmos entwickelt hat, in der
das Leid der Tiere weder für ein höheres Gut notwendig noch als
Kollateralschaden unvermeidbar ist. Die Annahme, dass Gott ein CTO-Universum
erschaffen könnte, in der Tiere nicht leiden müssen, erscheint daher epis-
temisch berechtigt. Murrays CD ist demnach zurückzuweisen.

4. Schlussbemerkungen

Der vorliegenden Untersuchung von Murray kommt das große Verdienst
zu, eine im Christentum bislang eher stiefmütterlich behandelte Problematik

ausführlich und gründlich in Angriff genommen zu haben. Das Buch
leistet eine wertvolle Pionierarbeit und stellt eine wahre Fundgrube an
Lösungswegen dar, die für Christen unterschiedlichster Konfessionen und
theologischer Richtungen interessant und hilfreich sein können. Zu
bemängeln bleibt neben den bereits genannten Defiziten (niedrige
Rationalitätsstandards, ungeklärter Begriff der erkenntnistheoretischen Rechtfertigung)

die Ausklammerung neuerer Lösungsansätze wie Prozesstheologie81
und offener Theismus (open theism). Ansätze, die das Probelm des Übels
durch eine Modifikation des Gottesbegriffs zu lösen versuchen und dabei
den (engen) Rahmen einer perfect being theology sprengen, werden von
Murray nicht berücksichtigt.

Die für die angloamerikanische Herangehensweise an das Problem des
Übels typische Fokussierung auf die Eigenschaften der Allmacht,
Allwissenheit und sittlichen Vollkommenheit Gottes bringt eine Einseitigkeit mit
sich, an der auch die vorliegende Studie krankt. Denn wie sich gezeigt hat,
scheitern die von Murray präsentierten CDs zumeist an der
Notwendigkeits-Bedingung. Das Leid der Tiere konnte nicht als notwendige Bedingung
für ein höheres Gut plausibel gemacht werden. Dies vor allem deshalb, weil
ein allmächtiger Gott die besagten Güter auch ohne Leid für die Tiere (sei es
als Bedingung, sei es als unvermeidliche Begleiterscheinung) zu realisieren

vermag. Zugespitzt formuliert, schlagen Murrays CDs letztlich aufgrund des

vorausgesetzten Allmachtsbegriffs fehl.
Eine Problematisierung des in der englisch-sprachigen Theodizee-De-

batte gängigen Gottesbegriffs wäre daher notwendig und sinnvoll. Vor allem

80 Vgl. CHARDIN, Pierre Teilhard de: Der Mensch im Kosmos. München: C.H. Beck 1969.
81 Zu diesem Kritikpunkt vgl. BENASSO, Marco: Rez. Murray, Michael Nature red in tooth

and claw, in: ZKTh 134 (2012) 481-488, bes. 487-488.



236 Christoph J. Amor

das Prädikat der Liebe Gottes müsste wiederentdeckt und argumentativ
fruchtbar gemacht werden. Wenn Gott die Liebe ist und die Freiheit das

(einzige) Gesetz der Liebe bildet,82 lässt sich im Rahmen einer christlichen
Schöpfungstheologie so etwas wie ein Vorentwurf von Freiheit in allem
Wirklichen annehmen und verteidigen. Gott, der Freund des Lebens, liebt alles,
was er erschaffen hat (vgl. Weish 11,24-26). „Wirkliche Liebe intendiert stets
die Andersheit, das Eigensein, die ,Selbst-Verantwortung', kurzum: die Freiheit

des Anderen."83 Weil er sie liebt, „erschafft [Gott] die Welt dadurch, dass

er sie zu eigenständigem Dasein und Tätigsein frei-gibt und ermächtigt."84
Jede von Gott ins Dasein gerufene Welt bleibt daher wohl, wie Medard

Kehl zu bedenken gibt, „mit der ganzen Ambivalenz endlicher Eigenständigkeit

und Freihaftet behaftet [...] - sowohl mit der Möglichkeit von Übeln
und Leid als auch mit der Wahrscheinlichkeit, dass diese Möglichkeit
realisiert wird."85 Die Übel im Tierreich wären demnach Ausdruck und Folge

der Freisetzung der Schöpfung als ganzer durch Gott bzw. seiner
Respektierung der Eigenständigkeit des Geschaffenen. Diese Sichtweise hätte
den Vorteil, dass das Leid der Tiere nicht in erster Linie mit der Genese von
bewusstseinsfahigen Wesen in Verbindung gebracht werden müsste. Die
Übel im Tierreich würden nicht allein durch die Anthropogenese begründet
und gerechtfertigt. Soweit einige Denkanstöße.86

Trotz der genannten Mängel ist dem vorliegenden Buch eine große und
interessierte Leserschaft zu wünschen. Denn es ist für ein intellektuell
redliches Christentum hoch an der Zeit, die terra incognita des Leids der Tiere
stärker zu erforschen und zu kartieren.

Zusammenfassung
Das Leid der Tiere stellt einen Sonderfall des Theodizee-Problems dar. Der
Rezensionsaufsatz sichtet und prüft neuere Lösungsvorschläge aus dem anglo-amerika-
nischen Sprachraum.

Abstract
Animal suffering constitutes a special case of the problem ofevil. This review
presents and discusses newer solutions and explanations of that problem. Its focus
lies on the Anglo-American debate.

82 Vgl. MENKE, Karl-Heinz: Handelt Gott, wenn ich ihn bitte? Regensburg: Pustet 2200i,
17: „Die Allmacht des biblischen Gottes ist identisch mit der Liebe. Seine Allmacht setzt sich
mit keinen anderen Mitteln durch als mit denen der Liebe."

83 Ebd. 45.
84 KEHL, Medard: Und Gott sah, dass es gut war. Eine Theologie der Schöpfung. Freiburg

i.Br.: Herder 220o8, 271.
85 Ebd. 272.

86 Vgl. AMOR, Christoph J.: Das Leid der Tiere. Ernst- bzw. Testfall des (christlichen) Glaubens an
Gott? in: WANDINGER, Nikolaus (Hgg.): „Gott, der Gerechte!?" Leiderfahrungen als Anfrage an den
Glauben. Innsbruck: innsbruck university press 2014 (im Druck).


	Das Leid der Tiere : neuere Lösungsansätze der analytischen Religionsphilosophie in der Diskussion

