Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 1

Artikel: Das Leid der Tiere : neuere Lésungsansatze der analytischen
Religionsphilosophie in der Diskussion

Autor: Amor, Christoph J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761042

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTOPH J. AMOR

Das Leid der Tiere.

Neuere Losungsansatze der analytischen
Religionsphilosophie in der Diskussion

1. ZUR PROBLEMSTELLUNG DER VORLIEGENDEN MONOGRAPHIE!

Die Erfahrung unerkldrlichen Leids gilt bekanntlich als der Fels des Atheis-
mus und stellt in Gestalt des Theodizee-Problems einen der starksten Ein-
wande gegen den christlichen Theismus dar. Denn ,die Erfahrung von
Ubel und Leid scheint dem Glauben an die Existenz eines allmichtigen
und giitigen Gottes zu widersprechen.“> Gemeint sind hier zumeist die
vielfiltigen Ubel, unter denen Menschen leiden. Das Leid der nicht-
menschlichen Kreatur spielt demgegentiber vielfach eine untergeordnete
Rolle. So darf es nicht verwundern, dass auch in der aktuellen deutsch-
sprachigen Theodizee-Debatte das Leid der Tiere eher stiefmiitterlich be-
handelt wird. ,Das Leben der Tiere“ und somit auch ihr Leiden sind weit-
gehend ,terra incognita auf der Landkarte der Theologie®.3

Dies ist erstaunlich, denn sowohl Christen als auch Kritiker des Chris-
tentums erachten das Leid der Tiere als eine besonders schwierige und
schwerwiegende Form des Problems des Ubels. So notiert etwa der be-
kannte christliche Schriftsteller Reinhold Schneider zum Phinomen ,Le-
ben“ auf Erden: ,Das ist die Verdammnis zum Dasein; eine rotierende Hol-
le, das Nichts in der Erscheinungsform der Qual.“4 Beim Alttestamentler
Fridolin Stier findet sich die bange Frage an Gott: ,Was hast du im Sinn
[...] mit uns allen samt all den Geschdpfen, den macht- und wehrlosen,
fressend gefressenen, grasslich verreckenden, allen zusammen - zum Wei-
nen!“

1 MURRAY, Michael ].: Nature red in tooth and claw: theism and the problem of animal
suffering. New York: Oxford University Press 2011. 212 S. ISBN 978-0-19-959632-4. Die Seiten-
zahlen in Klammern im Haupttext beziehen sich nachfolgend auf dieses Buch.

2 LOICHINGER, Alexander/KREINER, Armin: Theodizee in den Weltreligionen. Ein Studien-
buch (= UTB 3420). Paderborn: Schéningh 2010, 10.

3 HAGENCORD, Rainer: Vom verhdngnisvollen Irrtum tiber die Tiere. Zum Projekt einer the-
ologischen Zoologie, in: DERS. (Hg.): Wenn sich Tiere in der Theologie tummeln. Ansdtze einer
theologischen Zoologie. Regensburg: Pustet 2010, 21-37, hier 29.

4 SCHNEIDER, Reinhold: Winter in Wien. Aus meinen Notizbtichern 1957/58. Freiburg i.Br.:
Herder 1982, 213.

5 STIER, Fridolin: Vielleicht ist irgendwo Tag. Aufzeichnungen. Freiburg i.Br.: Kerle 1981,
147.



Das Leid der Tiere 215

Bereits Charles Darwin rang mit der Frage, wozu das Leid von Abermil-
lionen von Tieren im Laufe der Evolutionsgeschichte gut sein solle.6 Dass
ein giitiger und allmachtiger Gott etwa Schlupfwespen mit der ausdriickli-
chen Absicht erschaffen habe, im Kérper von Raupen heranzuwachsen und
ihre Wirte bei lebendigem Leib aufzufressen oder dass Katzen mit Mdusen
,spielen” sollen, dazu konnte und wollte sich Darwin zeitlebens nicht
durchringen.7 Weniger zimperlich fallt das Urteil von Emile M. Cioran aus,
der die Schopfung schlichtweg fiir verfehlt erachtet.8 Neo-Darwinisten wie
Richard Dawkins sehen im unerbittlichen Kampf ums Dasein im Tierreich
gar ein durchschlagendes Argument gegen die Existenz Gottes.o

Langst hat auch die Religionsphilosophie das Leid der Tiere als Heraus-
forderung fiir den Glauben an Gott entdeckt. Berithmt-beriichtigt in der
religionskritischen Literatur ist das fiktive Beispiel eines Rehkitzes, das auf
grauenhafte Weise bei einem Waldbrand zu Tode kommt. Fiir William L.
Rowe, von dem das Beispiel stammt, stellt dieses - in seinen Augen - vollig
sinnlose Leid eines Tieres, den Glauben an einen guten Schopfergott mas-
siv in Frage.1o

Im englischsprachigen Raum werden derartige Anfragen an die traditio-
nelle christliche Gottes- und Schopfungslehre unter dem Stichwort the Dar-
winian problem of evil zurzeit lebhaft diskutiert. Die Kritik ist vielstimmig
und differenziert. Als Einwand gegen die Verniinftigkeit des christlichen
Theismus werden sowohl die Faktizitit und Dauer des Evolutionsprozesses
als auch das dadurch bedingte Leidausmaf3 vorgebracht.

Wenn Gott tatsachlich allmachtig ist, wie die christliche Tradition lehrt,
miisste er doch in der Lage sein, jede Spezies, inklusive der menschlichen,

6 Vgl. DARWIN, Charles: Letter to Hooker of 13 July 1856, in: DARWIN, Francis/SEWARD,
Albert C. (Hgg.): More letters of Charles Darwin. A record of his work in a series of hitherto
unpublished letters. Vol 1. London: Murray 1903, 94: ,What advantage can there be in the
sufferings of millions of the lower animals throughout almost endless time?“

7 Vgl. DARWIN, Charles: Letter to Asa Gray of 22.5.1860. Darwin Correspondence Data-
base: http://www.darwinproject.ac.uk/entry-2814 [Abruf: 4.2.2013]: “With respect to the the-
ological view of the question; this is always painful to me. - | am bewildered. - I had no in-
tention to write atheistically. But I own that I cannot see, as plainly as others do, & as I sh*
[sic!] wish to do, evidence of design & beneficence on all sides of us. There seems to me too
much misery in the world. I cannot persuade myself that a beneficent & omnipotent God
would have designedly created the Ichneumonid&ae [sic!]; with the express intention of
their feeding within the living bodies of caterpillars, or that a cat should play with mice.”

8 Vgl. CIORAN, Emile M.: Die verfehlte Schopfung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1979.

9 Vgl. DAWKINS, Richard: River out of Eden. A Darwinian view of life. London: Phoenix
72004. DERS.: The blind watchmaker. London: Penguin 2006. DERS.: The God delusion. Lon-
don: Black Swan 2006.

10 Vgl. ROWE, William L.: The problem of evil and some varieties of atheism, in: APQ 16
(1979) 335-341, hier 337: ,Suppose in some distant forest lightning strikes a dead tree, resul-
ting in a forest fire. In the fire a fawn is trapped, horribly burned, and lies in terrible agony
for several days before death relieves its suffering. So far as we can see, the fawn’s intense
suffering is pointless.”



216 Christoph J. Amor

unmittelbar, gleichsam ex nihilo zu erschaffen. Warum aber, so fragen sich
viele mit der nordamerikanischen Prozesstheologie, sind dennoch immen-
se Zeitraume verstrichen, bis sich die ersten hoheren Lebewesen entwik-
kelt haben?s Und warum hat sich Gott nicht eines weniger leidvollen
Mittels bedient, um bewusstseinsfahige Lebewesen zu erschaffen als der
durch Mutation und Selektion voranschreitenden Evolution?2 Weshalb
stohnt die Natur bis auf den heutigen Tag ,unter der Last ihrer eigenen
Gesetze“3? Wie lassen sich die Naturgesetze des Fressens und Gefressen-
Werdens, angeborene Fehlbildungen und Defekte, destruktives und grau-
sames Verhalten im Tierreich wie Infantizid, Artgenossentotung, Parasitis-
mus etc.’s mit dem Glauben daran vereinbaren, dass Gott alles gut gemacht
hat (vgl. Gen 1)?

Besondere Brisanz erhalt die sog. animal pain and suffering-Problematik
durch die Tatsache, dass sich die heute gingigen Standard-Losungen des
Theodizee-Problems prima facie nicht auf sie anwenden lassen. Da Tieren
eine sittlich relevante Willensfreiheit zumeist abgesprochen wird, kénnen
die Ubel, die ihnen zustoflen, weder als Strafe noch als Folge ihrer eigenen
Verfehlungen gedeutet werden. Die Grundannahme des Arguments der
Willensfreiheit, Leid und Ubel seien der Preis der Gewdhrung von
Willensfreiheit:6, erscheint in Bezug auf das Tierreich nicht plausibel.7 Ge-
nauso wenig liberzeugt die Grundintuition der Theodizee der Seelen- bzw.
Personbildung (soul-making theodicy), wonach Leid und Ubel der mora-
lischen und spirituellen Reifung dienen.®® Andere Losungswege abseits der
bekannte(re)n sind daher zu erkunden und zu beschreiten.

1 Vgl. Copp, John B./GRIFFIN, David Ray: Process theology. An introductory exposition.
London: Westminster Press 1976, 64: “Traditional theists [...] held to the notion of God as
Controlling Power. [...] Whatever God wills can be brought about immediately. Why, then,
take over four billion years to get to the more valuable creatures, if they could have been
created at once?”

12 Vgl. GRIFFIN, David Ray: Process theology and the christian good news: a response to
classical free will theism, in: COBB, John B./PINNOCK, Clark H. (Hgg.): Searching for an ade-
quate God. A dialogue between process and free will theists. Grand Rapids, Mich.: Eerdmans
2000, 1-38, hier 29: ,If God can create any species, including the human species, ex nihilo,
why create the world so slowly and with so much evil?“

13 PETERS, Dieter Stefan: Biologische Anmerkungen zur Frage nach dem Sinn des Leidens in
der Natur, in: KESSLER, Hans (Hg.): Leben durch Zerstérung? Uber das Leiden in der Schép-
fung. Ein Gesprdch der Wissenschaften. Wiirzburg: Echter 2000, 27-37, hier 27.

14 Vgl. THEILE, Ursel: Destruktion durch angeborene Fehlbildungen und Defekte, in: KESS-
LER (Hg.): Leben durch Zerstorung?, 66-84.

15 Vgl. SOMMER, Volker: Destruktives Verhalten bei Tieren. Uber Eigennutz und Selbstlo-
sigkeit, iiber Gut und Bése, in: KESSLER (Hg.): Leben durch Zerstérung?, 38-52. PETERS: Biolo-
gische Anmerkungen zur Frage nach dem Sinn des Leidens in der Natur, 28-32.

16 Vgl. GRESHAKE, Gisbert: Der Preis der Liebe. Besinnung tber das Leid. Freiburg i.Br.:
Herder 1978.

17 Vgl. FERRE, Frederick: Theodicy and the status of animals, in: APQ 23 (1986) 23-34, bes.
23-24.

18 Vgl. HICK, John: Evil and the God of love. New York: Macmillan 2007.



Das Leid der Tiere 217

2. DAS PROBLEM DES UBELS ALS INTELLEKTUELLE HERAUSFORDERUNG FUR DEN
THEISMUS

Genau hier setzt die Monographie von Michael J. Murray an und prasen-
tiert insgesamt vier Losungstypen fiir das Darwinian problem of animal
pain and suffering (vgl. 6-9).

Da der Verfasser das Leid der Tiere9 als Ernst- und Hartefall des Pro-
blems der Ubel versteht, hat er den verschiedenen Antwortversuchen eine
Einfiihrung in die aktuelle religionsphilosophische Theodizee-Debatte im
englischsprachigen Raum vorangestellt (10-40). Dieses Uberblicks-Kapitel
ist dicht, aber sehr informativ und arbeitet prazise die neuralgischen
Punkte der Diskussion heraus.

Aus der Fiille an Anregungen seien einige bedenkenswerte Differenzie-
rungen des Verfassers hervorgehoben. Bereits eingangs macht er auf die
Vielschichtigkeit des Problems des Ubels aufmerksam. Dieses kann in ers-
ter Linie als ein theoretisches oder praktisches Problem, als Infragestel-
lung der Existenz Gotte, als Anfrage an bestimmte Eigenschaften Gottes
(z.B. Allmacht, Giite, Vorsehung), als Indiz fiir die begrenzte Erkenntnis-
kraft des Menschen oder als Verweis auf die Geheimnishaftigkeit Gottes
begriffen werden (vgl. 10). Murrays Ausfithrungen beschranken sich dem-
gegeniiber auf das Problem des Ubels als religionsphilosophisches und
religionskritisches Argument, das die Wahrheit des Atheismus oder zu-
mindest die rationale Uberlegenheit der atheistischen Weltanschauung
gegeniiber dem christlichen Theismus begriinden soll.

2.1 Das logische / deduktive Argument aus dem Ubel

Das Argument aus dem Ubel gegen die Existenz Gottes wird im englischen
Sprachraum in zwei Varianten diskutiert. Gemafd dem sog. logischen / de-
duktiven Argument aus dem Ubel (the logical argument from evil) ist die
Existenz des Ubels mit der Existenz Gottes logisch unvereinbar. ,Aus der
Existenz des Ubels folge also die Nichtexistenz Gottes.“zc Laut dem sog.
empirischen / induktiven Argument aus dem Ubel (the evidential argument
from evil) widerlegt die Faktizitit des Ubels zwar nicht die Existenz Gottes.
Die Tatsache des Ubels mache die Existenz Gottes aber sehr unwahrschein-
lich und den Glauben an Gott unverniinftig.=

In seiner einfachsten Form lautet das logische Argument aus dem Ubel:

“(1) If there were a God, there would be no evil.

(2) There is evil.

(3) Thus, there is no God.” (12)

19 Unter ,Tier" wird im Folgenden die nicht-menschliche Kreatur verstanden.
20 LOFFLER, Winfried: Einfithrung in die Religionsphilosophie. Darmstadt: WBG 2006, 129.

21 Vgl. HOWARD-SNYDER, Daniel (Hg.): The evidential argument from evil. Bloomington:
Indiana University Press 1996.



218 Christoph J. Amor

Dass der Theismus durch dieses Argument nicht schachmatt gesetzt
wird, ist offensichtlich. Denn der Schluss folgt nur unter Voraussetzung ei-
ner ganz bestimmten Semantik der Rede von Gott,22 namlich der Auffas-
sung von Gott als ens perfectissimum.23 Die Existenz der Ubel ist prima
facie nur dann ein Einwand gegen den Glauben an Gott, wenn Gott um die
Ubel weif, sie beseitigen will und dazu auch in der Lage ist. Die nachjus-
tierte Fassung des logischen Arguments miisste daher lauten:

“(4) If there were a God, he would be omniscient, omnipotent, and wholly
good.

(s5) (a) A wholly good being would prevent the occurrence of every evil it is in
his or her power to prevent; (b) an omniscient being would be aware of all
possible and actual evils; and (c¢) an omnipotent being would be able to
prevent all evils.

(6) Thus, if there were a God, there would be no evil.

(7) There is evil.

(8) Thus, there is no God.” (12)

Aber auch in der modifizierten Fassung weist das vorliegende Argument
mit Pramisse (5a) eine Schwachstelle auf. Denn wie bereits die alltagliche
Erfahrung (z.B. Zahnarzt-Besuch) lehrt, ist nicht jedes zugefiigte oder
nicht verhinderte Leid moralisch problematisch bzw. theodizee-relevant.
Manche Ubel nehmen Menschen bereitwillig auf sich, um dadurch schlim-
meres Leid zu verhindern oder ein grofderes Gut zu erlangen. Analog liefRe
sich auch im Blick auf Gott behaupten: Ein vollkommen gutes Wesen ver-
hindert alle Ubel, die in seiner Macht stehen, es sei denn, es gibt einen gu-
ten Grund dafiir, es nicht zu tun.

Ein solcher guter Grund muss laut Murray drei Bedingungen erfiillen
(vgl. 14).

(A) Erstens die Notwendigkeits-Bedingung (necessity condition). Das
zugelassene Ubel muss zur Erlangung eines Guts bzw. eines Werts not-
wendig sein.

(B) Zweitens die Kompensations-Bedingung (outweighing condition). Das
aus der Zulassung des Ubels resultierende Gut muss so wertvoll sein, dass
es das Ubel hinreichend aufwiegt und ausgleicht.

(C) Drittens die Berechtigungs-Bedingung (rights condition), derzufolge
derjenige, der ein Ubel zulasst, dazu berechtigt sein muss.

22 Vgl. MORRIS, Thomas V.: Perfect being theology, in: Nols 21 (1987) 19-30. Zur Kritik an
der Selbstverstandlichkeit, mit der in der englischsprachigen Debatte vielfach eine sog. per-
fect being theology vertreten wird, vgl. DALFERTH, Ingolf U.: Malum. Theologische Hermeneu-
tik des Bésen. Tiibingen: Mohr Siebeck 2008, 10-11, 74-75.

23 Dass dieses Theismus-Verstindnis nicht unproblematisch ist, wird im Blick auf die
Prozesstheologie und den offenen Theismus deutlich. Aufgrund ihrer Modifikation bzw.
Preisgabe des Pradikats der Allmacht und/oder der Allwissenheit Gottes riicken beide Stro-
mungen bei Murray in die Nihe des Atheismus (vgl. MURRAY: Nature red in tooth and claw,
13, Anm. 4).



Das Leid der Tiere 219

Sind alle drei Bedingungen erfillt, ist es laut Murray moralisch unpro-
blematisch, ein vermeidbares Ubel zuzulassen. Denn Ubel ist nicht gleich
Ubel. Ubel kénnen, wie gezeigt, auch fiir etwas gut bzw. notwendig sein.
Aber gilt dies fiir alle Ubel? Muss man nicht vielmehr zwischen notwendi-
gen und sinnlosen Ubeln unterscheiden?24 Wird diese Differenzierung zu-
gestanden, kann der Religionskritiker folgende Variante des logischen
Arguments aus dem Ubel gegen den Theismus entwickeln.

“(9) If there were a God, there would be no gratuitous evils (GEs).
(10) There is at least one GE.
(11) There is no God.” (16)

Nicht die Tatsache von Ubel und Leid als solche erscheint demnach unver-
einbar mit der Existenz des theistischen Gottes, sondern die behauptete
Faktizitit sinnloser bzw. zweckloser Ubel (vgl. 16). Aber auch in dieser
Form ist das Argument kritisierbar. So ist umstritten, ob Pramisse (10)
wahr ist. Gegen sie bringt Murray zwei Einwdnde vor. Zundchst macht er
geltend, dass wir niemals mit letzter Sicherheit beurteilen konnen, ob ein
Ubel tatsichlich sinnlos ist. Denn auch ein vermeintlich sinnloses Ubel
kann in Wirklichkeit fiir ein grofleres Gut notwendig sein (vgl. 16-17).25

Des Weiteren problematisiert Murray Pramisse (10), indem er an die
beriihmten Uberlegungen zur free will defense von Alvin Plantinga an-
kntipft.26 Murray zufolge ist es durchaus vorstellbar, dass in allen mog-
lichen Welten, die Gott realisieren kann, mindestens eine Person ihre Frei-
heit missbraucht und Boses tut. Gott ware demnach nicht in der Lage, eine
Welt zu aktualisieren, in der es das hohe Gut der Freiheit, aber keine (mo-
ralischen) Ubel gibt (vgl. 18). Das Ubel wire somit der Preis der Freiheit,
Primisse (10) dadurch widerlegt und das logische Argument aus dem Ubel
entscharft.

2.2 Das empirische / induktive Argument aus dem Ubel

Die eigentliche Herausforderung fiir den christlichen Theismus markiert
nicht das logische, sondern das empirische bzw. induktive Argument aus
dem Ubel. Wie bereits erwihnt, ,folgt aus dem Ubel“ nach dieser Position
,zwar nicht zwingend die Nichtexistenz Gottes, das Ubel sei jedoch ein Be-

24 Vgl. LOFFLER: Einfiihrung in die Religionsphilosophie, 128: Notwendige Ubel werden
,um eines grofieren Gutes Willen in Kauf genommen®. Bei sinnlosen Ubeln ist ,kein solcher
Zusammenhang erkennbar®.

25 Vgl. STONE, Jim: Evidential atheism, in: PhSt 114 (2003) 253-277, hier 253: “God is com-
possible with any evil you choose if he must permit it in order to realize an outweighing
good. Suppose for argument’s sake that we cannot even imagine what that good might be - it
would be hubris to conclude that it does not exist.”

26 Vgl. PLANTINGA, Alvin: God, freedom, and evil. Grand Rapids, Mich.: Eerdmans 1977,
29-53, bes. 53.



220 Christoph J. Amor

leg, der massiv gegen seine Existenz spricht.“27 Da die Tatsache bzw. das
konkrete Ausmass28 von Ubel und Leid als Beleg (evidence) fiir die Unver-
niinftigkeit der theistischen Uberzeugung ins Feld gefiihrt wird, spricht
man mitunter auch vom Beleg-Problem des Ubels bzw. dem induktiven
Argument aus der Leiderfahrung. Formalisiert lautet der Einwand:

“(12) If there were a God, there would be no gratuitous evils (GEs).
(13) It is probable that at least one of the evils in our world is a GE.
(14) Probably, there is no God.” (20)

Um diesen Einwand zu entkraften, reicht es nicht mehr aus, anzugeben,
,welche moglichen bzw. widerspruchsfrei denkbaren Griinde die Zulas-
sung des Leids rechtfertigen konnten.“29 Vielmehr miissen nun plausible
Griinde gefunden werden, ,d.h. Griinde, die einen méglichst hohen Wahr-
scheinlichkeitsgrad besitzen.“sec Murray identifiziert drei idealtypische Lo-
sungsstrategien (vgl. 21). Zur Entschirfung des Beleg-Problems des Ubels
kénne man erstens Argumente fiir die Verniinftigkeit des Glaubens an Gott
anfiihren. Murray denkt diesbeziiglich an philosophische Argumente fiir
die Existenz Gottes (,Gottesbeweise“)3' ebenso wie an erkenntnistheoreti-
sche Argumente aus der religiosen Erfahrungs: (vgl. 22-23). Interessanter-
weise erachtet er jedoch nur die philosophischen Argumente fiir die Exis-
tenz Gottes als communicable evidence (vgl. 22). Das Argument aus der re-
ligiosen Erfahrung beruhe auf incommunicable evidence (vgl. 23).

Diese Einschdtzung ist m.E. nicht unproblematisch. Bei der religiosen
Erfahrung handelt es sich um ein komplexes und vielschichtiges Phano-
men.33 Und so ist Murray zwar zu konzedieren, dass aufergewohnliche re-
ligiose Erfahrung, die nur wenigen Menschen zuteil wird, mitunter unaus-
sprechlich bzw. kaum mitteilbar ist (z.B. tiefe mystische Erfahrungen).34
Sie kommt daher als Ausgangspunkt eines Arguments fiir die Verntinftig-
keit des religiosen Glaubens nur bedingt in Frage. Anders gelagert ist der
Fall bei gewohnlicher, aber religios gedeuteter Erfahrung. Derartige Erleb-

27 LOFFLER: Einfiihrung in die Religionsphilosophie, 129.

28 Zum Ausmass-Problem des Ubels vgl. VAN INWAGEN, Peter: The magnitude, duration,
and distribution of evil: A theodicy, in: Philosophical Topics 16 (1988) 161-187.

29 KREINER, Armin: Gott im Leid. Zur Stichhaltigkeit der Theodizee-Argumente. Freiburg
i.Br.: Herder 2005, 22.

30 Ebd. 22.

31 Vgl. SWINBURNE, Richard: The existence of God. New York: Oxford University Press
*2004.

32 Vgl. ALSTON, William P.: Perceiving God. The epistemology of religious experience. Itha-
ca, N.Y.: Cornell University Press 1993. YANDELL, Keith: The epistemology of religious expe-
rience. New York: Cambridge University Press 1993.

33 Fiir die folgenden Uberlegungen vgl. LOFFLER: Einfiihrung in die Religionsphilosophie,
48-50.

34 Zum Problem unaussprechlicher spiritueller Erfahrungen vgl. KREINER, Armin: Das
wahre Antlitz Gottes - oder was wir meinen, wenn wir Gott sagen. Freiburg i.Br.: Herder 2006,
53-64.



Das Leid der Tiere 221

nisse aus der gewohnlichen Erfahrung sind sehr wohl kommunikabel und
in einem gewissen Sinn auch allgemein zugleich. Die Erfahrungssituation
ist hier fir alle Beteiligten grundsatzlich gleich. Die rationale Begriin-
dungsfunktion religioser Erfahrung mag unterschiedlich bewertet werden.3s
Letztlich entscheidend ist, dass die im Rahmen der ersten Strategie ange-
fiihrten Belege fiir den Theismus ausreichend stark sind, um die Plausibili-
tat der Konklusion (14) zu unterlaufen.

Die zweite Strategie macht gegeniiber dem induktiven Einwand gel-
tend, dass es gute und plausible Griinde gibt, die Gottes Zulassung der Ubel
rechtfertigen. Diese Griinde machen die Plausibilitit von Pramisse (13)
zunichte oder schwdchen sie zumindest erheblich (vgl. 30).

Im Rahmen der dritten Strategie wird ein mehr oder weniger skepti-
scher Standpunkt eingenommen und der Theismusgegner darauf hinge-
wiesen, dass Pramisse (13) aus den bereits genannten erkenntnistheoreti-
schen Griinden problematisch ist.36

2.3 Problemiiberhdnge

Ist mit diesen drei Strategien das Problem des Ubels grundsitzlich ent-
scharft oder gar gelost? Murray verneint, denn zum einen bleibt das in der
dritten Strategie favorisierte Programm der reductio in mysterium37 unbe-
friedigend. Die These von der Unerforschlichkeit der Ubel38 kénne nicht
das letzte Wort in der Auseinandersetzung zwischen Theisten und Theis-
musgegnern darstellen. Dies schon allein deshalb, weil viele Theisten da-
von iiberzeugt seien, dass Gott in den heiligen Schriften Erklarungen oder
zumindest einige Hinweise zur Losung des Problems des Ubels gegeben
habe (vgl. 34). Ferner, weil es besser sei, nicht blof8 die Karte des Skeptizis-
mus auszuspielen, sondern auch Griinde zu nennen, die Gottes Zulassung
der Ubel vielleicht (might) erkliren (vgl. 35).

Handlungsbedarf besteht fiir Murray zweitens auch deshalb, weil die
zwei gangigen Losungsarten unzureichend sind. Bekanntlich wird im eng-
lischsprachigen Raum zwischen Verteidigung und Theodizee unterschie-
den. Was darunter im Einzelnen genau verstanden wird, ist in der Litera-
tur zurzeit alles andere als einheitlich und klar festgelegt. Murray jeden-

35 Vgl. LOICHINGER, Alexander: Zur rationalen Begriindungsfunktion religiéser Erfahrung,
in: KREINER, Armin/SCHMIDT-LEUKEL, Perry (Hgg.): Religiése Erfahrung und theologische Re-
flexion (FS H. Déring). Paderborn: Bonifatius 1993, 29-57. RICKEN, Friedo: Religiése Erfah-
rung und Glaubensbegriindung, in: ThPh 70 (1995) 399-404.

36 Vgl. WYKSTRA, Stephen. ].: The Humean obstacle to evidential arguments from suffe-
ring: on avoiding the evils of “appearance”, in: IJPR 16 (1984) 73-93. BERGMANN, Michael: Skep-
tical theism and Rowe’s new evidential argument from evil, in: No(s 35 (2001) 278-296.

37 Zur deutschsprachigen Diskussion dieser Strategie vgl. HOFF, Gregor Maria: Ist die ,re-
ductio in mysterium® irrational? Zu A. Kreiners Quaestio Disputata, in: ZKTh 121 (1999) 159~
176.

38 Zur inscrutability response vgl. MURRAY: Nature red in tooth and claw, 25-30.



222 Christoph J. Amor

falls versteht unter einer Verteidigung (defense), den Nachweis der blof
logischen Vereinbarkeit der Aussagenreihen iiber Gott und das Ubel in der
Welt. Durch ihre Beschrankung auf logisch mogliche Griinde falle eine
Verteidigung zu schwach aus, um dem Beleg-Problem des Ubels Paroli zu
bieten (vgl. 37).39 Anders formuliert: Dass Gott existiert, ist zwar unter Vor-
aussetzung einer erfolgreichen Verteidigung logisch moglich, aufgrund der
Faktizitit der Ubel aber nach wie vor eher unwahrscheinlich.

Um diesem Problemiiberhang der Verteidigung beizukommen, werden
im Rahmen einer Theodizee, so Murray, Griinde angegeben, warum Gott
die Ubel tatsichlich zuldsst (vgl. 37). Wihrend die Verteidigung argumen-
tativ zu kurz greift, sind Vorhaben und Anspruch einer Theodizee aus
Murrays Sicht zu hoch gesteckt. Das Hauptproblem einer Theodizee ist er-
kenntnistheoretischer Natur und besteht in der Schwierigkeit, Gott gleich-
sam ins Fenster zu schauen. Laut Murray sind die dem Theisten gewdhrten
Einblicke in Gottes Motive und Griinde ,einfach zu schwach oder einge-
schrankt” und konnen daher nicht das Vertrauen rechtfertigen, ,die wahre
Erklarung fiir das Ubel“ gefunden zu haben (37).

3. MURRAYS VORHABEN: EIN MITTELWEG ZWISCHEN VERTEIDIGUNG UND THEO-
DIZEE

Was Murray im Folgenden versucht, versteht sich als Mittelweg zwischen
Verteidigung und Theodizee. Um sein Vorhaben auch terminologisch von
den bisherigen Losungsstrategien abzuheben, pragt Murray in Anlehnung
an Gottfried Wilhelm Leibniz den Neologismus causa Dei (CD). Bei Leibniz
bezeichnet dieser Begriff ein Plidoyer, das unter Beriicksichtigung der ver-
fiigbaren Belege fiir die Unschuld des Angeklagten eintritt (vgl. 40). Zwei
Momente sind fiir eine CD charakteristisch, von der sich Murray die Lo6-
sung des Belegproblems des Ubels erhofft:

»10 deflect the evidential worries raised by evil, one need only be able to con-
struct hypotheses (a) which show how certain permitted evils meet condi-
tions (A) through (C) described above, and (b) which she is not justified or
warranted in rejecting in light of the claims she justifiably accepts.” (39)

Eine Antwort auf das Problem des Ubels gilt folglich dann als CD, wenn sie
erstens die zuvor genannten Notwendigkeits-, Kompensations- und Be-
rechtigungs-Bedingungen erfiillt (vgl. 14-16). Und wenn es sich dabei zwei-
tens um eine Hypothese handelt, die nicht im Widerspruch zu Uberzeu-

39 Murrays Ausfiithrungen zur Differenz zwischen Verteidigung und Theodizee sind sehr
knapp gehalten und lassen vieles offen. Murray scheint aber weitgehend Alvin Plantinga zu
folgen. Zu Plantingas Verstindnis von ,Verteidigung“ vgl. KREINER: Gott im Leid, 21 (Anm.
19): ,Die Aufgabe einer defense bestehe in dem Aufweis einer Theorie, die zeigen soll, dass
zwischen den Behauptungen der Existenz Gottes und der des Ubels kein Widerspruch be-
steht. Diese Theorie misse nur im weitesten Sinn moglich, nicht aber wahr, wahrscheinlich,
plausibel oder fiir irgendwen akzeptabel sein.”



Das Leid der Tiere 223

gungen steht, an denen festzuhalten ein Erkenntnissubjekt fiir berechtigt
erachtet.

Da Menschen z.T. sehr unterschiedliche Uberzeugungen wahr bzw.
plausibel erscheinen, kann ein und derselbe Losungsvorschlag fiir den ei-
nen eine gelungene CD darstellen, wahrend der andere sie als hanebiichen
zuriickweist. Indem Murray ,das Gelingen® bzw. die Beurteilung einer CD
von dem abhdngig macht, was der Einzelne epistemisch fiir gerechtfertigt
hdlt, kommt ein nicht unproblematisches ,relativistisches Element“4o in
seine Uberlegungen. Wohl um die drohende Gefahr einer volligen Belie-
bigkeit einzudammen, sieht sich Murray zu einer Prdzisierung veranlasst.
Eine CD diirfe idealiter nicht im Widerspruch zu Uberzeugungen stehen,
die philosophisch und naturwissenschaftlich gebildete Zeitgenossen fiir
weitgehend unbestritten und berechtigt erachten (vgl. 39).

Der Relativismus ist dadurch zwar eingegrenzt, aber nicht beseitigt.
Nach wie vor bleibt die Moglichkeit bestehen, wie Murray einrdumt, dass
eine Erklirung des Ubels fiir den Theisten plausibel ist und als rationale
Rechtfertigung des Gottesglaubens akzeptiert wird. Aus Sicht des Theis-
musgegners aber reicht die Erklarung nicht aus, das Beleg-Problem zu ent-
schirfen. Im Blick auf sein Uberzeugungssystem ist es rational berechtigt,
zuriickzuweisen, was dem Theisten gut begriindet erscheint (vgl. 39). So
bleibt es letztlich bei gruppenspezifisch verschiedenen Verstandnissen der
epistemischen Rechtfertigung. Dass Theisten und Nicht-Theisten (non-
theists) sich nicht darauf einigen kénnen, wann eine Uberzeugung episte-
misch gerechtfertigt ist, schadet jedoch der intellektuellen Verantwortung
des christlichen Glaubens. Denn was ist letztlich mit einer Erklarung bzw.
Rechtfertigung der Ubel gewonnen, die nur jene iiberzeugend finden, die
so und anders bereits an Gott glauben? Murrays CD-Vorhaben provoziert
den Ideologieverdacht. Um ihn auszuraumen, miisste Murray in einem
ersten Schritt darlegen, was er unter erkenntnistheoretischer Rechtferti-
gung genau versteht.4 Der Rechtfertigungsbegriff ist zurzeit Gegenstand
lebhafter Diskussionen und wird sehr unterschiedlich verwendet.4> Sodann
miisste expliziter entfaltet werden, unter welchen Bedingungen Theisten
gerechtfertigterweise eine Uberzeugung erwerben und beibehalten diirfen.
Diese Bedingungen sollten (weitgehend) allgemeingiiltig sein, um Murrays

40 ENGEL Jr., Mylan: Rez. Murray, Michael J.: Nature red in tooth and claw.
http://ndpr.nd.edu/news/23930-nature-red-in-tooth-and-claw-theism-and-the-problem-of-
animal-suffering/ [Abruf: 07.11.2013]

41 Als ersten Uberblick vgl. GRUNDMANN, Thomas: Analytische Einfiihrung in die Erkennt-
nistheorie. Berlin: Walter de Gruyter 2008, 223-337.

42 Vgl. PLANTINGA, Alvin: Warrant. The current debate. Oxford: Oxford University Press
1993. ALSTON, William P.: Beyond “justification”. Dimensions of epistemic evaluation. Ithaca,
N.Y.: Cornell University Press 200s5.



224 Christoph J. Amor

relativ niedrige Rationalitatsstandards anzuheben.43 In der vorliegenden
Form aber erinnert Murrays Vorhaben an einen frithen Aufsatz von Alvin
Plantinga, in dem dieser Christen ermutigte, an der Rationalitit des Got-
tesglaubens festzuhalten, unabhangig von den religionskritischen Einwan-
den. Denn letztlich konne und diirfe die christliche Glaubensgemeinschaft
in Eigenregie iiber die Rationalitit von (religiosen) Uberzeugungen befin-
den. Eine Rechenschaftspflicht ad extra bestehe nicht.44

3.1 Lésung': Bestreitung und Bagatellisierung des Problems

Die einfachste Losung der animal suffering-Problematik besteht darin, das
Bestehen des Problems zu bestreiten oder zumindest seine Brisanz herun-
terzuspielen. Aus der breiten Palette an Losungsvorschlagen wahlt Murray
den radikalsten Typus aus, sog. neo-cartesianische Entwirfe (vgl. 41-72).
Beim Leid der Tiere, so der Grundtenor dieser Ansatze, handle es sich um
ein Scheinproblem. Da Tiere strenggenommen nicht leiden wiirden, stelle
sich das Problem des Ubels gar nicht. Ein Erklirungs- oder Rechtferti-
gungsbedarf seitens des Theisten bestehe nicht. Neo-cartesianische Theo-
rien sind daher strenggenommen keine CD (vgl. 71). Sie unterliegen aber
denselben Beurteilungs-Kriterien (vgl. 42).

Murrays Ausfiihrungen sind dreigeteilt. In einem ersten Schritt bemiiht
er sich um eine Rehabilitierung von René Descartes, dem eine weitverbrei-
tete Lesart nachsagt, Tiere seien fiir ihn blof3e Maschinen bzw. unbewusste
Automaten gewesen, die weder denken noch fiihlen kénnten (vgl. 49).
Murray halt dies fiir eine verkiirzte Sichtweise. Das Tier kann, so das Re-
sultat seiner Descartes-Exegese, sehr wohl Schmerz empfinden. Da es aber
laut Descartes der Vermogen der intellektuellen Seele ermangle, konne es
sich zu seinem Schmerzerleben nicht auf einer hoheren Ebene verhalten.4s
Das Tier sei unfdhig, Giber seinen Schmerz zu reflektieren und ihn als et-
was Leidvolles und Nicht-sein-Sollendes zu empfinden (vgl. 51). Vor die-
sem Hintergrund wendet sich Murray in einem zweiten Schritt verschie-
denen Theorien tiber das phanomenale Bewusstsein in der aktuellen Philo-
sophie des Geistes (philosophy of mind) zu und setzt sie mit Descartes’ An-
sichten in Verbindung. Der Grundgedanke dieser hochkomplexen Theo-

43 Zum Vorwurf, dass Murrays CD-Projekt in puncto Rationalitdt “a very low standard”
zugrundeliege vgl. MESLE, C. Robert: Rez. Murray, Michael J.: Nature red in tooth and claw,
in: [JPR 66 (2009) 173-177, bes. 174.

44 Vgl. PLANTINGA, Alvin: Is belief in God properly basic?, in: Nos 15 (1981) 41-51, hier 50:
“The Christian will of course suppose that belief in God is entirely proper and rational; if he
doesn’t accept this belief on the basis of other propositions, he will conclude that it is basic
for him and quite properly so. Followers of Bertrand Russell and Madelyn Murray O’Hare
may disagree, but how is that relevant? Must my criteria, or those of the Christian communi-
ty, conform to their examples? Surely not. The Christian community is responsible to its set
of examples, not to theirs.”

45 Dass Descartes den Tieren sehr wohl sensus, nicht aber cogitatio attestierte, hatte be-
reits gezeigt: HARRISON, Peter: Descartes on animals, in: PhQ 42 (1992) 219-227, hier 224.



Das Leid der Tiere 225

rien, die auf der Unterscheidung verschiedener Bewusstseinsarten beruhen
(vgl. 52-53), besteht in der Annahme, dass Tiere in Wirklichkeit gar nicht
leiden, weil sie dazu nicht in der Lage sind.46 IThnen gehen die dazu not-
wendigen kognitiven und psychologischen Fihigkeiten ab. Mensch und
Tier unterscheiden sich in ihrem Schmerzerleben, so der cantus firmus der
Neo-Cartesianer. Die Unterschiede sehen sie entweder in der Erlebnisqua-
litat (Qualia) von Schmerz und Leid selbst begriindet oder im reflektieren-
den Umgang mit diesen Erfahrungen (vgl. 52-58).

In einem dritten Schritt wendet sich Murray den philosophischen und
naturwissenschaftlich-empirischen Einwanden zu, die gegen neo-cartesia-
nische Positionen vorgebracht werden (vgl. 58-71). Die Debatte, ob Tiere
Schmerz ahnlich bewusst wie Menschen wahrnehmen, ist komplex und
wird interdisziplindr gefiihrt. Eine addquate Beurteilung der neo-cartesia-
nischen ,Losungen“ miisste Erkenntisse der Philosophie des Geistes eben-
so beriicksichtigen wie neurowissenschaftliche und evolutionsbiologische
Forschungsdaten. Zu beachten waren ferner die brisanten ethischen Ge-
sichtspunkte dieser Fragestellung (Stichwort: Tierethik).47 Dies kann hier
nicht geleistet werden. Nur soviel sei bemerkt: Murrays Ausfiihrungen ma-
chen deutlich, dass viele der gingigen Argumente, die zugunsten der Fak-
tizitat des Leids der Tiere angefiihrt werden (z.B. Analogieschluss von kor-
perlich manifestem Verhalten auf mentale Zustinde bei Tieren), nicht
schliissig oder nicht hinreichend sind.48 Man wird letztlich wohl Peter
Harrison zustimmen miissen, dass sich das Leid der Tiere weder strikt be-
weisen noch widerlegen lasst. Denn es gehort nun einmal zum Wesen von
Schmerz und Leid, dass sie als private experience intersubjektiv nicht un-
mittelbar zuganglich sind.49 Ob neo-cartesianisches Gedankengut deswegen
fiir gebildete Zeitgenossen eine epistemisch gerechtfertigte Position dar-
stellt, bleibt dennoch fraglich. Nimmt man die Belege, die fiir das Leid der
Tiere sprechen im Rahmen eines kumulativen Arguments zusammen,5° so
scheint mir die Zuriickweisung der neo-cartesianischen Sichtweise be-
rechtigt.

46 Vgl. die Vorstudie: ROSS, Glen/MURRAY, Michael ].: Neo-Cartesian theodicies of animal
suffering, in: FaPh 23 (2006) 169-190.

47 Vgl. SINGER, Peter: Animal liberation. A new ethics for our treatment of animals. New
York: New York Review 1975. REGAN, Thomas: The case for animal rights. Berkeley: Universi-
ty of California Press 1983. LINZEY, Andrew: Why animal suffering matters. Philosophy, theo-
logy, and practical ethics. Oxford: Oxford University Press 2009.

48 Zu den klassischen Begriindungsfiguren vgl. ALLEN, Colin: Animal pain, in: Notis 38
(2004) 617-643.

49 Vgl. HARRISON, Peter: Theodicy and animal pain, in: Phil. 64 (1989) 79-92, hier 81.

50 Zu den Argumenten vgl. LYNCH, Joseph ].: Theodicy and animals, in: Between the Spe-
cies II August (2002) 1-10. http://www.cla.calpoly.edu/bts/. KREINER: Gott im Leid, 380-390.



226 Christoph J. Amor

3.2 Losung?: Siindenfall-CDs

Als zweiten Strategie-Typus verweist Murray auf sog. Siindenfall-CDs (vgl.
73-106).5t Diese Erkldarungsversuche bringen das Leid der Tiere mit dem
Fehlverhalten von freien Akteuren in Verbindung und erklaren es, indem
sie es moralisieren. Moralisiert wird das Leid, wenn es als mittelbare oder
unmittelbare Wirkung bzw. Folge bestimmter Entscheidungen und Hand-
lungen aufgefasst wird.s> Konkret bedeutet dies: Das Leid der Tiere wird
als Folge bzw. Strafe fiir das Fehlverhalten einer menschlichen oder tiber-
menschlichen Person aufgefasst und dadurch gerechtfertigt.

Stiindenfall-Theodizeenss gehen von einem urspriinglich paradiesischen
Zustand auf Erden aus. In dieser im buchstablichen Sinn heilen Welt habe
es weder moralische noch natiirliche Ubel gegeben. Durch die Siinde des
ersten Menschen(-Paares) sei diese umfassende Harmonie abrupt und ra-
dikal zerstort worden. Fortan hitten Mensch wie Tier unter vielerlei Ubeln
zu leiden gehabt. Die Plausibilitit dieser Erklirung der innerweltlichen
Ubel ist in der Neuzeit durch Erkenntnisse der Naturwissenschaften, allen
voran der Geologie und Palaontologie, wie der Bibelwissenschaftens+ er-
schiittert worden. Die grundlegende Pramisse der klassischen Siindenfall-
CD, dass am Anfang der Schopfung ein Paradies stand, ist mit dem moder-
nen evolutiven Weltbild hinfallig geworden. ,Nirgendwo in der evolutiven
Universumgeschichte gab es die heile Paradieseswelt.“ss

Dessen ist sich auch Murray bewusst. Er identifiziert insgesamt vier
Schwierigkeiten fir Siindenfall-CDs. Das erste Problem stellt das sog. pra-
adamitische Ubel (pre-Adamic pain and suffering) dar. Bereits lange bevor
der erste Mensch auf Erden gelebt hat, gab es vielfaltiges Leid im Tier-
reich. Das Leid der Tiere kann daher nicht Folge des menschlichen Siin-
denfalls sein. Welche Beziehung besteht dann aber zwischen den Ubeln im
Tierreich und dem Fall? (vgl. 81-82)

Die Frage, wie und weshalb die gesamte Schopfung aufgrund des mora-
lischen Fehlverhaltens einzelner in Unheil und Verderben gestiirzt werden
konnte, markiert den zweiten Problemkreis. Warum hat Gott die Integritat
der Ordnung der Natur (natural order) an die Integritdt der moralischen
Ordnung (moral order) gebunden? Worin besteht der tiefere Sinn der Zer-
brechlichkeit (fragility) der Ordnung der Natur, die durch ein moralisches

5! Fiir eine klassische (theologische) Siindenfall-Theodizee vgl. OTT, Ludwig: Grundriss
der katholischen Dogmatik. Bonn: nova & vetera "2005, 163-179.

52 Vgl. GEYER, Carl-Friedrich: Das Theodizeeproblem - ein historischer und systematischer
Uberblick, in: OELMULLER, Willi (Hg.): Theodizee — Gott vor Gericht? Miinchen: Fink 1990, 9-
32, hier 13.

53 Fiir eine kompakte Einfithrung vgl. LOICHINGER/KREINER: Theodizee in den Weltreligio-
nen, 28-32.

54 Eine Verunsicherung brachte auch die historisch-kritische Exegese von Gen 1-3 (Stich-
wort: Stiindenfall als dtiologische Erzihlung).

55 LOICHINGER/KREINER: Theodizee in den Weltreligionen, 31.



Das Leid der Tiere 227

Ubel sprichwértlich aus den Angeln gehoben und grundlegend verandert
(the distortion of the physical cosmos) werden konnte (vgl. 82-83)?

Die dritte Anfrage richtet ihre Aufmerksamkeit auf die Motive und Griin-
de, die zum Siindenfall gefiihrt haben (the paradisiacal motivation argu-
ment). Wie ist es psychologisch erklarbar, dass Menschen, denen es im Pa-
radies — nicht zuletzt aufgrund ihrer innigen Gemeinschaft mit Gott - ver-
meintlich an nichts mangelte, etwas Boses tun wollten, von dem sie wuss-
ten, dass es falsch ist (vgl. 83-87)?s6

Schlussendlich stellt sich viertens die Grundsatzfrage nach der Wert-
haftigkeit der Freiheit. Wiegt der Wert der Freiheit, die Gott dem Men-
schen verliehen hat, das Leid der Geschopfe auf, die unter den Folgen des
Freiheitsmissbrauchs leiden? Ist das Leid der Tiere nicht ein viel zu hoher
Preis, den Gott fiir die Freiheit des Menschen zu zahlen bereit ist? (vgl.
87-88)

In seiner Aufzdhlung der verschiedenen Losungsstrategien im Umgang
mit den genannten vier Einwanden unterscheidet Murray zwei Grundty-
pen: zum einen Siindenfall-CDs, die das vormenschliche Leid als Folge des
Stindenfalls ansehen und zum anderen CDs, die es als notwendige Bedin-
gung fiir ein grofderes Gut begreifen (vgl. 82).

3.2.1 Das Leid der Tiere als Folge des Stindenfalls des Menschen: con-
sequent Fall-CDs

Bei der Behandlung von Entwiirfen des ersten Typs, sog. consequent Fall-
CDs, wird schnell deutlich, dass der amerikanische Kontext sich mitunter
deutlich von der europdischen Debattenlandschaft unterscheidet. Denn
Murray beriicksichtigt auch Positionen, wie jene der young-earth creatio-
nists, die nicht nur die biologische Evolution bestreiten, sondern auch die
Faktizitat des praadamitischen Leids im Tierreich (vgl. 88-93).
Kennzeichnend fiir viele dieser Positionen ist ein biblischer Fundamen-
talismus, dessen Grundfehler in der Weigerung besteht, ,das Wort Gottes
in geschichtlicher, zeitbedingter Gestalt entgegenzunehmen®s7. Dazu ge-
sellt sich eine weitgehende Missachtung bzw. ein Missverstandnis der ver-
schiedenen literarischen Gattungen biblischer Texte (vgl. DV 12).58 Verbin-
det sich dies mit der Uberzeugung, dass die Bibel verbalinspiriert und in-
errant ist59 und der Annahme, dass die biblischen Schépfungserzahlungen

56 Zu dieser Frage vgl. SANDLER, Willibald: Der verbotene Baum im Paradies. Was es mit
dem Stindenfall auf sich hat. Kevelaer: topos 2009.

57 SCHENKER, Adrian: Der biblische Fundamentalismus und die katholische Kirche, in: IKaZ
30 (2001) 507-512, hier s10.

58 Zur Hermeneutik biblischer Schopfungstexte vgl. KRAUS, Georg: Welt und Mensch.
Lehrbuch zur Schépfungslehre (GzD 2). Frankfurt a. M.: Knecht 1997, 30-34.

59 Vgl. AMOR, Christoph J.: ,Wort des lebendigen Gottes ...“. Zur neueren Debatte iiber die
Wahrheit der HI. Schrift im angloamerikanischen Raum, in: ThGI 101 (2011) 183-210.



228 Christoph J. Amor

eine naturwissenschaftliche Erklarung der Weltentstehung beabsichtigen
und entfalten, so legt sich folgende Vorstellung nahe: Die Erde sei vor
6.000 bis 10.000 Jahren in sechs Tagen von Gott erschaffen worden. Da-
riber hinaus habe Gott alle Gattungen und Arten des Tier- und Pflanzen-
reiches einzeln in maximal drei Tagen geschaffen (vgl. 88).

Derartige consequent Fall-CDs, welche die Evolutionstheorie(n) ableh-
nen, eine Konstanz-Theorie der Arten vertreten und das Leid im Tierreich
als ein strikt postlapsarisches Phinomen begreifen, das es vor der Anthro-
pogenese nicht gegeben habe, sind fiir Murray intellektuell unhaltbar. Sie
scheitern an den fiir eine CD gefordeten Mindeststandards, weil naturwis-
senschaftliche und theologische6o Griinde ihre Zuriickweisung rechtfer-

tigen (vgl. 93).

3.2.2 Das Leid der Tiere als Ermoglichungsbedingung: antecedent Fall-
CDs

Aber auch antecedent Fall-CDs sind intellektuell kaum haltbar. Diese
Entwiirfe rechnen nicht mit einem heilen Paradies am Anfang. Natiirliche
Ubel habe es ebenso wie Leid und Tod im Tierreich immer schon gegeben
(vgl. 93). Derartige Ubel seien aus vielerlei Griinden notwendig, so etwa,
um den Menschen in der Auseinandersetzung mit einer ihm feindlichen
Umwelt (z.B. Raubtieren) reifen zu lassen,6 um ihm seine missliche Lage
als Siinder schmerzlich vor Augen zu fithren und die Gottesfrage in ihm
wach zu halten,62 um ihn fiir das Vergehen der ersten Menschen zu be-
strafen usw. (vgl. 94-96). Die gemeinsame Achillesferse dieser Positionen
besteht jedoch darin, dass sie die der Anthropogenese vorausliegende Lei-
densgeschichte der Tiere nicht erklaren kénnen. Wenn der Sinn des Leids
der Tiere in einem wie auch immer gearteten Gut fiir den Menschen be-
steht, ware von einem sittlich vollkommenen Schopfergott zu erwarten,
dass er die Tiere nicht unnétig (lange) leiden ldsst. Dann aber hatte er die
Tiere zugleich mit dem Menschen erschaffen missen (vgl. 96). Mit ande-
ren Worten: Weshalb und vor allem wozu war es notwendig, dass Tiere
bereits Jahrtausende lang litten, ohne dass ein Mensch davon Notiz neh-
men und profitieren konnte? Da sich laut Murray keine zufriedenstellende
Antwort auf diese Frage im Rahmen von antecedent Fall-CDs geben lasst,
wendet er sich einer weiteren Theoriengruppe zu, sog. Satanic Fall CDs.

60 Murray problematisiert u.a. das Gottesbild vieler Bestreiter der Evolutionstheorie(n),
die einen Gott zeichnen, der die Menschen durch Fossilienattrappen auf die Probe stellt bzw.
in die Irre fithrt. Vgl. MURRAY: Nature red in tooth and claw, 88-93.

61 Zur Theodizee der Seelenbildung vgl. HICK, John: An Irenaean theodicy, in: DAVIS, Ste-
phan T. (Hg.): Encountering evil: live options in theodicy. Atlanta: John Knox Press 1981, 39-
52.

62 Zur These der Leiderfahrung als Mittel der Bekehrung vgl. STUMP, Eleonore: Wande-
ring in darkness. Narrative and the problem of suffering. Oxford: Clarendon Press 2010.



Das Leid der Tiere 229

3.2.3 Das Leid der Tiere als Folge des Engelsturzes: Satanic Fall CDs

Satanic Fall CDs erklaren das Leid der Tiere nicht durch den Hinweis auf
den Fall des Menschen. Sie verweisen vielmehr auf einen Engelsturz, der
dem menschlichen Siindenfall voraus liegt. Die biblischen Hinweise auf ei-
nen Engelsturz sind (vgl. Jes 14,1215 und Ez 28,12-19), wie Murray zu recht
einraumt, sehr diinn und geben strenggenommen keine Auskunft iber den
genauen Zeitpunkt des Falls (vgl. 97-98). Der Vorteil dieser CDs, die mit
einem Engelsturz am Anfang der Schopfung rechnen, besteht darin, dass
sie die Ursache fiir das praadamitische Leid in einer vor- und tibermensch-
lichen Freiheitsgeschichte verorten und unter dieser Riicksicht nicht in
Konflikt mit dem modernen evolutiven Weltbild geraten. Das Leid der
Tiere vor dem Auftreten des Menschen verdanke sich dem Wirken satani-
scher Machte (vgl. 98). Diese Erklarung diirfe ferner nicht als blofie ad
hoc-Argumentation abgetan werden. Laut Murray war sie bereits ab dem
spaten 17. Jahrhundert, also lange vor dem Aufkommen des Darwinismus,
Bestandteil der christlichen Apologetik (vgl. 100).

Eine Schwachstelle aber weisen die meisten Satanic Fall CDs dennoch
auf, da sie der sog. fragility objection wenig entgegensetzen konnen. Wa-
rum hat der vermeintlich weise Schopfer, so der Einwand, eine Welt er-
schaffen, in der der Engelsturz so weitreichende und katastrophale Folgen
fir die gesamte Schopfung haben konnte? Um die ,Beweislast®, die auf
dem Fall des Satans und seiner Kohorten (cohorts) liegt, etwas umzuver-
teilen, schlagt Murray vor, dass das Ubel in der Welt nicht allein vom sin-
gularen Ereignis des satanischen Falls, sondern auch und vor allem von
den sich daran anschlieffenden bdsen Taten der gefallenen Engel herriihrt
(vgl. 103-106). Es sei durchaus denkbar, dass Gott den gefallenen Engeln
umfassende Einflussmoglichkeiten auf den Kosmos eingerdumt habe. Da
diese ihre Macht aber missbraucht hdtten, sei die urspriingliche Schop-
fungsordnung immer starker aus den Fugen geraten (vgl. 103). Diese modi-
fizierte Fall-CD erfillt, so ist Murray tberzeugt, alle Bedingungen einer
CD und stellt daher eine ernstzunehmende Losung des Problems des Leids
von Tieren dar (vgl. 106).

Ob es sich dabei tatsachlich um ,eine verteidigbare CD“ (106: a defen-
sible CD for animal pain and suffering) handelt, hangt m.E. von zwei Vo-
raussetzungen ab. Erstens: Ist die Annahme bzw. Bestreitung satanischer
Machte epistemisch gerechtfertigt? Zweitens: Ist es verniinftig, satanische
Machte als Erkliarungsgrund fiir innerweltliche Ubel zu postulieren?

Hinsichtlich der ersten Frage vertritt Murray den Standpunkt, dass es
epistemisch nicht gerechtfertigt ist, die Existenz satanischer Machte in Ab-
rede zu stellen (vgl. 99). “The absence of evidence for Fallen Satanic agents
is not sufficient to warrant rejection of such beings” (99). Zugunsten von



230 Christoph J. Amor

Murray konnte man einerseits geltend machen, dass sog. noseeum-Schliis-
se mitunter problematisch sind (vgl. 28-30).63 Aus der Tatsache, dass sich
keine Belege fiir die Existenz von etwas anfiihren lassen, darf nicht auf
dessen Nicht-Existenz geschlossen werden. Denn es konnte ja sein, dass
man am falschen Ort nach Belegen sucht, Indizien tGbersieht oder ihre ar-
gumentative Relevanz falsch einschatzt.64

Andererseits raumt Muray ein, dass es auch ,gute” noseeum-Schliisse
gibt. Ein ,guter” noseeum-Schluss muss laut Murray zwei Bedingungen er-
fillen. Man muss erstens gute Griinde fiir die Annahme haben, am rich-
tigen Ort nach dem fraglichen Gegenstand zu suchen. Und zweitens muss
man berechtigterweise davon ausgehen diirfen, ihn - sollte er sich wirklich
dort befinden - auch zu bemerken (vgl. 29).

Vor diesem Hintergrund stellt sich nun die Frage: Ist derjenige, der sei-
ne Ontologie nicht unnétig anreichern will und daher der Existenz des
Satans und anderer ddmonischer Wesen kritisch gegentibersteht,5 in der
Lage, beide Bedingungen zu erfiillen? Ich denke schon. Zur Verdeutli-
chung sei kurz auf folgende Uberlegung von Murray hingewiesen. Murray
stellt die rhetorische Frage, ob man ausschlieflen konne, dass satanische
Machte fiir Kurzsichtigkeit, Krebs und Herzbeschwerden der Menschen
verantwortlich zeichnen (vgl. 103).

Selbstverstandlich muss die logische Mdoglichkeit, dass satanische Krafte
ihre Hand im Spiel haben, offen gelassen bzw. konzediert werden. Dies hat
die Diskussion iiber das, was eine Verteidigung (defense) zu leisten ver-
mag, hinreichend deutlich gemacht.66 Aber der Anspruch einer CD ist ho-
her als der einer Verteidigung. Eine CD behauptet nicht nur, dass ihre Er-
klirung bzw. Rechtfertigung der Ubel logisch méglich, sondern dass sie
auch im Blick auf unsere berechtigen Annahmen plausibel ist. Und diesbe-
zliglich wird Murray wohl eingestehen missen, dass einem philosophisch
und naturwissenschaftlich gebildeten Menschen (vgl. 39) die Erklarung der
angefiihrten Phianomene durch natiirliche Ursachen plausibler erscheinen
wird als der Rekurs auf tibernatiirliche Ursachen. Daher scheitert auch die
von Murray favorisierte Satanic Fall CD m.E. an den fiir eine CD vorge-
schriebenen Kriterien.

63 Vgl. WYKSTRA, Stephen ].: Rowe’s noseeum arguments from evil, in: HOWARD-SNYDER
(Hg.): The evidential argument from evil, 126-150.

64 Zu dieser Problematik vgl. MOSER, Paul K.: The elusive God. Reorienting religious epis-
temology. Cambridge: Cambridge University Press 2008. DERS.: The evidence for God. Reli-
gious knowledge reexamined. Cambridge: Cambridge University Press 2010.

65 Vgl. HAAG, Herbert: Abschied vom Teufel. Vom christlichen Umgang mit dem Bésen.
Einsiedeln: Benziger 21970. CLARET, Bernd ].: Geheimnis des Bosen. Zur Diskussion um den
Teufel (= ITS 49). Innsbruck: Tyrolia 22000. Fiir einen Uberblick zum status quaestionis in
der neueren deutschen Theologie vgl. PESCH, Otto Hermann: Katholische Dogmatik aus éku-
menischer Erfahrung. Bd. 1, Teilband 1/2. Ostfildern: Matthias-Griinewald 2008, 380-389.

66 Vgl. PLANTINGA, Alvin: The nature of necessity. Oxford: Oxford University Press 1974,

m

192: “It is possible that ‘All natural evil is due to the free activity of non-human persons’”.



Das Leid der Tiere 231

3.3 Losung?: Kompensation des Leids der Tiere

In einem weiteren Anlauf wendet sich Murray Entwiirfen zu, die das Leid
der Tiere - im Gegensatz zu neo-cartesianischen Ansdtzen - als theodizee-
relevante Wirklichkeit ernst nehmen. Thnen gemeinsam ist die Uberzeu-
gung, dass das Leid der Tiere durch verschiedene Giiter aufgewogen und
gerechtfertigt werden kann (vgl. 107-129). Die Giiter missen drei Bedin-
gungen erfiillen: Sie miissen erstens dem leidenden Tier selbst zugute kom-
men. Zu ihrer Erlangung muss zweitens das Leid notwendig oder zumin-
dest unvermeidbar sein. Drittens miissen sie hinreichend wertvoll sein, um
das faktische Leidausmass zu kompensieren (vgl. 108).

Drei in der neueren Literatur vorgeschlagene Giiter nimmt Murray na-
her unter die Lupe: Wiirde (nobility), Uberleben und Gedeihen (flouri-
shing) sowie Unsterblichkeit (immortality).

3.3.1 Die Bedeutung des Leids fiir das Handeln der Tiere

Gemald dem ersten Vorschlag lasst sich das Leid im Tierreich rechtfertigen,
da es den Tieren neue Handlungsmoglichkeiten eroffnet und ihnen die
positiven und negativen Auswirkungen ihres Tuns erschliefdt. Murray be-
zieht sich hier auf den beriihmten Vorschlag von Richard Swinburne.67
Bekanntlich betont Swinburne die Bedeutung der natiirlichen Ubel fiir den
Wissenserwerb und die Ausbildung sittlicher Werte des Menschen.68 In
einem abgeschwachten Sinn gilt dies auch fiir Tiere. Swinburne zufolge
verleiht die Schmerzsensibilitat dem Verhalten der Tiere eine gewisse
Wiirde und moralische Bedeutung, die das ihnen zustoflende Leid auf-
wiegt. In einer paradiesischen Welt ohne Gefahren und Herausforderun-
gen konnte ein Tier nicht Mut oder Verantwortungsbewusstsein beweisen,
indem es unter Lebensgefahr seinen Nachwuchs vor Raubtieren schiitzt.69
Murray beanstandet jedoch zu Recht, dass Swinburnes Vorschlag die
Notwendigkeitsbedingung einer CD nicht erfiillt. Um heroisches Verhal-
ten7o an den Tag zu legen, sind weder Schmerz noch Leiden notwendig.
Die von Swinburne veranschlagten Ausgleichs-Giiter sind (grofSteils) auch
in einer Welt ohne Ubel realisierbar (vgl. 112).7 Und selbst wenn dem nicht

67 Vgl. SWINBURNE, Richard: Providence and the problem of evil. Oxford: Clarendon Press
1998.

63_.Vgl. WIERTZ, Oliver: Das Problem des Ubels in Richard Swinburnes Religionsphiloso-
phie. Uber Sinn und Grenzen seines theistischen Antwortversuches auf das Problem des Ubels
und dessen Bedeutung fiir die Theologie, in: ThPh 71 (1996) 224-256.

69 Vgl. SWINBURNE, Richard: Providence and the problem of evil. Oxford: Clarendon Press
1998, 171-173.

70 Vgl. ebd. 171.

7t Zu diesem Kritikpunkt vgl. STuMP, Eleonore: Knowledge, freedom, and the problem of
evil, in: IJPR 14 (1983) 49-58.



232 Christoph J. Amor

so sein sollte, stellt sich das Ausmaf3-Problem. Ob das massive Leid im
Tierreich die wenigen dadurch erméglichten ,esoteric goods“ rechtfertigen
kann (112), erscheint Murray dufierst fraglich.

3.3.2 Evolutionstheoretische Funktionalisierung des Leids der Tiere

Uberzeugend findet Murray den zweiten Losungs-Vorschlag, der unter die
Kategorie der evolutionstheoretischen Funktionalisierug der Ubel fallt.72
Funktionalisiert werden Ubel, wenn sie ,als akzeptable Mittel fiir einen
guten Zweck“7 erscheinen. Im Rahmen eines evolutiven Weltbildes stellen
Schmerz, Leid und Tod nicht blof ein akzeptables, sondern ein im wahrs-
ten Sinne des Wortes iiberlebensnotwendiges Mittel dar.74 Der Schmerz
signalisiert dem Tier, dass es mangelhaft an seine Umwelt und seine Le-
bensbedingungen angepasst ist. Murray folgert daraus: Gott lasst die Ubel
im Tierreich zu, weil die Fihigkeit, Schmerz und Leid zu empfinden fiir
Organismen zum Uberleben und Gedeihen notwendig ist (vgl. 115). Zwei
Uberhangprobleme bleiben jedoch bestehen. Sie zu losen, ist das erklarte
Ziel von Murrays eigenem Entwurf, den er am Ende seines Buches entfal-
tet. Die erste Frage, der Murray sich stellen muss, lautet, warum Gott die
Tiere tiberhaupt als empfindungsfahige Organismen erschaffen hat. Daran
schliefdt sich die Frage an, warum Gott die Tiere in eine feindliche Umwelt
voller Gefahren gesetzt hat, in der ihre korperliche Integritat leicht Scha-
den nehmen kann; einer Umwelt, deren Gesetzmafigkeiten viele Ubel ver-
ursachen (vgl. 115).

3.3.3 Das Leid der Tiere und die Hoffnung auf Unsterblichkeit

Diesem zweifachen Problem ist durch die Einbeziehung der Eschatologie
und den Rekurs auf das dritte ausgleichende Gut, die Unsterblichkeit, nicht
beizukommen, wie Murray richtig sieht. Denn erstens ist es im Christentum
umstritten, ob Tieren ein Leben nach dem Tod verheifden und moglich ist.
Klassisch formuliert steht hier die Frage zur Debatte, ob Tiere eine un-
sterbliche Seele besitzen. Zweitens ist fraglich, ob und inwiefern das irdi-
sche Leid der Tiere eine notwendige Bedingung fiir das ewige Leben bildet
(vgl. 124). Verscharft wird das Problem drittens durch die Frage, ob Tieren
ein Erfahrungslernen im Sinne der Theorie der Seelenreifung (soulmaking

72 Zur Kritik dieser Deutung der Ubel vgl. AMOR, Christoph J.: Der Gottesglaube in der Krise? An
Gott glauben in einer Welt voller Ubel und Leid, in: ERNESTI, Jorg /FISTILL, Ulrich /LINTNER, Martin
M. (Hgg.): Im Angesicht der Krise. Theologische Perspektiven (= Brixner Theologisches Jahrbuch
4/2013). Brixen: Weger 2014, 15-27.

73 STOSCH, Klaus von: Gott - Macht — Geschichte. Versuch einer theodizeesensiblen Rede
vom Handeln Gottes in der Welt. Freiburg i.Br.: Herder 2006, 185.

74 HOHN, Hans-Joachim: zustimmen. Der zwiespdltige Grund des Daseins. Wiirzburg:
Echter 2001, 111: ,Die Evolution braucht den Tod der von ihr hervorgebrachten Lebewesen.
Wie anders soll sie noch besser angepasste, lebensfidhige Arten hervorbringen, als dass sie
testet, filtert und aus Schaden klug wird!?*



Das Leid der Tiere 233

theodicy) zugesprochen werden kann.7s Sollte das Leid fiir eine oder meh-
rere Tierarten keine Wachstums- und Reifungschance bieten, so stellt sich
die Frage nach der Sinnhaftigkeit der irdischen Existenz dieser Spezies.
Warum hat Gott sie nicht direkt in den Himmel hinein erschaffen? Die Be-
hauptung, dass das irdische Leid notwendige Bedingung fiir die himmli-
sche Seligkeit sei, ist philosophisch problematisch und theologisch unhalt-
bar. ,Dass das Gute aus logischen Griinden das Bose oder dass das Gliick
aus logischen Griinden das Leiden braucht“76, wird man philosophisch
kaum sagen konnen. Vor allem theologisch wiirde diese These eine Inkon-
sistenz in den christlichen Gottesbegriff und die Lehre vom Himmel ein-
zeichnen. Wenn das Gute nur durch das Bose erkennbar ware, konnten
Gott und die Seligen letztlich nur dann schlechthin gliicklich und vollkom-
men sein, wenn sie um das Bése und die Ubel wiissten. Im Blick auf Gott
wiirde dies jedoch bedeuten, dass er bewusst und vorsatzlich eine Welt
voller Ubel hatte erschaffen miissen, um seine Seligkeit zu vermehren (vgl.
dagegen die kirchliche Lehrposition: DH 3002). Und auch die Vollendung
der Seligen im Himmel hinge dann entscheidend davon ab, dass sie das
Leid der Verdammten klar vor Augen hdtten. Die himmlische Seligkeit wa-
re dann gleichsam von der Misere der Hélle abhangig.77

Das Hauptproblem dieser CD allerdings liegt tiefer. Man kann zwar den
Standpunkt vertreten, dass die Gemeinschaft mit Gott im Jenseits unend-
lich wertvoll ist und so jedes (endliche) Leid auf Erden auszugleichen ver-
mag. Damit hat man aber strenggenommen weder eine Erklarung noch
eine Rechtfertigung fiir das Leid im Tierreich zur Hand. Nach wie vor steht
die Frage im Raum: Warum hat Gott die Ubel nicht von Anfang an ver-
hindert, fiir die er die Leidenden postmortal entschddigt (vgl. 125)? Und so
scheitert diese CD daran, wie Hansjiirgen Verweyen in anderem Zusam-
menhang bemerkt hat, dass jede von Gott im Nachhinein gewdahrte Har-
monie zu spat kommt.78

3.4 Losung®: Chaos to order-CD

Uberzeugend empfindet Murray dagegen einen Ansatz, der das Leid der
Tiere im Rahmen einer transzendentalen Reflexion behandelt. Mensch wie

75 Eine analoge Problematik werfen Ubel auf, die Siuglingen zustofRen. Vgl. CHIGNELL,
Andrew: The problem of infant suffering, in: RelSt 34 (1998) 205-217. BASINGER, David: Infant
suffering. A response to Chignell, in: RelSt 35 (1999) 363-369.

76 STOSCH, Klaus von: Einfiihrung in die Systematische Theologie (= UTB 2819). Pader-
born: Schoningh 2006, 106.

77 Vgl. THOMAS VON AQUIN: Summa theologiae, Suppl., q.94, a.1, ¢ (Ed. Marietti 1901):
,Unumquodque autem ex comparatione contrarii magis cognoscitur, quia contraria iuxta se
posita magis elucescunt. Et ideo ut beatitudo sanctorum eis magis complaceat, et de ea ube-
riores gratias Deo agant, datur eis ut poenas impiorum perfecte videant.”

78 Vgl. VERWEYEN, Hansjiirgen: Die Ostererscheinungen in fundamentaltheologischer Sicht,
in: ZKTh 103 (1981) 426-445, hier 430.



234 Christoph J. Amor

Tier seien zur ewigen Gemeinschaft mit Gott bestimmt. Um sich an der
himmlischen Seligkeit erfreuen zu konnen, habe Gott auch das Tier mit
Empfindungsvermogen (sentience) und Bewusstsein (consciousness) aus-
gestattet (vgl. 128). Diese Vermogen sind fiir die Tiere Segen und Fluch.
Denn dieselben Fihigkeiten ermoglichen begliickende Erfahrungen im Jen-
seits ebenso wie schmerzhafte Erlebnisse im Diesseits (vgl. 127).

Den naheliegenden Einwand, dass Gott die Tiere doch unmittelbar in
den Himmel hinein hatte erschaffen sollen, kontert Murray mit einem Hin-
weis, mit dem er zu seinem eigenen Ansatz tberleitet. Die irdische Exis-
tenz der Tiere sei notwendig, um dem Menschen das Uberleben in einer
Welt zu ermdoglichen, in der sich personales Wachstum und Reifung (soul-
making) ereignen konne. Dazu misse die Welt zum einen naturgesetzlich
(law-like or nomically regular) geordnet sein, um eine verldssliche Planung
menschlicher Handlungen zu ermoglichen. Zum anderen miisse sie Tiere
enthalten, die dem Menschen mittelbar (z.B. Insekten befruchten Obst-
baume) oder unmittelbar als Nahrung dienen konnen (vgl. 128). Dass diese
Welt sich de facto auf gesetzmaflige Weise vom Chaos zur Ordnung (chaos
to order: CTO), von einfachen zu immer komplexeren Strukturen weiter-
entwickelt hat (vgl. 167), ist fiir Murray etwas in sich (intrinsisch) Gutes.
Um den Vorwurf einer ad hoc-Argumentation abzuwehren, stellt sich Mur-
ray bewusst in die lange Reihe jener christlichen Denker wie z.B. Augus-
tinus, die dem Entwicklungsgedanken positiv gegeniiberstanden. Eine
Welt, die von Gott ermdachtigt wird, bei ihrer eigenen Entwicklung mitzu-
wirken,79 ist nach Murrays Dafiirhalten wertvoller als eine fix und fertig
von Gott erschaffene Welt (vgl. 184).

Vor diesem Hintergrund entfaltet Murray die Grundthese seiner Mono-
graphie: Das Leid der Tiere sei ein unvermeidbares Nebenprodukt bei der
Erlangung eines grofleren Guts. Dieses Gut besteht fiir Murray in der Ge-
nese von hoheren Organismen wie dem Menschen. In einer von Naturre-
gelmafligkeiten und CTO bestimmten Werdewelt wiirden der Entstehung
von Lebewesen, die zu Reflexion, moralischem Handeln usw. fihig seien,
zwangsldufig unzdhlige Lebensformen vorausgehen, deren Komplexitat
allmahlich zunehme (vgl. 184). Vorstufen der sensitiven und kognitiven
Fahigkeiten des Menschen finden sich daher auch im Tierreich. Aufgrund
dieser Fahigkeiten konnten Tiere Lust und Leid empfinden. Das Problem
des prdadamitischen Leids im Tierreich ist damit laut Murray ebenso ge-
l16st wie das Problem der konkreten Natur und Beschaffenheit der menta-
len Fahigkeiten der Tiere (animal mentality) (vgl. 168). Dass zumindest ei-
nige Tierarten Schmerz bewusst als etwas Leidvolles wahrnehmen kénnen,
wird hier von Murray durch eine Denkfigur erklart, die dem Gesetz der

79 Vgl. DEUTSCHE BISCHOFSKONFERENZ (Hg.): Katholischer Erwachsenen-Katechismus. Bd.
I. Das Glaubensbekenntnis der Kirche. Kevelaer: Butzon & Becker “1989, 94: ,,Gott schafft die
Dinge so, dass sie ermdchtigt sind, bei ihrer eigenen Entwicklung mitzuwirken. ,Gott macht,
dass sich die Dinge selber machen’ (P. Teilhard de Chardin).“



Das Leid der Tiere 235

wachsenden Komplexitit und des wachsenden Grades des Bewusstseins
bei Teilhard de Chardin sehr dhnlich scheint, den Murray interessanter-
weise mit keinem Wort erwahnt.8o

Aber auch diese Losung, die Murray fiir eine erfolgreiche CD halt, weist
eine Achillesferse auf. Sie geniigt den Kriterien einer CD nicht, da sie die
Notwendigkeits-Bedingung nicht erfiillt. Man kann sich namlich leicht ei-
ne Welt vorstellen, die sich vom Chaos zum Kosmos entwickelt hat, in der
das Leid der Tiere weder fiir ein hoheres Gut notwendig noch als Kollate-
ralschaden unvermeidbar ist. Die Annahme, dass Gott ein CTO-Universum
erschaffen konnte, in der Tiere nicht leiden miissen, erscheint daher epis-
temisch berechtigt. Murrays CD ist demnach zuriickzuweisen.

4. SCHLUSSBEMERKUNGEN

Der vorliegenden Untersuchung von Murray kommt das grof3e Verdienst
zu, eine im Christentum bislang eher stiefmiitterlich behandelte Problem-
atik ausfiihrlich und griindlich in Angriff genommen zu haben. Das Buch
leistet eine wertvolle Pionierarbeit und stellt eine wahre Fundgrube an Lo-
sungswegen dar, die fiir Christen unterschiedlichster Konfessionen und
theologischer Richtungen interessant und hilfreich sein kénnen. Zu be-
mangeln bleibt neben den bereits genannten Defiziten (niedrige Rationali-
tatsstandards, ungeklarter Begriff der erkenntnistheoretischen Rechtferti-
gung) die Ausklammerung neuerer Losungsansitze wie Prozesstheologie®:
und offener Theismus (open theism). Ansitze, die das Probelm des Ubels
durch eine Modifikation des Gottesbegriffs zu losen versuchen und dabei
den (engen) Rahmen einer perfect being theology sprengen, werden von
Murray nicht beriicksichtigt.

Die fiir die angloamerikanische Herangehensweise an das Problem des
Ubels typische Fokussierung auf die Eigenschaften der Allmacht, Allwis-
senheit und sittlichen Vollkommenheit Gottes bringt eine Einseitigkeit mit
sich, an der auch die vorliegende Studie krankt. Denn wie sich gezeigt hat,
scheitern die von Murray prasentierten CDs zumeist an der Notwendig-
keits-Bedingung. Das Leid der Tiere konnte nicht als notwendige Bedingung
fir ein hoheres Gut plausibel gemacht werden. Dies vor allem deshalb, weil
ein allmachtiger Gott die besagten Giiter auch ohne Leid fiir die Tiere (sei es
als Bedingung, sei es als unvermeidliche Begleiterscheinung) zu realisieren
vermag. Zugespitzt formuliert, schlagen Murrays CDs letztlich aufgrund des
vorausgesetzten Allmachtsbegriffs fehl.

Eine Problematisierung des in der englisch-sprachigen Theodizee-De-
batte gangigen Gottesbegriffs ware daher notwendig und sinnvoll. Vor allem

80 Vgl. CHARDIN, Pierre Teilhard de: Der Mensch im Kosmos. Miinchen: C.H. Beck 1969.

81 Zu diesem Kritikpunkt vgl. BENASSO, Marco: Rez. Murray, Michael J. Nature red in tooth
and claw, in: ZKTh 134 (2012) 481-488, bes. 487-488.



236 Christoph J. Amor

das Pradikat der Liebe Gottes miisste wiederentdeckt und argumentativ
fruchtbar gemacht werden. Wenn Gott die Liebe ist und die Freiheit das
(einzige) Gesetz der Liebe bildet,82 ldsst sich im Rahmen einer christlichen
Schopfungstheologie so etwas wie ein Vorentwurf von Freiheit in allem Wirk-
lichen annehmen und verteidigen. Gott, der Freund des Lebens, liebt alles,
was er erschaffen hat (vgl. Weish 11,24-26). ,Wirkliche Liebe intendiert stets
die Andersheit, das Eigensein, die ,Selbst-Verantwortung’, kurzum: die Frei-
heit des Anderen.“83 Weil er sie liebt, ,erschafft [Gott] die Welt dadurch, dass
er sie zu eigenstandigem Dasein und Tatigsein frei-gibt und ermachtigt. 84

Jede von Gott ins Dasein gerufene Welt bleibt daher wohl, wie Medard
Kehl zu bedenken gibt, ,mit der ganzen Ambivalenz endlicher Eigenstan-
digkeit und Freihaftet behaftet [...] - sowohl mit der Méglichkeit von Ubeln
und Leid als auch mit der Wahrscheinlichkeit, dass diese Maoglichkeit
realisiert wird.“8s Die Ubel im Tierreich wiaren demnach Ausdruck und Fol-
ge der Freisetzung der Schopfung als ganzer durch Gott bzw. seiner Res-
pektierung der Eigenstdandigkeit des Geschaffenen. Diese Sichtweise hatte
den Vorteil, dass das Leid der Tiere nicht in erster Linie mit der Genese von
bewusstseinsfahigen Wesen in Verbindung gebracht werden miisste. Die
Ubel im Tierreich wiirden nicht allein durch die Anthropogenese begriindet
und gerechtfertigt. Soweit einige Denkanstof3e.86

Trotz der genannten Mdngel ist dem vorliegenden Buch eine grofle und
interessierte Leserschaft zu wiinschen. Denn es ist fiir ein intellektuell red-
liches Christentum hoch an der Zeit, die terra incognita des Leids der Tiere
starker zu erforschen und zu kartieren.

Zusammenfassung

Das Leid der Tiere stellt einen Sonderfall des Theodizee-Problems dar. Der Rezen-
sionsaufsatz sichtet und priift neuere Losungsvorschldge aus dem anglo-amerika-
nischen Sprachraum.

Abstract

Animal suffering constitutes a special case of the problem of evil. This review pre-
sents and discusses newer solutions and explanations of that problem. Its focus
lies on the Anglo-American debate.

82 Vgl. MENKE, Karl-Heinz: Handelt Gott, wenn ich ihn bitte? Regensburg: Pustet 22001,
17: ,Die Allmacht des biblischen Gottes ist identisch mit der Liebe. Seine Allmacht setzt sich
mit keinen anderen Mitteln durch als mit denen der Liebe.”

83 Ebd. 45.

84 KEHL, Medard: Und Gott sah, dass es gut war. Eine Theologie der Schépfung. Freiburg
i.Br.: Herder *2008, 271.

85 Ebd. 272.
86 Vgl. AMOR, Christoph ].: Das Leid der Tiere. Ernst- bzw. Testfall des (christlichen) Glaubens an
Gott? in: WANDINGER, Nikolaus (Hgg.): ,Gott, der Gerechte!?“ Leiderfahrungen als Anfrage an den
Glauben. Innsbruck: innsbruck university press 2014 (im Druck).



	Das Leid der Tiere : neuere Lösungsansätze der analytischen Religionsphilosophie in der Diskussion

