
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 1

Artikel: Dynamische Ontologie im Ausgang von der Erfahrung des Subjekts

Autor: Stammer, Dennis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dennis Stammer

Dynamische Ontologie im Ausgang
von der Erfahrung des Subjekts.

S.L. Frank und A.N. Whitehead

Einleitendes zu Simon L. Frank und Rezeption

Obwohl Simon L. Frank (f 1950 in London) als „der größte russische Philosoph

überhaupt"1 gehandelt wird, ist sein Bekanntheitsgrad außerhalb des
russischen Sprachraumes noch relativ gering. Die Gründe mögen in Vorurteilen

wie jenen liegen, dass russische Philosophie über den Marxismus
hinaus im Allgemeinen eher „literarischer Gestalt" wäre und sich viel zu
oft mit einem für analytische Philosophie befremdlichen „Interesse an dem
.Unsagbaren'"2 verbinde. Doch wer sich aus solcherlei Beweggründen generell

von einer Beschäftigung mit russischen Denkern abhalten lässt,
verwehrt sich nicht nur bereits der Möglichkeit, jene Zweifel an der
wissenschaftlichen Strenge im Blick auf die Tiefe und Systematik dieses genuinen
Teils der abendländischen Denktradition auszuräumen. Er verharrt
vielmehr vor einer geistigen Demarkationslinie, die fast 25 Jahre nach Öffnung
des „Eisernen Vorhangs" eigentlich überwunden sein sollte - zumal Simon
L. Frank den überwiegenden Teil seiner Werke außerhalb Russlands (in
Deutschland, Frankreich und England) verfasst hat und selbige in Russland

bis zum Jahr 1990 nicht frei zugänglich waren. Sein Denken bewegt
sich im Ausgang von Gewährsmännern wie Plotin, Augustinus und Nikolaus

von Kues. Er diskutiert mit den Neukantianern des beginnenden 20.
Jahrhunderts und nimmt Impulse aus der Transzendentalphilosophie des
Deutschen Idealismus (Fichte, Schelling und Hegel) und aus der
Phänomenologie (Husserl und Scheler) genauso auf wie aus dem Personalismus
(Buber, Ebner, Rosenzweig). Dabei entsteht kein eklektizistisches Konglomerat,

sondern ein ganz eigenständiges philosophisches Denken, das sich
in platonischer Tradition mit den Fragen nach dem „wahren Sein" trägt:
„Was ist eigentlich der Mensch? Welchen Sinn hat sein Leben? In welcher
Beziehung steht er zu den letzten Urgründen des Seins?"3

Es ist zu hoffen, dass sich mit der jüngst geschehenen Vollendung der
deutschsprachigen achtbändigen Werkreihe Simon L. Franks im Verlag

1 ZEN'KOVSKIJ, Vasilij V.: lstorija russkojßlosoßi. Paris: YMCA-Press 1950, II, 158.
2 EHLEN, Peter: Russische Religionsphilosophie im 20. Jahrhundert. Simon L. Frank. Das

Gottmenschliche des Menschen. Freiburg: Verlag Karl Alber 2009, 12.

3 FRANK, Simon L.: Jenseits von rechts und links. Anmerkungen zur russischen Revolution
und zur moralischen Krise in Europa. Freiburg: Verlag Karl Alber 2012,166.



200 Dennis Stammer

Karl Alber eine breitere Rezeption anschließt. Prof. Peter Ehlen SJ,

Mitherausgeber der Werkreihe, verweist ausdrücklich darauf, dass man sich
aus Denkkategorien wie „russische Philosophie" herausbewegen soll. Es

gibt keinen Grund, jene Denker mit ihren Anfragen und Argumentationen
von den Debatten sogenannter „westlicher Philosophie" abzusondern. Die
Herausgabe der Werkreihe wurde und wird von ihm an der Hochschule für
Philosophie München mit Seminaren zu Frank begleitet, welche entsprechend

die denkerische Thematik in das Zentrum stellen. Eine erfreulich
große Zahl von Studierenden, zu denen ich mich selber zähle, wurde von
seinem Interesse angesteckt und wählte Simon L. Frank zum
Studienschwerpunkt. Die Menge an Abschlussarbeiten zu Frank spricht im wahrstem

Sinne des Wortes Bände.
Darüber hinaus wird der Schatz des „silbernen Zeitalters" in Russland

und dem russischen Sprachraum mittlerweile deutlich bewusst. Mit
Konferenzen und Tagungen zu Denkern wie Frank suchen Universitäten aktiv
den Kontakt zu ausländischen Forschern. Mit großem Interesse nimmt
man die deutsche Werkreihe zur Kenntnis und begibt sich in einen
fruchtbringenden interkulturellen Dialog. So war der vorliegende Aufsatz mein
Beitrag zur Konferenz „Simon Fjudwigowitsch Frank: Der deutsche Kontext

russischer Philosophie" an der philosophischen Fakultät der Staatlichen

Universität Sankt Petersburg vom 10. bis zum 12. Oktober 2013. Dort
diskutierten zwanzig Referenten aus Russland, der Ukraine, Polen, Tschechien,

Deutschland und der Schweiz ihre Forschungsergebnisse zu Simon
L. Frank.

Frank und Whitehead?

Warum sollte man Simon L. Frank und Alfred N. Whitehead miteinander
vergleichen? Einerseits finden sich in Franks letztem großem Werk Die
Realität und der Mensch gleich zwei anerkennende Erwähnungen
Whiteheads.4 Andererseits zeigt sich Kennern beider Philosophen eine Parallelität

der Intentionen (skizziert in der Einleitung der deutschen Ausgabe von
Lebendiges Wissen)5: Beide Denker stellen sich in die platonische Tradition.

Sie kritisieren die Abstraktheit der metaphysischen Begriffe, machen
die Erfahrung des Subjekts zum Ausgangspunkt ihrer Philosophie und
erarbeiten auf diese Weise in der Abwendung vom verobjektivierend
statischen Substanz-Denken eine dynamische Ontologie. Dabei gibt es jedoch
einen wichtigen Unterschied hinsichtlich des Erfahrungsbegriffes beider

4 Vgl. FRANK, Simon L.: Die Realität und der Mensch. Eine Metaphysik des menschlichen
Seins. Freiburg: Verlag Karl Alber 2004, 354, Fn. 2 sowie 380, Fn. 23.

5 Vgl. STAMMER, Dennis: Ontologie im Angesicht eines naturwissenschaftlichen Weltbildes
- S.L. Frank und A.N. Whitehead, in: FRANK, Simon L.: Lebendiges Wissen. Aufsätze zur
Philosophie. Freiburg: Verlag Karl Alber 2013, 9-43.



Dynamische Ontologie im Ausgang von der Erfahrung des Subjekts 201

Denker, welcher Folgen für die Tragweite ihrer ontologischen Konzeptionen

hat.

Kritik rationalistisch verobjektivierender Metaphysik

Für beide Denker ist der Ausgang von der Erfahrung des Subjekts die
philosophische Grundeinsicht par excellence: Dass die eigentlich primären Daten

der Philosophie das Objekte erfahrende Subjekt liefert - insbesondere in
der Erfahrung seiner selbst als Erfahrendem -, nennt Whitehead „die größte

philosophische Entdeckung seit dem Zeitalter Piatons und Aristoteles'".6
Er schreibt sie vor allem wirkungsgeschichtlich Descartes zu. Frank stimmt
mit ihm darin überein, dass besonders für die Neuzeit Descartes die
Entdeckung der „Realität jenseits der Welt der Objekte" leistete. Allerdings
habe Augustinus mit seinem „si enim fallor sum" die Einsicht in den unbe-
zweifelbaren Seinsvollzug des „cogito ergo sum" bereits vorweggenommen
und zuvor in die Philosophie eingebracht.

Problematisch ist jedoch nach Frank, dass Descartes die „Tragweite seiner

Entdeckung" verkannt habe. Er integrierte die Erfahrung des denkenden

Ich als Substanz in „eine Metaphysik vom Typ des begrifflichen
Wissens".? Ebenso kritisiert Whitehead die Einordnung des erfahrenden
Subjekts in das „Substanz-Akzidenz-Schema". Dieses liefere lediglich „Kategorien

für Abstrakta", was dem ganzheitlichen Anspruch der Metaphysik
unangemessen sei.8 Die Konsequenzen waren laut Whitehead fatal: Das
diesem Denkschema folgende „Jonglieren mit Abstrakta" führte zum für die
neuzeitliche Philosophie verhängnisvollen „Trugschluss der unzutreffenden

Konkretheit" („Fallacy of Misplaced Concreteness"). Damit ist
gemeint, dass aus der generalisierenden Begriffsbildung der philosophischen
Betrachtung hervorgegangene abstrakte Ideen einfachhin für das Konkrete
gehalten werden. Gründend auf vermeintlich „natürlichsten Dingen des
menschlichen Geistes" (wie der „einfachen Lokalisierung" oder dem „Sub-
stanz-Akzidenz-Schema"), die in Wirklichkeit „komplizierte logische
Konstruktionen einer hohen Abstraktionsstufe" seien, erwachsen in rationalistischer

Einseitigkeit hochgradig komplexe Denkkonstrukte (Monismen
und Dualismen). Die Gefangenheit des metaphysischen Denkens in diesen
abstrakten Extremen, bedeutet für Whitehead den „Ruin der modernen
Philosophie".9

6 WHITEHEAD, Alfred North: Process and Reality. An Essay in Cosmology. Corrected
edition. Edited by David Ray Griffin and Donald W. Sherburne. New York: The Free Press 1978,

159-
7 FRANK: Realität und Mensch, 142.
8 Vgl. WHITEHEAD: Process and Reality, 159h

9 WHITEHEAD, Alfred North: Science and the Modern World. New York: The Free Press,

51-55; deutsch: WHITEHEAD, Alfred North: Wissenschaft und moderne Welt. Übersetzt von
Hans Günter Holl. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag 1984, 66-72.



202 Dennis Stammer

In gleicher Weise hält Frank die rationale Engführung des metaphysischen

Seinsbegriffes und die daraus folgenden rationalen metaphysischen
Grundkategorien (Monismus, Dualismus oder Pluralismus) für unhaltbar.10
In der rationalen Einseitigkeit werde das ganze Sein als „objektive
Wirklichkeit" begriffen. Frank versteht darunter die „Vorstellung vom Sein als
einem geschlossenen, geistig überschaubaren, allumfassenden System
objektiv und konkret seiender Dinge oder Träger des Seins mit ihren vielfältigen

Eigenschaften und Beziehungen."11 Zu der objektiven Wirklichkeit
gehören somit nicht nur materielle Dinge, sondern alles, was in irgendeiner
Weise Gegenstand bzw. Objekt der Erkenntnis sein kann (sogar seelische

Regungen wie Gefühle und Stimmungen können hier eingeordnet werden,
sofern sie eher als etwas „Gegebenes", Äußerliches oder Bedrängendes
wahrgenommen werden).12

Gegenständlichkeit' bzw. ,Verobjektivierung' ist nach Franks transzen-
dental-phänomenologischer Analyse durch die abstrahierende Leistung des

Verstandes (des .begrifflichen Denkens' bzw. der ratio) hervorgebracht. Es

ist die Weise, wie wir Realität aktiv konstruierend durch die Anwendung der

Negation begreifen. Wir unterscheiden ,dieses' von .anderem' und bringen
es durch die grenzziehende (de-finierende) Unterscheidung auf den Begriff.
Das Ergebnis ist ein für die praktische Lebensführung nützliches Modell, das

die innere Strukturiertheit der Wirklichkeit zwar abbilde, jedoch dem
wahren Wesen der Realität gegenüber äußerlich und beschränkt - abstrakt -
bleibe.n

Bedeutung des Erfahrungsbegriffs

Whiteheads Erfahrungsbegriff

Whitehead versucht der rationalistischen Gefahr zu entgehen, indem er
die baconsche Induktionsmethode auf die Metaphysik anwendet. Als
„deskriptive Verallgemeinerung" („descriptive generalization") könne die
philosophische Methode gemäß Whitehead nie rein deduktiv sein (was das Wesen

der Mathematik ausmacht).h Vielmehr müssen philosophische Theorien
sowohl vom Bereich unmittelbarer Erfahrung ausgehen als auch an Erfah-

10
Vgl. FRANK: Realität und Mensch, 187 sowie FRANK, Semen L.: Das Unergründliche. On-

tologische Einführung in die Philosophie der Religion. Freiburg: Verlag Karl Alber 1995,183.
11

FRANK: Realität und Mensch, 135.
12 Vgl. FRANK: Realität und Mensch, 149.
'3 Vgl. u.a. Frank: Realität und Mensch, i8of.; auch ist neben den detaillierten Ausführungen

in FRANK Simon L.: Der Gegenstand des Wissens. Grundlagen und Grenzen der begrifflichen

Erkenntnis. Freiburg: Verlag Karl Alber 2000 und FRANK: Das Unergründliche, Kapitel
4, für eine konzentrierte Darstellung der transzendental-phänomenologischen Erkenntnisanalyse

hinzuweisen auf seine beiden Aufsätze Erkenntnis und Sein in FRANK: Lebendiges
Wissen, besonders 205h

H Vgl. WHITEHEAD: Process and Reality, 10.



Dynamische Ontologie im Ausgang von der Erfahrung des Subjekts 203

rung sich abschließend bewähren. Er versinnbildlicht es mit dem Flug
eines Flugzeugs („flight of an aeroplane") in drei Stadien: Man hebt ab vom
Boden der (1.) Einzelbetrachtung („particular observation"), fliegt weiter durch
die dünne Luft der (2.) vorstellenden Verallgemeinerung („imaginative
generalization") und landet schließlich bei einer (3.) erneuten, durch rationale

Interpretation scharfgezeichneten Betrachtung („renewed observation
rendered acute by rational interpretation").^ Dabei ist das Grundanliegen
der „spekulativen Philosophie" Whiteheads, auf diese Weise „den gesamten

Bereich der Erfahrung innerhalb eines kohärenten, logischen und
notwendigen Systems allgemeiner Ideen interpretierbar" zu machen. „Erfahrung"

umfasst für ihn näherhin „alles, dessen man bewusst sein kann".16

Whitehead warnt ferner vor der Einengung des philosophischen
Blickfeldes auf nur vorbestimmtes Beweismaterial („The chief danger to philosophy

is narrowness in the selection of evidence").>7 Die Vielfältigkeit
(„multifariousness") des Erfahrungsspektrums muss gewahrt werden, so
dass auch für den Philosophen „die Feen tanzen und Christus an das Kreuz
genagelt wurde" („the fairies dance, and Christ is nailed to the cross").18
Kurzum: Er plädiert für einen möglichst weiten Erfahrungsbegriff als Grundlage

rationaler Interpretation und Theorienbildung. Seine Konzeption des

Erfahrungsbegriffs besitzt diesbezüglich - bis hin zur Theorie der „Prehen-
sionen" - eine große Ähnlichkeit zu William James' radikalem Empirismus.'9

Simon Frank sieht in der „unbestimmten Weite" eines solchen radikal
empiristischen Erfahrungsbegriffes - sofern mit diesem „überhaupt alles"
als Grundlage des Wissens verstanden wird, „was uns in irgendeiner Form
.gegeben' ist, sich uns .eröffnet* oder .vorliegt'" - ein notwendiges „Korrektiv

der Enge und Inadäquatheit" des sensualistischen Empirismus bacon-
scher Art. Letzterer versuche irriger Weise, „den Inhalt des Wissens (und
des Bewußtseins) auf eine bestimmte endliche Gesamtheit sinnlich-anschaulicher

Daten zurückzuführen."20 Doch reiche auch der Erfahrungsbegriff
des radikalen Empirismus laut Frank noch nicht hin, wenn - bei aller

Weite - intendiert würde, „alles uns unmittelbar Zugängliche und Offenbare

restlos auf eine endliche und übersehbare Gesamtheit von ,Gegebenem',

d.h. klar Vorliegendem"21 zurückzuführen. Damit wäre die Reich-

WHITEHEAD: Process and Reality, 5.
16 WHITEHEAD: Process and Reality, 3.
17 WHITEHEAD: Process and Reality, 337.
18 WHITEHEAD: Process and Reality, 338.
'9 Vgl. DEAN, William: Radical Empiricism and Religious Art, in: The Journal of Religion

61 (April 1981) 2, 168-187, hier 172; siehe auch LOWE, Victor: William James and Whitehead's
Doctrine ofPrehensions, in: The Journal of Philosophy 38 (1941) 5,113-126.

20 FRANK: Das Unergründliche, 51h [Hervorhebung im Original].
21 FRANK: Das Unergründliche, 51 [Hervorhebung im Original]; eine ausführliche

Auseinandersetzung Franks mit der Religionsphilosophie von William James und dem Pragmatismus



204 Dennis Stammer

weite des Erfahrungsbegriffes lediglich auf die „objektive Wirklichkeit"
beschränkt, welche ein Produkt der abstrahierenden Leistung unseres
Verstandes ist.

Wir sind beim zentralen Punkt angekommen: die Frage, was der
Erfahrungsbegriff leisten muss, wenn durch ihn die Fallacy of Misplaced Con-
creteness vermieden und die Abstraktheit überwunden werden soll.

Whiteheads Lösung ist die Umkehr des metaphysischen Primats vom
Objekt zum Subjekt. Er nennt es in Abgrenzung von Descartes, Hume und
Kant das „reformierte subjektivistische Prinzip" („reformed subjectivist
principle").22 Nicht bereits bestehende Entitäten sind erfahrend, sondern Enti-
täten bestehen, weil sie Erfahrende sind. Unabhängig von der Erfahrung des

Subjekts gebe es schlechthin nichts („apart from the experiences of
subjects there is nothing, nothing, nothing, bare nothingness").23

Nach Whitehead ist Subjektivität „in ihrer Grundform in aller Wirklichkeit

vorhanden", und ferner bedeute, eine „wirkliche" bzw. „aktuale Enti-
tät" („actual entity") zu sein, ein „Subjekt mit subjektiver Erfahrung"24 zu
sein. Aktuale Entitäten sind schließlich seinem „ontologischen Prinzip"
zufolge der „einzige Grund" der metaphysischen Suche. „Sucht man nach
einem Grund, so sucht man eine oder mehrere aktuale Entitäten" („to search
for a reason is to search for one or more actual entities").25 Erfahrung wird
von Whitehead somit als konstitutiver ontologischer Vollzug verstanden.

Er vermeidet den Subjektivismus durch das „Prinzip der Bedingtheit"
(„principle of relativity"). Diesem gemäß sind aktuale Entitäten gleichzeitig

erfahrende Subjekte und von anderen Subjekten als Objekte Erfahrene
(„Superjekte"). Die notwendige gegenseitige Bezogenheit der aktualen
Entitäten aufeinander ergibt ein holistisches Weltverständnis, in dem keine
aktuale Entität „Teilnehmer an einer allgemeinen Welt' sein [kann], außer
in dem Sinn, dass die allgemeine Welt' ein Konstituierendes ihrer eigenen
Konstitution ist. Es folgt daraus, dass jeder Gegenstand des Universums,
einschließlich aller anderen aktualen Entitäten, ein Konstituierendes bei
der Konstitution jedweder einzelnen aktualen Entität ist."26 Den wechselseitig

konstitutiven Erfahrungszusammenhang nennt Whitehead „Kon-

als Erkenntnistheorie findet sich in den beiden gleichnamigen Aufsätzen in FRANK: Lebendiges

Wissen.
22 WHITEHEAD: Process and Reality, 159t.
23 WHITEHEAD: Process and Reality, 167.
24 MÜLLER, Tobias: Gott-Welt-Kreativität. Eine Analyse der Philosophie A.N. Whiteheads.

Paderborn: Ferdinand Schöningh 2009, 50; vgl. WHITEHEAD: Process and Reality, 166.
25 WHITEHEAD: Process and Reality, 24 [Hervorhebung im Original]; vgl. auch WHITEHEAD:

Process and Reality, 19.
26 "For an actual entity cannot be a member of a .common world', except in the sense

that the 'common world' is a constituent of its own constitution. It follows that every item of
the universe, including all the other actual entities, is a constituent in the constitution of
any one actual entity." WHITEHEAD: Process and Reality, 148 [eigene Übersetzung]; vgl. auch
WHITEHEAD: Process and Reality, 22 (iv).



Dynamische Ontologie im Ausgang von der Erfahrung des Subjekts 205

kreszenz" („concrescence") und beschreibt ihn als ein „Einbeziehen"
(„prehension") des jeweils anderen in die erfahrende Entität. 27 Der Prozesshafte
Charakter der aktualen Entität besteht in dem Werden, das durch die Pre-
hensionen ermöglicht wird. Für Whitehead sind die aktualen Entitäten die
„letzten Tatsachen", denen gegenüber es nichts Realeres („nothing more
real") gibt. Und sie sind wesentlich eine Vielheit von „Erfahrungstropfen,
komplex und interdependent" („drops of experience, complex and
interdependent").28

Franks Erfahrungsbegriff

Ausgehend von der cartesischen Einsicht ist nach Frank nicht nur eine
Verschiebung des ontologischen Primats zum Subjekt angezeigt, wenn
darunter lediglich verstanden würde, in der ontologischen Betrachtung den
vielen Objekten einen für sie essentiellen subjektiv-erfahrenden Aspekt
zuzuerkennen. Hingegen sei das ontologische Denken grundlegender zu
reformieren.

Das große Verdienst Descartes bestehe nach Frank vor allem darin, eine
„Realität besonderer Art" entdeckt zu haben, „die sich prinzipiell von der
objektiven Wirklichkeit unterscheidet".^ „Objekt" und „Subjekt" fallen in
dieser Realität zusammen.

„Nach ihrer primären Eigentümlichkeit ist dies eine Realität, die uns
überhaupt nicht als Objekt, auf welches das Denken gerichtet wäre, gegenübersteht

[...]. Wir ,haben' sie in jener ganz besonderen Weise, daß wir selbst
sind, was wir haben. Es ist dies eine Realität, die sich durch sich selbst
erschließt, die sich nicht dadurch erschließt, daß ein anderer auf sie blickt,
sondern kraft dessen, daß ihr Sein selbst ein unmittelbares Sein-für-sich,
Selbstdurchsichtigkeit ist."3°

Die Wahrnehmung dieser Realität ist weder ein passives Entgegennehmen
bestimmter Erfahrungsdaten noch eine urteilend-konstruierende
Verstandesleistung, sondern ein der Rationalität und Einzelerfahrung vorausgehendes

Erleben. Frank nennt es „lebendiges Wissen" und betont, „daß darin
der Gegensatz zwischen dem Gegenstand und dem Wissen über ihn
verschwindet: Etwas zu wissen bedeutet in diesem Sinne nichts anderes, als
das zu sein, was man weiß, oder dessen eigenes Leben zu leben."31

Im lebendigen Wissen des Subjekts wird nach Frank zwar Realität als
solche erlebt, jedoch zugleich auch, dass „dieses sich von innen her mir

27 Vgl. Whitehead: Process and Reality, 23b sowie 2iif.
28 WHITEHEAD: Process and Reality, 18.

29 FRANK: Realität und Mensch, 142 [Hervorhebung nicht im Original].
3° FRANK: Realität und Mensch, 142 [Hervorhebung im Original]; vgl. auch FRANK: Das

Unergründliche, 195.
31 FRANK: Gegenstand des Wissens, 458 [Hervorhebung im Original]. Zum „lebendigen

Wissen" siehe auch EHLEN: Russische Religionsphilosophie, 139-145.



2o6 Dennis Stammer

offenbarende eigene Leben" die Realität in ihrer Fülle „nicht erschöpft".32
Als meiner eigenen, aber doch nicht nur auf mich beschränkten Realität ist
ihr „das Moment des Transzendierens des Heraustretens über die
Grenzen seiner selbst als etwas Beschränktem"33 wesentlich zu eigen. Im
Erlebnis meiner eigenen Realität ist diese doch zugleich schon mehr als nur
meine - oder mehr als überhaupt auch nur eine irgendwie begrenzte. Auch
Descartes schildert in seinen Meditationes mit der Selbstgewissheitserfah-
rung verbunden die Einsicht in die eigene Begrenztheit und Endlichkeit,
die unmittelbar über sich hinausweist auf das Unbegrenzte und Unendliche

als ihren Ermöglichungsgrund. So lässt sich das Transzendieren als jene

Einsicht des lebendigen Wissens beschreiben, „daß ich mein eigenes
Sein nicht anders denn als Teil oder Glied des Seins überhaupt, das über
dessen Grenzen hinausgeht, haben kann".34

Das unmittelbare Erlebnis aktiver Teilhaber am Sein als solchen zu
sein, das über die Grenzen des Subjekts als begrenztem Individuum
hinausgeht, entdeckt letzteres in seiner wechselseitigen Bezogenheit auf all
jene anderen gleichermaßen Seienden. Wie Whitehead sieht sich Frank
deshalb in kritischer Abwendung vom Substanz-Akzidenz-Denken „genötigt,
die Vielheit der einzelnen Elemente als eine gleichsam verflochtene oder
sich gegenseitig durchdringende Vielheit zu denken, d.h. als Vielheit in
einer sie umfassenden und durchdringenden Einheit."35 „Jedes ihrer Teile
zeigt sich gerade als Teil eines es umfassenden Ganzen, und zwar so, daß,
was sich außerhalb seiner befindet, sein Wesen nicht in geringerem Maße
konstituiert, als das, was zu ihm selbst gehört."36

Jedes Seiende ist demzufolge von seiner Realität her ein seine eigenen
Grenzen Transzendierendes - sowohl in wechselseitig konstitutivem
Zusammenhang auf all jene anderen Seienden hin als auch auf das ihre
Summe übersteigende absolute Sein als Ganzes. Folglich kann mit Frank
eine Entität bzw. ein Seiendes nicht lediglich statisch wie ein Objekt
begriffen werden. Es ist gerade deshalb ein Seiendes, weil es am Sein als
solchen partizipiert und dieses als sein eigenes individuelles Sein vollzieht
(was man eigentlich an der substantivierten Partizipialform .Seiendes' des
Verbes ,sein' ablesen könnte, wenn man nicht schon vorab der Verobjekti-
vierung verfallen wäre).

32 FRANK: Realität und Mensch, 156.
33 FRANK: Realität und Mensch, 157 [Hervorhebung im Original].
34 FRANK: Realität und Mensch, 157 [Hervorhebung im Original]; vgl. FRANK: Gegenstand

des Wissens, 495, Frank stellt diesen Gedanken der 3. Meditation als eigentlichen ontologi-
schen Beweis des Descartes heraus.

33 FRANK: Realität und Mensch, 157; vgl. zur Kritik des Substanzbegriffes FRANK: Realität
und Mensch, 187.

36 FRANK: Realität und Mensch, 158.



Dynamische Ontologie im Ausgang von der Erfahrung des Subjekts 207

Frank gibt eine „konkrete Beschreibung"37 dieses metalogischen
Verhältnisses, indem er abermals auf das erfahrende Subjekt rekurriert. Das
bisher erarbeitete nicht-objektive, selbsttranszendierende, wechselseitig-
konstitutive Sein des Erfahrungssubjekts, das sich im lebendigen Wissen
entdeckt, ist nichts anderes als „Personalität" im wahrsten Sinne des Wortes.

Deshalb eignet sich nichts besser als die Erfahrung der
„Gemeinschaftsbeziehung" zur weiteren Verdeutlichung. 38

Die prinzipielle „Einzigartigkeit" und „Unwiederholbarkeit" der „inneren

Selbstoffenbarung des Lebens und des Seins" macht sowohl die je
einzelnen Personen wie auch ihre Beziehung zueinander aus. Sie können
nicht verobjektivierend gefasst werden, weil sie sonst zu einer Pluralität
der Er/Sie und somit gerade apersonal würden. Entsprechend ist die Einheit

der Gemeinschaftsbeziehung des „Wir" eine „Einheit kategorial
verschiedenen persönlichen Seins". Als „ursprüngliche geistige Einheit", aus
der sich „Ich" und „Du" wechselseitig korrelativ herausdifferenzieren,
besteht sie nicht unabhängig von „Ich" und „Du". Sie ist auch nicht eine
„,Mehrzahl' von Ich" im Sinne einer „Anhäufung vieler Ich".39 Einerseits ist
sie eine konkrete Beziehungs-Einheit von „Sonderung und gegenseitiger
Durchdringung"-»«, in welcher die Einzelnen durch ihre Beziehung zueinander

sie selbst werden; andererseits ist die Gemeinschaftsbeziehung „prinzipiell

grenzenlos", d.h. sie ist nicht nur auf die konstituierende Wechselbeziehung

zwischen einer bestimmten Anzahl von Entitäten beschränkt,
sondern kann „auf höherer Stufe [...] alles Seiende [..] umfassen".41 Denn
die Personalität des Ich besteht nicht nur in einer einzelnen oder zahlenmäßig

bestimmten Beziehung zu einem oder mehreren konkreten Du. Als
personales Individuum stehen wir vielmehr immer schon in einer aktiven
internen Beziehung zu jedem und ferner allem anderen. Als begrenzter,
relativer Teilhaber an der Wir-Einheit, ist jedes personale Glied doch zugleich
„partikulare Äußerung des allgemeinen Wesens dieser Realität" und
verweist durch sein eigenes Sein auf die „Urweise des Seins'V selbst.

37 Siehe zum Begriff der „konkreten Beschreibung" FRANK: Realität und Mensch, 170-180.
38 Vgl. FRANK: Realität und Mensch, 197-209, dort zur Herkunft des Begriffes der

„Gemeinschaftsbeziehung" Fn. 11. Mit FRANK, Simon L.: Die geistigen Grundlagen der
Gesellschaft. Einführung in die Sozialphilosophie. Freiburg: Verlag Karl Alber 2002, 131-154 hat
Frank seine Personalitätsphilosophie bereits ausführlich grundgelegt und mit FRANK: Das
Unergründliche, 220-265 im Rahmen seiner philosophischen Gotteslehre ausgearbeitet.

39 FRANK: Geistige Grundlagen, 135h; vgl. auch FRANK: Das Unergründliche, 230-265.
4° FRANK: Das Unergründliche, 245-250.
41 FRANK: Geistige Grundlagen, 136f.

42 FRANK: Realität und Mensch, 204t. und FRANK: Das Unergründliche, 249.



2o8 Dennis Stammer

Vergleich und Vorzug des frankschen Ansatzes

Vordergründig kann man eine gewisse Ähnlichkeit beider Gedankengänge
herausstellen. Sowohl Whitehead als auch Frank wenden sich gegen
abstrakt verobjektivierendes Denken, indem sie den Primat des Subjekts
betonen. Beide kritisieren Descartes dafür, dass er das erfahrende Subjekt zu
einer Substanz erklärt und so wieder abstrakten Denkformen untergeordnet

hat. In ausdrücklicher Abgrenzung dagegen machen Whitehead und
Frank das erfahrende Subjekt zum Ausgangspunkt ihrer Metaphysik. Sie

gelangen über die Konzentration auf die Erfahrung jeweils zu einem holis-
tischen Wirklichkeitsverständnis, in dem die erfahrenden Subjekte
zueinander in einem wechselseitig konstitutiven Zusammenhang stehen, der
ihnen nicht äußerlich ist. Als interne Relationalität macht die aktive,
wechselseitige Bezogenheit im Prehendieren (bei Whitehead) wie im
Transzendieren (bei Frank) das Wesen der Seienden aus.

Bei gleichzeitiger Würdigung und Kritik versuchen Frank und Whitehead

aus der Philosophie Descartes' das entscheidende Residuum zu
bergen. Obwohl beide Denker das Wesentliche der cartesischen Einsicht mit
dem ontologischen Primat des erfahrenden Subjekts benennen, unterscheidet

sich das Verständnis dieser Einsicht an einem markanten Punkt. Für
Whitehead bedeutet es, dass man die ontologischen Entitäten als Subjekte
verstehen muss, deren Subjektsein wesentlich kreative Aktivität ist. Erfah-
rend-zu-sein wird - über einen impliziten Analogieschluss43 - zum seins-
konstitutiven Grundcharakteristikum ernannt und mit der Theorie der
Prehensionen in seiner kreativen Eigenart differenziert ausgeführt.

Hingegen geht Frank einen Schritt weiter - oder man könnte auch

sagen: er setzt tiefer an. Die ganze Bedeutung des cartesischen cogito ergo
sum wird ihm gemäß erst dort erreicht, wo sich gegenüber der immer
abstrakten Redeweise von den Seienden in ihrer Vielheit und deren
Zusammenhang die absolute, überrationale Seinsdimension im lebendigen Wissen
eröffnet. Mit dieser Entdeckung der „sich selbst offenbarenden Realität" in
der Vollzugsgewissheit des denkenden Ich - als aktive Teilhabe am Sein als
solchen - wird eine wirkliche Begründung (als Bedingung der Möglichkeit)
dafür geschaffen, die einzeln Seienden schließlich jeweils intern relational,
als wechselseitig aufeinander aktiv-konstitutiv Bezogene, wesentlich
Transzendierende - und d.h. personal - zu denken. Erst an diesem Punkt
gelangt das metaphysische Fragen an ein Ende, das wahrhaft „fraglos"
bleibt.44

43 Vgl. MÜLLER: Gott-Welt-Kreativität, ioi, sich beziehend auf WHITEHEAD: Process and
Reality, 112 sowie WHITEHEAD, Alfred North: Adventure of Ideas. New York: The Macmillan
Company 1933, 237.

44 Vgl. FRANK: Das Unergründliche, 47.



Dynamische Ontologie im Ausgang von der Erfahrung des Subjekts 209

Doch auch Whitehead überschreitet seine „letzten Tatsachen", bei
denen sein metaphysisches Fragen endet, noch einmal durch den Hinweis
auf die „letztendliche Kategorie" („category of the ultimate") der „Kreativität"

(„creatvity"). Als „Prinzip der Neuheit" („principle of novelty") liegt
sie jeder Konkreszenz zugrunde. Sie ist die kreative Aktivität der aktualen
Entitäten. Aber sie darf nach Whitehead - trotz des Vergleichs mit der
aristotelischen „ersten Substanz" („primary substance") - nicht als weitere
Entität begriffen werden. Vielmehr ist sie nur im und niemals unabhängig
vom Werdeprozess der aktualen Entitäten gegeben. Eine weitere Analyse
der Konkreszenz verlöre sich nur in Abstraktionen. Man könne sich hier
nur noch auf die „Intuition" berufen („the sole appeal is to intuition").45
Damit weist auch Whitehead auf jene letzte überrationale Dimension hin,
die seiner Konzeption eigentlich zugrunde liegt. Was diese „Intuition" der
Kreativität aber ist, inwiefern sie abstrahierendem Denken voraus geht
und zugrunde liegt, wird nicht gedacht. Diesbezüglich beschränkt sich
Whitehead auf jenen simplen Hinweis, und er konzentriert sich mit seiner
Prozessphilosophie auf eine Metaphysik der Seienden in ihrer Vielheit.

Ontologische Konsequenzen

So fein der Unterschied auf den ersten Blick anmutet, so groß sind doch
die sich daraus ergebenden ontologischen Konsequenzen. Während Frank
wegen der Betonung der überrationalen All-Einheit der Realität - als Einheit

von Einheit und Vielheit - immer wieder der Vorwurf des Pantheismus

gemacht wird,46 gerät Whitehead auf Grund der ausdrücklichen
Befürwortung des (Ereignis-)Atomismus („Thus the ultimate metaphysical
truth is atomism"47) in die Kritik. Als prominenter Kritiker kann exemplarisch

W. Pannenberg ins Feld geführt werden. Er wehrt sich vor allem ge-

45 WHITEHEAD: Process and Reality, 2if.; CASE-WINTERS, Anna: Reconstructing a Christian
Theology ofNature. Down to Earth Ashgate Science and Religion Series). Aldershot: Ash-
gate 2007, 137 erklärt die Kreativität als dreifaltigen „fundamental dynamism", der sich aus
dem Zusammenfließen von „the one, the many and creativity" zu einem „creative process"
ergibt, dessen „chief exemplification" Gott sei.

46 ZEN'KOVSKIJ, Vasilij V.: A History of Russian Philosophy (authorized translation from
the Russian by George L. Kline). New York: Columbia University Press 1953, 872 sieht in
Franks All-Einheitsphilosophie einen „false and hasty monism [...] veiled beneath the term
.monodualism'"; GLÄSER, Rupert: Die Frage nach Gott in der Philosophie S.L. Franks. Würzburg:

Augustinus-Verlag 1975, 159-162 wirft Frank nicht nur „Onto-Theologie" vor, sondern
wähnt im Gefolge Zen'kovskijs den „Schatten des Pantheismus" über Franks Philosophie;
auch COPLESTON, Frederic C.: Philosophy in Russia. From Herzen to Lenin and Berdyaev.
Tunbridge Wells: Search Press 1986, 359h kann sich des Pantheimus-Verdachts nicht erwehren;
dagegen hebt EHLEN: Russische Religionsphilosophie, 328-331 in Auseinandersetzung mit Pia-
ma P. Gajdenko die „dünne Grenzlinie" hervor, die „Franks Panentheismus vom Pantheismus
[scheidet]", und entdeckt in den Vorbehalten gegen Frank jene Fehldeutungen der cusa-
nischen All-Einheits-Lehre durch Johannes Wenck wieder.

47 WHITEHEAD: Process and Reality, 35.



210 Dennis Stammer

gen eine dogmatische Lesart Whiteheads durch die Prozesstheologen und
zeigt Alternativen bspw. bei S. Alexander und H. Bergson auf. Sein
kritisches Fragen zielt insbesondere auf die „ontologische Priorität der
diskreten Ereignisse" bei Whitehead. Dem entgegen lässt er den platonischen
Parmenides zu Wort kommen: „Ohne das Eine können die anderen weder
eins noch vieles sein."48

Die eine Seite des Einwandes betrifft die Einzelnen, d.h. die atomaren
Ereignisse - die vielen aktualen Entitäten. Pannenberg erfragt, inwiefern
sie in Whiteheads Ausführungen dem ontologischen Prinzip folgend als
letzte Wirklichkeit(en) gelten. Immerhin analysiere Whitehead sie in ihrer
Konkreszenz auf einzelne Prehensionsphasen weiter. In dieser „genetischen

Analyse" vermutet Pannenberg eine „misplaced concreteness".49
Neben diesem Aspekt enthält die platonische Anfrage Pannenbergs

aber noch einen weiteren. Die andere Seite betrifft die Frage nach der letzten

Einheit des Seins als solchem und im Ganzen. Mit anderen Worten
betrifft es nicht nur die Einzelnen in ihrer vielfältigen Einzelheit, sondern
auch die Konzeption der Einheit der Vielen bzw. die Viel-Einheit. Pannenberg

fragt nach der Berechtigung der Verschiebung von der „Priorität des
Ganzen" hin zur „ontologischen Priorität der diskreten Ereignisse". Denn
,,[i]n jedem Falle muß eine umfassende Einheit schon vorausgedacht sein,
damit Atome als Einheiten überhaupt denkbar"5° sind. Die Konzentration
auf die aktualen Entitäten sei die eigentliche Gefahr des Atomismus, „weil
das Ganze [...] bei ihm [Whitehead] keine eigene ursprüngliche Dignität
hat im Vergleich zu den monadischen Ereignissen."5i Nun kann man freilich

einwenden, dass die aktualen Entitäten gerade durch ihre interne
wechselseitige Bezogenheit des Prehendierens im Gegensatz zu den leib-
nizschen Monaden „Fenster" haben. Doch inwiefern dadurch eine echte
ursprüngliche Ganzheit erzeugt wird, die als umfassende und begründende

48 PANNENBERG, Wolfhart: Atom, Dauer, Gestalt. Schwierigkeiten mit der Prozeßphilosophie,

in: Rapp, Friedrich/WlEHL, Reiner (Hgg.): Whiteheads Metaphysik der Kreativität.
Internationales Whitehead-Symposion Bad Homburg 1983. Freiburg: Verlag Karl Alber 1986, 187.

49 Vgl. PANNENBERG: Atom, Dauer, Gestalt, 190L Dagegen setzt T. Müller, dass Pannenbergs

Kritik nur einen Atomismus nach demokritischem Vorbild treffe, d.h. die metaphysische

Vorstellung in der Zeit befindlicher Dinge mit externen Relationen. Whiteheads aktu-
ale Entitäten jedoch seien intern relational durch die Konkreszenz verbunden. Der wechselseitige

„Werdeprozess der Ereignisse" liege auch „nicht in der Zeit". Nur im „Akt des
Werdens" - der Konkreszenz - der Ereignisse bestehe die „Atomizität" (vgl. MÜLLER: Gott-Welt-
Kreativität, 104). Dem gegenüber können „die Prehensionen nicht als eigenständige Akte
(oder Teile) [...] aufgefasst werden", weil sie dem „subjektivistischen Prinzip" gemäß „immer
nur innerhalb der Erfahrung einer aktualen Entität auftreten und nicht selbstständig außerhalb

ihrer anzutreffen sind." (MÜLLER: Gott-Welt-Kreativität, i03f.) Sie werden also nicht
fälschlicherweise für konkrete Entitäten gehalten.

5° PANNENBERG: Atom, Dauer, Gestalt, i8yf.; vgl. dazu auch PANNENBERG, Wolfhart: Theologie

und Philosophie. Ihr Verhältnis im Lichte ihrer gemeinsamen Geschichte. Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht 1996, 366.

51 PANNENBERG: Atom, Dauer, Gestalt, 190.



Dynamische Ontologie im Ausgang von der Erfahrung des Subjekts 211

Einheit dem Einzelnen zugrunde liegt, bleibt fragwürdig: Kann die Einführung

der internen Relationalität der Seienden als wesenskonstitutive
Beziehung der Einzelnen zueinander eine ontologisch letzte Seins-Einheit
herstellen?

Was bei Whitehead mit der Kreativität einer nicht weiter erklärten
„Intuition" überantwortet wird, kann Frank auf dem Hintergrund des
ausführlich erarbeiteten „lebendigen Wissens" schließlich unter Integration
des Personalismus in die Ontologie verdeutlichen.

Die interne Relationalität (das Transzendieren) findet ihre Begründung
im Wesen der Realität selber (und ferner im göttlichen Grund der Realität).

Die Realität liegt als trans(de)finite All-Einheit jeder Grenze voraus.
Jedes Seiende hat an ihr teil, ohne dass die Realität auf eine bloße Summe
von Teilen reduziert werden könnte. Sie ist das der Selbsttranszendenz
innewohnende Prinzip, welches selbst kein Seiendes ist,52 sondern „personales

Sein".
Ausführlich bedenkt Frank den „metalogischen Unterschied" zwischen

,Sein' und .Seienden'. Dabei hebt er hervor, dass das „Moment der Einheit
oder Ganzheit" nicht im Sinne eines hinzugefügten Zusammenhanges
gedacht werden kann (denn wie hängt dieser wiederum zusammen usw.).
Hingegen muss es ursprünglich in einer „metalogischen Einheit" jedem
einzelnen Seienden wie auch der Vielheit der Seienden zugrunde liegen.53
Nur in dieser letzten ursprünglichen Einheit ist für Frank der ontologische
Grund erreicht. Es ist nicht nur die Viel-Einheit der sich intern-relational
transzendierenden Seienden, sondern die sie hervorbringende und begründende

Realität, welche sich als „Einheit von Einheit und Vielfalt" „über den
Gegensatz zwischen Einheit und Vielfalt [erhebt]".54 Freilich ist sofort
hinzuzufügen, dass die Realität nicht von den Seienden getrennt werden
kann. Sie vereint in einer solchen Weise die Vielen, dass sie die je Einzelnen

in ihrer Verbindung zueinander als Einzelne begründet und selbst
nicht unabhängig davon denkbar ist. Indem die Beziehung der Seienden -
letztlich aller Seienden - zueinander in ihrer wechselseitig-konstitutiv
selbsttranszendenten, d.h. personalen Eigenart beschrieben wird, entdeckt
sich weiterhin das Sein selbst und als solches in seiner Personalität. Nicht
nur ist sie der allgemeine transzendentale Grund dafür, dass die Personalität

einzelner Seiender überhaupt existieren kann, sondern vom Wesen
der Personalität her kann das Sein selbst letztlich nicht auf eine bloß
allgemeine Form des Prinzips beschränkt bleiben. Das Faktum der allgemeinen

52 Als „alldurchdringende Einheit [..] ist sie, eben in ihrer Eigenschaft als Einheit, in
jedem Punkt anwesend und verwandelt so jeden Punkte des Seins in eine abgeleitete Einheit,
indem sie ihn teilhaben läßt an ihrer primären Natur, an ihrer Eigenschaft des sich selbst
genügenden, selbständigen Seins." (FRANK: Realität und Mensch, 189); zum „trans(de)finiten"
Wesen der Realität vgl. ferner FRANK: Das Unergründliche, 95h

53 Vgl. FRANK: Gegenstand des Wissens, 277-293.
54 FRANK: Realität und Mensch, 189.



212 Dennis Stammer

Vieleinheit personalen Seins verlangt vielmehr einen letzten ontologischen
Grund, der zur Begründung endlicher Personalität imstande ist. Dieser
kann nicht weniger sein als Person. Wenn man „Personalität" vom Trans-
zendieren her als „perfectio pura" versteht,55 kann und muss man dem
letzten Seinsgrund Personalität in analoger Weise zusprechen, dergestalt
dass „das Moment des personalen Seins [...] gerade der letzten Tiefe der
Realität selbst als solcher zukommt und als ihr Zentrum und absoluter
Erstursprung gesehen werden muß."56

Folglich liefert Frank eine doppelte Begründung dafür, interne Relatio-
nalität zu denken - einerseits im Sinne der Warum-Frage, andererseits im
Sinne der Wie-Frage. Er zeigt nicht nur ex negativo, dass eine Ding-
Ontologie mit ausschließlich externer Relationalität abzulehnen ist,
sondern erweist die Notwendigkeit interner Relationen auf transzendental-
phänomenologischem Wege. Im „lebendigen Wissen" ist die Selbsttranszendenz

der Realität jedem zugänglich. Sie zeigt sich als ursprünglich
personales Einheitsmoment, welches zugleich sowohl die vielen Einzelnen als
auch ihre Viel-Einheit begründet. Im Gegensatz zu Whitehead wird die
intern-relationale Seinseinheit von Frank tiefer begründet und die Gefahr,
das Verhältnis der Seienden im Sein doch wieder abstrakt zu denken,
durch eine letzte Vermittlung entschärft. Das von beiden Denkern zum
Ausgangspunkt ihrer Philosophie erklärte „erfahrende Subjekt", wird somit
nur von Frank über das „lebendige Wissen" des transzendierenden
Seinsvollzugs bis in die Dimension der Personalität entdeckt, wodurch sich ihm
die letzte Tiefe der Ontologie eröffnet.

55 Vgl. SCHMIDT, Josef: Philosophische Theologie. Stuttgart: Kohlhammer 2003, 230.
56 FRANK: Realität und Mensch, 250 [Hervorhebung im Original]; vgl. auch FRANK: Das

Unergründliche, 367.



Dynamische Ontologie im Ausgang von der Erfahrung des Subjekts 213

Zusammenfassung
Simon L. Frank und Alfred N. Whitehead kritisieren rationalistische Tendenzen

der Metaphysik. Grundlage einer Ontologie müsse das erfahrende Subjekt

sein. Was es heißt, „zu sein", findet nur an dieser Stelle die für alle
Seienden paradigmatische Gestalt: aktiv-dynamische, sich selbst transzendie-
rende, kreative Wirklichkeit. Während Whitehead jedoch die Metaphysik mit
der Anlehnung seines Erfahrungsbegriffs an den Empirismus Francis Bacons
und William James' der Naturwissenschaft öffnet, vertieft Frank den

Erfahrungsbegriff transzendental-phänomenologisch bis zum „lebendigen
Wissen", wodurch ihm die Erschließung der letzten personalen Tiefe des Seins

gelingt.

Abstract
Simon L. Frank and Alfred N. Whitehead criticize rationalistic tendencies in
metaphysics. The experiencing subject has to be the fundament of ontology.
Only at this point, can the meaning of "being" for all entities in general be

accessed: as an active-dynamic, self-transcendent, creative reality. While
Whitehead opens his metaphysics for the dialogue with natural sciences by
construing his concept of experience along the lines of Francis Bacon's and
William James' empiricism, Frank deepens the concept of experience as
"living knowledge" employing the method of transcendental-phenomenology,
revealing the ultimate depth ofbeing as 'personal'.


	Dynamische Ontologie im Ausgang von der Erfahrung des Subjekts

