
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 1

Artikel: Einige Bemerkungen zum neuen Interesse an der philosophischen
Anthropologie : anlässlich der "Einführung" von H. Delitz : Arnold
Gehlen

Autor: Rossini, Manuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761040

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761040
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manuel Rossini

Einige Bemerkungen zum neuen Interesse an
der philosophischen Anthropologie.

Anlässlich der „Einführung" von H. Delitz: Arnold
Gehlen.*

I. Die Renaissance der philosophischen Anthropologie

Seit den 90er Jahren erlebt die philosophische Anthropologie eine veritable

Renaissance, vor allem in Deutschland und Italien.1 Es lassen sich
dutzende wissenschaftliche Veröffentlichungen aus dieser Zeitspanne
aufzählen; ebenso viele akademische Tagungen, Diskussionen und Kurse zur
philosophischen Anthropologie. Nachdem sie vor allem in Deutschland
verdrängt worden war, insbesondere in Teilen der Soziologie (man denke
an die unterschiedlichen und gleichzeitig ähnlichen Fälle von Plessner, Gehlen

und Scheler), ist die philosophische Anthropologie nun wieder zurück in
der philosophischen Diskussion in Europa: Die Philosophie denkt nun
wieder über den Menschen als solchen nach.

Dank ihrer Erfahrung, ihrer historischen Tiefendimension hat die
aktuelle philosophische Anthropologie heute die Potentiale und die herme-
neutischen Filter für eine Diagnose unserer Epoche, die nicht mehr nur als
eine Epoche der Rückbildung und Auflösung erscheint, sondern als eine der
Posthistoire, der Kristallisation (so Gehlen) - oder als Epoche der Übergänge
(so Ernst Jünger). Dies könnte auch eine Epoche des Übergangs von der
De-konstruktion zu neuen Konstruktionen sein, etwa von der Erforschung
der Ursprünglichkeit des Menschen - (ein anthropologischer Ausdruck,
man denke an Kierkegaard und Nietzsche) zu Identifizierungen des heutigen

Menschen. Die philosophische Anthropologie gestattet, die „kristalli-

*DELITZ, Heike: Arnold Gehlen. Konstanz: UVK 2011, 152. ISBN: 978-3-86764-057-2. Diese
Arbeit ist entstanden aus verschiedenen Lektüren und aus dieser kurzen, aber intensiven
Monographie über Gehlen, welche die Gelegenheit dazu bot, den aktuellen Status der
philosophischen Anthropologie zu reflektieren.

1 Zu dieser Renaissance siehe THIES, Christian: Anthropologie heute (1. Teil). Ein
Literaturbericht, in: Philosophische Rundschau, 56 (2009) 183-210, v.a. 183-184, wo zwei Hauptfaktoren

dieser „Wiedergeburt" ausgemacht werden: 1) erstens entspreche einem goldenen Zeitalter

der Geschichtsphilosophie immer eine Phase der Dekadenz der philosophischen
Anthropologie und umgekehrt (in Anspielung auf die Aufsätze zur philosophischen Anthropologie

von MARQUARD, Odo: Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie. Frankfurt: Suhr-
kamp 1973); 2) zweitens hätten in den letzten Jahren die Naturwissenschaften vom Menschen
einen enormen Erkenntniszuwachs gebracht, bei deren Verbreitung die Philosophische
Anthropologie als „Divulgator" fungieren konnte.



Zum neuen Interesse an der philosophischen Anthropologie 181

sierte" Sackgasse zu überwinden, wenn sie sich (wieder) als Analytikerin
anbietet und sich ihre aktuelle Fähigkeit, ihr Potential in ihrer produktiven

und konkreten Seite zeigt. Im Übrigen darf die Philosophie nicht
alleih Analyse sein, der Mensch - auch der von heute - braucht eine
philosophische Orientierung: man müsste Gehlens Gewissheit, dass es am Horizont

nichts Neues gibt, sowie der Katastrophenprophezeiung eines Untergangs

à la Spengler die Möglichkeit eines in Gesellschaft und Kultur
verwirklichbaren Novums entgegensetzen, ohne dass man dabei in die Schemata

einer sozio-politischen Philosophie verfallt, die nur nach Eigenpropaganda

strebt, im Ziel, ihre generelle Nützlichkeit und Zugänglichkeit zu
belegen.

Die Renaissance der philosophischen Anthropologie verläuft auf zwei
miteinander verknüpften Ebenen: einer historischen Ebene (Wiederaneignung

der Klassiker der philosophischen Anthropologie und ihrer Themen)
und einer philosophischeren Ebene (kritische Lektüre mit dem Versuch,
klassische Positionen der Disziplin weiterzuentwickeln). Die aktuelle
systematisch-theoretische Ausrichtung der philosophischen Anthropologie ist
um zwei theoretische Pole herum strukturiert, welche in den letzten Jahren

vor allem von Hans Peter Krüger und Joachim Fischer repräsentiert
wurden. Krüger, Herausgeber der wichtigen Reihe Philosophische Anthropologie

im 21. Jahrhundert,2 steht für die „exklusive" Auslegung: Krüger
schließt jeden Philosophen außer Plessner aus dem Bereich der
philosophischen Anthropologie aus; er anerkennt einzig Plessner als „Anthropologen

der Philosophie", der den zahlreichen Herausforderungen der Moderne

die Stirn bieten und es mit ihnen aufnehmen kann. Fischer hingegen
konzentriert sich in Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des

20. Jahrhunderts3 darauf, Gemeinsamkeiten und Affinitäten der drei
Bannerträger - Scheler, Plessner und Gehlen - zu ermitteln und diesem klassischen

Dreigestirn weitere Namen hinzuzufügen, die dem nicht-speziali-
sierten Publikum wenig vertraut sind: Adolf Portmann und Erich
Rothacker. Mit dem Erscheinen von Fischers Buch ist zwischen verschiedenen
Forschern ein Disput ausgebrochen. Das Unbehagen, das von der
„vereinheitlichenden" Tendenz Fischers - die Tendenz, die philosophische
Anthropologie als echte „Schule" zu betrachtet - verursacht wurde, scheint

2 KRÜGER, Hans Peter/LlNDEMANN, Gerda: Philosophische Anthropologie im 21. Jahrhundert.

Berlin: Akademie Verlag 2006; siehe den darin enthaltenen wichtigen Text von Krüger,
„Die Fraglichkeit menschlicher Lebewesen. Problemgeschichtliche und systematische
Dimensionen", in der eben die Rolle Plessners als „einzigem" Vertreter der philosophischen Anthropologie

verabsolutiert wird; siehe aber auch die frühere Schrift Krügers: Zwischen Lachen
und Weinen, Bd. I. Berlin: Akademie Verlag 1999, 24-27.

3 FISCHER, Joachim: Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des 20. Jahrhunderts.

Freiburg i.Br: Alber 2008.
4 Siehe MARINO, Mario: L'antropologiaßlosoßca nella Germania del ventesimo secolo e in

prospettiva odierna. A proposito dell'ultimo libro di Joachim Fischer, in: Intersezioni. Rivista
di storia delle idee XXXI (1. April 2011) 143-151, v.a. 148-149 und die Fußnote 48.



l82 Manuel Rossini

unter den Philosophen verbreiteter als unter den Soziologen oder soziolo-
gisierenden Philosophen. In den letzten Jahren sind zahlreiche, teilweise
sehr hitzige Rezensionen erschienen und Diskussionen entstanden, die
sich alle auf diese vereinheitlichende (oder sogar nivellierendes) Tendenz
Fischers beziehen; er begehe den „Fehler", sich bei der Interpretation der
Disziplin allein auf Plessners Sicht zu stützen. Dies wird z.B. von G. Fitzi
in seiner Rezension von Fischers Studie behauptet: Plessners Begriff der
exzentrischen Positionalität nehme bei der Abgrenzung der
philosophischen Anthropologie von anderen Paradigmen eine Schlüsselrolle ein.
Fischer sei daher der Vorwurf zu machen, eine „Plessner-zentrische
Auffassung der Philosophischen Anthropologie zu vertreten".6 Krüger und
Fischer sind also die beiden Referenzfiguren und in manchen Aspekten die
Antipoden dieser deutschen (oder europäischen) Renaissance der
philosophischen Anthropologie (bzw., wie Fischer schreibt, der „Philosophischen
Anthropologie" mit großem „P", was besagen soll, dass es sich um einen
eigenständigen Denkansatz innerhalb der akademischen Disziplin philosophische

Anthropologie handelt). Beide, Krüger wie Fischer, möchten
jedoch dem Mangel an „Anerkennung" und „wissenschaftlicher Legitimität"

entgegenwirken, dem die philosophische Anthropologie ausgesetzt
war. Diesen Mangel hat sie sich teilweise auch selbst zuzuschreiben; er ist
nicht nur auf theoretische Strömungen des 20. Jahrhunderts zurückzuführen,

die sich mehr oder weniger explizit gegen sie gewendet haben (von
Heidegger, der sie als eine pseudo-philosophische „Mode" verstand, über
die Existenzphilosophie, das marxistische Denken und die historischen
Disziplinen bis hin zu den empirischen Wissenschaften, vor allem der
Soziologie). Dieses Interesse für die philosophische Anthropologie und die
Thesen Fischers (und Krügers) zeigen das theoretisch-systematische Po-

5 Siehe die harte Rezension von MlTSCHERLICH, Olivia: Wozu Philosophische Anthropologie,

in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 56 (2008) 5, 812-818, v. a. 817.
6 FITZI, Georg in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 61 (März 2009)

1, 142-144, v.a. 144. Ähnliche Betrachtungen von WÖHRLE, Patrick in: Zwischen Rekonstruktion

und Konstruktion, in: European Journal of Sociology 49 (2008) 567-575. Wöhrle erkennt
nicht nur eine exzessive „Plessnerisierung" der philosophischen Anthropologie, sondern
auch und vor allem des Denkens von Gehlen (570). Für Wöhrle ist zudem die Rolle, die
Fischer der philosophischen Anthropologie als Wegbereiterin der Soziologie zuspricht, stark
übertrieben (ibidem). Von einer „Gehlenisierung" des Denkens von Scheler und Plessner
durch Fischer zum Zweck der Fundierung eines Einheitskerns der philosophischen Anthropologie

spricht hingegen MlTSCHERLICH: Wozu Philosophische Anthropologie, 817. Auch Marco

Russo sieht Mängel in Fischers Werk: RUSSO, Marco: Rezension zu ]. Fischer in:
www.giornaledifilosofia.net (12.7.2012). Dessen Versuch, die Unabhängigkeit und Spezialisierung

der philosophischen Anthropologie zu betonen, führe dazu, die Bedeutung einiger
Autoren und Elemente zu übertreiben und andere Autoren (wie Cassirer, Blumenberg, Löwith)
zu vernachlässigen. Ich habe mich in zwei Rezensionen zu Fischers Buch geäußert (erstens
mit Le domande sull'uomo e dell'uomo, in: II cannocchiale. Rivista di studi filosofici 3 [2009]
181-187; zweitens in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 57 [2010] 2, 501-
507, deutsche, veränderte Fassung.)



Zum neuen Interesse an der philosophischen Anthropologie 183

tenzial dieser Strömung, die sich als Novum wieder in der Geschichte der
Philosophie präsentiert. Es geht darum, Daten und Ergebnisse der Disziplin

zu sammeln und diese dann entlang fundamentaler Linien, die
verschiedene Autoren aus Vergangenheit und Gegenwart teilen, zu organisieren

und diskutieren, damit die philosophische Anthropologie des 21.

Jahrhunderts eine Leitidee und ordnende Kraft wird.7 Aufgrund der internen
und akademischen Rivalitäten zwischen den Förderern und Gründern (zuerst

zwischen Scheler und Plessner, dann zwischen Plessner und Gehlen)
ist es der philosophischen Anthropologie nicht gelungen, sich durchzusetzen;

als verhängnisvoll erwies sich dabei u.a. ihr interdisziplinärer, ihr
Grenz-Charakter, sowie der Umstand, dass sie ihrer Zeit voraus war, sodass
sie (als eine Art Disziplin für Outsider) jahrelang in einer grauen Zone
dahinsiechen musste:

„Die Philosophische Anthropologie strahlte zwar weiterhin in andere
Disziplinen aus, entwickelte sich selbst aber kaum weiter. Vor allem verlor
sie endgültig den Kontakt zur biologischen Forschung. Selbst die
Vergleichende Verhaltensforschung von Lorenz und später Eibl-Eibesfeldt wurde
nur von Gehlen rezipiert".8

Um die Mitte der 70er Jahre fiel die philosophische Anthropologie dem
Vergessen anheim, aufgelöst, kritisiert und teilweise verdrängt von Soziologen

wie Schelsky, Bahrdt, Popitz, Ciaessens - die eine Soziologie des
industriellen Zeitalters entwerfen -, von Philosophen wie Blumenberg und
Marquardt (der jedoch auch die antihistoristischen Eigenschaften der
philosophischen Anthropologie sowie ihre Kritik der Geschichtsphilosophie
verteidigte) und Philosophen des Strukturalismus, Post-Strukturalismus,
der angelsächsischen und französischen Ethno-Anthropologie, der Sprach-

7 Zu einem kurzen Lesevergleich zwischen Krüger und Fischer siehe die bereits zitierte
Arbeit von THIES: Anthropologie heute, 203-209, in der sich die Waage zu Fischers Gunsten
neigt, auch wenn er nicht von Kritik verschont wird. Thies' Interpretation von Fischer ist in
der Tat weniger kritisch und konzilianter. Auch Krüger tendiert laut Thies dazu, die Figur
Plessners zu „verabsolutieren"; während jedoch diese „Extremisierung" bei Fischer harmonischer

Natur ist und auf eine allgemeine Inklusion der philosophischen Anthropologen um
ein (implizit von Plessner „koordiniertes") gemeinsames philosophisches Prinzip herum
hinausläuft, das laut Fischer einen eigenständigen Denkansatz begründet, finde sich bei Krüger

eine Überbewertung Plessners als einzigem Philosophen, der sich in den 30er Jahren
Heidegger und Husserl entgegenstellen konnte (205); die wahren Gegenspieler, so Thies, seien

jedoch vielmehr Jaspers, Cassirer und N. Hartmann sowie der Wiener Kreis und die
Frankfurter Schule gewesen. Dies ist nur einer der von Thies aufgeführten Einwände, die auf
Seite 206 mit der folgenden, auf Krügers Verabsolutierung der Figur Plessners abzielenden
Bemerkung schließen: „Die Philosophische Anthropologie kulminiert bei Krüger allein in
Plessner. Scheler wird wenigstens als Vorläufer anerkannt, Cassirer immerhin als Nebenfigur.

Wer jedoch ganz fehlt, ist Arnold Gehlen. Das ist vor allem deshalb erstaunlich, weil
Krüger in Hannah Arendt und im US-Pragmatismus wichtige Ergänzungen sieht".

8 THIES, Christian: Rezension zu FISCHER, Joachim: Philosophische Anthropologie. Eine
Denkrichtung des 20. Jahrhunderts, in: Zeitschrift für philosophische Forschung Band 63
(2009) 1, 142-145, v.a. 144.



184 Manuel Rossini

philosophie und analytischen Philosophie sowie nicht zuletzt auch von der
Psychoanalyse (der gegenüber selbst Gehlen nicht völlig verschlossen war,
man denke an Die Seele im technischen Zeitalter. Sozialpsychologische
Probleme der industriellen Gesellschaft aus dem Jahr 1947). Aber auch die
akademische Welt der Wissenschaften vom Menschen zeigte sich nicht in der
Lage, auf den frischen Wind der philosophischen Anthropologie zu reagieren.

Anstatt nach dem zweiten Weltkrieg die Konsolidierung und Verbreitung

dieser Denkrichtung zu befördern, zog die wissenschaftliche Welt es

vor, sich in eine Art internen Krieg zu begeben, wodurch etwa die
akademische Karriere Gehlens behindert wurde, als er sich für eine Professur an
der Universität Heidelberg bewarb. Diese Spannungen und Attacken
unterminierten das Gebäude der philosophischen Anthropologie im Sinne
eines (potenziellen) Denkansatzes, der Perspektiven einschließen will, die
zwar im Einzelnen verschieden, im Großen und Ganzen aber geteilt sind;
diese Spannungen verstärken aber gleichzeitig durch die gemeinsamen
Differenzen, die sowohl Krüger wie auch Fischer im Denkansatz ausmachen,

also dessen theoretisch-systematisches Vermögen. Die philosophische

Anthropologie könnte ihre Arbeit der Synthese und Vermittlung
zwischen den verschiedenen Wissenschaften fortführen - unter der Bedingung,

dass sie weniger eine Nischenrolle einnimmt und, paradoxer Weise,
sich gleichzeitig mehr spezialisiert. Dazu ist es notwendig, dass sie
theoretisch-systematische Autonomie gewinnt, indem sie sich selbst Grundlegung

und Legitimierung9 ist, statt diese in anderen Instanzen zu suchen,

9 Der gleichen Meinung ist MARINO (von dem ich die Verortung von Krüger und Fischer
als „Extrempole" der Renaissance der Philosophischen Anthropologie und den Gebrauch des
Ausdrucks „exklusiv" in Bezug auf Krügers Sicht von Plessner übernehme): L'antropologia fi-
losofica nella Germania del ventesimo secolo, 150-151. Er stellt richtigerweise fest:
„Abschließend sind wir der Meinung, dass die philosophische Anthropologie, nachdem sie im
ersten Jahrhundert ihres Lebens das Ziel einer institutionellen Stabilisierung verfehlt hat,
heute dazu aufgerufen ist, dieses Ziel zu erreichen, indem sie dies als eine offene und
gemeinsame Herausforderung betrachtet und die Unterschiede als mögliche Bereicherungen
beibehält. Da jedoch jede Institutionalisierung mit dem Risiko scholastischer Versteifungen
einhergeht, sollte die philosophische Anthropologie auf ihren Kern schauen, wie immer man
diesen umschreibt, und diesen dabei nicht als einen einzigen und dunklen Block wahrnehmen

[...], sondern als ein Prisma, als seien die Systeme und Autoren der philosophischen
Anthropologie das gebrochene Licht, das aus dem Prisma auf die vergangenen und aktuellen
Forschungsgegenstände fallt. Unter diesen Bedingungen ist es in der Tat möglich, den von
den Klassikern des letzten Jahrhunderts vollbrachten Anstrengungen Gerechtigkeit widerfahren

zu lassen, um zur Definition eines philosophischen Paradigmas zu kommen und um
gleichzeitig ihre heutigen Potenziale auf unabhängige Weise und in all ihrer Varietät zu
belegen und auszunutzen." [Kursivsetzungen von mir]. Dieser organisierende und systematische

Ansatz der philosophischen Anthropologie der Zukunft nimmt es mit den Herausforderungen

des 21. Jahrhunderts auf: dieses Jahrhundert befindet sich in einer Art „begrifflicher"

Konfusion und hat noch Schwierigkeiten dabei, einen klar definierten Weg des
spekulativen Denkens ausfindig zu machen. Das 20. Jahrhundert hat zersetzt und zerstört, ohne
neue und stabile Grundlagen für die Konsolidierung des Menschen und seines ontologischen
und ontischen Status zu legen; nun müssen sich das 21. Jahrhundert und die philosophische
Anthropologie als „Koordinierungsinstrument" in diesem Sinne engagieren, um die De-Kon-



Zum neuen Interesse an der philosophischen Anthropologie 185

und indem sie sich mit den anderen Strömungen der Vergangenheit oder
Gegenwart auseinandersetzt. Es geht also um eine philosophische Anthropologie

als Grenz- und Synthesewissenschaft, die in der Lage ist, die
Ergebnisse der empirischen Wissenschaften sowie der Geistes- und
Kulturwissenschaften aus einer eigenen Sinnperspektive zu organisieren,
auszuarbeiten und zu verbreiten. Ihre Stärke bestünde gerade darin, über diese
Wissenschaften hinaus und weiter als diese zu gehen und dort Integration
und interdisziplinäre Reflexion anzubieten, wo diese sich in einer Sackgasse

zu befinden scheinen. Genau auf dieser Schiene bewegte sich die
philosophische Anthropologie ursprünglich; von dieser aus muss sie wieder

ihren Lauf nehmen: Nur so wird sie nicht länger in der untergeordneten
Dienstrolle bleiben, die ihr die Geschichte der Philosophie zugedacht

zu haben scheint. Eine Grenzdisziplin zu sein ist ein Vorteil, kein Zeichen
von Inferiorität; einen anthropologischen Kern in der Literatur, Essayistik,
im Theater oder anderen Ausdrucksarten zu identifizieren, verdeutlicht
z.B. die kontinuierliche Präsenz der anthropologischen Frage in der westlichen

Kultur. Es ist dieser Kern, den eine reife und reflektierte philosophische

Anthropologie suchen und entwickeln müsste, wozu sie sich jedoch
von den allzu schützenden, teils deformierenden Fittichen der anderen
Wissenschaften befreien muss.

II. JV4CH-DENKEN ÜBER GEHLEN - DAS BUCH VON HEIKE DELITZ UND DIE
SOZIOLOGISCHE Perspektive

Die Studie von Delitz versucht eine Vermittlung zwischen den beiden
oben genannten Ebenen der Renaissance der philosophischen Anthropologie:

der historisch-darstellenden Ebene; und der philosophischeren Ebene
der Synthese. Delitz setzt sich das Ziel, Gehlens Soziologie in der „Einführung"

in sein Werk neu zu lesen. Es ist der Soziologe Gehlen, der die
Autorin (im Rahmen der UVK-Reihe „Klassiker der Wissenssoziologie")
interessiert; der Gehlen vor allem von Urmensch und Spätkultur, der für die
soziologische Theorie die Schaffensphase mit dem größten Potenzial und
den größten Entwicklungsmöglichkeiten darstellt und der natürlich am
meisten Gelegenheit bietet, den soziologischen Kern herauszuarbeiten.
Gleichzeitig ist das Interesse der Autorin - die Soziologin ist - an den
empirischen (Gesellschafts-) Wissenschaften augenscheinlich. Der Text stellt
eine gewandte und tief schürfende Arbeit dar, die sich auf die Erörterung
der Grundbegriffe und -ideen Gehlens, die auch für die empirische soziologische

Forschung nützlich sind, konzentriert.

struktion zu überwinden und eine (Re)-Konstruktion hervorzubringen. Dazu ist eine
Systematisierung und Organisierung des aktuellen Denkens und der Beiträge aus den heutigen
empirischen Wissenschaften und den Humanwissenschaften, die noch zwischen ihren eigenen

Ruinen stehen, nötig.



i86 Manuel Rossini

Im ersten Kapitel („Der Basilisk: Einleitung", 7-21) führt die Autorin
den Grundgegenstand ihrer Studie ein und erörtert die Frage, ob Gehlen
zur Wissenssoziologie gehört, wie auch die Frage der genauen Bedeutung
dieser weiteren „Spezialisierung", die aus einer ohnehin schon „speziellen"
Wissenschaft hervorgegangen ist. Die von Scheler und Mannheim gegründete

Wissenssoziologie widmet sich dem unreflektierten Bezug zwischen
„Denkungsarten" und „gesellschaftlichen Orten", da sich das scheinbar
autonome Denken des einzelnen Subjekts als ein soziales Apriori entpuppt,
welches die Interessen, Motive und Gefühle des Subjekts bestimmt. In den

70er Jahren erfahrt die Wissenssoziologie mehr und mehr eine diagnostische

Ausrichtung, die sich besser mit dem trifft, was in Gehlens Werk als

„wissenssoziologisch" beschreibbar ist. Die Disziplin wird nun als generelle
Beobachtung der sozialen Konstruktion der Wirklichkeit verstanden und
ihre Ausführungen konzentrieren sich auf die „Mensch-Trilogie", d.h. auf
die drei Hauptschriften Gehlens, die die anthropologische Trilogie bilden:
erstens Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt (1940/1950),
zweitens Urmensch und Spätkultur (1956), eine Theorie der Institutionen,
eine Wissenssoziologie, eine Soziologie der Künstlichkeit und eine der
Religion enthaltend, sowie Der Mensch: Moral und Hypermoral (1969), worin
Gehlen eine Soziologie der Moralüberzeugungen entfaltet. Dieser sozio-
anthropologischen Phase werden auch zwei weitere bekannte Texte mit
spezifisch diagnostischem Charakter zugeordnet, in denen sich auch Gehlens

These der Posthistoire befindet: Die Seele im technischen Zeitalter
(1947/1957) und Zeit-Bilder. Zur Soziologie und Ästhetik der modernen
Malerei (i960).

Im zweiten Kapitel („Akademisches Leben und Wirkung", 23-35) wird
der intellektuelle und akademische Lebenslauf Gehlens rekonstruiert, vom
Universitätsabschluss über seine blendende Karriere während des
Nationalsozialismus und den erfolglosen Versuchen von Löwith und Rothacker,
Gehlen wieder in die akademische Welt einzuführen, in der u.a. Horkheimer

und Adorno gegen ihn operieren, bis hin zur Notunterkunft in weniger

exponierten institutionellen und wissenschaftlichen Kreisen - wie der
Stelle für Psychologie und Soziologie an der Verwaltungshochschule Speyer

von 1947-1962, und an der Rheinisch-Westfälisch Technischen
Hochschule in Aachen, wo Gehlen bis 1969 lehrte.

Im dritten Kapitel („Werk: Leitmotive", 37-44) werden die Hauptideen
Gehlens dargelegt, vor allem die Präsenz und das beständige Wiederauftauchen

einiger philosophischer Kategorien und Bezüge: die Leitmotive,
die Gehlen aus der Lektüre Schopenhauers, Fichtes und Nietzsches
gewinnt, die Begriffe der Handlung und Entlastung, der nicht-cartesianische
Denkansatz, der Verweis auf die gesellschaftliche oder kulturelle Dimension

des „nicht festgestellten Tieres".
Das vierte Kapitel („Der Mensch I: Die Philosophische Anthropologie",

45-69) ist der wohl bekanntesten Arbeit Gehlens, Der Mensch. Seine Natur



Zum neuen Interesse an der philosophischen Anthropologie 187

und seine Stellung in der Welt, sowie der Interpretation ihrer fundamentalen

Begriffe und Thesen gewidmet, soweit sie jedenfalls für die Gesell-
schaftstheorie wichtig werden. Den Ausgangspunkt bildet laut Delitz Gehlens

These auf Seite 1: dass der Mensch sich nicht aus sich selbst heraus
verstehen kann, sondern nur indirekt, im Vergleich mit Göttern oder Tieren

etwa. Die Autorin setzt sich nun mit der Struktur des Buchs auseinander;

sie stellt den Projektcharakter und die Einzigartigkeit des Menschen
(Gehlen zufolge) vor: „Im Menschen liegt ein ganz einmaliger [...] Gesamtentwurf

der Natur vor" (46). Die Kategorien Gehlens sind „empirischer",
weniger artifiziell als diejenigen Plessners. Folgende Begriffe (teilweise von
anderen Autoren wie Herder übernommen), sind zentral für Gehlens
philosophische Anthropologie (50): der Mensch als Mängelwesen, die Kategorien

der Handlung und Entlastung, der Mensch als nicht fixiertes, Stellung
nehmendes, sich selbst formendes Wesen. Der biologische Bruch des
Menschen als Mängelwesen im Vergleich zu „spezialisierten Tieren" ist „hoch
produktiv": Die Mängel verwandeln sich in positive Chancen der vitalen
und geistigen oder kulturellen Entwicklung. Der Mensch entlastet sich,
macht aus seiner nervösen Überlastung seine Stärke, indem er zu einem
Wesen wird, das handelt und sein Leben führt (52-53) - nicht isoliert,
sondern in Kollektiven. Wenig später versteht man die Relevanz dieses
„biologischen" Motivs in der philosophischen Anthropologie und die Ausrichtung

auf den direkten Vergleich zwischen Mensch und Tier. Dieser
Vergleich findet, anders als bei Scheler, Plessner und auch Bergson, nicht „im
Allgemeinen" statt; vielmehr wird der Mensch mit einem speziellen Tier,
das ihm am ähnlichsten, verglichen, d.h. mit dem Affen. Das Kapitel schließt
mit einem grundlegenden „Übergang" in Gehlens Werk, dem Übergang von
der philosophischen Anthropologie zur Soziologie - den man auch bei
anderen Autoren antreffen kann, die sich mit der zeitgenössischen
Industriegesellschaft auseinandersetzten, z.B. bei Plessner und den direkten oder
indirekten Schülern Gehlens. Abschließend hält die Autorin einen
Vermittlungspunkt zwischen den beiden speziellen Disziplinen, der „Theorie
vom Menschen" und der „Theorie der Institutionen" fest:

„Zunächst weist die biologische Betrachtungsweise (die Frage, wie ein so

ausgestattetes Wesen lebt) notwendig über sich hinaus auf Phänomene, die
bisher eher die Philosophie beschäftigte: Sprache, Erkenntnisse, Phantasie.
[...] Zweitens aber weist die Theorie des Menschen auf die Phänomene, die
eher die Soziologie beschäftigt: die Institutionen. Will man diejenigen
Fragen, die bisher der Geisteswissenschaften vorbehalten schienen, weiter
verfolgen, hat der bio-logische Ansatz Grenzen. Zwar erlaubt er eine neue,
nicht-cartesianische Denkweise; aber er bleibt vorsoziologisch. Religion,
Kunst, Recht, Technik sind gesellschaftliche Tatsachen" (67-68).

Mit dem fünften Kapitel („Der Mensch II: Die soziologische Theorie der
Institutionen", 71-91) stoßen wir zum Kern der Frage des Buches (Gehlen
als „Wissenssoziologe") vor, zu dessen Theorie der Institutionen, die haupt-



i88 Manuel Rossini

sächlich im Werk Urmensch und Spätkultur aus dem Jahr 1956 ausgearbeitet

wurde. Gehlen liefert und modelliert darin eine Theorie der
Entstehung der Institutionen, des sozialen Moments und der Subjekte dieser
Institutionen. Es werden hier die Überlegungen rekonstruiert, die den
Philosophen Gehlen zu einer soziologischen und diagnostischen
Betrachtungsweise der industriellen Gesellschaft und vor allem zum Entwurf einer
originellen Theorie der Institutionen brachten. Interessant sind die historischen

und kulturellen Bezüge Gehlens, die Delitz nicht zu Unrecht als
„entscheidend" definiert. Die Leitbegriffe dieser Phase (Emergenz und Funktion

der Institutionen, Totemismus) entwarf Gehlen schon in der geänderten

Ausgabe von Der Mensch (1950). Gehlen begann daraufhin eine neue
Schaffensphase mit dem Aufsatz Die Sozialstrukturen primitiver
Gesellschaften (1955), der weitere Begriffe einführt, z.B. Verkörperung, Identifikation,

Differenz und Tierzucht. Außerdem findet Gehlen in dieser Phase

neue Theoriebezüge: er interessiert sich für den Pragmatismus, die
Kulturanthropologie angelsächsischer Provenienz sowie für die meistversprechenden

Beiträge der anthropologischen Arbeiten von Lévi-Strauss, Marcel
Mauss und originelle Autoren, die Dürkheim und Bergson verbinden, wie
Maurice Pradines und Jean Pryzluski (72).

Die Kapitel sechs und sieben („Gesellschaftsdiagnose I: Das moderne
Welt- und Selbstverständnis", 93-100, und „Gesellschaftsdiagnose 2: Soziologie

des Ästhetischen", 101-108) referieren Gehlens Analysen der
zeitgenössischen Industriegesellschaft: die Veränderung der Wahrnehmung des

Menschen, die Technik, die Bürokratisierung, den Luxus und die Eliten. Im
sechsten Kapitel erörtert die Autorin die Einführung zwei neuer Begriffe in
dieser Schaffensphase Gehlens: den Begriff der Posthistoire sowie den vom
italienischen Soziologen Pareto geprägten Begriff der kulturellen Kristallisation.

Im siebten Kapitel hingegen geht es um Gehlens These zur
gesellschaftlichen Rolle der modernen Kunst, insbesondere der abstrakten. Die
beiden Hauptschriften aus dieser Phase sind die weit verbreitete Arbeit
Die Seele im technischen Zeitalter. Sozialpsychologische Probleme der
industriellen Gesellschaft (1947/1957), die im sechsten Kapitel erörtert wird,
und der im siebten Kapitel dargestellte Text Zeit-Bilder. Zur Soziologie und
Ästhetik der modernen Malerei (1961). Die These von Die Seele im technischen

Zeitalter besagt, dass die Menschheit der Industrie- und Massengesellschaft

soeben die Kulturschwelle (93) zur letzten Epoche übertreten
hat. Es folgen interessante gehlensche Betrachtungen zur Technik, so z.B.
dass der Mensch immer „technisch" war, bzw. die Technik so alt wie der
Mensch ist; nur deren totale Ausnutzung war für Gehlen etwas Neues (94).
Es folgt darauf die Erörterung der Posthistoire und der Kristallisation, die
Gehlen als eine Epoche der kulturellen und geistigen „Plattheit" liest: es

gäbe nichts „Neues" mehr, die Zivilisation scheint sich „erschöpft" zu
haben, von einer historisch-idealen Perspektive aus sei nichts mehr zu erwarten

(99).



Zum neuen Interesse an der philosophischen Anthropologie 189

Das achte Kapitel („Der Mensch III: Die anthropo-soziologische Theorie
der Moral", 109-122) konzentriert sich auf Gehlens Soziologie der Moral,
zugleich eine seiner polemischsten Arbeiten: Moral und Hypermoral. Eine

pluralistische Ethik (1969). Der Titel des Buches, so die Autorin, hätte
ebenso gut von Nietzsches berühmter Arbeit Genealogie der Moral
übernommen werden können, da sich ebenso wie für den Philosophen Nietzsche

auch für den Soziologen Gehlen die Fragestellung um die historische
und soziale Herkunft der Konzeption unserer moralischen Urteile sowie
einiger unserer Subjekt- und Ethosformen dreht. Delitz erkennt darin vier
Leitlinien: 1) es handelt sich dem Grundsatz nach um eine
philosophischanthropologische Arbeit; 2) insofern Gehlen die herrschende Moral in
Antike, Christentum und Gegenwart vergleicht, ist der Text historisch-komparativ;

3) der Text ist eine Kritik der Zeit und ihrer dominierenden „Hy-
per-Moral" und schließlich 4) enthält er eine Art „Rahmenerzählung", in
der Gehlen die Lage Deutschlands nach dem Krieg einfügt, indem er sie

mit der Lage Athens nach dem Peloponnesischen Krieg vergleicht. In beiden

Fällen habe sich (so Gehlen) als Konsequenz aus der totalen Niederlage

eine verharmlosende Anthropologie und eine entsprechende Moral
entwickelt (111-112).

Die Kapitel neun („Aufgaben der Soziologie: Allgemeine Soziologie,
Angewandte Soziologie,,Autosoziologie'", 123-126) und zehn („Fazit", 127-130)
beschließen das Buch. Von einem methodologischen Gesichtspunkt aus
interessant in Kapitel neun ist die Unterteilung der Soziologie - die wie
bereits gesagt schon eine „Spezialwissenschaft" ist - in drei noch
ausdifferenziertere und „speziellere" Verästelungen: erstens in die allgemeine
Soziologie, die Gehlen als „Wissenschaft von den Institutionen" versteht,
deren leitende Frage es ist, „wie und unter welchen Umständen sich diese [...]
ändern". Diese ist ihrerseits noch untergliedert in eine „Diagnostik der
Gegenwart", insofern sie sich mit den institutionellen Bedingungen der
Moderne beschäftigt, und in eine „Sozialpsychologie", die das „kollektive
Bewusstsein" untersucht - wobei sich Gehlen auf Weber, Schumpeter und
Dürkheim bezieht (124-125). Zweitens gibt es die angewandte Soziologie,
die sich jener Bereiche annimmt, die für die Technik und Verwaltung
nützlich sind (125). Aus dieser entspringt die dritte spezielle Ausrichtung
der Soziologie: die Autosoziologie, die sich im Wesentlichen beschäftigt
mit den subjektiven Formen der Industriegesellschaft, dem Konsum sowie
mit der Beobachtung der von Intellektuellen, die eine „eudämonistische"
Moral verbreiten, ausgeübten „Herrschaft" oder „Kontrolle". Zusammenge-
fasst kritisiert die Autosoziologie die „Leitideen" der gegenwärtigen Gesellschaft

und deren Förderer, die Intellektuellen (125).
Das letzte Kapitel („Fazit", 127-130) unterstreicht die Modernität von

Gehlens allgemeiner soziologischer Theorie (also der Institutionen- und
Subjekttheorie) und seiner zugleich historisch, ethnologisch sowie biologisch

informierten Anthropologie, die ihr als Grundlage dient. Von diesen



190 Manuel Rossini

abschließenden Betrachtungen aus kann man zu einer Diskussion über die
Aktualität Gehlens und der philosophischen Anthropologie im Allgemeinen

übergehen. Im Falle Gehlens wird diese Diskussion mit einem
grundlegenden Bruch, einer Spannung zwischen dem „philosophischen
Ursprung" der Disziplin und seiner „soziologisierenden" Tendenz beginnen. Es

geht um ein soziologisches und psychologisierendes „Abdriften", das einer
Art von „Grundambiguität" im Gerüst des Philosophen entspringt. Diese
Ambiguität erscheint Delitz als eine „Stärke" des Autors selbst.

III. Philosophische Anthropologie und ihr „sozio-psychologisches
Abdriften"; das besondere Potenzial Löwiths

„Was Gehlen vorlegt, ist eine Anthropo-Soz/o/og/e"; trotzdem, so erinnert
uns Delitz, ist Gehlen „[...] ein philosophischer Autor, vor allem auch in
seinem Selbstverständnis. Selbst die Theorie der elementaren Formen des
Sozialen (der Emergenz der Institutionen) in Urmensch und Spätkultur
begreift Gehlen selbst [ausdrücklich] nicht als Soziologie, sondern als
philosophie' der Institutionen" (127). Was Delitz hier behauptet, kann in Teilen
als widersprüchlich erscheinen. In der Tat unterstreicht sie kurz vorher,
dass Gehlens anthropologische Absicht auf eine Analyse der Selbstveränderung

der menschlichen Natur und deren „Variabilität" in den Institutionen

abzielte (127) - und somit auf eine Absicht, die eher soziologischen
oder sozio-psychologischen als rein philosophischen Fragestellungen
zuzuordnen ist. Auch wenn es heißt, Gehlen entwickle eine „veritable
Lebenssoziologie: ein Denken, das die energetischen Antriebe des Organismus in
die Erklärung des Sozialen einbezieht" (127), so liegt der Akzent auf der
Soziologie Gehlens. Delitz rät also dazu, sich von Gehlens Selbstbezeichnung

nicht „täuschen" zu lassen, da gerade dieses Buch - die „Philosophie
der Institutionen" - ein „Klassiker der soziologischen Theorie, vergleichbar
mit Dürkheim oder Lévi-Strauss" (127-128) sei. Des Weiteren betont sie
eben generell - dem Vorhaben einer Einführung in die Soziologie Gehlens
entsprechend - den „soziologischen" bzw. „wissenssoziologischen" (128)

Aspekt im Werk Gehlens, in (nur scheinbarem) Kontrast zu dem Interesse,
welches die Autorin dem philosophischen Ansatz dieses Grenz- oder Übergang

sphilosophen entgegenbringt. Man könnte meinen, es handele sich
hier um Spannungen, die die Solidität und den Monolithismus im Denken
Gehlens - das den Eindruck eines perfekt organisierten „Systems" erwecken
kann, jedoch in seinem Inneren von Brüchen und charakteristischen
Spannungen gekennzeichnet ist - ins Wanken bringen. Andererseits ist es

aber zunächst schlicht so gemeint: Gehlen hat die „Soziologie" als eine
strikt empirische Wissenschaft verstanden, skeptisch vor allem (aber nicht
nur) gegenüber dem Marxismus in ihr; daher nennt er seine eigene
soziologische Theorie eben „Philosophie", da sie keine empirische Sozialfor-



Zum neuen Interesse an der philosophischen Anthropologie 191

schung ist, sondern grundlegend über den Seinsmodus von Institutionen
und Subjekten nachdenkt.

Ich erlaube mir von hier aus weiterreichende philosophische Erörterungen,

ausgehend vom Text von Delitz über die Sozialtheorie Gehlens, mich
nun lösend von ihm. Es geht um Gehlens Abdriften (wie ich es nenne) in
die soziologische Theorie. Eine Wissenschaft vom Menschen wie die
philosophische Anthropologie muss anerkennen, dass es unmöglich ist, sich
vom Menschen einen einzigen (den einzigen!) Begriff oder ein einziges
Bild zu machen. Wenn es möglich ist, ein Bild vom Menschen zu
entwickeln, dann wird es sich notwendigerweise um etwas Provisorisches und
Veränderliches handeln: der Begriff des Menschen passt sich nämlich
konstant dem Charakter der Zeit an. Ihm bleibt gar nichts anderes übrig, als
mit der Zeit zu gehen, wenn er „überleben" will. Ist das Relativismus, absoluter

Historismus oder einfach nur die Kenntnisnahme der notwendigen
Variabilität des Menschen? Gehlen scheint sich für ein dynamisches
anthropologisches Bild zu entscheiden. Ein stabiler, dauerhafter oder gar
ewiger Begriff vom Menschen ergibt sich nur innerhalb einer rein
organisch-biologischen Betrachtungsweise des „Menschen als Tier", dem die
Subjektivität des Gelehrten fremd ist. Betrachtet man den Menschen nicht
allzu reduktionistisch als einfaches Tier oder „biologischen Organismus",
sondern auch als Träger, Gründer und Verbreiter von Kultur und Leben,
finden sich im Bereich der Kultur und des Geistes Begriffe des Menschlichen,

die nur einen relativen Wert und wandelbare Merkmale haben und
sich jeweils den aktuellen und wechselnden Erfordernissen im Laufe der
Jahrhunderte sowie den wechselhaften gesellschaftlichen sozio-politischen
Ordnungen anpassen. Und die Begriffe vom Vorübergehenden können nicht
stabiler oder dauerhafter Natur sein, solange man in das Vorübergehende
nichts „Absolutes" oder Substantielles hineininterpretiert. In diesem Sinne
ist der Mensch Geschichte oder ein „Werden", was weder auf einen
oberflächlichen Historismus hinauslaufen, noch zum Vergessen seines
Tieraspekts führen darf; der Mensch ist ja auch ein natürliches Wesen, ein
Organismus mit einem ihm eigenen Lebenszyklus aus Geburt, Entwicklung,
Tod. Nur die Philosophie - so meine ich - gewährleistet in dieser auf das

Werden des Menschlichen ausgerichteten Perspektive Zugang zum „Kern"
des Menschen - wenn dieser überhaupt zugänglich ist; nicht die Soziologie,

Psychologie oder die empirischen Wissenschaften, die diesen „Kern"
stets mit Bezug auf seine Bedingungen in einem konkreten Moment in
einer bestimmten Gesellschaft erforschen. Das „Unerforschliche" mit den
Instrumenten der Empirie erforschen zu wollen reduziert den „Wert" der
nicht rein empirischen, vielfaltigen Seite der menschlichen Existenz - die
eben Gegenstand der Philosophie ist. Die Soziologie beschäftigt sich mit
dem, was „gegeben" und erfahrbar ist, die Philosophie hingegen mit den
Voraussetzungen (die auch empirischer Natur sein können) dafür, dass

etwas gegebenen ist.



192 Manuel Rossini

Hier liegt das Potenzial eines konstruktiven Dialogs zwischen der
„besonderen" philosophischen Anthropologie Löwiths und der „klassischen"
Anthropologie von Scheler, Plessner und Gehlen. Löwith kann in der Tat
in mancherlei Hinsicht als hermeneutisches Kriterium für das Verständnis
(und die Entwicklung) der philosophischen Anthropologie sensu stricto
fungieren. Durch einen Vergleich zwischen Löwith und Gehlen könnte die
entscheidende Frage nach der menschlichen Natur in neuem Licht erscheinen.

Löwith, der ältere der beiden, war ein aufmerksamer Leser von Gehlens

Urmensch und Spätkultur, und das Jahr der Veröffentlichung der Studie,

1956, fällt mit der Zunahme von Löwiths Interesse für eine anthropologische

Perspektive zusammen. Löwith widmet Gehlen in einem Aufsatz
des Jahres 1967 einen kleinen Exkurs,10 in dem er einige (wenig bekannte)
Punkte von fundamentaler Wichtigkeit unterstreicht, die er bereits in
einem Briefwechsel mit Leo Strauss während der 30er Jahre herausgearbeitet
hatte.11 Die „menschliche Natur", schreibt Löwith in Anklang an Urmensch
und Spätkultur, nimmt im Laufe der Jahrhunderte Gestalt an und zeigt sich
dem Menschen nie unmittelbar, sondern immer nur vermittelt durch eine
Kultur, durch eine weitergegebene Tradition. Die menschliche Natur ist
durch unseren wandelbaren Umgang mit der Welt, durch unser Anders
Werden bestimmt: Sie verändert sich in Abhängigkeit von unterschiedlichen

kulturellen und sozialen Traditionen, von der Moral und von den
sich durchsetzenden, überlieferten und wieder in der Geschichte verschwindenden

Institutionen. Gehlen hingegen versichert, dass er Löwith und dessen

Schriften erst in fortgeschrittenem Alter kennengelernt habe.12 Wer
weiß, was aus einer früheren Begegnung dieser beiden unterschiedlichen

10 Ich beziehe mich auf Vermittlung und Unmittelbarkeit bei Hegel, Marx und Feuerbach,
in: Sämtliche Schriften, Band V. Stuttgart: Metzler, 1981-1988,186-230, hier 213-214.

11 Siehe den Briefwechsel Leo Strauss - Karl Löwith, in STRAUSS, Leo: Gesammelte Schriften,

Band III. Stuttgart-Weimar: Metzler 2001, 607-697.
12 Siehe DONAGGIO, Enrico: Una sobria inquietudine. Karl Löwith e la filosofia. Milano:

Feltrinelli 2004, 162, Fußnote 19, wo die Kommunikation Gehlens aus einem Brief vom 22.
Februar 1958 wiedergegeben wird. Was die produktive Verbindung zwischen
philosophischanthropologischer und hermeneutisch-diagnostischer Reflexion angeht, wäre es nützlich,
mindestens vier philosophische (und hermeneutische) „Richtungen" der Nachkriegszeit zu
vergleichen, die jeweils versuchen, die moderne Welt von einer anti-historistischen Perspektive

aus neu zu denken. Ich beziehe mich dabei auf die entgegengesetzten, aber gleichzeitig
verbundenen Paare Post-Moderne - Post-Histoire sowie Säkularisierung - Selbstbehauptung.

Das letztere hermeneutische Paar, das zu einem offenen Zwist zwischen K. Löwith und
H. Blumenberg führte, war in den vergangenen 40 Jahren regelmäßig Gegenstand von
Studien und Analysen; das erstgenannte Paar ist hingegen bisher wenig erörtert. Siehe dazu
Thies, Christian: Gehlen zur Einführung. Hamburg: Junius 2000 (20072), 131-151. Obwohl sich
beide begrifflichen Gegensatzpaare vor allem mit der Geschichte beschäftigen und einen
deskriptiven und methodologischen Charakter haben, gelangen sie vom Problem der
Geschichte und der Moderne zum anthropologischen Problem und belegen erneut die enge
wechselseitige Abhängigkeit (die auch eine Form der Relationalität ist) zwischen dem
historischen philosophischen Denken und anthropologischer Grundlegung.



Zum neuen Interesse an der philosophischen Anthropologie 193

und häufig sehr weit voneinander entfernten Philosophen hätte entspringen

können?
Die andere Frage, die Delitz' Buch bei dem aufmerksamen Leser hervorruft,

ist die des bereits erwähnten soziologischen und psychologischen
Abdriftens der philosophischen Anthropologie in die soziologische Theorie.
Der „sozio-psychologische" Ansatz (wie ich ihn nenne) ist bei Gehlen, aber
auch teilweise bei Plessner und Scheler klar zu erkennen. Der gleiche
methodologische und soziologische Ansatz findet sich auch bei Schülern von
Gehlen und Plessner, in der Frankfurter Schule und in anderen Bereichen
des Denkens der letzten 50 Jahre. Delitz sieht in diesem Abdriften das für
die Soziologie produktive Potenzial im Denken Gehlens und der
philosophischen Anthropologie im Allgemeinen. Es ist jedoch empfehlenswert, in
dieser Angelegenheit mit Sorgfalt vorzugehen, und nach den Gründen
bzw. den theoretischen (und empirischen?) Motiven zu forschen für diese
soziologische Tendenz und für diese weitere „Spezialisierung" einer schon
spezialisierten Disziplin (der Soziologie) - die ihrerseits teilweise wiederum

Sprössling einer Spezialisierung der Philosophie selbst ist (eben der
philosophischen Anthropologie). Diese Flucht der philosophischen
Anthropologie in den soziologischen Bereich sensu lato kann als typisches
Phänomen der Moderne (das sich schon bei Weber abzeichnet) interpretiert

werden, das Hand in Hand geht mit der kosmologischen Expansion
des 20. Jahrhunderts, mit der fast unendlichen Öffnung neuer Horizonte
des spekulativen Denkens, der Erkenntnis und der Kultur, mit neuen
wissenschaftlichen Beiträgen, neuen geographischen Entdeckungen und neuen

Begegnungen und Auseinandersetzungen zwischen anderen Kulturen.
Sogar der Eurozentrismus, der ein echtes Dogma und ein fast absolutes
Paradigma war, sowie die Hegemonialrolle des Westens, die man beide als
Parameter heranziehen kann, sind nach dem Ende des ersten Weltkriegs,
was die europäische Weltherrschaft angeht, wesentlich geschwächt bzw.
beginnen sich aufzulösen. Die exakten Grenzen zwischen den
Wissenschaften und den anderen Disziplinen schwinden, alte Glaubenssysteme
wanken und neue Glaubenssysteme, die sich allerdings nicht ganz durchsetzen

und die alten nicht völlig ersetzen können, erscheinen am Horizont.

Die Welt, verstanden als „Kultur" sensu lato, erweitert sich und
übersteigt ihre alten, von einem nie offen ausgesprochenem ipse dixit gesetzten
Grenzen. Die Welt explodiert sozusagen in einem unendlichen Meer von
Möglichkeiten, „überpersonal" und breitet sich weit über die unmittelbare
Fähigkeit des Menschen zu handeln und zu verstehen hinaus aus. Dieser
Zustand führt zu einer Entfremdung, die das Subjekt zu einer stärkeren
„Verinnerlichung" und einem Rückzug zu sich selbst zwingt. Die Identitäten

und Individualitäten werden „überpersonal" und führen zu einem
Spiel des Austauschs und Bezugnehmens zwischen dem Äußeren und dem
Inneren. Jedes „Ergebnis" hat jetzt mehrere in gegenseitiger Wechselwir-



194 Manuel Rossini

kung verknüpfte „Ursachen" (siehe hierzu z.B. Simmeis Begriff der
Wechselwirkung).

Man kann versuchen, dieses Abdriften zu verstehen, indem man andere,

die philosophische Anthropologie prägende Faktoren berücksichtigt,
d.h. die für sie wesentlichen Grundaspekte. Eine deskriptive Wissenschaft,
die jedoch auch gewisse „Begründungssprüche" hegt, muss sich auch
selbstkritisch reflektieren und zwar soweit, dass sie für sich selbst zum präzisen
Untersuchungsgegenstand wird, sowohl aus ihrem „Inneren" heraus (mit
Blick auf ihre „psychologische" Seite) als auch aus dem „Inneren" ihrer
eigenen sozialen und kulturellen Welt und ihrer historischen Verortung
(mit Blick auf ihre „soziologische" Seite). So erklärt sich, warum das „Problem

Mensch" in dieser „späten" Phase der Moderne vom „Inneren" her

angegangen wird: die „äußere" Seite ist jetzt in der Tat nicht mehr
ausreichend. Die Welt ist „explodiert" und die „Kosmologie" erweist sich in
Teilen als ungeeignet und verlangt nach einer Ergänzung bezüglich des

Verhältnisses Mensch-Welt und des inneren Aspekts des Menschlichen:
der Mensch und sein Verhältnis zur Welt, das „Innere" zum „Äußeren"
müssen neu gedacht werden in einer zweifachen Beziehung, ohne dass dabei

einer der beiden Begriffe vorherrscht.13 Die Grundidee ist, dass Gehlen
auf diese anderen empirischen Wissenschaften zurückgreift, um den Mängeln

der Philosophie entgegenzuwirken und auch denen der soziologischen

Forschung selbst, die strenggenommen auch als eine konkrete
„Anwendung" des empirischen Gehalts der Philosophie selbst verstanden werden

müsste. Wo die Philosophie nicht hinkommt, tritt an ihre Stelle die
Soziologie und macht dabei einen weiteren Schritt nach vorne und öffnet
sich den historischen und ethno-anthropologischen Wissenschaften. Ob
dies ein Vorzug der Soziologie und dementsprechend eine Nachteil der
„Begrenztheit" der Philosophie hinsichtlich des Verstehens von „Spezifischem"

ist, oder vielmehr eine Schwäche der Soziologie hinsichtlich des

„Allgemeinen", d.h. im Vergleich mit der Philosophie und ihrer weiten
Gesamtperspektive, ist ein theoretisches und praktisches Problem, das in
einer eigenständigen Arbeit zu behandeln wäre. Diese neue Komplexität
der Kulturwelten erfordert eine ständige Anpassung des Menschen an die
„äußeren Formen", die ihm entgegentreten. Diese Letzteren (z.B. die Technik)

gestalten direkt das „Innere" des Menschen und stratifizieren dabei die
ursprünglichen Quellen des Menschlichen. Die „Archäologie" des Mensch-

'3 Mit diesen Problemen habe ich mich in Teilen schon mit Bezug auf die Vorläufer der
Philosophischen Anthropologie beschäftigt, die Löwith in Kierkegaard und Nietzsche sieht:
siehe ROSSINI, Manuel: Karl Lowith: la questione antropologica. Analisi e prospettive sulla
"Menschenfrage". Roma: Armando 2009, 81-90. Die Suche nach dem Ur-Text des Menschen,
wie sie diese zwei „experimentellen Philosophen-Psychologen" unternehmen, kann interpretiert

werden als eine Konsequenz dieser „Explosion" der Horizonte, die ein neues Denken
über das Individuum von seinem „Inneren" aus und von der historischen Dimension aus, in
der es steht, notwendig macht.



Zum neuen Interesse an der philosophischen Anthropologie 195

liehen ist daher eine komplexe Arbeit: Es gibt nicht nur verschiedene,
miteinander in Wechselwirkung stehende äußere und innere Faktoren, die
den Menschen bestimmen (und, wie gesehen, formen); es gibt vor allem
auch Restbestände anderer Interpretationen, anderer, heute aufgegebener
Modelle und Paradigmen, die sich summieren und die beim
„archäologischen Ausgraben" teilweise sogar in die Irre oder zu Einseitigkeiten
führen. Wenn ein Archäologe versucht, die ursprünglichen „Fundamente"
einer Stadt freizulegen, kann er auf ältere Schichten und Konstruktionen
stoßen. Er kann sogar zu der Schicht vordringen, die er als die älteste
betrachtete, um dann festzustellen, dass es eine andere ältere Schicht gibt.
Eine „Archäologie des Wissens" (wobei dieser Ausdruck an Foucault erinnert,

mit dessen Methode das Vorliegende einige Analogien aufweist) muss
sowohl auf den Gegenstand als auch auf die Methode ihrer Forschung achten:

Das „Wesen" des Menschen - auch wenn das eine „metaphysische"
Kategorie ist und alt und unbrauchbar klingen mag - ist nicht vollständig
festgestellt oder „fixiert", da es sozusagen in ewiger „Evolution" ist, und
auch die philosophische Anthropologie als Methode dieser Forschung ist
keine monolithische exakte Wissenschaft, die gegenüber diesen sich im
Laufe der Geschichte zwangsläufig ergebenden tausendjährigen kulturellen

Veränderungen unempfänglich wäre. Das ist also das Motiv für eine
Verästelung der philosophischen Anthropologie in eine soziologische und
eine psychologische Richtung - zwei Aspekte, zwei parallel verlaufende
Forschungsstränge, die jeweils auf ihre spezifische Weise, indem sie
denselben Gegenstand beschreiben und interpretieren, zur „Philosophie des
Menschen" beitragen. Es besteht hier nicht die Absicht, diese Driftbewegungen

der philosophischen Anthropologie zu diskreditieren. Ganz im
Gegenteil geht es darum, den wissenschaftlichen Status und die Legitimität
dieser beiden Driftbewegungen zu untersuchen und anzuerkennen, dass
ihnen das Verdienst zukommt, die Menschenfrage nach Jahrzehnten der
Ideologisierung und Politisierung der Philosophie wieder aufgeworfen zu
haben. Die ideologische und politisierende „Perversion" der Philosophie
hat diese zwar einerseits bereichert mit Bezug auf die dringendste Aktualität,

sie andererseits aber der ihr ureigenen Fragen beraubt.14 Dieser Ansatz

H Vgl. THIES: Anthropologie heute, 183. Thies schreibt am Anfang seiner Arbeit mit Bezug
auf die Renaissance der philosophischen Anthropologie in der Nachkriegszeit - als diese, um
die Wahrheit zu sagen, schon den psycho-soziologisierenden Weg eingeschlagen hatte -,
dass sich die Philosophie in den 60er und 70er Jahren mit anderen Themen beschäftigte:
Sowohl in West- als auch in Ostdeutschland waren die Geschichte und die Gesellschaft die
vorherrschenden Themen (was angesichts der Dominanz der Kategorien „Ideologie" und
„Struktur" nicht anders sein konnte; die Frage nach dem Menschen als solchem zog in dieser
Phase anderer Dringlichkeiten - z.B. zwischen Kapitalismus und Kommunismus - keine
Aufmerksamkeit seitens Intellektueller auf sich, vor allem nicht von politisch engagierten
Intellektuellen. Schon in den 80er Jahren, so Thies, nahm man Abstand von dieser Lage; anstelle
einer Philosophie der Geschichte und eines produktiven und diagnostischen Ansatzes, die
zu einer Erklärung und Gesamtschau der Situation der Wissenschaften und der Human-



196 Manuel Rossini

ist nicht frei von Problemen: Riskiert man bei der Beschäftigung mit
diesen „Spezialdisziplinen" nicht, in einen Kreislauf aus unterschiedlichen
und untereinander potenziell in Konflikt stehenden Disziplinen zu
geraten? Geht mit dieser (unkontrollierten?) Vermehrung des „Spezialismus"

der philosophischen Anthropologie nicht die Gefahr einer Aufsplitterung

der Beiträge und Ergebnisse dieser weiteren Unterteilung in verschiedene

Disziplinen und Unterdisziplinen einher, sodass Teile der Arbeit der
Ursprungswissenschaft (der Philosophie/der philosophischen Anthropologie)

verloren gehen in einer Vielzahl von Daten, Erfahrungen und
Eindrücke, die sich nicht mehr einfach ad unum zusammenführen lassen,
sodass auch eine „Hermeneutik" der Anthropologie der Gegenwart aufs Spiel
gesetzt wird? Die gegenwärtige Epoche hat uns gemäß der postmodernen
Lesart gezeigt, dass auf die Krise der großen Erzählungen kleine Erzählungen

folgten; aber sind die kleinen wirklich in der Lage, die großen zu
ersetzen? 1st, mit Weber gesprochen, „ein Polytheismus der Werte" in der
Lage, es mit der Einheitswissenschaft vom Wissen aufzunehmen, für die
die Philosophie stand, ohne dabei in einen letalen und sterilen „Konflikt
der Interpretationen" zu geraten? Diese extreme Spezialisierung des
philosophischen Wissens ist in jedem Fall fragwürdig: es lässt sich legitimer
Weise daran zweifeln, dass sie in der Lage ist, den Reichtum der Wissenschaft

vom Menschen - wie es die Philosophie ist - zu unterstreichen. Die
extreme Spezialisierung des Wissens - die Tochter der Zeit, des Nihilismus,

des Glaubens an den Fortschritt, der Technik und der Säkularisierung
ist - scheint eine entzaubernde Kraft zu enthalten, die sich manifestieren
und durchsetzen will, eine Art Willen zur Macht, der sich als Zweck an
sich will und der Teilung fördert, wo einst Einheit und Ordnung waren.
Gehlens Suche nach der Ordnung - von Delitz ausdrücklich erwähnt -
stellt eines der Motive für einseitige und „politisierende" Lesarten dar, die
Gehlens Werk vereinfachend auf die Gleichsetzung reduzieren, dass aus
seiner Suche nach (sozialer) Ordnung folgt, dass Gehlen konservativ
und/oder reaktionär war. Es gibt jedoch kaum etwas reduktiveres und
kulturell Unlauteres als einen Denker in starre und einseitige politische
Pseudo-Kategorien zu pressen. Ganz im Gegenteil geht das Denken Gehlens

weit über eine einfache politische und ideologische und inhaltslose
Betrachtung hinaus; die Suche nach der sozialen „Ordnung" bedeutet in
der Tat nicht, diese Ordnung politisch vorzugeben. Vielmehr geht es „um
das Produktive, um das, was der Mensch in seinen sozialen Formungen aus
sich macht" (128): Die Suche nach der „Ordnung" beinhaltet auch das
Wieder-Erschaffen von „Ordnung".

disziplinen sowie der Gesellschaft in der Lage gewesen wären, verbreitete sich jedoch immer
mehr eine Art Kulturalismus, und die Soziologie selbst wurde in ihrer Rolle als Leitdisziplin
von den Kulturwissenschaften ersetzt. Seit den 90er Jahren zeichnet sich jedoch eine Rückkehr

des Menschen und der philosophischen Anthropologie ab.



Zum neuen Interesse an der philosophischen Anthropologie 197

Die Philosophie - die seit ihren Anfangen philosophische Anthropologie

war - muss der Gegenwart und sich selbst die oben aufgeführten
Fragen stellen. Es ist wahr, dass die Philosophie in Einklang mit ihrer
kritischen und prüfenden Natur Fragen stellen müsste, ohne den Anspruch zu
haben, diese Fragen absolut zu beantworten; es ist aber auch wahr, dass

sich die Philosophie, die nach dem Menschen und seiner Stellung in der
Welt fragt, auch temporäre Antworten, Paradigmen und eine Art „Idealtyp"

schaffen muss, die ihr eine gewisse Orientierung geben bei der
Bestimmung dieser Stellung, dieser Welt und des heutigen Wesens des
Menschen, das heute ein anderes ist als in den letzten Epochen, letzten
Jahrhunderten oder, in manchen Fällen sogar, als in den letzten Jahrzehnten.
Die Rolle der philosophischen Anthropologie - und dies ist meine kritische
Antwort auf Delitz und all jene, die sich für eine mehr oder weniger
exklusive „Empirisierung" dieser Wissenschaft stark machen - besteht nicht
darin, die Beiträge der empirischen oder sich empirisch gebenden
Wissenschaften (Soziologie, Psychologie, Politikwissenschaften, Neurowissen-
schaften, Informationswissenschaften, Kybernetik oder Informatik) zu
bekämpfen, zu negieren oder zu dekonstruieren, sondern ihre Rolle ist
vielmehr, diese Wissenschaften anzuleiten, sie zu einer theoretischen Einheit
zu führen und sich selbst zur Methodologie der Forschung der
Wissenschaften vom Menschen und der Forschung generell zu machen. Andernfalls

besteht die Gefahr, dass dieses sozio-psychologische Abdriften der
philosophischen Anthropologie, vor allem aus der hermeneutischen
Perspektive Gehlens, in eine Art von „Flistorismus" (sensu lato) verfallt, weit
entfernt von den (ewigen) „ersten" Fragen und konditioniert von den
„neuesten" Fragen, von der Zeit und der Geschichte. Es besteht der
Eindruck einer bedeutenden Historisierung der Epoche durch Gehlen - der
dazu tendiert, nach geschichtsphilosophischer Art die „Etappen" des

Wachstums, der Stagnation und des Schwindens des westlichen Geistes zu
„fixieren" -, wie auch durch Delitz in ihrer Darlegung und Vertiefung dieses

Problems.
Eine philosophische Anthropologie vorzuschlagen, die nicht übermäßig

den Anforderungen der Aktualität (und der Politik) untergeordnet ist, steht
jedenfalls in keinem Widerspruch zu der Absicht, Gehlen und die philosophische

Anthropologie selbst in einem humanistischen Sinne zu lesen. Die
Frage nach dem Menschen im Lichte der „ewigen" Probleme in Verbindung

mit den aktuelleren Problemen ist eine der entscheidenden Aufgaben

der Renaissance der philosophischen Anthropologie. Von hier rührt
das Potenzial Löwiths in seiner späteren Schaffensphase: Indem sich
Löwith von den philosophischen Moden seiner Zeit entfernt und einen
anthropologischen Weg sui generis einschlägt, weit entfernt von den Schemata
und allem Kanonischen der Disziplin, verbindet er die mit den großen
Humanisten der Vergangenheit (Hegel, Goethe, Herder, von Humboldt)
geführte Diskussion über den Menschen wieder mit der kosmologischen



198 Manuel Rossini

Frage und mit der allgemeineren Frage nach der Naturhaftigkeit des

Menschen, ohne sich dabei übertrieben den „Gesetzen" der empirischen,
exakten oder sozialen Wissenschaften unterzuordnen, die ohnehin vom
Politischen und Ideologischen abhängen. Zusammenfassend lässt sich
sagen, dass die philosophische Anthropologie wieder zu der Grenz- und
Synthesewissenschaft werden muss, in voller Autonomie und im Dialog mit
den anderen Wissenschaften; sie muss die Form einer Hermeneutik
annehmen, die an der neuen „Verschmelzung von Horizonten" arbeitet und
es mit der „Komplexität" des theoretischen und praktischen Wissens des

dritten Jahrtausends aufnimmt. Die philosophische Anthropologie muss
jetzt Entscheidungen treffen und unzweideutig Positionen beziehen, die
für ihre Rolle und Funktion in den Geistes- und den empirischen
Wissenschaften kennzeichnend sein werden. Eine dringende Frage ist jedoch, wann
und wie die philosophische Anthropologie ihre potenzielle Führungsrolle
und Synthesetätigkeit im Feld der Wissenschaft und Kultur aufnehmen
wird. Noch dringender ist die Frage nach ihrem Vermögen, die immer neuen

Beiträge dessen, was wir heute als Wissenschaft und Kultur definieren,
zu koordinieren.

Zusammenfassung
Der Aufsatz stammt aus einer Lektüre des Buches von Heike Delitz über
Arnold Gehlen (UKV, Konstanz 2011). Dieses Buch geht über die klassischen

Maßstäbe einer Einführung hinaus, weil die Autorin ein bestimmtes Thema
Gehlens entwickeln will, und zwar das Potenzial seines soziologischen
Ansatzes: Gehlen wird nämlich als ein Wissenssoziologe verstanden. In meinem
Aufsatz stelle ich zuerst das Buch dar, dann rekonstruiere ich den historischen,

theoretischen und problematischen Hintergrund der Philosophischen
Anthropologie und am Ende betrachte ich kritisch die aktuelle "Psychosoziolo-
gisierung" der Philosophischen Anthropologie: Es geht um ein Abdriften, das

riskiert, die spezifischen und philosophischen Eigenschaften dieser Disziplin
nicht anzuerkennen bzw. zu entwerten.

Abstract
The birth of this essay dates back to my reading of Heike Delitz's book on
Arnold Gehlen (UKV, Konstanz 2011), a work which exceeds the classic and,
sometimes, narrow parameters of monographic studies. Other than reviewing
and discussing the theories ofDelitz's fine work, I offer a historical and
philosophical overview of this discipline, which has undergone a true Renaissance
in recent years, especially within a socio-psychological frame. My approach is

however speculative - and that seems to lead it away from its original field
into a more purely philosophical one -, hence my critical discussion of a

"socio-psychological drift" with regard to philosophical anthropology.


	Einige Bemerkungen zum neuen Interesse an der philosophischen Anthropologie : anlässlich der "Einführung" von H. Delitz : Arnold Gehlen

