Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 1

Artikel: Einige Bemerkungen zum neuen Interesse an der philosophischen
Anthropologie : anlasslich der "Einfihrung"” von H. Delitz : Arnold
Gehlen

Autor: Rossini, Manuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761040

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761040
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MANUEL ROSSINI

Einige Bemerkungen zum neuen Interesse an

der philosophischen Anthropologie.
Anlasslich der ,Einfiihrung” von H. Delitz: Arnold
Gehlen.”

[. DIE RENAISSANCE DER PHILOSOPHISCHEN ANTHROPOLOGIE

Seit den goer Jahren erlebt die philosophische Anthropologie eine verita-
ble Renaissance, vor allem in Deutschland und Italien.' Es lassen sich
dutzende wissenschaftliche Veroffentlichungen aus dieser Zeitspanne auf-
zahlen; ebenso viele akademische Tagungen, Diskussionen und Kurse zur
philosophischen Anthropologie. Nachdem sie vor allem in Deutschland
verdrangt worden war, insbesondere in Teilen der Soziologie (man denke
an die unterschiedlichen und gleichzeitig dhnlichen Fadlle von Plessner, Geh-
len und Scheler), ist die philosophische Anthropologie nun wieder zurtick in
der philosophischen Diskussion in Europa: Die Philosophie denkt nun
wieder Giber den Menschen als solchen nach.

Dank ihrer Erfahrung, ihrer historischen Tiefendimension hat die ak-
tuelle philosophische Anthropologie heute die Potentiale und die herme-
neutischen Filter fiir eine Diagnose unserer Epoche, die nicht mehr nur als
eine Epoche der Riickbildung und Auflosung erscheint, sondern als eine der
Posthistoire, der Kristallisation (so Gehlen) - oder als Epoche der Ubergdnge
(so Ernst Jiinger). Dies konnte auch eine Epoche des Ubergangs von der
De-konstruktion zu neuen Konstruktionen sein, etwa von der Erforschung
der Urspriinglichkeit des Menschen - (ein anthropologischer Ausdruck,
man denke an Kierkegaard und Nietzsche) zu Identifizierungen des heuti-
gen Menschen. Die philosophische Anthropologie gestattet, die ,kristalli-

"DELITZ, Heike: Arnold Gehlen. Konstanz: UVK 201, 152. ISBN: 978-3-86764-057-2. Diese
Arbeit ist entstanden aus verschiedenen Lektiiren und aus dieser kurzen, aber intensiven
Monographie tiber Gehlen, welche die Gelegenheit dazu bot, den aktuellen Status der philo-
sophischen Anthropologie zu reflektieren.

1 Zu dieser Renaissance siehe THIES, Christian: Anthropologie heute (1. Teil). Ein Litera-
turbericht, in: Philosophische Rundschau, 56 (2009) 183-210, v.a. 183-184, wo zwei Hauptfak-
toren dieser ,Wiedergeburt“ ausgemacht werden: 1) erstens entspreche einem goldenen Zeit-
alter der Geschichtsphilosophie immer eine Phase der Dekadenz der philosophischen An-
thropologie und umgekehrt (in Anspielung auf die Aufsdtze zur philosophischen Anthropo-
logie von MARQUARD, Odo: Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie. Frankfurt: Suhr-
kamp 1973); 2) zweitens hdtten in den letzten Jahren die Naturwissenschaften vom Menschen
einen enormen Erkenntniszuwachs gebracht, bei deren Verbreitung die Philosophische An-
thropologie als ,Divulgator” fungieren konnte.



Zum neuen Interesse an der philosophischen Anthropologie 181

sierte“ Sackgasse zu iiberwinden, wenn sie sich (wieder) als Analytikerin
anbietet und sich ihre aktuelle Fahigkeit, ihr Potential in ihrer produk-
tiven und konkreten Seite zeigt. Im Ubrigen darf die Philosophie nicht
alleiih Analyse sein, der Mensch - auch der von heute - braucht eine philo-
sophische Orientierung: man miusste Gehlens Gewissheit, dass es am Hori-
zont nichts Neues gibt, sowie der Katastrophenprophezeiung eines Unter-
gangs a la Spengler die Moglichkeit eines in Gesellschaft und Kultur ver-
wirklichbaren Novums entgegensetzen, ohne dass man dabei in die Sche-
mata einer sozio-politischen Philosophie verfdllt, die nur nach Eigenpro-
paganda strebt, im Ziel, ihre generelle Niitzlichkeit und Zugdnglichkeit zu
belegen.

Die Renaissance der philosophischen Anthropologie verlauft auf zwei
miteinander verkniipften Ebenen: einer historischen Ebene (Wiederaneig-
nung der Klassiker der philosophischen Anthropologie und ihrer Themen)
und einer philosophischeren Ebene (kritische Lektiire mit dem Versuch,
klassische Positionen der Disziplin weiterzuentwickeln). Die aktuelle sys-
tematisch-theoretische Ausrichtung der philosophischen Anthropologie ist
um zwei theoretische Pole herum strukturiert, welche in den letzten Jah-
ren vor allem von Hans Peter Kriiger und Joachim Fischer reprasentiert
wurden. Kriiger, Herausgeber der wichtigen Reihe Philosophische Anthro-
pologie im 21. Jahrhundert,> steht fiir die ,exklusive® Auslegung: Kriiger
schliefdt jeden Philosophen aufder Plessner aus dem Bereich der philoso-
phischen Anthropologie aus; er anerkennt einzig Plessner als ,Anthropolo-
gen der Philosophie®, der den zahlreichen Herausforderungen der Moder-
ne die Stirn bieten und es mit ihnen aufnehmen kann. Fischer hingegen
konzentriert sich in Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des
20. Jahrhunderts3 darauf, Gemeinsamkeiten und Affinitdten der drei Ban-
nertrager — Scheler, Plessner und Gehlen - zu ermitteln und diesem klassi-
schen Dreigestirn weitere Namen hinzuzufiigen, die dem nicht-speziali-
sierten Publikum wenig vertraut sind: Adolf Portmann und Erich Rot-
hacker. Mit dem Erscheinen von Fischers Buch ist zwischen verschiedenen
Forschern ein Disput ausgebrochen. Das Unbehagen, das von der ,verein-
heitlichenden“ Tendenz Fischers - die Tendenz, die philosophische An-
thropologie als echte ,Schule“ zu betrachten4 - verursacht wurde, scheint

2 KRUGER, Hans Peter/LINDEMANN, Gerda: Philosophische Anthropologie im 21. Jahrhun-
dert. Berlin: Akademie Verlag 2006; siehe den darin enthaltenen wichtigen Text von Kriiger,
,Die Fraglichkeit menschlicher Lebewesen. Problemgeschichtliche und systematische Dimen-
sionen®, in der eben die Rolle Plessners als ,einzigem“ Vertreter der philosophischen Anthro-
pologie verabsolutiert wird; siehe aber auch die frithere Schrift Kriigers: Zwischen Lachen
und Weinen, Bd. 1. Berlin: Akademie Verlag 1999, 24-27.

3 FISCHER, Joachim: Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des 20. Jahrhun-
derts. Freiburg i.Br: Alber 2008.

4 Siehe MARINO, Mario: L'antropologia filosofica nella Germania del ventesimo secolo e in
prospettiva odierna. A proposito dell’ultimo libro di Joachim Fischer, in: Intersezioni. Rivista
di storia delle idee XXXI (1. April 2011) 143-151, v.a. 148-149 und die Fuffnote 48.



182 Manuel Rossini

unter den Philosophen verbreiteter als unter den Soziologen oder soziolo-
gisierenden Philosophen. In den letzten Jahren sind zahlreiche, teilweise
sehr hitzige Rezensionen erschienen und Diskussionen entstanden, die
sich alle auf diese vereinheitlichende (oder sogar nivellierendes) Tendenz
Fischers beziehen; er begehe den ,Fehler, sich bei der Interpretation der
Disziplin allein auf Plessners Sicht zu stiitzen. Dies wird z.B. von G. Fitzi
in seiner Rezension von Fischers Studie behauptet: Plessners Begriff der
exzentrischen Positionalitit nehme bei der Abgrenzung der philoso-
phischen Anthropologie von anderen Paradigmen eine Schliisselrolle ein.
Fischer sei daher der Vorwurf zu machen, eine ,Plessner-zentrische Auf-
fassung der Philosophischen Anthropologie zu vertreten“.6 Kriiger und
Fischer sind also die beiden Referenzfiguren und in manchen Aspekten die
Antipoden dieser deutschen (oder europdischen) Renaissance der philoso-
phischen Anthropologie (bzw., wie Fischer schreibt, der , Philosophischen
Anthropologie“ mit groflem ,P“, was besagen soll, dass es sich um einen
eigenstandigen Denkansatz innerhalb der akademischen Disziplin philoso-
phische Anthropologie handelt). Beide, Kriiger wie Fischer, mochten
jedoch dem Mangel an ,Anerkennung” und ,wissenschaftlicher Legitimi-
tat“ entgegenwirken, dem die philosophische Anthropologie ausgesetzt
war. Diesen Mangel hat sie sich teilweise auch selbst zuzuschreiben; er ist
nicht nur auf theoretische Stréomungen des 20. Jahrhunderts zuriickzufiih-
ren, die sich mehr oder weniger explizit gegen sie gewendet haben (von
Heidegger, der sie als eine pseudo-philosophische ,Mode“ verstand, tiber
die Existenzphilosophie, das marxistische Denken und die historischen
Disziplinen bis hin zu den empirischen Wissenschaften, vor allem der So-
ziologie). Dieses Interesse fiir die philosophische Anthropologie und die
Thesen Fischers (und Kriigers) zeigen das theoretisch-systematische Po-

5 Siehe die harte Rezension von MITSCHERLICH, Olivia: Wozu Philosophische Anthropo-
logie, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 56 (2008) 5, 812-818, v. a. 817.

6 FITZ1, Georg in: Kdlner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 61 (Mirz 2009)
1, 142-144, v.a. 144. Ahnliche Betrachtungen von WOHRLE, Patrick in: Zwischen Rekonstruk-
tion und Konstruktion, in: European Journal of Sociology 49 (2008) 567-575. Wohrle erkennt
nicht nur eine exzessive ,Plessnerisierung“ der philosophischen Anthropologie, sondern
auch und vor allem des Denkens von Gehlen (570). Fiir Waohrle ist zudem die Rolle, die
Fischer der philosophischen Anthropologie als Wegbereiterin der Soziologie zuspricht, stark
tibertrieben (ibidem). Von einer ,Gehlenisierung” des Denkens von Scheler und Plessner
durch Fischer zum Zweck der Fundierung eines Einheitskerns der philosophischen Anthro-
pologie spricht hingegen MITSCHERLICH: Wozu Philosophische Anthropologie, 817. Auch Mar-
co Russo sieht Maidngel in Fischers Werk: RUSSO, Marco: Rezension zu J. Fischer in:
www.giornaledifilosofia.net (12.7.2012). Dessen Versuch, die Unabhangigkeit und Spezialisie-
rung der philosophischen Anthropologie zu betonen, fithre dazu, die Bedeutung einiger Au-
toren und Elemente zu tibertreiben und andere Autoren (wie Cassirer, Blumenberg, Lowith)
zu vernachldssigen. Ich habe mich in zwei Rezensionen zu Fischers Buch geduflert (erstens
mit Le domande sull’'uomo e dell’'uomo, in: Il cannocchiale. Rivista di studi filosofici 3 [2009]
181-187; zweitens in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 57 [2010] 2, 501-
507, deutsche, verinderte Fassung.)



Zum neuen Interesse an der philosophischen Anthropologie 183

tenzial dieser Stromung, die sich als Novum wieder in der Geschichte der
Philosophie prasentiert. Es geht darum, Daten und Ergebnisse der Diszi-
plin zu sammeln und diese dann entlang fundamentaler Linien, die ver-
schiedene Autoren aus Vergangenheit und Gegenwart teilen, zu organisie-
ren und diskutieren, damit die philosophische Anthropologie des 21. Jahr-
hunderts eine Leitidee und ordnende Kraft wird.7 Aufgrund der internen
und akademischen Rivalitaten zwischen den Forderern und Griindern (zu-
erst zwischen Scheler und Plessner, dann zwischen Plessner und Gehlen)
ist es der philosophischen Anthropologie nicht gelungen, sich durchzu-
setzen; als verhangnisvoll erwies sich dabei u.a. ihr interdisziplinarer, ihr
Grenz-Charakter, sowie der Umstand, dass sie ihrer Zeit voraus war, sodass
sie (als eine Art Disziplin fiir Outsider) jahrelang in einer grauen Zone da-
hinsiechen musste:

,Die Philosophische Anthropologie strahlte zwar weiterhin in andere
Disziplinen aus, entwickelte sich selbst aber kaum weiter. Vor allem verlor
sie endgliltig den Kontakt zur biologischen Forschung. Selbst die Ver-
gleichende Verhaltensforschung von Lorenz und spater Eibl-Eibesfeldt wurde
nur von Gehlen rezipiert“.8

Um die Mitte der 7oer Jahre fiel die philosophische Anthropologie dem
Vergessen anheim, aufgelost, kritisiert und teilweise verdrangt von Sozio-
logen wie Schelsky, Bahrdt, Popitz, Claessens - die eine Soziologie des in-
dustriellen Zeitalters entwerfen -, von Philosophen wie Blumenberg und
Marquardt (der jedoch auch die antihistoristischen Eigenschaften der phi-
losophischen Anthropologie sowie ihre Kritik der Geschichtsphilosophie
verteidigte) und Philosophen des Strukturalismus, Post-Strukturalismus,
der angelsdchsischen und franzosischen Ethno-Anthropologie, der Sprach-

7 Zu einem kurzen Lesevergleich zwischen Kriiger und Fischer siehe die bereits zitierte
Arbeit von THIES: Anthropologie heute, 203-209, in der sich die Waage zu Fischers Gunsten
neigt, auch wenn er nicht von Kritik verschont wird. Thies’ Interpretation von Fischer ist in
der Tat weniger kritisch und konzilianter. Auch Kriiger tendiert laut Thies dazu, die Figur
Plessners zu ,verabsolutieren“; wahrend jedoch diese ,Extremisierung” bei Fischer harmoni-
scher Natur ist und auf eine allgemeine Inklusion der philosophischen Anthropologen um
ein (implizit von Plessner ,koordiniertes”) gemeinsames philosophisches Prinzip herum hi-
nauslduft, das laut Fischer einen eigenstindigen Denkansatz begriindet, finde sich bei Krii-
ger eine Uberbewertung Plessners als einzigem Philosophen, der sich in den 30er Jahren
Heidegger und Husserl entgegenstellen konnte (205); die wahren Gegenspieler, so Thies, sei-
en jedoch vielmehr Jaspers, Cassirer und N. Hartmann sowie der Wiener Kreis und die
Frankfurter Schule gewesen. Dies ist nur einer der von Thies aufgefiihrten Einwdnde, die auf
Seite 206 mit der folgenden, auf Kriigers Verabsolutierung der Figur Plessners abzielenden
Bemerkung schlieffen: ,Die Philosophische Anthropologie kulminiert bei Kriiger allein in
Plessner. Scheler wird wenigstens als Vorldaufer anerkannt, Cassirer immerhin als Neben-
figur. Wer jedoch ganz fehlt, ist Arnold Gehlen. Das ist vor allem deshalb erstaunlich, weil
Kriger in Hannah Arendt und im US-Pragmatismus wichtige Erganzungen sieht”.

8 THIES, Christian: Rezension zu FISCHER, Joachim: Philosophische Anthropologie. Eine
Denkrichtung des 20. Jahrhunderts, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung Band 63
(2009) 1, 142-145, v.a. 144.



184 Manuel Rossini

philosophie und analytischen Philosophie sowie nicht zuletzt auch von der
Psychoanalyse (der gegeniiber selbst Gehlen nicht véllig verschlossen war,
man denke an Die Seele im technischen Zeitalter. Sozialpsychologische Pro-
bleme der industriellen Gesellschaft aus dem Jahr 1947). Aber auch die aka-
demische Welt der Wissenschaften vom Menschen zeigte sich nicht in der
Lage, auf den frischen Wind der philosophischen Anthropologie zu reagie-
ren. Anstatt nach dem zweiten Weltkrieg die Konsolidierung und Verbrei-
tung dieser Denkrichtung zu befoérdern, zog die wissenschaftliche Welt es
vor, sich in eine Art internen Krieg zu begeben, wodurch etwa die akade-
mische Karriere Gehlens behindert wurde, als er sich fiir eine Professur an
der Universitat Heidelberg bewarb. Diese Spannungen und Attacken un-
terminierten das Gebaude der philosophischen Anthropologie im Sinne ei-
nes (potenziellen) Denkansatzes, der Perspektiven einschlieflen will, die
zwar im Einzelnen verschieden, im Grofen und Ganzen aber geteilt sind;
diese Spannungen verstarken aber gleichzeitig durch die gemeinsamen
Differenzen, die sowohl Kriiger wie auch Fischer im Denkansatz ausma-
chen, also dessen theoretisch-systematisches Vermogen. Die philosophi-
sche Anthropologie konnte ihre Arbeit der Synthese und Vermittlung
zwischen den verschiedenen Wissenschaften fortfiihren — unter der Bedin-
gung, dass sie weniger eine Nischenrolle einnimmt und, paradoxer Weise,
sich gleichzeitig mehr spezialisiert. Dazu ist es notwendig, dass sie theore-
tisch-systematische Autonomie gewinnt, indem sie sich selbst Grundle-
gung und Legitimierungo ist, statt diese in anderen Instanzen zu suchen,

9 Der gleichen Meinung ist MARINO (von dem ich die Verortung von Kriiger und Fischer
als ,Extrempole“ der Renaissance der Philosophischen Anthropologie und den Gebrauch des
Ausdrucks ,exklusiv® in Bezug auf Kriigers Sicht von Plessner {ibernehme): L’antropologia fi-
losofica nella Germania del ventesimo secolo, 150-151. Er stellt richtigerweise fest: ,Ab-
schliefend sind wir der Meinung, dass die philosophische Anthropologie, nachdem sie im
ersten Jahrhundert ihres Lebens das Ziel einer institutionellen Stabilisierung verfehlt hat,
heute dazu aufgerufen ist, dieses Ziel zu erreichen, indem sie dies als eine offene und ge-
meinsame Herausforderung betrachtet und die Unterschiede als mogliche Bereicherungen
beibehdlt. Da jedoch jede Institutionalisierung mit dem Risiko scholastischer Versteifungen
einhergeht, sollte die philosophische Anthropologie auf ihren Kern schauen, wie immer man
diesen umschreibt, und diesen dabei nicht als einen einzigen und dunklen Block wahrneh-
men [...], sondern als ein Prisma, als seien die Systeme und Autoren der philosophischen An-
thropologie das gebrochene Licht, das aus dem Prisma auf die vergangenen und aktuellen
Forschungsgegenstinde fillt. Unter diesen Bedingungen ist es in der Tat moglich, den von
den Klassikern des letzten Jahrhunderts vollbrachten Anstrengungen Gerechtigkeit wider-
fahren zu lassen, um zur Definition eines philosophischen Paradigmas zu kommen und um
gleichzeitig ihre heutigen Potenziale auf unabhangige Weise und in all ihrer Varietat zu be-
legen und auszunutzen.“ [Kursivsetzungen von mir]. Dieser organisierende und systemati-
sche Ansatz der philosophischen Anthropologie der Zukunft nimmt es mit den Herausfor-
derungen des 21. Jahrhunderts auf: dieses Jahrhundert befindet sich in einer Art ,begriffli-
cher” Konfusion und hat noch Schwierigkeiten dabei, einen klar definierten Weg des speku-
lativen Denkens ausfindig zu machen. Das 20. Jahrhundert hat zersetzt und zerstort, ohne
neue und stabile Grundlagen fiir die Konsolidierung des Menschen und seines ontologischen
und ontischen Status zu legen; nun miissen sich das 21. Jahrhundert und die philosophische
Anthropologie als ,Koordinierungsinstrument” in diesem Sinne engagieren, um die De-Kon-



Zum neuen Interesse an der philosophischen Anthropologie 185

und indem sie sich mit den anderen Stromungen der Vergangenheit oder
Gegenwart auseinandersetzt. Es geht also um eine philosophische Anthro-
pologie als Grenz- und Synthesewissenschaft, die in der Lage ist, die Er-
gebnisse der empirischen Wissenschaften sowie der Geistes- und Kultur-
wissenschaften aus einer eigenen Sinnperspektive zu organisieren, auszu-
arbeiten und zu verbreiten. Ihre Starke bestiinde gerade darin, tiber diese
Wissenschaften hinaus und weiter als diese zu gehen und dort Integration
und interdisziplindre Reflexion anzubieten, wo diese sich in einer Sack-
gasse zu befinden scheinen. Genau auf dieser Schiene bewegte sich die
philosophische Anthropologie urspriinglich; von dieser aus muss sie wie-
der ihren Lauf nehmen: Nur so wird sie nicht langer in der untergeordne-
ten Dienstrolle bleiben, die ihr die Geschichte der Philosophie zugedacht
zu haben scheint. Eine Grenzdisziplin zu sein ist ein Vorteil, kein Zeichen
von Inferioritdt; einen anthropologischen Kern in der Literatur, Essayistik,
im Theater oder anderen Ausdrucksarten zu identifizieren, verdeutlicht
z.B. die kontinuierliche Prasenz der anthropologischen Frage in der westli-
chen Kultur. Es ist dieser Kern, den eine reife und reflektierte philosophi-
sche Anthropologie suchen und entwickeln miisste, wozu sie sich jedoch
von den allzu schiitzenden, teils deformierenden Fittichen der anderen
Wissenschaften befreien muss.

[I. NACH-DENKEN UBER GEHLEN — DAS BUCH VON HEIKE DELITZ UND DIE SOZIO-
LOGISCHE PERSPEKTIVE

Die Studie von Delitz versucht eine Vermittlung zwischen den beiden
oben genannten Ebenen der Renaissance der philosophischen Anthropolo-
gie: der historisch-darstellenden Ebene; und der philosophischeren Ebene
der Synthese. Delitz setzt sich das Ziel, Gehlens Soziologie in der ,Einfiih-
rung“ in sein Werk neu zu lesen. Es ist der Soziologe Gehlen, der die Au-
torin (im Rahmen der UVK-Reihe ,Klassiker der Wissenssoziologie“) inte-
ressiert; der Gehlen vor allem von Urmensch und Spdtkultur, der fur die
soziologische Theorie die Schaffensphase mit dem grofdten Potenzial und
den grofdten Entwicklungsmoglichkeiten darstellt und der natiirlich am
meisten Gelegenheit bietet, den soziologischen Kern herauszuarbeiten.
Gleichzeitig ist das Interesse der Autorin - die Soziologin ist - an den em-
pirischen (Gesellschafts-) Wissenschaften augenscheinlich. Der Text stellt
eine gewandte und tief schiirfende Arbeit dar, die sich auf die Erdrterung
der Grundbegriffe und -ideen Gehlens, die auch fiir die empirische soziolo-
gische Forschung niitzlich sind, konzentriert.

struktion zu iiberwinden und eine (Re)-Konstruktion hervorzubringen. Dazu ist eine Syste-
matisierung und Organisierung des aktuellen Denkens und der Beitrage aus den heutigen
empirischen Wissenschaften und den Humanwissenschaften, die noch zwischen ihren eige-
nen Ruinen stehen, notig.



186 Manuel Rossini

Im ersten Kapitel (,Der Basilisk: Einleitung“, 7-21) fithrt die Autorin
den Grundgegenstand ihrer Studie ein und erortert die Frage, ob Gehlen
zur Wissenssoziologie gehort, wie auch die Frage der genauen Bedeutung
dieser weiteren ,Spezialisierung”, die aus einer ohnehin schon ,speziellen”
Wissenschaft hervorgegangen ist. Die von Scheler und Mannheim gegriin-
dete Wissenssoziologie widmet sich dem unreflektierten Bezug zwischen
,Denkungsarten“ und ,gesellschaftlichen Orten®, da sich das scheinbar au-
tonome Denken des einzelnen Subjekts als ein soziales Apriori entpuppt,
welches die Interessen, Motive und Gefiihle des Subjekts bestimmt. In den
7oer Jahren erfahrt die Wissenssoziologie mehr und mehr eine diagnos-
tische Ausrichtung, die sich besser mit dem trifft, was in Gehlens Werk als
,2wissenssoziologisch“ beschreibbar ist. Die Disziplin wird nun als generelle
Beobachtung der sozialen Konstruktion der Wirklichkeit verstanden und
ihre Ausfithrungen konzentrieren sich auf die ,Mensch-Trilogie“, d.h. auf
die drei Hauptschriften Gehlens, die die anthropologische Trilogie bilden:
erstens Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt (1940/1950),
zweitens Urmensch und Spdtkultur (1956), eine Theorie der Institutionen,
eine Wissenssoziologie, eine Soziologie der Kiinstlichkeit und eine der Re-
ligion enthaltend, sowie Der Mensch: Moral und Hypermoral (1969), worin
Gehlen eine Soziologie der Moraliiberzeugungen entfaltet. Dieser sozio-
anthropologischen Phase werden auch zwei weitere bekannte Texte mit
spezifisch diagnostischem Charakter zugeordnet, in denen sich auch Geh-
lens These der Posthistoire befindet: Die Seele im technischen Zeitalter
(1947/1957) und Zeit-Bilder. Zur Soziologie und Asthetik der modernen Ma-
lerei (1960).

Im zweiten Kapitel (,Akademisches Leben und Wirkung®, 23-35) wird
der intellektuelle und akademische Lebenslauf Gehlens rekonstruiert, vom
Universitatsabschluss iiber seine blendende Karriere wahrend des Natio-
nalsozialismus und den erfolglosen Versuchen von Lowith und Rothacker,
Gehlen wieder in die akademische Welt einzufiihren, in der u.a. Horkhei-
mer und Adorno gegen ihn operieren, bis hin zur Notunterkunft in weni-
ger exponierten institutionellen und wissenschaftlichen Kreisen - wie der
Stelle fiir Psychologie und Soziologie an der Verwaltungshochschule Spe-
yer von 1947-1962, und an der Rheinisch-Westfdlisch Technischen Hoch-
schule in Aachen, wo Gehlen bis 1969 lehrte.

Im dritten Kapitel (,Werk: Leitmotive“, 37-44) werden die Hauptideen
Gehlens dargelegt, vor allem die Prasenz und das bestindige Wiederauf-
tauchen einiger philosophischer Kategorien und Beziige: die Leitmotive,
die Gehlen aus der Lektiire Schopenhauers, Fichtes und Nietzsches ge-
winnt, die Begriffe der Handlung und Entlastung, der nicht-cartesianische
Denkansatz, der Verweis auf die gesellschaftliche oder kulturelle Dimen-
sion des ,nicht festgestellten Tieres®.

Das vierte Kapitel (,Der Mensch I: Die Philosophische Anthropologie®,
45-69) ist der wohl bekanntesten Arbeit Gehlens, Der Mensch. Seine Natur



Zum neuen Interesse an der philosophischen Anthropologie 187

und seine Stellung in der Welt, sowie der Interpretation ihrer fundamenta-
len Begriffe und Thesen gewidmet, soweit sie jedenfalls fiir die Gesell-
schaftstheorie wichtig werden. Den Ausgangspunkt bildet laut Delitz Geh-
lens These auf Seite 1: dass der Mensch sich nicht aus sich selbst heraus
verstehen kann, sondern nur indirekt, im Vergleich mit Gottern oder Tie-
ren etwa. Die Autorin setzt sich nun mit der Struktur des Buchs auseinan-
der; sie stellt den Projektcharakter und die Einzigartigkeit des Menschen
(Gehlen zufolge) vor: ,Im Menschen liegt ein ganz einmaliger [...] Gesamt-
entwurf der Natur vor® (46). Die Kategorien Gehlens sind ,empirischer®,
weniger artifiziell als diejenigen Plessners. Folgende Begriffe (teilweise von
anderen Autoren wie Herder iibernommen), sind zentral fiir Gehlens phi-
losophische Anthropologie (50): der Mensch als Mangelwesen, die Katego-
rien der Handlung und Entlastung, der Mensch als nicht fixiertes, Stellung
nehmendes, sich selbst formendes Wesen. Der biologische Bruch des Men-
schen als Mdngelwesen im Vergleich zu ,spezialisierten Tieren® ist ,hoch
produktiv®: Die Mdngel verwandeln sich in positive Chancen der vitalen
und geistigen oder kulturellen Entwicklung. Der Mensch entlastet sich,
macht aus seiner nervosen Uberlastung seine Stirke, indem er zu einem
Wesen wird, das handelt und sein Leben fiihrt (52-53) - nicht isoliert, son-
dern in Kollektiven. Wenig spadter versteht man die Relevanz dieses ,biolo-
gischen“ Motivs in der philosophischen Anthropologie und die Ausrich-
tung auf den direkten Vergleich zwischen Mensch und Tier. Dieser Ver-
gleich findet, anders als bei Scheler, Plessner und auch Bergson, nicht ,im
Allgemeinen” statt; vielmehr wird der Mensch mit einem speziellen Tier,
das ihm am dhnlichsten, verglichen, d.h. mit dem Affen. Das Kapitel schlief3t
mit einem grundlegenden ,Ubergang” in Gehlens Werk, dem Ubergang von
der philosophischen Anthropologie zur Soziologie - den man auch bei an-
deren Autoren antreffen kann, die sich mit der zeitgenossischen Industrie-
gesellschaft auseinandersetzten, z.B. bei Plessner und den direkten oder
indirekten Schiilern Gehlens. Abschlieffend hdlt die Autorin einen Ver-
mittlungspunkt zwischen den beiden speziellen Disziplinen, der ,Theorie
vom Menschen“ und der , Theorie der Institutionen fest:

,<Zundchst weist die biologische Betrachtungsweise (die Frage, wie ein so
ausgestattetes Wesen lebt) notwendig iiber sich hinaus auf Phdnomene, die
bisher eher die Philosophie beschaftigte: Sprache, Erkenntnisse, Phantasie.
[...] Zweitens aber weist die Theorie des Menschen auf die Phanomene, die
eher die Soziologie beschdftigt: die Institutionen. Will man diejenigen
Fragen, die bisher der Geisteswissenschaften vorbehalten schienen, weiter
verfolgen, hat der bio-logische Ansatz Grenzen. Zwar erlaubt er eine neue,
nicht-cartesianische Denkweise; aber er bleibt vorsoziologisch. Religion,
Kunst, Recht, Technik sind gesellschaftliche Tatsachen® (67-68).

Mit dem fiinften Kapitel (,Der Mensch II: Die soziologische Theorie der
Institutionen®, 71-91) stofen wir zum Kern der Frage des Buches (Gehlen
als ,Wissenssoziologe“) vor, zu dessen Theorie der Institutionen, die haupt-



188 Manuel Rossini

sachlich im Werk Urmensch und Spdtkultur aus dem Jahr 1956 ausgear-
beitet wurde. Gehlen liefert und modelliert darin eine Theorie der Ent-
stehung der Institutionen, des sozialen Moments und der Subjekte dieser
Institutionen. Es werden hier die Uberlegungen rekonstruiert, die den Phi-
losophen Gehlen zu einer soziologischen und diagnostischen Betrach-
tungsweise der industriellen Gesellschaft und vor allem zum Entwurf einer
originellen Theorie der Institutionen brachten. Interessant sind die histori-
schen und kulturellen Beziige Gehlens, die Delitz nicht zu Unrecht als ,ent-
scheidend“ definiert. Die Leitbegriffe dieser Phase (Emergenz und Funk-
tion der Institutionen, Totemismus) entwarf Gehlen schon in der gedander-
ten Ausgabe von Der Mensch (1950). Gehlen begann daraufhin eine neue
Schaffensphase mit dem Aufsatz Die Sozialstrukturen primitiver Gesell-
schaften (1955), der weitere Begriffe einfiihrt, z.B. Verkorperung, Identifi-
kation, Differenz und Tierzucht. Auferdem findet Gehlen in dieser Phase
neue Theoriebeziige: er interessiert sich fiir den Pragmatismus, die Kultur-
anthropologie angelsachsischer Provenienz sowie fiir die meistverspre-
chenden Beitrdge der anthropologischen Arbeiten von Lévi-Strauss, Marcel
Mauss und originelle Autoren, die Durkheim und Bergson verbinden, wie
Maurice Pradines und Jean Pryzluski (72).

Die Kapitel sechs und sieben (,Gesellschaftsdiagnose I: Das moderne
Welt- und Selbstverstandnis®, 93-100, und , Gesellschaftsdiagnose 2: Sozio-
logie des Asthetischen“, 101-108) referieren Gehlens Analysen der zeitge-
nossischen Industriegesellschaft: die Veranderung der Wahrnehmung des
Menschen, die Technik, die Biirokratisierung, den Luxus und die Eliten. Im
sechsten Kapitel erortert die Autorin die Einfiihrung zwei neuer Begriffe in
dieser Schaffensphase Gehlens: den Begriff der Posthistoire sowie den vom
italienischen Soziologen Pareto gepragten Begriff der kulturellen Kristalli-
sation. Im siebten Kapitel hingegen geht es um Gehlens These zur gesell-
schaftlichen Rolle der modernen Kunst, insbesondere der abstrakten. Die
beiden Hauptschriften aus dieser Phase sind die weit verbreitete Arbeit
Die Seele im technischen Zeitalter. Sozialpsychologische Probleme der in-
dustriellen Gesellschaft (1947/1957), die im sechsten Kapitel erortert wird,
und der im siebten Kapitel dargestellte Text Zeit-Bilder. Zur Soziologie und
Asthetik der modernen Malerei (1961). Die These von Die Seele im techni-
schen Zeitalter besagt, dass die Menschheit der Industrie- und Massenge-
sellschaft soeben die Kulturschwelle (93) zur letzten Epoche iibertreten
hat. Es folgen interessante gehlensche Betrachtungen zur Technik, so z.B.
dass der Mensch immer ,technisch® war, bzw. die Technik so alt wie der
Mensch ist; nur deren totale Ausnutzung war fiir Gehlen etwas Neues (94).
Es folgt darauf die Erérterung der Posthistoire und der Kristallisation, die
Gehlen als eine Epoche der kulturellen und geistigen ,Plattheit” liest: es
gdbe nichts ,Neues“ mehr, die Zivilisation scheint sich ,erschopft® zu ha-
ben, von einer historisch-idealen Perspektive aus sei nichts mehr zu erwar-

ten (99).



Zum neuen Interesse an der philosophischen Anthropologie 189

Das achte Kapitel (,Der Mensch I1I: Die anthropo-soziologische Theorie
der Moral“, 109-122) konzentriert sich auf Gehlens Soziologie der Moral,
zugleich eine seiner polemischsten Arbeiten: Moral und Hypermoral. Eine
pluralistische Ethik (1969). Der Titel des Buches, so die Autorin, hatte
ebenso gut von Nietzsches berithmter Arbeit Genealogie der Moral iiber-
nommen werden konnen, da sich ebenso wie fiir den Philosophen Nietz-
sche auch fiir den Soziologen Gehlen die Fragestellung um die historische
und soziale Herkunft der Konzeption unserer moralischen Urteile sowie
einiger unserer Subjekt- und Ethosformen dreht. Delitz erkennt darin vier
Leitlinien: 1) es handelt sich dem Grundsatz nach um eine philosophisch-
anthropologische Arbeit; 2) insofern Gehlen die herrschende Moral in An-
tike, Christentum und Gegenwart vergleicht, ist der Text historisch-kom-
parativ; 3) der Text ist eine Kritik der Zeit und ihrer dominierenden ,Hy-
per-Moral“ und schlief3lich 4) enthadlt er eine Art ,Rahmenerzahlung®, in
der Gehlen die Lage Deutschlands nach dem Krieg einfiigt, indem er sie
mit der Lage Athens nach dem Peloponnesischen Krieg vergleicht. In bei-
den Fadllen habe sich (so Gehlen) als Konsequenz aus der totalen Niederla-
ge eine verharmlosende Anthropologie und eine entsprechende Moral ent-
wickelt (111-112).

Die Kapitel neun (,Aufgaben der Soziologie: Allgemeine Soziologie, An-
gewandte Soziologie, ,Autosoziologie’®, 123-126) und zehn (,Fazit®, 127-130)
beschlieffen das Buch. Von einem methodologischen Gesichtspunkt aus
interessant in Kapitel neun ist die Unterteilung der Soziologie - die wie
bereits gesagt schon eine ,Spezialwissenschaft” ist — in drei noch ausdiffe-
renziertere und ,speziellere“ Verdstelungen: erstens in die allgemeine So-
ziologie, die Gehlen als ,Wissenschaft von den Institutionen® versteht, de-
ren leitende Frage es ist, ,wie und unter welchen Umstanden sich diese |[...]
andern“. Diese ist ihrerseits noch untergliedert in eine ,Diagnostik der Ge-
genwart”, insofern sie sich mit den institutionellen Bedingungen der Mo-
derne beschaftigt, und in eine ,Sozialpsychologie®, die das ,kollektive
Bewusstsein“ untersucht - wobei sich Gehlen auf Weber, Schumpeter und
Durkheim bezieht (124-125). Zweitens gibt es die angewandte Soziologie,
die sich jener Bereiche annimmt, die fiir die Technik und Verwaltung
nitzlich sind (125). Aus dieser entspringt die dritte spezielle Ausrichtung
der Soziologie: die Autosoziologie, die sich im Wesentlichen beschaftigt
mit den subjektiven Formen der Industriegesellschaft, dem Konsum sowie
mit der Beobachtung der von Intellektuellen, die eine ,eudamonistische®
Moral verbreiten, ausgetibten ,Herrschaft“ oder ,Kontrolle“. Zusammenge-
fasst kritisiert die Autosoziologie die ,Leitideen” der gegenwartigen Gesell-
schaft und deren Forderer, die Intellektuellen (125).

Das letzte Kapitel (,Fazit“, 127-130) unterstreicht die Modernitat von
Gehlens allgemeiner soziologischer Theorie (also der Institutionen- und
Subjekttheorie) und seiner zugleich historisch, ethnologisch sowie biolo-
gisch informierten Anthropologie, die ihr als Grundlage dient. Von diesen



190 Manuel Rossini

abschlieflenden Betrachtungen aus kann man zu einer Diskussion tiber die
Aktualitat Gehlens und der philosophischen Anthropologie im Allgemei-
nen tibergehen. Im Falle Gehlens wird diese Diskussion mit einem grund-
legenden Bruch, einer Spannung zwischen dem ,philosophischen Ur-
sprung” der Disziplin und seiner ,soziologisierenden“ Tendenz beginnen. Es
geht um ein soziologisches und psychologisierendes ,Abdriften®, das einer
Art von ,Grundambiguitdt® im Gerilist des Philosophen entspringt. Diese
Ambiguitat erscheint Delitz als eine ,Starke" des Autors selbst.

I[II. PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE UND IHR ,SOZIO-PSYCHOLOGISCHES
ABDRIFTEN®; DAS BESONDERE POTENZIAL LOWITHS

»Was Gehlen vorlegt, ist eine Anthropo-Soziologie“; trotzdem, so erinnert
uns Delitz, ist Gehlen ,[...] ein philosophischer Autor, vor allem auch in
seinem Selbstverstindnis. Selbst die Theorie der elementaren Formen des
Sozialen (der Emergenz der Institutionen) in Urmensch und Spdtkultur be-
greift Gehlen selbst [ausdriicklich] nicht als Soziologie, sondern als ,Philo-
sophie‘ der Institutionen“ (127). Was Delitz hier behauptet, kann in Teilen
als widerspriichlich erscheinen. In der Tat unterstreicht sie kurz vorher,
dass Gehlens anthropologische Absicht auf eine Analyse der Selbstveran-
derung der menschlichen Natur und deren ,Variabilitdat“ in den Institutio-
nen abzielte (127) - und somit auf eine Absicht, die eher soziologischen
oder sozio-psychologischen als rein philosophischen Fragestellungen zuzu-
ordnen ist. Auch wenn es heifdt, Gehlen entwickle eine ,veritable Lebens-
soziologie: ein Denken, das die energetischen Antriebe des Organismus in
die Erklarung des Sozialen einbezieht® (127), so liegt der Akzent auf der
Soziologie Gehlens. Delitz rat also dazu, sich von Gehlens Selbstbezeich-
nung nicht ,tauschen® zu lassen, da gerade dieses Buch - die ,Philosophie
der Institutionen“ - ein ,Klassiker der soziologischen Theorie, vergleichbar
mit Durkheim oder Lévi-Strauss® (127-128) sei. Des Weiteren betont sie
eben generell - dem Vorhaben einer Einfithrung in die Soziologie Gehlens
entsprechend - den ,soziologischen® bzw. ,wissenssoziologischen“ (128)
Aspekt im Werk Gehlens, in (nur scheinbarem) Kontrast zu dem Interesse,
welches die Autorin dem philosophischen Ansatz dieses Grenz- oder Uber-
gangsphilosophen entgegenbringt. Man konnte meinen, es handele sich
hier um Spannungen, die die Soliditdt und den Monolithismus im Denken
Gehlens - das den Eindruck eines perfekt organisierten ,Systems” erwecken
kann, jedoch in seinem Inneren von Briichen und charakteristischen
Spannungen gekennzeichnet ist - ins Wanken bringen. Andererseits ist es
aber zunachst schlicht so gemeint: Gehlen hat die ,Soziologie“ als eine
strikt empirische Wissenschaft verstanden, skeptisch vor allem (aber nicht
nur) gegeniiber dem Marxismus in ihr; daher nennt er seine eigene sozio-
logische Theorie eben ,Philosophie“, da sie keine empirische Sozialfor-



Zum neuen Interesse an der philosophischen Anthropologie 191

schung ist, sondern grundlegend tiber den Seinsmodus von Institutionen
und Subjekten nachdenkt.

Ich erlaube mir von hier aus weiterreichende philosophische Erérterun-
gen, ausgehend vom Text von Delitz tiber die Sozialtheorie Gehlens, mich
nun lésend von ihm. Es geht um Gehlens Abdriften (wie ich es nenne) in
die soziologische Theorie. Eine Wissenschaft vom Menschen wie die philo-
sophische Anthropologie muss anerkennen, dass es unmoglich ist, sich
vom Menschen einen einzigen (den einzigen!) Begriff oder ein einziges
Bild zu machen. Wenn es maoglich ist, ein Bild vom Menschen zu ent-
wickeln, dann wird es sich notwendigerweise um etwas Provisorisches und
Veranderliches handeln: der Begriff des Menschen passt sich namlich kon-
stant dem Charakter der Zeit an. Thm bleibt gar nichts anderes tibrig, als
mit der Zeit zu gehen, wenn er ,iiberleben® will. Ist das Relativismus, abso-
luter Historismus oder einfach nur die Kenntnisnahme der notwendigen
Variabilitat des Menschen? Gehlen scheint sich fiir ein dynamisches an-
thropologisches Bild zu entscheiden. Ein stabiler, dauerhafter oder gar
ewiger Begriff vom Menschen ergibt sich nur innerhalb einer rein orga-
nisch-biologischen Betrachtungsweise des ,Menschen als Tier“, dem die
Subjektivitat des Gelehrten fremd ist. Betrachtet man den Menschen nicht
allzu reduktionistisch als einfaches Tier oder ,biologischen Organismus®,
sondern auch als Trdger, Griinder und Verbreiter von Kultur und Leben,
finden sich im Bereich der Kultur und des Geistes Begriffe des Menschli-
chen, die nur einen relativen Wert und wandelbare Merkmale haben und
sich jeweils den aktuellen und wechselnden Erfordernissen im Laufe der
Jahrhunderte sowie den wechselhaften gesellschaftlichen sozio-politischen
Ordnungen anpassen. Und die Begriffe vom Vortibergehenden kénnen nicht
stabiler oder dauerhafter Natur sein, solange man in das Voriibergehende
nichts ,Absolutes” oder Substantielles hineininterpretiert. In diesem Sinne
ist der Mensch Geschichte oder ein ,Werden“, was weder auf einen ober-
flachlichen Historismus hinauslaufen, noch zum Vergessen seines Tier-
aspekts fithren darf; der Mensch ist ja auch ein natiirliches Wesen, ein Or-
ganismus mit einem ihm eigenen Lebenszyklus aus Geburt, Entwicklung,
Tod. Nur die Philosophie - so meine ich - gewahrleistet in dieser auf das
Werden des Menschlichen ausgerichteten Perspektive Zugang zum ,Kern“
des Menschen - wenn dieser tiberhaupt zugdnglich ist; nicht die Sozio-
logie, Psychologie oder die empirischen Wissenschaften, die diesen ,Kern®
stets mit Bezug auf seine Bedingungen in einem konkreten Moment in ei-
ner bestimmten Gesellschaft erforschen. Das , Unerforschliche” mit den In-
strumenten der Empirie erforschen zu wollen reduziert den ,Wert“ der
nicht rein empirischen, vielfdltigen Seite der menschlichen Existenz - die
eben Gegenstand der Philosophie ist. Die Soziologie beschaftigt sich mit
dem, was ,gegeben“ und erfahrbar ist, die Philosophie hingegen mit den
Voraussetzungen (die auch empirischer Natur sein konnen) dafiir, dass et-
was gegebenen ist.



192 Manuel Rossini

Hier liegt das Potenzial eines konstruktiven Dialogs zwischen der ,be-
sonderen® philosophischen Anthropologie Lowiths und der ,klassischen®
Anthropologie von Scheler, Plessner und Gehlen. Lowith kann in der Tat
in mancherlei Hinsicht als hermeneutisches Kriterium fiir das Verstandnis
(und die Entwicklung) der philosophischen Anthropologie sensu stricto
fungieren. Durch einen Vergleich zwischen Lowith und Gehlen konnte die
entscheidende Frage nach der menschlichen Natur in neuem Licht erschei-
nen. Lowith, der altere der beiden, war ein aufmerksamer Leser von Geh-
lens Urmensch und Spdtkultur, und das Jahr der Veréffentlichung der Stu-
die, 1956, fillt mit der Zunahme von Léwiths Interesse fiir eine anthropolo-
gische Perspektive zusammen. Lowith widmet Gehlen in einem Aufsatz
des Jahres 1967 einen kleinen Exkurs, in dem er einige (wenig bekannte)
Punkte von fundamentaler Wichtigkeit unterstreicht, die er bereits in ei-
nem Briefwechsel mit Leo Strauss wahrend der 30er Jahre herausgearbeitet
hatte.n Die ,menschliche Natur®, schreibt Lowith in Anklang an Urmensch
und Spdtkultur, nimmt im Laufe der Jahrhunderte Gestalt an und zeigt sich
dem Menschen nie unmittelbar, sondern immer nur vermittelt durch eine
Kultur, durch eine weitergegebene Tradition. Die menschliche Natur ist
durch unseren wandelbaren Umgang mit der Welt, durch unser Anders
Werden bestimmt: Sie verdndert sich in Abhdngigkeit von unterschied-
lichen kulturellen und sozialen Traditionen, von der Moral und von den
sich durchsetzenden, tiberlieferten und wieder in der Geschichte verschwin-
denden Institutionen. Gehlen hingegen versichert, dass er Lowith und des-
sen Schriften erst in fortgeschrittenem Alter kennengelernt habe.z Wer
weifd, was aus einer fritheren Begegnung dieser beiden unterschiedlichen

10 [ch beziehe mich auf Vermittlung und Unmittelbarkeit bei Hegel, Marx und Feuerbach,
in: Samtliche Schriften, Band V. Stuttgart: Metzler, 1981-1988, 186-220, hier 213-214.

1 Siehe den Briefwechsel Leo Strauss - Karl Lowith, in STRAUSS, Leo: Gesammelte Schrif-
ten, Band III. Stuttgart-Weimar: Metzler 2001, 607-697.

12 Siehe DONAGGIO, Enrico: Una sobria inquietudine. Karl Lowith e la filosofia. Milano:
Feltrinelli 2004, 162, FuRnote 19, wo die Kommunikation Gehlens aus einem Brief vom 22.
Februar 1958 wiedergegeben wird. Was die produktive Verbindung zwischen philosophisch-
anthropologischer und hermeneutisch-diagnostischer Reflexion angeht, widre es niitzlich,
mindestens vier philosophische (und hermeneutische) ,Richtungen® der Nachkriegszeit zu
vergleichen, die jeweils versuchen, die moderne Welt von einer anti-historistischen Perspek-
tive aus neu zu denken. Ich beziehe mich dabei auf die entgegengesetzten, aber gleichzeitig
verbundenen Paare Post-Moderne - Post-Histoire sowie Sdkularisierung - Selbstbehaup-
tung. Das letztere hermeneutische Paar, das zu einem offenen Zwist zwischen K. Léwith und
H. Blumenberg fiihrte, war in den vergangenen 40 Jahren regelmafig Gegenstand von Stu-
dien und Analysen; das erstgenannte Paar ist hingegen bisher wenig erdrtert. Siehe dazu
THIES, Christian: Gehlen zur Einfiihrung. Hamburg: Junius 2000 (2007°), 131-151. Obwohl sich
beide begrifflichen Gegensatzpaare vor allem mit der Geschichte beschiftigen und einen
deskriptiven und methodologischen Charakter haben, gelangen sie vom Problem der Ge-
schichte und der Moderne zum anthropologischen Problem und belegen erneut die enge
wechselseitige Abhangigkeit (die auch eine Form der Relationalitat ist) zwischen dem histo-
rischen philosophischen Denken und anthropologischer Grundlegung.



Zum neuen Interesse an der philosophischen Anthropologie 193

und hdufig sehr weit voneinander entfernten Philosophen hdtte entsprin-
gen konnen?

Die andere Frage, die Delitz’ Buch bei dem aufmerksamen Leser hervor-
ruft, ist die des bereits erwahnten soziologischen und psychologischen Ab-
driftens der philosophischen Anthropologie in die soziologische Theorie.
Der ,sozio-psychologische“ Ansatz (wie ich ihn nenne) ist bei Gehlen, aber
auch teilweise bei Plessner und Scheler klar zu erkennen. Der gleiche me-
thodologische und soziologische Ansatz findet sich auch bei Schiilern von
Gehlen und Plessner, in der Frankfurter Schule und in anderen Bereichen
des Denkens der letzten 50 Jahre. Delitz sieht in diesem Abdriften das fiir
die Soziologie produktive Potenzial im Denken Gehlens und der philoso-
phischen Anthropologie im Allgemeinen. Es ist jedoch empfehlenswert, in
dieser Angelegenheit mit Sorgfalt vorzugehen, und nach den Griinden
bzw. den theoretischen (und empirischen?) Motiven zu forschen fiir diese
soziologische Tendenz und fiir diese weitere ,Spezialisierung” einer schon
spezialisierten Disziplin (der Soziologie) — die ihrerseits teilweise wiede-
rum Sprossling einer Spezialisierung der Philosophie selbst ist (eben der
philosophischen Anthropologie). Diese Flucht der philosophischen An-
thropologie in den soziologischen Bereich sensu lato kann als typisches
Phianomen der Moderne (das sich schon bei Weber abzeichnet) interpre-
tiert werden, das Hand in Hand geht mit der kosmologischen Expansion
des 20. Jahrhunderts, mit der fast unendlichen Offnung neuer Horizonte
des spekulativen Denkens, der Erkenntnis und der Kultur, mit neuen wis-
senschaftlichen Beitragen, neuen geographischen Entdeckungen und neu-
en Begegnungen und Auseinandersetzungen zwischen anderen Kulturen.
Sogar der Eurozentrismus, der ein echtes Dogma und ein fast absolutes
Paradigma war, sowie die Hegemonialrolle des Westens, die man beide als
Parameter heranziehen kann, sind nach dem Ende des ersten Weltkriegs,
was die europadische Weltherrschaft angeht, wesentlich geschwacht bzw.
beginnen sich aufzuldsen. Die exakten Grenzen zwischen den Wissen-
schaften und den anderen Disziplinen schwinden, alte Glaubenssysteme
wanken und neue Glaubenssysteme, die sich allerdings nicht ganz durch-
setzen und die alten nicht vollig ersetzen konnen, erscheinen am Hori-
zont. Die Welt, verstanden als , Kultur” sensu lato, erweitert sich und uber-
steigt ihre alten, von einem nie offen ausgesprochenem ipse dixit gesetzten
Grenzen. Die Welt explodiert sozusagen in einem unendlichen Meer von
Moglichkeiten, ,iberpersonal® und breitet sich weit tiber die unmittelbare
Fahigkeit des Menschen zu handeln und zu verstehen hinaus aus. Dieser
Zustand fiihrt zu einer Entfremdung, die das Subjekt zu einer stirkeren
,Verinnerlichung” und einem Riickzug zu sich selbst zwingt. Die Identi-
taten und Individualitaiten werden ,iiberpersonal® und fiihren zu einem
Spiel des Austauschs und Bezugnehmens zwischen dem Aufleren und dem
Inneren. Jedes ,Ergebnis“ hat jetzt mehrere in gegenseitiger Wechselwir-



194 Manuel Rossini

kung verkniipfte ,Ursachen” (siehe hierzu z.B. Simmels Begriff der Wech-
selwirkung).

Man kann versuchen, dieses Abdriften zu verstehen, indem man ande-
re, die philosophische Anthropologie pragende Faktoren beriicksichtigt,
d.h. die fiir sie wesentlichen Grundaspekte. Eine deskriptive Wissenschatft,
die jedoch auch gewisse ,Begriindungsspriiche“ hegt, muss sich auch selbst-
kritisch reflektieren und zwar soweit, dass sie fiir sich selbst zum prazisen
Untersuchungsgegenstand wird, sowohl aus ihrem ,Inneren“ heraus (mit
Blick auf ihre ,psychologische“ Seite) als auch aus dem ,Inneren“ ihrer
eigenen sozialen und kulturellen Welt und ihrer historischen Verortung
(mit Blick auf ihre ,soziologische® Seite). So erklart sich, warum das ,Pro-
blem Mensch® in dieser ,spaten“ Phase der Moderne vom ,Inneren“ her
angegangen wird: die ,dufdere” Seite ist jetzt in der Tat nicht mehr aus-
reichend. Die Welt ist ,explodiert” und die ,Kosmologie“ erweist sich in
Teilen als ungeeignet und verlangt nach einer Erganzung beziiglich des
Verhdltnisses Mensch-Welt und des inneren Aspekts des Menschlichen:
der Mensch und sein Verhiltnis zur Welt, das ,Innere“ zum ,Auferen®
miissen neu gedacht werden in einer zweifachen Beziehung, ohne dass da-
bei einer der beiden Begriffe vorherrscht.” Die Grundidee ist, dass Gehlen
auf diese anderen empirischen Wissenschaften zuriickgreift, um den Man-
geln der Philosophie entgegenzuwirken und auch denen der soziologi-
schen Forschung selbst, die strenggenommen auch als eine konkrete ,An-
wendung“ des empirischen Gehalts der Philosophie selbst verstanden wer-
den miisste. Wo die Philosophie nicht hinkommt, tritt an ihre Stelle die
Soziologie und macht dabei einen weiteren Schritt nach vorne und o6ffnet
sich den historischen und ethno-anthropologischen Wissenschaften. Ob
dies ein Vorzug der Soziologie und dementsprechend eine Nachteil der
,Begrenztheit“ der Philosophie hinsichtlich des Verstehens von ,Spezifi-
schem*® ist, oder vielmehr eine Schwache der Soziologie hinsichtlich des
,2Allgemeinen®, d.h. im Vergleich mit der Philosophie und ihrer weiten
Gesamtperspektive, ist ein theoretisches und praktisches Problem, das in
einer eigenstandigen Arbeit zu behandeln wdre. Diese neue Komplexitat
der Kulturwelten erfordert eine stindige Anpassung des Menschen an die
yaufleren Formen“, die ihm entgegentreten. Diese Letzteren (z.B. die Tech-
nik) gestalten direkt das ,Innere” des Menschen und stratifizieren dabei die
urspriinglichen Quellen des Menschlichen. Die ,Archdologie“ des Mensch-

13 Mit diesen Problemen habe ich mich in Teilen schon mit Bezug auf die Vorlaufer der
Philosophischen Anthropologie beschaftigt, die Lowith in Kierkegaard und Nietzsche sieht:
siehe ROSSINI, Manuel: Karl Lowith: la questione antropologica. Analisi e prospettive sulla
“Menschenfrage”. Roma: Armando 2009, 81-go. Die Suche nach dem Ur-Text des Menschen,
wie sie diese zwei ,experimentellen Philosophen-Psychologen” unternehmen, kann interpre-
tiert werden als eine Konsequenz dieser ,Explosion“ der Horizonte, die ein neues Denken
tiber das Individuum von seinem ,Inneren“ aus und von der historischen Dimension aus, in
der es steht, notwendig macht.



Zum neuen Interesse an der philosophischen Anthropologie 195

lichen ist daher eine komplexe Arbeit: Es gibt nicht nur verschiedene,
miteinander in Wechselwirkung stehende dufdere und innere Faktoren, die
den Menschen bestimmen (und, wie gesehen, formen); es gibt vor allem
auch Restbestdnde anderer Interpretationen, anderer, heute aufgegebener
Modelle und Paradigmen, die sich summieren und die beim ,archdo-
logischen Ausgraben® teilweise sogar in die Irre oder zu Einseitigkeiten
fihren. Wenn ein Archaologe versucht, die urspriinglichen ,Fundamente®
einer Stadt freizulegen, kann er auf dltere Schichten und Konstruktionen
stofden. Er kann sogar zu der Schicht vordringen, die er als die alteste be-
trachtete, um dann festzustellen, dass es eine andere altere Schicht gibt.
Eine ,Archdologie des Wissens“ (wobei dieser Ausdruck an Foucault erin-
nert, mit dessen Methode das Vorliegende einige Analogien aufweist) muss
sowohl auf den Gegenstand als auch auf die Methode ihrer Forschung ach-
ten: Das ,Wesen“ des Menschen - auch wenn das eine ,metaphysische“ Ka-
tegorie ist und alt und unbrauchbar klingen mag - ist nicht vollstandig
festgestellt oder ,fixiert, da es sozusagen in ewiger ,Evolution“ ist, und
auch die philosophische Anthropologie als Methode dieser Forschung ist
keine monolithische exakte Wissenschaft, die gegentiber diesen sich im
Laufe der Geschichte zwangslaufig ergebenden tausendjahrigen kulturel-
len Veranderungen unempfanglich ware. Das ist also das Motiv fiir eine
Verastelung der philosophischen Anthropologie in eine soziologische und
eine psychologische Richtung - zwei Aspekte, zwei parallel verlaufende
Forschungsstrange, die jeweils auf ihre spezifische Weise, indem sie den-
selben Gegenstand beschreiben und interpretieren, zur ,Philosophie des
Menschen® beitragen. Es besteht hier nicht die Absicht, diese Driftbewe-
gungen der philosophischen Anthropologie zu diskreditieren. Ganz im Ge-
genteil geht es darum, den wissenschaftlichen Status und die Legitimitat
dieser beiden Driftbewegungen zu untersuchen und anzuerkennen, dass
ihnen das Verdienst zukommt, die Menschenfrage nach Jahrzehnten der
Ideologisierung und Politisierung der Philosophie wieder aufgeworfen zu
haben. Die ideologische und politisierende ,Perversion“ der Philosophie
hat diese zwar einerseits bereichert mit Bezug auf die dringendste Aktuali-
tat, sie andererseits aber der ihr ureigenen Fragen beraubt.” Dieser Ansatz

14 Vgl. THIES: Anthropologie heute, 183. Thies schreibt am Anfang seiner Arbeit mit Bezug
auf die Renaissance der philosophischen Anthropologie in der Nachkriegszeit - als diese, um
die Wahrheit zu sagen, schon den psycho-soziologisierenden Weg eingeschlagen hatte -,
dass sich die Philosophie in den 6oer und 7oer Jahren mit anderen Themen beschaftigte:
Sowohl in West- als auch in Ostdeutschland waren die Geschichte und die Gesellschaft die
vorherrschenden Themen (was angesichts der Dominanz der Kategorien ,Ideologie“ und
,Struktur® nicht anders sein konnte; die Frage nach dem Menschen als solchem zog in dieser
Phase anderer Dringlichkeiten - z.B. zwischen Kapitalismus und Kommunismus - keine Auf-
merksamkeit seitens Intellektueller auf sich, vor allem nicht von politisch engagierten Intel-
lektuellen. Schon in den 8oer Jahren, so Thies, nahm man Abstand von dieser Lage; anstelle
einer Philosophie der Geschichte und eines produktiven und diagnostischen Ansatzes, die
zu einer Erklirung und Gesamtschau der Situation der Wissenschaften und der Human-



196 Manuel Rossini

ist nicht frei von Problemen: Riskiert man bei der Beschaftigung mit
diesen ,Spezialdisziplinen“ nicht, in einen Kreislauf aus unterschiedlichen
und untereinander potenziell in Konflikt stehenden Disziplinen zu
geraten? Geht mit dieser (unkontrollierten?) Vermehrung des ,Spezialis-
mus" der philosophischen Anthropologie nicht die Gefahr einer Aufsplitte-
rung der Beitrage und Ergebnisse dieser weiteren Unterteilung in verschie-
dene Disziplinen und Unterdisziplinen einher, sodass Teile der Arbeit der
Ursprungswissenschaft (der Philosophie/der philosophischen Anthropolo-
gie) verloren gehen in einer Vielzahl von Daten, Erfahrungen und Ein-
driicke, die sich nicht mehr einfach ad unum zusammenfihren lassen, so-
dass auch eine ,Hermeneutik” der Anthropologie der Gegenwart aufs Spiel
gesetzt wird? Die gegenwartige Epoche hat uns gemafd der postmodernen
Lesart gezeigt, dass auf die Krise der groflen Erzahlungen kleine Erzdhlun-
gen folgten; aber sind die kleinen wirklich in der Lage, die grofien zu
ersetzen? Ist, mit Weber gesprochen, ,ein Polytheismus der Werte“ in der
Lage, es mit der Einheitswissenschaft vom Wissen aufzunehmen, fir die
die Philosophie stand, ohne dabei in einen letalen und sterilen , Konflikt
der Interpretationen® zu geraten? Diese extreme Spezialisierung des philo-
sophischen Wissens ist in jedem Fall fragwiirdig: es lasst sich legitimer
Weise daran zweifeln, dass sie in der Lage ist, den Reichtum der Wissen-
schaft vom Menschen - wie es die Philosophie ist - zu unterstreichen. Die
extreme Spezialisierung des Wissens — die Tochter der Zeit, des Nihilis-
mus, des Glaubens an den Fortschritt, der Technik und der Sakularisierung
ist — scheint eine entzaubernde Kraft zu enthalten, die sich manifestieren
und durchsetzen will, eine Art Willen zur Macht, der sich als Zweck an
sich will und der Teilung fordert, wo einst Einheit und Ordnung waren.
Gehlens Suche nach der Ordnung - von Delitz ausdriicklich erwahnt -
stellt eines der Motive fiir einseitige und ,politisierende” Lesarten dar, die
Gehlens Werk vereinfachend auf die Gleichsetzung reduzieren, dass aus
seiner Suche nach (sozialer) Ordnung folgt, dass Gehlen konservativ
und/oder reaktiondr war. Es gibt jedoch kaum etwas reduktiveres und kul-
turell Unlauteres als einen Denker in starre und einseitige politische
Pseudo-Kategorien zu pressen. Ganz im Gegenteil geht das Denken Geh-
lens weit tiber eine einfache politische und ideologische und inhaltslose
Betrachtung hinaus; die Suche nach der sozialen ,Ordnung” bedeutet in
der Tat nicht, diese Ordnung politisch vorzugeben. Vielmehr geht es ,um
das Produktive, um das, was der Mensch in seinen sozialen Formungen aus
sich macht“ (128): Die Suche nach der ,Ordnung“ beinhaltet auch das
Wieder-Erschaffen von ,Ordnung”.

disziplinen sowie der Gesellschaft in der Lage gewesen wéren, verbreitete sich jedoch immer
mehr eine Art Kulturalismus, und die Soziologie selbst wurde in ihrer Rolle als Leitdisziplin
von den Kulturwissenschaften ersetzt. Seit den goer Jahren zeichnet sich jedoch eine Riick-
kehr des Menschen und der philosophischen Anthropologie ab.



Zum neuen Interesse an der philosophischen Anthropologie 197

Die Philosophie - die seit ihren Anfangen philosophische Anthropo-
logie war - muss der Gegenwart und sich selbst die oben aufgefiihrten
Fragen stellen. Es ist wahr, dass die Philosophie in Einklang mit ihrer kriti-
schen und priifenden Natur Fragen stellen miisste, ohne den Anspruch zu
haben, diese Fragen absolut zu beantworten; es ist aber auch wahr, dass
sich die Philosophie, die nach dem Menschen und seiner Stellung in der
Welt fragt, auch tempordre Antworten, Paradigmen und eine Art ,lIdeal-
typ“ schaffen muss, die ihr eine gewisse Orientierung geben bei der Be-
stimmung dieser Stellung, dieser Welt und des heutigen Wesens des Men-
schen, das heute ein anderes ist als in den letzten Epochen, letzten Jahr-
hunderten oder, in manchen Fillen sogar, als in den letzten Jahrzehnten.
Die Rolle der philosophischen Anthropologie - und dies ist meine kritische
Antwort auf Delitz und all jene, die sich fiir eine mehr oder weniger ex-
klusive ,Empirisierung“ dieser Wissenschaft stark machen - besteht nicht
darin, die Beitrdge der empirischen oder sich empirisch gebenden Wissen-
schaften (Soziologie, Psychologie, Politikwissenschaften, Neurowissen-
schaften, Informationswissenschaften, Kybernetik oder Informatik) zu be-
kdampfen, zu negieren oder zu dekonstruieren, sondern ihre Rolle ist viel-
mehr, diese Wissenschaften anzuleiten, sie zu einer theoretischen Einheit
zu fihren und sich selbst zur Methodologie der Forschung der Wissen-
schaften vom Menschen und der Forschung generell zu machen. Andern-
falls besteht die Gefahr, dass dieses sozio-psychologische Abdriften der
philosophischen Anthropologie, vor allem aus der hermeneutischen Per-
spektive Gehlens, in eine Art von ,Historismus® (sensu lato) verfallt, weit
entfernt von den (ewigen) ,ersten“ Fragen und konditioniert von den
,neuesten“ Fragen, von der Zeit und der Geschichte. Es besteht der Ein-
druck einer bedeutenden Historisierung der Epoche durch Gehlen - der
dazu tendiert, nach geschichtsphilosophischer Art die ,Etappen” des
Wachstums, der Stagnation und des Schwindens des westlichen Geistes zu
ofixieren“ -, wie auch durch Delitz in ihrer Darlegung und Vertiefung die-
ses Problems.

Eine philosophische Anthropologie vorzuschlagen, die nicht iibermaf3ig
den Anforderungen der Aktualitat (und der Politik) untergeordnet ist, steht
jedenfalls in keinem Widerspruch zu der Absicht, Gehlen und die philoso-
phische Anthropologie selbst in einem humanistischen Sinne zu lesen. Die
Frage nach dem Menschen im Lichte der ,ewigen” Probleme in Verbin-
dung mit den aktuelleren Problemen ist eine der entscheidenden Aufga-
ben der Renaissance der philosophischen Anthropologie. Von hier riihrt
das Potenzial Lowiths in seiner spateren Schaffensphase: Indem sich Lo-
with von den philosophischen Moden seiner Zeit entfernt und einen an-
thropologischen Weg sui generis einschlagt, weit entfernt von den Schemata
und allem Kanonischen der Disziplin, verbindet er die mit den grofen
Humanisten der Vergangenheit (Hegel, Goethe, Herder, von Humboldt)
gefithrte Diskussion iiber den Menschen wieder mit der kosmologischen



198 Manuel Rossini

Frage und mit der allgemeineren Frage nach der Naturhaftigkeit des
Menschen, ohne sich dabei {ibertrieben den ,Gesetzen“ der empirischen,
exakten oder sozialen Wissenschaften unterzuordnen, die ohnehin vom
Politischen und Ideologischen abhangen. Zusammenfassend lasst sich sa-
gen, dass die philosophische Anthropologie wieder zu der Grenz- und Syn-
thesewissenschaft werden muss, in voller Autonomie und im Dialog mit
den anderen Wissenschaften; sie muss die Form einer Hermeneutik an-
nehmen, die an der neuen ,Verschmelzung von Horizonten® arbeitet und
es mit der ,Komplexitit® des theoretischen und praktischen Wissens des
dritten Jahrtausends aufnimmt. Die philosophische Anthropologie muss
jetzt Entscheidungen treffen und unzweideutig Positionen beziehen, die
fir ihre Rolle und Funktion in den Geistes- und den empirischen Wissen-
schaften kennzeichnend sein werden. Eine dringende Frage ist jedoch, wann
und wie die philosophische Anthropologie ihre potenzielle Fiihrungsrolle
und Synthesetdtigkeit im Feld der Wissenschaft und Kultur aufnehmen
wird. Noch dringender ist die Frage nach ihrem Vermogen, die immer neu-
en Beitrdge dessen, was wir heute als Wissenschaft und Kultur definieren,
zu koordinieren.

Zusammenfassung

Der Aufsatz stammt aus einer Lektiire des Buches von Heike Delitz iiber
Arnold Gehlen (UKV, Konstanz 2011). Dieses Buch geht tiber die klassischen
Mafstdbe einer Einfiihrung hinaus, weil die Autorin ein bestimmtes Thema
Gehlens entwickeln will, und zwar das Potenzial seines soziologischen An-
satzes: Gehlen wird namlich als ein Wissenssoziologe verstanden. In meinem
Aufsatz stelle ich zuerst das Buch dar, dann rekonstruiere ich den histori-
schen, theoretischen und problematischen Hintergrund der Philosophischen
Anthropologie und am Ende betrachte ich kritisch die aktuelle “Psychosoziolo-
gisierung” der Philosophischen Anthropologie: Es geht um ein Abdriften, das
riskiert, die spezifischen und philosophischen Eigenschaften dieser Disziplin
nicht anzuerkennen bzw. zu entwerten.

Abstract

The birth of this essay dates back to my reading of Heike Delitz’s book on
Arnold Gehlen (UKV, Konstanz 2011), a work which exceeds the classic and,
sometimes, narrow parameters of monographic studies. Other than reviewing
and discussing the theories of Delitz’s fine work, I offer a historical and philo-
sophical overview of this discipline, which has undergone a true Renaissance
in recent years, especially within a socio-psychological frame. My approach is
however speculative — and that seems to lead it away from its original field
into a more purely philosophical one -, hence my critical discussion of a
“socio-psychological drift” with regard to philosophical anthropology.



	Einige Bemerkungen zum neuen Interesse an der philosophischen Anthropologie : anlässlich der "Einführung" von H. Delitz : Arnold Gehlen

