
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 1

Artikel: "Einsam die Strasse zu ziehn, gehört zum Wesen des Philosophen" :
Nietzsches Einsamkeit als metaphysisches Grundprinzip

Autor: Quero-Sánchez, Andrés

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761037

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andres Quero-Sânchez

„Einsam die Straße zu ziehn, gehört zum
Wesen des Philosophen."

Nietzsches Einsamkeit als metaphysisches
Grundprinzip

ûpwv ôè Kai al xpt^eç xfjç KecJstxÀrjç iräoai T)pt0pr||ievaL eioLv.
Matt 10,30

Nietzsches Einsamkeit: eine philosophische Darlegung

Nietzsches Biographie gehört wesentlich zu Nietzsches Denken. Damit ist
nicht gemeint, dass sein Denken bloßer Ausdruck des persönlich Erlebten
oder bloße Funktion seines Lebens oder gar seiner besonderen psychischen

Veranlagung gewesen sei. Es gibt nicht wenige Studien über die
Philosophie Nietzsches, die sie historisch-psychologisch untersuchen, die
also primär darauf aus sind, sie als bloße bestimmte Reaktion des
Individuums Friedrich Nietzsche auf bestimmte Erlebnisse zu .verstehen'.1 Ja,

Nietzsche hat bekanntlich selbst eine solche historisch-psychologische
Methode des Öfteren verwendet, um die - angeblich absoluten - Wahrheiten

der .dogmatischen' Metaphysik2 zu entlarven. Doch: Nietzsche wird
immer dann zum Historiker, zum Psychologen, wenn er irgendein -
angebliches - Ansich zu .demontieren' oder zu .dekonstruieren' sucht; und
eben das soll im Folgenden nicht versucht werden, da ich nämlich allein
den philosophischen Gehalt von Nietzsches Denken ans Licht kommen
lassen möchte, es eben als Ansich behandeln - genauer: sein lassen -
möchte.

Aber was heißt es dann, wenn man sagt: .Nietzsches Biographie gehört
wesentlich zu Nietzsches Denken'? Ich meine damit Folgendes: dass Nietz-

1 Schon Lou ANDREAS-SALOMÉ: Friedrich Nietzsche in seinen Werken. Wien: Verlag von
Carl Konegen 1894, 19, äußerte sich in diesem Sinne: „Wie Nietzsches körperliches Leiden
der Anlass zu seiner äusseren Vereinsamung wurde, so muss auch in seinem psychischen
Leidenszustand einer der tiefsten Gründe gesucht werden für seinen scharf zugespitzten
Individualismus, für die strenge Betonung des .Einzelnen' als des .Einsamen' in Nietzsches
besonderem Sinn." Vgl. noch ähnlich WALL, Ralph: In der Höhle des Innerlichen. Über den

Zusammenhang von selbstinduzierter Einsamkeit und körperlich-sexueller Problemlage bei
Nietzsche und Rousseau. Aachen: Fischer 1998, 49.

2 Zum Ausdruck siehe insbesondere NIETZSCHE, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse, in:
Werke. Kritische Gesamtausgabe. Hrsg. von COLLI, Giorgio/MONTINARI, Mazzino, VI. Abteilung,

2. Band (im Folgenden: Werke. KGA, Bd. VI,2). Berlin: Walter de Gruyter 1968, 3, 1. 1-5,
1. 18 (Vorrede). Siehe unten 29.



Nietzsches Einsamkeit als metaphysisches Grundprinzip 97

sehe sich beim Philosophieren - denn es ist sicherlich treffender, wenn
man von dem Philosophieren als bloß von der Philosophie Nietzsches
spricht - gerade darum bemüht hat, sein Denken als dasjenige eines
bestimmten, konkreten, lebenden Individuums - eben des Individuums
Friedrich Nietzsche selbst - sein zu lassen.3 Denken hat bei Nietzsche
nicht mit allgemein geltenden Inhalten oder gar allgemein gültigen
Argumentationsstrukturen zu tun - er denkt in diesem Sinne, wenn man so
will, .unlogisch' -,4 sondern es gibt nach Nietzsche wahres oder wirkliches
Denken allein als etwas, was sich im Leben des einzelnen, jeweiligen
Individuums vollzieht oder gar dabei geschieht.5 Denken geht im Sinne
Nietzsches immer ein Jeweiliges an, ja - und ich gebrauche dabei einen
von Martin Heidegger, der bekanntlich ein Nietzsche-Leser war, in Sein
und Zeit eingeführten Ausdruck - ein Jemeiniges'.6 Jemeinigkeit ist das

Grundprinzip des Denkens Nietzsches, ja nach Nietzsche sogar wirklichen
Denkens überhaupt, welches nämlich nie Eines sein kann, sondern immer
ein jeweils Jemeiniges; wenn man so will: eine ,jemeinig geschehende,

3 Vgl. FÖRSTER-NIETZSCHE, Elisabeth: Das Leben Friedrich Nietzsches, Bd. 2: Der einsame
Nietzsche. Leipzig: Alfred Kröner 1913 (Nachdr. 1922), Vorwort, V: „Das vorliegende Buch zu
schreiben, ist mir sehr schwer geworden, besonders die letzten Kapitel mit ihrem
unbeschreiblichen Herzeleid. Aber der Titel verpflichtete mich auch zu erklären, wie es gekommen

ist, daß mein Bruder in späteren Jahren so sehr vereinsamte. Innerlich ist und bleibt
jedes Genie einsam, aber äußerlich wäre es gerade bei Nietzsche, der in seiner Jugend von
Freunden umgeben war und von ihnen auf Händen getragen wurde, auch wenn sie ihn nicht
verstanden, der allgemein im Verkehr als einer der liebenswürdigsten Menschen galt - bei
Nietzsche wäre es nicht nötig gewesen. [...]. Viele Erlebnisse und einzelne Züge werden hier
zum erstenmal erzählt. Der aufmerksame Leser wird sich erinnern, welchen Wert Nietzsche
gerade der Erzählung persönlicher Erlebnisse, selbst anscheinend kleiner Züge, beigelegt
hat. Sie verrieten nach seiner Überzeugung mehr von einem Philosophen als die subtilsten
Erklärungen seiner Lehrsätze."

4 Vgl. etwa NIETZSCHE, Friedrich: Nachgelassene Fragmente. Werke. KGA, Bd. 111,3

Berlin: Walter de Gruyter 1978, 191, 1. 9-20 (71125]): „Wir haben uns hier zu erinnern, daß der
Intellekt nur ein Organ des Willens ist und somit in allem seinem Wirken auf das Dasein,
mit nothwendiger Gier, hindrängt und daß es sich bei seinem Ziele nur um verschiedene
Formen des Daseins, nie aber um die Frage nach Sein oder Nichtsein handeln kann. Für den
Intellekt giebt es kein Nichts als Ziel, somit auch keine absolute Erkenntniß, weil diese dem
Sein gegenüber ein Nichtsein wäre. Das Leben unterstützen - zum Leben verführen, ist
demnach die jeder Erkenntniß zu Grunde liegende Absicht, das unlogische Element, welches
als der Vater jeder Erkenntniß auch die Grenzen derselben bestimmt."

5 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Ecce homo. Werke. KGA, Bd. VI,3, Berlin: Walter de Gruyter
1969, 333, 1. 4-12: „Ich erzähle nunmehr die Geschichte des Zarathustra. Die Grundconcep-
tion des Werks, der Ewige-Wiederkunfts-Gedanke, diese höchste Formel der Bejahung,
die überhaupt erreicht werden kann -, gehört in den August des Jahres 1881: er ist auf ein
Blatt hingeworfen, mit der Unterschrift: „6000 Fuss jenseits von Mensch und Zeit". Ich gieng
an jenem Tage am See von Silvaplana durch die Wälder; bei einem mächtigen pyramidal auf-
gethürmten Block unweit Surlei machte ich Halt. Da kam mir dieser Gedanke."

6 Vgl. QUERO-SÂNCHEZ, Andrés: Zarathustras „Treue zur Erde" als „Wille zum Willen":
Friedrich Nietzsches „Philosophie der Wünschbarkeit", in: MAYER, Mathias (Hg.): Also wie
sprach Zarathustra? West-östliche Spiegelungen im kulturgeschichtlichen Vergleich. Würzburg:

Ergon 2006, 89-110, hier 90 (einschließlich Anm. 11).



98 Andrés Quero-Sänchez

unverwechselbare Fatalität', ein ,jemeinig geschehendes, unvergleichbares
Schicksal'.7 „Hört mich! denn ich bin der und der", so fordert Nietzsche
noch in der späten Autobiographie Ecce homo mit Nachdruck auf; und er
fügt noch hinzu: „Verwechselt mich vor Allem nicht!".8

Nietzsches Einsamkeit gibt nun dem eben Erläuterten bestens
Ausdrucke Sie ist in erster Linie ein philosophisches Phänomen, ja sie besagt
nach Nietzsche das Wesen der Philosophie selbst, welche es als solche nur
als einsames - sprich: jemeiniges, unverwechselbares - Philosophieren
gebe: „Einsam die Straße zu ziehn", so lesen wir schon in Die Philosophie
im tragischen Zeitalter der Griechen, „gehört zum Wesen des Philosophen".10

Dass der konkrete Mensch Friedrich Nietzsche sich nun zudem
einsam gefühlt hat, sogar, wie Theo Meyer es freilich etwas übertrieben
formuliert, „der große Einsame, die vielleicht einsamste Gestalt der
Geistesgeschichte", gewesen sei:11 das lässt sich leicht belegen. Am 12. Novem-

7 Zum Ausdruck .Fatalität' siehe etwa NIETZSCHE, Friedrich: Götzen-Dämmerung. Werke.
KGA, Bd. VI,3 (Anm. 5), 90, 1.19h („Fatalität seines Wesens"). Siehe unten 6.

8 NIETZSCHE, Friedrich: Ecce homo. Werke. KGA, Bd. VI,3 (Anm. 5), 255, 1. i6f. Vgl. Nietzsche,

Friedrich: Die fröhliche Wissenschaft. Werke. KGA, Bd. V,2. Berlin: Walter de Gruyter
1973, 243, 1. 24-31: „Ueberlassen wir diess Geschwätz und diesen üblen Geschmack Denen,
welche nicht mehr zu thun haben, als die Vergangenheit um ein kleines Stück weiter durch
die Zeit zu schleppen und welche selber niemals Gegenwart sind, - den Vielen also, den
Allermeisten! Wir aber wollen Die werden, die wir sind, - die Neuen, die Einmaligen,
die Unvergleichbaren, die Sich-selber-Gesetzgebenden, die Sich-selber-Schaffenden!"

9 Vgl. etwa NIETZSCHE, Friedrich: Morgenröthe. Werke. KGA, Bd. V,i. Berlin: Walter de

Gruyter 1971, 294, 1. 6-9: „Desshalb gehe ich in die Einsamkeit, - um nicht aus den Cisternen
für Jedermann zu trinken. Unter Vielen lebe ich wie Viele und denke nicht wie ich." Vgl.
noch: Nachgelassene Fragmente. Werke. KGA, Bd. VII,3. Berlin: Walter de Gruyter 1974, 337,
1- i9~27 (38!11])

10 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen. Werke.
KGA, Bd. 111,2. Berlin: Walter de Gruyter 1973, 327, 1. 22f. Ich möchte damit allerdings nicht
behaupten, dass es einen notwendigen Zusammenhang zwischen Unverwechselbarkeit
und Einsamkeit als einem subjektiven, privaten Gefühl eines bestimmten Individuums gibt.
Sondern ich möchte als Interpret der Sache Nietzsches feststellen, dass es bei ihm der
Begriff .Einsamkeit' - zumindest meist, wenn nicht sogar immer - eine philosophische,
objektiv fassbare Bedeutung hat; dass er nämlich im Werk Nietzsches für das philosophische

Prinzip .Unverwechselbarkeit' steht. Ich möchte folglich die sicherlich berechtigte
Frage, ob gerade derjenige, der nicht unverwechselbar ist - etwa wenn seiner Unverwechselbarkeit

sozusagen Gewalt angetan wird -, sich einsam fühlt, bewusst außer Betracht lassen.
Das kann freilich tatsächlich der Fall sein, aber es würde nichts Anderes bedeuten, als dass
nach Nietzsches Verständnis der Einsamkeit eben der im philosophischen Sinne Einsame
derjenige ist, der sich nicht einsam fühlt.

11 MEYER, Theo: Nietzsche. Kunstauffassung und Lebensbegriff. Tübingen: Francke 1991,

560; vgl. ebd., 694-709. Vgl. ähnlich USINGER, Fritz: Geist und Gestalt. Dessau: Karl Rauch
Verlag 2i94i, 132: „Er <sc. Nietzsche> war [...] ein Einsamster unter den Einsamsten"; LÄM-

MERT, Eberhard: Nietzsches Apotheose der Einsamkeit, in: Nietzsche-Studien 16 (1987) 47-69,
hier 48: „Aber niemand vor Nietzsche hat so hartnäckig wie er der Existenzform des
Einzelgängers in der Tonart seiner Prosa und in der Thematik seiner Gedichte Ausdruck gegeben
und sie, von der Aufgabe seiner Baseler Professur an, in der Unstete seiner ständigen



Nietzsches Einsamkeit als metaphysisches Grundprinzip 99

ber 1887 etwa äußert er sich selbst gegenüber seinem Freund, dem Theologen

Franz Overbeck, unmissverständlich in diesem Sinne: „Ich war
dergestalt schon als Kind allein, ich bin es heute noch, in meinem 44ten
Lebensjahre".12 Und tatsächlich finden wir schon in seiner ersten Selbstbiographie

Stellen, die eindeutig dafür sprechen, etwa wenn der Dreizehnjährige

erklärt: „Von Kindheit an suchte ich die Einsamkeit u. fand mich da

am wohlsten, wo ich mich ungestört mir selbst überlassen konnte."u
Ähnlich lässt sich für weitere zentrale Aspekte des Philosophierens

Nietzsches feststellen, dass sie zudem gewissen für den Menschen Friedrich

Nietzsche kennzeichnenden Charakterzügen entsprechen, welche von
Familie und Freunden immer wieder bezeugt wurden. Seine Schwester,
Elisabeth, zum Beispiel sagt in ihrer Nietzsche-Biographie, dass die Mutter
am sechsjährigen Friedrich vor allem immer wieder moniert habe, dass er
„über alle Dinge seine eignen Gedanken <hatte>, die mit denen andrer
Leute garnicht übereinstimmten."h Und die Mutter selbst schreibt in
einem Brief an ihren Sohn vom 12. November 1862 ähnlich, dass er „immer
etwas anderes [...] thun <möchte> als die Anderen".^ Auch Nietzsches
Kollegen fiel gerade dieser Charakerzug besonders auf. Der berühmte
Baseler Professor und Kulturhistoriker Jacob Burckhardt etwa, den Nietzsche
sehr verehrte, äußert sich in einem Brief vom Dezember 1878 in eben
diesem Sinne: Nietzsche sei, so schreibt er dort an Friedrich von Preen, „ein

Ortswechsel und schließlich wiederkehrend in der Höheluft von Sils-Maria, auch realiter
gelebt."

12 NIETZSCHE, Friedrich: Brief an Franz Overbeck vom 12. November 1887. Briefwechsel.
Kritische Gesamtausgabe, hrsg. von COLLI, Giorgio/MONTINARI, Mazzino. 3. Abteilung, 5.
Band (im Folgenden: Briefwechsel. KGA, Bd. III,5). Berlin: Walter de Gruyter 1984, 196, 1. 2if.

H NIETZSCHE, Friedrich: Aus meinem Leben. Werke. KGA, Bd. I,i. Berlin: Walter de Gruyter

1995, 288, 1. 20-22. Weitere ähnliche Stellen werden von MENDE, Erich: Nietzsche und
sein Gegensatz. Cuxhaven: Junghans 1997, 89-99 (Einsamkeit - propagiert und erlitten),
angeführt bzw. diskutiert.

H Vgl. FÖRSTER-NIETZSCHE, Elisabeth: Das Leben Friedrich Nietzsches, Bd. 1: Der junge
Nietzsche. Leipzig: Alfred Kröner 1912 (Nachdr. 1922), 33: „Unsre Mutter beklagte sich bei
ihrem Vater, daß ihr Fritz so anders sei, als andere Jungen und sich so schwer anschlösse.
Sonst wäre er so gut und gehorsam, aber er habe über alle Dinge seine eignen Gedanken, die
mit denen andrer Leute garnicht übereinstimmten. Beide hatten vergessen, daß ich in einer
entfernten Zimmerecke mit den Puppen spielte, so daß der Großpapa merkwürdig heftig auf
diese Auseinandersetzungen entgegnete: ,Aber meine Tochter, du weißt garnicht, was du an
diesem Jungen hast! Das ist das ungewöhnlichste und begabteste Kind, das mir in meinem
ganzen Leben vorgekommen ist; meine sechs Söhne zusammengenommen haben nicht die
Begabung deines Fritz. Laß ihn doch in seiner Eigenart!' - Und unsre Mutter ließ ihn nach
dem Rate des Vaters sich selbst entwickeln, wenigstens hat mein Bruder später dankbar
anerkannt, daß niemand mit einem energischen ,du sollst' auf ihn einzuwirken versucht hat
und daß dadurch das gesunde Von-lnnen-heraus-wachsen allein ermöglicht worden sei."

t5 Vgl. NIETZSCHE, Franziska: Brief an Friedrich Nietzsche vom 12. November 1862.
Briefwechsel. KGA, Bd. I,i. Berlin: Walter de Gruyter 1975, 388, 1. 19-23: „Du wirst von Neuen des
Fehlers der Eitelkeit angeklagt worden sein, immer etwas anderes zu thun als die Anderen
und finde die Strafe ganz gerecht, denn es erscheint als eine furchtbare Anmaßung, den Lehrern

gegenüber sich so etwas zu erlauben."



100 Andrés Quero-Sänchez

außerordentlicher Mensch", der „zu gar Allem [...] einen eigenen
eigentümlichen, selbsterworbenen Gesichtspunct" habe.16 Es handelt sich hierbei

- nämlich bei Nietzsches Interesse für das .Außerordentliche', das .Ei¬

gentümliche', überhaupt für .selbsterworbene Gedanken', welche
allerdings paradoxerweise nichts als das Aufkommenlassen der eigenen, .unver¬
wechselbaren Fatalität' bedeuten - zugleich um Momente, die für Nietzsches

Philosophieren wesentlich sind. Und allein und ausschließlich als
solche - sprich: als philosophische Grundprinzipien - werden sie mich im
Folgenden interessieren.

Nietzsches Vernichtung .verwechselbarer Endlichkeit'

l. Der,Freigeist'

Das erstmals 1878 erschienene Buch Nietzsches Menschliches, Allzumen-
schliches trägt bekanntlich den Untertitel: Ein Buch für freie Geister. In der
ersten Auflage war das Buch noch ausdrücklich „Dem Andenken Voltaire's
geweiht zur Gedächtniss-Feier seines Todestages, des 30. Mai 1778".1? Den
Begriff des .freien Geistes' scheint Nietzsche somit dem Denken der
französischen Aufklärung des 18. Jahrhunderts entnommen zu haben, er deutet
ihn allerdings im Sinne seines eigenen philosophischen Projekts, welches
von dem der Aufklärung - allerdings nur zunächst18 - völlig verschieden
ist. „Man nennt Den einen Freigeist", so definiert er das Phänomen schon
zu Beginn des Werkes, „welcher anders denkt, als man von ihm auf Grund
seiner Herkunft, Umgebung, seines Standes und Amtes oder auf Grund der
herrschenden Zeitansichten erwartet".^ Das Denken des Freigeistes ist
also nicht von seiner vorgegebenen Endlichkeit her bestimmt, sondern er
habe sich, wie Nietzsche es ausdrückt, „von dem Herkömmlichen gelöst".20
„Er ist", so heißt es weiter, „die Ausnahme", denn „die gebundenen Geister

16 BURCKHARDT, Jacob: Brief am Friedrich von Preen, 8.-10. Dezember 1878, in: Chronik zu
Nietzsches Leben NIETZSCHE, Friedrich: Sämtliche Werke. Kritische Studien Ausgabe in 15

Einzelbänden, hrsg. von COLLI, Giorgio/MONTINARI, Mazzino. Bd. 15), 86.

V Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches I. Werke. KGA, Bd. IV,2.
Berlin: Walter de Gruyter 1967, 1. Diese Widmung hat Nietzsche bei der zweiten Auflage des
Werkes weggelassen. Zum Verhältnis Nietzsches zu Voltaires siehe MÉTAYER, Guillaume:
Nietzsche et Voltaire. De la liberté de l'esprit et de la civilisation. Paris: Flammarion 2011, ins-
bes. 114-139 (Chapitre III: De la liberté de l'esprit); Vivetta VlVARELLI: Montaigne und der
„freie Geist", in: Nietzsche-Studien 23 (1994) 79-101, hier 79, ist allerdings der Meinung, dass
eher „Montaigne als Nietzsches Vorbild für den Freigeist angesehen werden darf'. Vgl. ebd.
8if.

18 Denn aus einer bestimmten Sicht lässt sich auch Nietzsches Denken als .aufklärerisch'
bezeichnen. Siehe unten 18-20.

M? NIETZSCHE, Friedrich: Menschliches, AUzumenschliches I. Werke. KGA, Bd. IV,2 (Anm.
17), 193, 1. 12-15.

20 NIETZSCHE, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches I. Werke. KGA, Bd. IV,2 (Anm.
17), 194, 1. 8.



Nietzsches Einsamkeit als metaphysisches Grundprinzip 101

sind die Regel".21 Der gebundene Geist nehme nämlich „seine Stellung [...]

aus Gewöhnung";22 und Nietzsche führt noch ein Beispiel an: „wie Jemand,
der in einem Weinlande geboren wurde, ein Weintrinker wird".23 Was die

an die vorgegebene Endlichkeit .gebundenen Geister' nun über den .Frei¬

geist' denken, haben wir oben bei Nietzsches Mutter feststellen dürfen.
Und Nietzsche selbst war sich dessen völlig bewusst: „diese <sc. die
gebundenen Geister> werfen ihm <sc. dem Freigeist> vor, dass seine freien
Grundsätze ihren Ursprung [...] in der Sucht, aufzufallen", hätten.24

Der Freigeist setzt sich somit über vorgegebene Endlichkeit hinweg.
Allerdings geht es dabei nicht um Endlichkeit überhaupt, sondern allein
um eine bestimmte Form derselben. Nietzsche selbst hat, freilich nur
implizit, eine zweifache Form von Endlichkeit unterschieden, und zwar bei
seiner Kritik nämlich an Kants Begriff der .intelligiblen Freiheit' in Götzen-
Dämmerung:

„Was kann allein unsre Lehre sein? - Dass Niemand dem Menschen seine
Eigenschaften giebt, weder Gott, noch die Gesellschaft, noch seine Eltern und
Vorfahren, noch er selbst (- der Unsinn der hier zuletzt abgelehnten
Vorstellung ist als .intelligible Freiheit' von Kant, vielleicht auch schon von
Plato gelehrt worden). Niemand ist dafür verantwortlich, dass er überhaupt
da ist, dass er so und so beschaffen ist, dass er unter diesen Umständen, in
dieser Umgebung ist. Die Fatalität seines Wesens ist nicht herauszulösen aus
der Fatalität alles dessen, was war und was sein wird."25

Der Freigeist soll sich freilich „vom Flerkömmlichen" ablösen: vom (angeblich

noch lebenden) ,Gott', von der .Gesellschaft', von seinen .Eltern und
Vorfahren', von denjenigen Instanzen nämlich, die ihm eine - weil ver-

21 NIETZSCHE, Friedrich: Menschliches, AUzumenschliches I. Werke. KGA, Bd. IV,2 (Anm.
17), 193, 1. 15E Und eben die Ausnahme, keineswegs die für alle gleich-gültige Regel interessiert

Nietzsche; vgl .Jenseits von Gut und Böse. Werke. KGA, Bd. VI,2 (Anm. 2), 39, 1. 29-40, 1.

10: „Jeder auserlesene Mensch trachtet instiktiv nach seiner Burg und Heimlichkeit, wo er
von der Menge, den Vielen, den Allermeisten erlöst ist, wo er die Regel .Mensch' vergessen
darf, als deren Ausnahme: - den Einen Fall ausgenommen, dass er von einem noch stärkeren
Instinkte geradewegs auf diese Regel gestossen wird, als Erkennender im grossen und aus-
nahmsweisen Sinne. Wer nicht im Verkehr mit Menschen gelegentlich in allen Farben der
Noth, grün und grau vor Ekel, Überdruss, Mitgefühl, Verdüsterung, Vereinsamung schillert,
der ist gewiss kein Mensch höheren Geschmacks; gesetzt aber, er nimmt alle diese Last und
Unlust nicht freiwillig auf sich, er weicht ihr immerdar aus und bleibt, wie gesagt, still und
stolz auf seiner Burg versteckt, nun, so ist Eins gewiss: er ist zur Erkenntniss nicht gemacht,
nicht vorherbestimmt." Vgl. noch: Nachgelassene Fragmente. Werke. KGA, Bd. VIII,2. Berlin:
Walter de Gruyter 1970, 140, 1.11-30 (10)39] [170]).

22 NIETZSCHE, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches I. Werke. KGA, Bd. IV,2 (Anm.
17), 194, 1. i5f.

23 NIETZSCHE, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches I. Werke. KGA, Bd. IV,2 (Anm.
17), 194,1. 20.

24 NIETZSCHE, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches I. Werke. KGA, Bd. IV,2 (Anm.
ï7), 193, 1. 16-18.

25 NIETZSCHE, Friedrich: Götzen-Dämmerung. Werke. KGA, Bd. VI,3 (Anm. 5). 90, 1.12-21.



102 Andrés Quero-Sânchez

wechselbare - unechte Endlichkeit einzureden suchen. Eine solche Ablösung

bedeutet nach Nietzsche jedoch keineswegs die Entscheidung des
Einzelnen zur abstrakten Absolutheit oder Unendlichkeit. Denn Nietzsche
hebt an der gerade zitierten Stelle hervor, wie entscheidend das dem
Menschen vorgegebene Dasein, sein vorgegebenes Sosein („Niemand ist dafür
verantwortlich, dass er überhaupt da ist, dass er so und so beschaffen ist"),
sowie die vorgegebenen ,Umständen' und überhaupt die ,Umgebung' als

Voraussetzung für alle Erkenntnis und überhaupt alles Lebens seien, welche

eben nicht vom Lebenden selbst nach Belieben gesetzt werden könnten.

Dabei geht es natürlich um keine - weil verwechselbare - unechte
Endlichkeit, sondern um die in aller Ernst angenommene und eben
dadurch (paradoxerweise) selbst vollzogene; somit allein um eine - weil je-
meinige oder unwechselbare - echte Endlichkeit: um unberechenbare ,Ge-
worfenheit'. Nietzsche spricht in der gerade zitierten Passage von der .Fa¬

talität' des jemeinigen Wesens eines Jeden, ja von der „Fatalität alles dessen,

was war und was sein wird". Das jemeinige Wesen ist also eine historisch

entstandene und überhaupt gewordene, anzunehmende .Fatalität';
wenn man so will: das unverwechselbare und unberechenbare Schicksal
eines Jeden.

Der Freigeist setzt sich somit allein über unechte, eingeredete Endlichkeit

hinweg, welche den Vollzug seiner echten, unverwechselbaren
Endlichkeit verhindere:

„Ein Antrieb und Andrang waltet und wird über sie <sc. über die losgelöste,
junge Seele> Herr wie ein Befehl; ein Wille und Wunsch erwacht, fortzugehn,
irgend wohin, um jeden Preis; eine heftige gefährliche Neugierde nach einer
unentdeckten Welt flammt und flackert in allen ihren Sinnen. .Lieber sterben
als hier leben' - so klingt die gebieterische Stimme und Verführung: und dies
.hier' dies ,zu Hause' ist Alles, was sie bis dahin geliebt hatte!"26

In der acht Jahre nach Menschliches, Allzumenschliches erschienenen
Schrift Jenseits von Gut und Böse geht Nietzsche wieder auf den Begriff des

.freien Geistes' ein. Hier wird deutlich, dass er seinen Freigeist von dem
der Aufklärung - nochmals: zunächst - deutlich unterschieden haben will.
Daraus erklärt sich sicherlich die Tatsache, dass in der zur gleichen Zeit -
also 1886 - erschienenen zweiten Auflage von Menschliches, Allzumenschliches

die ursprüngliche Widmung an Voltaire gestrichen wurde. Die
aufklärerischen Freigeister setzten sich nämlich für eine bestimmte Form
demokratischen Denkens ein, so dass sie, wie Nietzsche selbst erklärt,
„ungefähr das Gegentheil von dem wollen, was in unsern Absichten und

26 NIETZSCHE, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches I. Werke. KGA, Bd. IV,2 (Anm.
17), 10, 1. 13-19. Vgl. ebd., 11, I. 21-25: „solche Gedanken führen und verführen ihn, immer
weiter fort, immer weiter ab. Die Einsamkeit umringt und umringelt ihn, immer drohender,
würgender, herzzuschnürender, jene furchbare Göttin und maeter saeva cupidinum - aber

wer weiß es heute, was Einsamkeit ist? ...".



Nietzsches Einsamkeit als metaphysisches Grundprinzip 103

Instinkten liegt".27 Aber inwiefern ist dies der Fall? Wir schauen uns seine

eigene Antwort auf diese Frage an: „Sie gehören, kurz und schlimm, unter
die Nivellirer, diese falschlich genannten .freien Geister' - als beredte und
schreibfingrige Sklaven des demokratischen Geschmacks und seiner
.modernen Ideen'".28 Ich möchte solche Passagen nun nicht in deren
politischer Bedeutung verstehend - eine solche Lektüre liegt nämlich völlig
außerhalb meines Kompetenzgebiets -, sondern allein in deren metaphysischem

Sinn: Der aufklärerische .Nivellierer' macht alles gleich; ihm ist
alles, überhaupt die Differenz, gleich-gültig; er hält alles für ,verwechselbar'

oder gar austauschbar, und vernachlässigt damit eben das Moment,
das für Nietzsches Philosophieren entscheidend ist: das Jemeinige, das
Unverwechselbare, das Unaustauschbare. Und gerade in diesem Zusammenhang

- bei der unmittelbaren Fortsetzung der Passage - verwendet Nietzsche

selbst den uns beschäftigenden Begriff .Einsamkeit': Es handle sich
bei solchen .falschlich genannten freien Geistern', so heißt es ausdrücklich,

um „Menschen ohne Einsamkeit, ohne eigne Einsamkeit".3° „Was sie
mit allen Kräften erstreben möchten", so fahrt Nietzsche fort,

„ist das allgemeine grüne Weide-Glück der Heerde, mit Sicherheit, Ungefähr-
lichkeit, Behagen, Erleichterung des Lebens für Jedermann; ihre beiden am
reichlichsten abgesungnen Lieder und Lehren heissen .Gleichheit der Rechte'
und .Mitgefühl für alles Leidende', - und das Leiden selbst wird von ihnen als
Etwas genommen, das man abschaffen muss."?1

Auch dies soll im Folgenden nicht im politischen, sondern allein im
metaphysischen Sinne verstanden werden.

27 NIETZSCHE, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse. Werke. KGA, Bd. VI,2 (Anm. 2), 57, 1.

2f. Vgl. noch: Nachgelassene Fragmente, Nachgelassene Fragmente. Werke. KGA, Bd. VII,3
(Anm. 9), 282, 1. 4-7 (36117]): „In allen Ländern Europas, und ebenso in Nordamerika giebt
es jetzt .Freidenker': gehören sie zu uns? Nein, meine Herren: ihr wollt ungefähr das Ge-
gentheil von dem, was in den Absichten jener Philosophen liegt, welche ich Versucher
nenne."

28 NIETZSCHE, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse. Werke. KGA, Bd. VI,2 (Anm. 2), 57, 1.

6-9.
29 Vgl. VAN TONGEREN, Paul: Esprit libre et démocratie, in: D'IORIO, Paolo/PONTON, Olivier

(Hgg.): Nietzsche. Philosophie de l'esprit libre. Études sur la genèse de ,Choses humaines,
trop humaines'. Paris: Editions Rue d'Ulm/Presses de l'École normale supérieure 2004, 153-
166, hier 154: „.Démocratie,' n'est pour Nietzsche un terme que partiellement politique". Das
scheint mir treffend zu sein, ebenso wie Van Tongerens gewonnenes Fazit, ebd., 166: „Nietzsche

est aussi, dans Choses humaines, trop humaines, un philosophe du dépassement continuel,

et en ce sens un philosophe de la transcendance."
3° NIETZSCHE, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse. Werke. KGA, Bd. VI,2 (Anm. 2), 57, 1.

9-10.
31 NIETZSCHE, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse. Werke. KGA, Bd. VI,2 (Anm. 2), 57, 1.

16-22.



104 Andrés Quero-Sânchez

2. Die Bodeständigkeit des ,letzten Menschen'

Was die .fälschlich genannten freien Geister' erstreben, ist nach der eben
zitierten Darstellung Nietzsches in Jenseits von Gut und Böse genau
dasselbe, was den .letzten Menschen', von dem in Also sprach Zarathustra die
Rede ist - den .verächtlichsten Menschen', „der sich selber nicht mehr
verachten kann",32 „der Alles klein macht"33 - glücklich macht: „,Wir haben
das Glück erfunden' - sagen die letzten Menschen und blinzeln".34 Und
Zarathustra fügt erklärend noch hinzu: „Kein Hirt und Eine Heerde! Jeder
will das Gleiche, Jeder ist gleich: wer anders fühlt, geht freiwillig in's
Irrenhaus".35 Die letzten Menschen haben in diesem Sinne, so fährt
Zarathustra fort, „die Gegenden verlassen, wo es hart war zu leben: denn man
braucht Wärme".36

Nietzsches .Übermensch' - das Phänomen nämlich, welches den .letz¬
ten Menschen' überwinden soll37 - darf hingegen im Glücksgefühl der
gemeinschaftlichen Wärme nicht aufgehen; er soll, wie Zarathustra es
formuliert, ,die Herren von Heute überwinden' sowie auch deren grundlegendste

Frage: „wie erhält sich der Mensch, am besten, am längsten, am
angenehmsten?".38 Solche .Herren von Heute' sind deshalb, so Nietzsche
weiter, „die [...] des Übermenschen grösste Gefahr".39 Aber inwieweit ist
dies der Fall?

32 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i. Berlin:
Walter de Gruyter 1968, 13, 1. 22f.

33 NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i (Anm. 32), 13,1. 28.

34 NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i (Anm. 32), 13,1. 30t.
35 NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i (Anm. 32), 14,1. nf.
36 NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i (Anm. 32), 13,1. 32F
37 Vgl. etwa NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i (Anm.

32), 8, 1. 13F: „Ich lehre euch den Übermenschen. Der Mensch ist Etwas, das überwunden

werden soll".
3® NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i (Anm. 32), 354, 1.

6F Vgl. noch: Nachgelassene Fragmente. Werke. KGA, Bd. VIII,2 (Anm. 21), 280, 1. 5 (n[75l
[333]): ,„Der Glückliche': Heerdenideal".

39 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i (Anm. 32),

354, 1. 6-18: „Das fragt und fragt und wird nicht müde: ,wie erhält sich der Mensch, am besten,

am längsten, am angenehmsten?' Damit - sind sie die Herrn von Heute. // Diese Herrn
von Heute überwindet mir, oh meine Brüder, - diese kleinen Leute: die sind des
Übermenschen grösste Gefahr! // Überwindet mir, ihr höheren Menschen, die kleinen Tugenden,
die kleinen Klugheiten, die Sandkorn-Rücksichten, den Ameisen-Kribbelkram, das erbärmliche

Behagen, das .Glück der Meisten' -! // Und lieber verzweifelt, als dass ihr euch ergebt.
Und, wahrlich, ich liebe euch dafür, dass ihr heute nicht zu leben wisst, ihr höheren
Menschen! So nämlich lebt ihr - am Besten!". Vgl. ähnlich noch: Nachgelassene Fragmente.
Werke. KGA, Bd. VIII,2 (Anm. 21), 295, 1. 5-7 (ii[ii2] [357]): „es ist ein Zeichen von Rückgang,

wenn eudämonistische Werthmaaße als oberste zu gelten anfangen"; Nachgelassene
Fragmente. Werke. KGA, Bd. VIII,3. Berlin: Walter de Gruyter 1972, 57, 1.17F (14(87]): „Wege
zum Glück: Zeichen, daß alle Hauptkräfte des Lebens erschöpft sind"; EBD.: 70, 1. 3
(14(99]): „Das rechte Leben will nicht Glück, sieht ab von Glück ..."; EBD.: 103, 1. 12 (14(129]):
„Thatsächlich will der Mensch nicht das .Glück'"; ebd., 411, 1. 27-412, 1. 2: „Wenn anders wir



Nietzsches Einsamkeit als metaphysisches Grundprinzip 105

Nietzsches Vater, der evangelischer Pastor in Röcken, einem kleinen
Dorf in heutigem Sachsen-Anhalt war, starb bekanntlich sehr früh. Der
tragische Tod des die Sicherheit und Glückseligkeit der Familie gründenden

Vaters traf den jungen Nietzsche zutiefst: „der Gedanke, mich immer
von dem geliebten Vater getrennt zu sehn, ergriff mich und ich weinte
bitterlich. [...]. Ach Gott! Ich war zum vaterlosen Waisenkind [...]
geworden!".^ „Wenn man einen Baum seiner Krone beraubt", so erklärt der
Dreizehnjährige weiter, „so wird er welk und kahl und die Vöglein
verlassen die Zweige".41 Sollte man nicht Nietzsches Philosophieren als einen
Versuch verstehen, mit einer solchen ,vaterlosen' Situation fertig zu werden,

als den Versuch nämlich, die durch den frühen, tragischen Tod des

Vaters entstandene unsichere Situation auszuhalten? Der Übermensch
stünde in diesem Sinne für das Philosophieren des durch den Tod des
Sicherheit stiftenden Vaterrs, sich selbst überlassenen .Waisenkindes'.

Ich möchte eine solche historisch-psychologische ,Demontierung' des

Philosophierens Nietzsches jedoch vermeiden, um mich, wie bereits zu
Beginn meiner Ausführungen angekündigt, auf die sachliche Darlegung
des in den Texten Nietzsches selbst präsenten Phänomens zu konzentrieren.

Denn die ,vaterlose' oder gar ,gottlose' - da Gott, Zarathustra zufolge,
bereits tot ist - Unsicherheit fordert Nietzsche als festes Prinzip echten,
unverwechselbaren und als solchen unberechenbaren Philosophierens.
Nur der Vaterlose, der Gottlose, vermöge sich über die unechte, verwechselbare

und als solche berechenbare Endlichkeit hinwegzusetzen. Das
Grundlose - wenn man so will: die Bodenlosigkeit - soll in diesem Sinne -
paradoxerweise - zum grundlegenden Prinzip oder abgründigen Boden des

echten, unverwechselbaren Lebens eines Jeden werden. Es gibt nach Nietzsche

nach dem Tod Gottes ohnehin keinen anderen Boden als das Bodenlose,

so dass gerade der Bodenständige - sprich: der .letzte Mensch', der
.falschlich genannte freie Geist' - das Wirkliche verfehlt, am Wirklichen
vorbeigeht oder gar, so Nietzsche in Ecce homo, als .feiger Idealist' „vor der
Realität die Flucht ergreift".42 Auf bodenlosem Boden, auf dem, wie

Philosophen sind, wir Hyperboreer, es scheint jedenfalls, daß wir es anders sind als man
ehemals Philosoph war. Wir sind durchaus keine Moralisten [...] Wir trauen unsern Ohren
nicht, wenn wir sie reden hören, alle diese Ehemaligen. .Hier ist der Weg zum Glücke' -
damit springt ein Jeder von ihnen auf uns los, mit einem Recept in der Hand und mit Salbung
im hieratischen Maule. .Aber was kümmert uns das Glück?' - fragen wir ganz erstaunt";
Jenseits von Gut und Böse. Werke. KGA, Bd. VI,2 (Anm. 2), 57, 1. 22-58, 1. 6.

4° NIETZSCHE, Friedrich: Aus meinem Leben. Werke. KGA, Bd. 1,1 (Anm. 13), 285, 1. 28-33.
41 NIETZSCHE, Friedrich: Aus meinem Leben. Werke. KGA, Bd. I,i (Anm. 13), 286, 1. r6f.
42 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Ecce homo. Werke. KGA, Bd. VI,3 (Anm. 5), 365, 1. 15-20:

„das Wichtigere ist, Zarathustra ist wahrhaftiger als sonst ein Denker. Seine Lehre und sie
allein hat die Wahrhaftigkeit als oberste Tugend - das heisst den Gegensatz zur Feigheit
des .Idealisten', der vor der Realität die Flucht ergreift, Zarathustra hat mehr Tapferkeit im
Leibe als alle Denker zusammengenommen."



io6 Andrés Quero-Sänchez

Nietzsche gelegentlich sagt, .untergegrabenen Vertrauen zur Moral',43 ja
landlos44 und sogar sonnenlos - denn durch den Tod Gottes sei ,die Erde

von ihrer Sonne losgekettet'45 - lebt der einsame Philosoph als solcher nun
.gefahrlich'; er lebt nämlich in Gefahr, ja er lebt in seiner eigenen, jemeini-
gen, unverwechselbaren Gefahr: „und Leben überhaupt heisst in Gefahr
sein".46 Der Einzelne hat also - und das ist nach Nietzsche gut so - ,den
Sinn für Sicherheit' verloren, indem er sich nämlich nicht weiterhin, wie es

ausdrücklich heißt, .unter der Allgemeinschaft des Begriffes Mensch
verbirgt'.47 Unverwechselbare Existenz - die Existenz der Sondermenschen48

- geschehe also eben nicht im Glücksgefühl gemeinschaftlicher Wärme:

43 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Morgenröthe. Werke. KGA, Bd. V,i (Anm. 9), 4, 1. 13-19:
„Damals unternahm ich Etwas, das nicht Jedermanns Sache sein dürfte: ich stieg in die Tiefe,
ich bohrte in den Grund, ich begann ein altes Vertrauen zu untersuchen und anzugraben,
auf dem wir Philosophen seit ein paar Jahrtausenden wie auf dem sichersten Grunde zu bauen

pflegten, - immer wieder, obwohl jedes Gebäude bisher einstürzte: ich begann unser
Vertrauen zur Moral zu untergraben."

44 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Die fröhliche Wissenschaft. Werke. KGA, Bd. V,2 (Anm. 8),
158, 1. 9-20: „Im Horizont des Unendlichen. - Wir haben das Land verlassen und sind
zu Schiff gegangen! Wir haben die Brücke hinter uns, - mehr noch, wir haben das Land hinter

uns abgebrochen! Nun, Schifflein! sieh' dich vor! Neben dir liegt der Ocean, es ist wahr,
er brüllt nicht immer, und mitunter liegt er da, wie Seide und Gold und Träumerei der Güte.
Aber es kommen Stunden, wo du erkennen wirst, dass er unendlich ist und dass es nichts
Furchtbareres giebt, als Unendlichkeit. Oh des armen Vogels, der sich frei gefühlt hat und
nun an die Wände dieses Käfigs stösst! Wehe, wenn das Land-Heimweh dich befallt, als ob
dort mehr Freiheit gewesen wäre, - und es giebt kein .Land' mehr!"

45 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Die fröhliche Wissenschaft. Werke. KGA, Bd. V,2 (Anm. 8),
158, 1. 22-159, '•ll: »Der tolle Mensch. [...]. .Wohin ist Gott? rief er, ich will es euch sagen!
Wir haben ihn getödtet, - ihr und ich! Wir Alle sind seine Mörder! Aber wie haben wir
diess gemacht? Wie vermochten wir das Meer auszutrinken? Wer gab uns den Schwamm,
um den ganzen Horizont wegzuwischen? Was thaten wir, als wir diese Erde von ihrer Sonne
losketteten? Wohin bewegt sie sich nun? Wohin bewegen wir uns? Fort von allen Sonnen?
Stürzen wir nicht fortwährend? Und rückwärts, seitwärts, vorwärts, nach allen Seiten? Giebt
es noch ein Oben und ein Unten? Irren wir nicht wie durch ein unendliches Nichts? Haucht
uns nicht der leere Raum an? Ist es nicht kälter geworden? Kommt nicht immerfort die
Nacht und mehr Nacht?

46 NIETZSCHE, Friedrich: Dritte unzeitgemäße Betrachtung (Schopenhauer als Erzieher).
Werke. KGA, Bd. III,i. Berlin: Walter de Gruyter 1972, 356, 1. 2of. Vgl. noch: Nachgelassene
Fragmente. Werke. KGA, Bd. V,i (Anm. 9) 367, 1. 8 (2(20]): „Unser Leben muß gefährlicher
werden"; ebd., 756, 1. 13-16: „Sollen die Einzelnen stärker werden, so muß die Gesellschaft
ein Nothzustand bleiben und große Veränderungen immer zu erwarten haben: eine
vorläufige Existenz immerfort führen." Vgl. noch: Nachgelassene Fragmente. Werke. KSA,
Bd. VII,2. Berlin: Walter de Gruyter 1974, 285, 1. 18-22 (27(40]); Nachgelassene Fragmente.
Werke. KGA, Bd. VII,3 (Anm. 9), 390, 1. 20-32 (4o[59]).

47 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Morgenröthe. Werke. KGA, Bd. V,i (Anm. 9), 32, 1. 14-33, '•

5: „Die Praktiken, welche in der verfeinerten Gesellschaft gefordert werden: das sorgfältige
Vermeiden des Lächerlichen, des Auffalligen, des Anmaassensden, das Zurückstellen seiner
Tugenden sowohl, wie seiner heftigeren Begehrungen, das Sich-gleich-geben, Sich-einord-
nen, Sich-verringern, - diess Alles als die gesellschaftliche Moral ist im Groben überall bis in
die tiefste Thierwelt hinab zu finden, [...]. [...]. So verbirgt sich der Einzelne unter der

Allgemeinschaft des Begriffes .Mensch' oder unter der Gesellschaft, oder passt sich an Fürs-



Nietzsches Einsamkeit als metaphysisches Grundprinzip 107

„Was ist das Grösste, das ihr erleben könnt? Das ist die Stunde der grossen
Verachtung. Die Stunde, in der euch auch euer Glück zum Ekel wird und
ebenso eure Vernunft und eure Tugend.
Die Stunde, wo ihr sagt: ,Was liegt an meinem Glücke! Es ist Armuth und
Schmutz, und ein erbärmliches Behagen' [...]."49

Nietzsches Philosophie ist somit das unverwechselbare Philosophieren
eines bestimmten, konkreten .Seiltänzers',50 welcher als solcher .unbe¬
rechenbar' ist5i und von den nach Sicherheit und Glück strebenden .letzten
Menschen' mit bösartiger Ironie zurückgewiesen wird: ,„Gieb uns diesen
letzten Menschen, oh Zarathustra, - so riefen sie - mache uns zu diesem
letzten Menschen! So schenken wir dir den Übermenschen!"'.52

Bei der eben beschriebenen Forderung Nietzsches nach Unsicherheit
als dem abgründigen Grund unverwechselbaren Lebens handelt es sich
nun keineswegs um ein Moment, das allein für Also sprach Zarathustra
und Jenseits von Gut und Böse, wie gerade dargelegt, zentral wäre. Schon in
der frühen Abhandlung Die Geburt der Tragödie (1872) hatte er nämlich

ten, Stände, Parteien, Meinungen der Zeit oder der Umgebung an: und zu allen den feinen
Arten, uns glücklich, dankbar, mächtig, verliebt zu stellen, wird man leicht das thierische
Gleichniss finden. Auch jenen Sinn für Wahrheit, der im Grunde der Sinn für Sicherheit ist,
hat der Mensch mit dem Thiere gemeinsam."

48 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Nachgelassene Fragmente. Werke. KGA, Bd. V,2 (Anm. 8),
422, 1. 23 (n[209l): „Heerdenmenschen und Sondermenschen!"

49 NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i (Anm. 32), 9, 1.

24-32; vgl. noch EBD.: 95, 1. 12-14: „Wenn ihr das Angenehme verachtet und das weiche Bett,
und von den Weichlichen euch nicht weit genug betten könnt: da ist der Ursprung eurer
Tugend"; Jenseits von Gut und Böse. Werke. KGA, Bd. VI,2 (Anm. 2), 52, 1. 20-53, '• 5-

5° Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i (Anm. 32),
10, 1. 17-21: „Als Zarathustra so gesprochen hatte, schrie Einer aus dem Volke: ,Wir hörten
nun genug von dem Seiltänzer; nun lasst uns ihn auch sehen!' Und alles Volk lachte über
Zarathustra. Der Seiltänzer aber, welcher glaubte, dass das Wort ihm gälte, machte sich an
sein Werk." Zum Seiltänzer-Motiv siehe insbes. VlVARELLI, Vivetta: Nietzsche und die Masken
des freien Geistes: Montaigne, Pascal und Sterne. Würzburg: Königshausen & Neumann 1998,
126-131, der es in Zusammenhang mit Nietzsches Pascal-Rezeption analysiert; hier 127: „Aus
dem über dem Abgrund gespannten Seil ist für Nietzsche das leichte Seil der Möglichkeiten
geworden, auf dem man nur experimentierend und auf eigene Gefahr fortschreiten kann.
Für Nietzsche wie für Pascal ist es das Gleichnis für denjenigen, der sich von der Menge, der
Bequemlichkeit, der allgemeinen Einung und der vorgezeichneten Wegen entfernt und
bewußt die gefahrliche Einsamkeit wählt, auf dem dünnen Faden der eigenen Vernunft zu
balancieren."

51 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Nachgelassene Fragmente. Werke. KGA, Bd. V,i (Anm. 9),
572, 1. 18-23 (6[i75l): „Die höhere Natur hat eine Singularität der Passion: sie ist nicht
gemein, folglich nicht berechenbar. Ihre Unvernunft ist hierin groß; sie bringt einer Sache
die größten Opfer, für die sie allein ein Werthmaaß hat: sie kehrt sich nicht an das Werth-
maaß Anderer."

52 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i (Anm. 32),
14, 1. 22-26: „Und hier endete die erste Rede Zarathustra's, welche man auch ,die Vorrede'
heisst: denn an dieser Stelle unterbrach ihn das Geschrei und die Lust der Menge. ,Gieb uns
diesen letzten Menschen, oh Zarathustra, - so riefen sie - mache uns zu diesen letzten
Menschen! So schenken wir dir den Übermenschen!"'



io8 Andrés Quero-Sänchez

,eine intellektuelle Vorneigung für das Harte, Schauerliche, Böse,
Problematische des Daseins' gefordert. Er strebe, so heißt es dort, nach ,einer
versucherischen Tapferkeit des schärfsten Blicks, die nach dem Furchtbaren

verlangt, als nach dem Feinde, dem würdigen Feinde, an dem sie
ihre Kraft erproben kann'.53 Und die Forderung bleibt ebenso in den
späteren Abhandlungen bis 1899 zentral für Nietzsche. Zum Leben des
Übermenschen bedarf es, so schreibt er in Zur Genealogie der Moral, „der
Gewöhnung an scharfe hohe Luft, an winterliche Wanderungen, an Eis
und Gebirge in jedem Sinne."54 Und noch in Götzen-Dämmerung findet
sich Ähnliches: „Der Mensch strebt nicht nach Glück; nur der Engländer
thut das."55

3. Einsamkeit und Gewissen

Die philosophische Einsamkeit als das Grundprinzip der von Nietszche
geforderten .Vernichtung' verwechselbarer Endlichkeit wird in der Dritten
unzeitgemäßen Betrachtung (Schopenhauer als Erzieher) in Zusammenhang

mit dem Phänomen des Gewissens gebracht. Dem Wesen nach ist der
Mensch - wohl gemerkt: jeder einzelne Mensch - ein Unverwechselbares,
Unaustauschbares, Unersetzliches oder gar - sit venia verbo - .Unvergess-
bares': „Im Grunde weiss jeder Mensch recht wohl, dass er nur einmal, als
ein Unicum, auf der Welt ist und dass kein noch so seltsamer Zufall zum
zweiten Mal ein so wunderlich buntes Mancherlei zum Einerlei, wie er es

53 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Die Geburt der Tragödie. Werke. KGA, Bd. III,i (Anm. 46), 6,
1. 13-19.

54 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. Werke. KGA, Bd. VI,2 (Anm. 2),

352, 1. 3-25: „Es bedürfte zu jenem Ziele einer andren Art Geister, als gerade in diesem Zeitalter

wahrscheinlich sind: Geister, durch Kriege und Siege gekräftigt, denen die Erorberung,
das Abenteuer, die Gefahr, der Schmerz sogar zum Bedürfniss geworden ist; es bedürfte
dazu der Gewöhnung an scharfe hohe Luft, an winterliche Wanderungen, an Eis und Gebirge
in jedem Sinne, es bedürfte dazu eine Art sublimer Bosheit selbst, eines letzten
selbstgewissesten Muthwillens der Erkenntniss, welcher zur grossen Gesundheit gehört, es bedürfte,
kurz und schlimm genug, eben dieser grossen Gesundheit! Ist diese gerade heute auch
nur möglich? Aber irgendwann, in einer stärkeren Zeit, als diese morsche, selbstzweifle-
rische Gegenwart ist, muss er uns doch kommen, der erlösende Mensch der grossen Liebe
und Verachtung, der schöpferische Geist, den seine drängende Kraft aus allem Abseits und
Jenseits immer wieder wegtreibt, dessen Einsamkeit vom Volke missverstanden wird, wie als
ob sie eine Flucht vor der Wirklichkeit sei -: während sie nur seine Versenkung, Vergrabung,
Vertiefung in die Wirklichkeit ist, damit er einst aus ihr, wenn er wieder an's Licht kommt,
die Erlösung dieser Wirklichkeit heimbringe: ihre Erlösung von dem Fluche, den das
bisherige Ideal auf sie gelegt hat."

55 NIETZSCHE, Friedrich: Götzen-Dämmerung. Werke. KGA, Bd. VI,3 (Anm. 5), 55, 1. if.
Vgl. noch: Ecce homo. Werke. KGA, Bd. VI,3 (Anm. 5), 347, 1. 20-25: „Für eine dionysische
Aufgabe gehört die Härte des Hammers, die Lust selbst am Vernichten in entscheidender

Weise zu den Vorbedingungen. Der Imperativ .werdet hart!', die unterste Gewissheit
darüber, dass alle Schaffenden hart sind, ist das eigentliche Abzeichen einer dionysischen

Natur"; EBD.: 256, 1. 22-31.



Nietzsches Einsamkeit als metaphysisches Grundprinzip 109

ist, zusammenschütteln wird."56 Und doch leben die meisten Menschen
gewöhnlich auf verwechselbare Art und Weise, als wären sie austauschbar,
ersetzlich oder gar ,vergessbar'. Denn die Meisten, so Nietzsche weiter,
„verstecken sich unter Sitten und Meinungen"57 und sind in diesem Sinne

,ganz Aussenseite ohne Kern'.58 Solche in ,der Tyrannei der öffentlichen
Meinung' - ungefährlich, berechenbar und dabei gelegentlich sogar glücklich

- lebende Menschen .hassen den einsamen Philosophen', und zwar
insofern, als „die Philosophie dem Menschen ein Asyl <eröffnet>, wohin
keine Tyrannei dringen kann, die Höhle des Innerlichen, das Labyrinth der
Brust: und das ärgert die Tyrannen. Dort verbergen sich die Einsamen".59
Einsamkeit ist also das Moment, durch welches der Philosoph sich gegen
die Herrschaft des Ver-Öffentlichten, des .Marktes', wehrt.60 Zugleich ist

56 NIETZSCHE, Friedrich: Dritte unzeitgemäße Betrachtung (Schopenhauer als Erzieher).
Werke. KGA, Bd. III,i (Anm. 46), 333,1. 7-11.

57 NIETZSCHE, Friedrich: Dritte unzeitgemäße Betrachtung (Schopenhauer als Erzieher).
Werke. KGA, Bd. III.i (Anm. 46), 333, 1. 6f.

58 NIETZSCHE, Friedrich: Dritte unzeitgemäße Betrachtung (Schopenhauer als Erzieher).
Werke. KGA, Bd. 111,1 (Anm. 46), 334, 1. 23.

59 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Dritte unzeitgemäße Betrachtung (Schopenhauer als Erzieher).

Werke. KGA, Bd. III,i (Anm. 46), 349, 1. 31-350, 1. 4: „Ach ich merke wohl, ihr wisst
nicht, was Vereinsammung ist. Wo es mächtige Gesellschaften, Regierungen, Religionen,
öffentliche Meinungen gegeben hat, kurz wo je eine Tyrannei war, da hat sie den einsamen
Philosophen gehasst; denn die Philosophie eröffnet dem Menschen ein Asyl, wohin keine
Tyrannei dringen kann, die Höhle des Innerlichen, das Labyrinth der Brust: und das ärgert
die Tyrannen. Dort verbergen sich die Einsamen."

60 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i (Anm. 32),
61, 1. 8-10: „Wo die Einsamkeit aufhört, da beginnt der Markt; und wo der Markt beginnt, da

beginnt auch der Lärm der grossen Schauspieler und das Geschwirr der giftigen Fliegen".
Wer sind nach Nietzsche aber die .Schauspieler', wer die .giftigen Fliege'? Der Schauspieler,
oder, wie Nietzsche auch sagt, der ,Aufführer', stehe im Gegensatz zu dem Einsamen als zu
dem einzigen .Echten' überhaupt, in: Der Fall Wagner. Werke. KGA, Bd. VI,3 (Anm. 5), 31, 1.

27-30, äussert sich Nietzsche selbst eindeutig in diesem Sinne: „Man greift es mit Händen:
Der grosse Erfolg, der Massen-Erfolg ist nicht mehr auf Seiten der Echten, - man muss
Schauspieler sein, ihn zu haben!". Der Übermensch soll nach Nietzsche deswegen ,vom
Markt und Pöbel weggehen', welche die größte Gefahr für die Unverwechselbarkeit seien;
vgl. Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i (Anm. 32), 354, 1. 9-20: „Mit dem neuen
Morgen aber kam mir eine neue Wahrheit: da lernte ich sprechen ,Was geht mich Markt und
Pöbel und Pöbel-Lärm und lange Pöbel-Ohren an!'. // Ihr höheren Menschen, Diess lernt
von mir: auf dem Markt glaubt Niemand an höhere Menschen. Und wollt ihr dort reden,
wohlan! Der Pöbel aber blinzelt ,wir sind Alle gleich'. // ,Ihr höheren Menschen, - so blinzelt
der Pöbel - es giebt keine höheren Menschen, wir sind Alle gleich, Mensch ist Mensch, vor
Gott - sind wir Alle gleich!'. // Vor Gott! - Nun aber starb dieser Gott. Vor dem Pöbel aber
wollen wir nicht gleich sein. Ihr höheren Menschen, geht weg vom Markt!". Vgl. noch ebd.,
62, 1. 19-27: „Abseits vom Markte und Ruhme begiebt sich alles Grosse: abseits vom Markte
und Ruhme wohnten von je die Erfinder neuer Werthe. // Fliehe, mein Freund, in deine
Einsamkeit: ich sehe dich von giftigen Fliegen zerstochen. Fliehe dorthin, wo rauhe, starke Luft
weht! // Fliehe in deine Einsamkeit! Du lebtest den Kleinen und Erbärmlichen zu nahe. Fliehe

vor ihrer unsichtbaren Rache! Gegen dich sind sie Nichts als Rache." Diese .giftigen Fliegen'

werden von Nietzsche in Also sprach Zarathustra, EBD.: 63, 1. igf.; 64, 1. 1-14, ausführlich
charakterisiert: „Auch geben sie sich dir oft als Liebenswürdige. Aber das war immer die



110 Andrés Quero-Sänchez

aber nach Nietzsche „das Loos der Vereinsammung" auch „das Geschenk,
welches ihm <sc. dem Philosophen> die Mitmenschen machen", denn
wegen seines, wie es heißt, fremdartigen Glanzes', des Glanzes nämlich ,des

Ungewöhnlichen', ist der Philosoph „den Meisten etwas Unerträgliches".61
Durch die selbst gewollte .unbedingte Verschiedenheit des Blicks', d.h.
durch die selbst gewählte ,Umkehrung gewohnter Werthschätzungen und
geschätzter Gewohnheiten' oder den selbst gewollten .tiefen Verdacht'
gegenüber dem herrschenden Ver-Öffentlichten als einem solchen - wenn
man so will: durch die selbst gesuchte Einsamkeit - wird der Philosoph
also noch zu ,den Frösten und Aengsten der Vereinsammung' verurteilt.62
Weil der Philosoph als solcher schon ein Einsamer ist, wird er zudem noch
einsam gelassen.

Gerade in diesem Zusammenhang zieht Nietzsche das Phänomen des
Gewissens in Betracht, welches er allerdings im Sinne seiner eigenen
Philosophie deutet. Gegen eine solche Ver-Öffentlichung oder Ent-Kernung
des Menschen erhebe sich allein der Künstler, der ,das böse Gewissen von
Jedermann enthülle':

Klugheit der Feigen. Ja, die Feigen sind klug! // [...]. // Vor dir fühlen sie sich klein, und ihre
Niedrigkeit glimmt und glüht gegen dich in unsichtbarer Rache. // [...]. // Ja, mein Freund,
das böse Gewissen bis du deinen Nächsten: denn sie sind deiner unwerth. Also hassen sie
dich und möchten gerne an deinem Blute saugen. // [...]. // Fliehe, mein Freund, in deine
Einsamkeit und dorthin, wo eine rauhe, starke Luft weht. Nicht ist es dein Loos,
Fliegenwedel zu sein"; vgl. noch ebd., 77, 1. 31-33: „Du gehst über sie hinaus: aber je höher du
steigst, um so kleiner sieht dich das Auge des Neides. Am meisten aber wird der Fliegende
gehasst"; EBD.: 78, 1. 6-15: „Und hüte dich vor den Guten und Gerechten! Sie kreuzigen gerne
Die, welche sich ihre eigne Tugend erfinden, - sie hassen den Einsamen. // Hüte dich auch
vor der heiligen Einfalt! Alles ist ihr unheilig, was nicht einfaltig ist; sie spielt auch gerne mit
dem Feuer - der Scheiterhaufen. // Und hüte dich auch vor den Anfallen deiner Liebe! Zu
schnell streckt der Einsame Dem die Hand entgegen, der ihm begegnet. // Manchem
Menschen darfst du nicht die Hand geben, sondern nur die Tatze: und ich will, dass deine Tatze
auch Krallen habe."

61 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Dritte unzeitgemäße Betrachtung (Schopenhauer als Erzieher).

Werke. KGA, Bd. III,i (Anm. 46), 355, 1.19-32.
62 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches I. Werke. KGA, Bd. IV,2

(Anm. 17), 7, 1. 6-8, 1. 1: „sie <sc. seine eigenen Schriften> enthielten allesammt, hat man mir
gesagt, Schlingen und Netze für unvorsichtige Vögel und beinahe eine beständige
unvermerkte Aufforderung zur Umkehrung gewohnter Werthschätzungen und geschätzter
Gewohnheiten. [...]. [...] und wer etwas von den Folgen erräth, die in jedem tiefen Verdachte
liegen, etwas von den Frösten und Aengsten der Vereinsammung, zu denen jede unbedingte
Verschiedenheit des Blicks [...] verurtheilt." Vgl. noch Die fröhliche Wissenschaft. Werke.

KGA, Bd. V,2 (Anm. 8), 89, 1. 20-28: „Das Argument der Vereinsammung.- Der
Vorwurf des Gewissens ist auch beim Gewissenhaftesten schwach gegen das Gefühl: ,Diess
und Jenes ist wider die gute Sitte deiner Gesellschaft'. Ein kalter Blick, ein verzogener
Mund von Seiten Derer, unter denen und für die man erzogen ist, wird auch vom Stärksten
noch gefürchtet. Was wird da eigentlich gefürchtet? Die Vereinsammung! als das Argument,

welches auch die besten Argumente für eine Person oder Sache niederschlägt! - So

redet der Heerden-Instinct aus uns."



Nietzsches Einsamkeit als metaphysisches Grundprinzip m

„Die Künstler allein hassen dieses lässige Einhergehen in erborgten Manieren
und überhängten Meinungen und enthüllen das Geheimniss, das böse
Gewissen von Jedermann, den Satz, dass jeder Mensch ein einmaliges Wunder ist,
sie wagen es, uns den Menschen zu zeigen, wie er bis in jede Muskelbewegung
er selbst, er allein ist, noch mehr, dass er in dieser strengen Consequenz seiner
Einzigkeit schön und betrachtenswerth ist, neu und unglaublich wie jedes
Werk der Natur und durchaus nicht langweilig."63

Das vom Markt fliehende Gewissen sucht somit den unverwechselbaren
Kern, die Höhle des unverwechselbaren Innerlichen, das unverwechselbare
Labyrinth der Brust eines Jeden gegen die ver-öffentlichete, verwechselbare,

gewissenlose und berechenbare Außenseite zu schützen: „Der Mensch,
welcher nicht zur Masse gehören will, braucht nur aufzuhören, gegen sich
bequemt zu sein; er folge seinem Gewissen, welches ihm zuruft: ,sei du
selbst! Das bist du alles nicht, was du jetzt thust, meinst, begehrst."'64 Es

handelt sich dabei um eine Aufforderung, die Nietzsche als „das Grundgesetz

deines eigentlichen Selbst" bezeichnet.6? Was durch die Erfüllung
eines solchen Grundgesetzes nun zustande gebracht wird - genauer: was
dadurch in jedem Einzelnen auf unverwechselbare Art und Weise
geschieht -, ist nichts als das jemeinige Wesen eines Jeden, welches man
selbst allerdings keineswegs in der eigenen Hand hat. Das gewissenhaft je-
meinig anzunehmende - und eben dadurch (paradoxerweise) zu vollziehende

- Wesen des Einzelnen hat nämlich nichts mit der Willkür desselben
zu tun, „denn", so heißt es,

„dein wahres Wesen liegt nicht tief verborgen in dir, sondern unermesslich
hoch über dir oder wenigstens über dem, was du gewöhnlich als dein Ich
nimmst. Deine wahren Erzieher und Bildner verrathen dir, was der wahre Ur-
sinn und Grundstoff deines Wesens ist, etwas durchaus Unerziehbares und Un-
bildbares, aber jedenfalls schwer Zugängliches, Gebundenes, Gelähmtes: deine
Erzieher vermögen nichts zu sein als deine Befreier."66

Bei dem Nietzsche-Leser Heidegger werden wir nun - sicherlich nicht
zufallig - ähnliche Positionen finden. In seiner Marburger Vorlesung über

63 NIETZSCHE, Friedrich: Dritte unzeitgemäße Betrachtung (Schopenhauer als Erzieher).
Werke. KGA, Bd. III,i (Anm. 46), 333, 1. 21-334, 1. 5. Vgl. Die fröhliche Wissenschaft. Werke.
KGA, Bd. V,2 (Anm. 8), 181, 1. 11-13: „Schlechtes Gewissen. - Alles, was er jetzt thut, ist
brav und ordentlich - und doch hat er ein schlechtes Gewissen dabei. Denn das Ausserordentliche

ist seine Aufgabe."
64 NIETZSCHE, Friedrich: Dritte unzeitgemäße Betrachtung (Schopenhauer als Erzieher).

Werke. KGA, Bd. III.i (Anm. 46), 334, 1. 8-12. Vgl. noch: Die fröhliche Wissenschaft. Werke.
KGA, Bd. V,2 (Anm. 8), 197, 1. 8f.: „Was sagt dein Gewissen? - ,Du sollst der werden, der
du bist.'"

65 NIETZSCHE, Friedrich: Dritte unzeitgemäße Betrachtung (Schopenhauer als Erzieher).
Werke. KGA, Bd. III,i (Anm. 46), 336,1. 30.

66 NIETZSCHE, Friedrich: Dritte unzeitgemäße Betrachtung (Schopenhauer als Erzieher).
Werke. KGA, Bd. 111,1 (Anm. 46), 33, 1. 33-337, 1. 6.



112 Andrés Quero-Sânchez

Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang von Leibniz, aus dem
Sommersemester 1928, schreibt er: „Der Probierstein der philosophischen
Wahrheit liegt einzig in der Treue des einzelnen Philosophierenden zu
sich selbst."67 Und selbst Heideggers Analyse des Gewissens in Sein und
Zeit (§§ 54-60) setzt eindeutig Nietzsches Gewissensverständnis voraus.68
Die traditionelle Deutung verstehe das Gewissen als ,eine in das Dasein
hereinragende fremde Macht (Gott)',69 so Heidegger dort, und versuche,
den Gewissensruf „im Sinne einer ,allgemein'-verbindlichen Stimme" zu
interpretieren,7° die im Grunde nichts Anderes „als die Stimme des Man" -
somit des Verwechselbaren - sei.71 Heideggers Darlegung zeichnet das
Gewissen hingegen als den ,Anruf des Daseins auf sein eigenstes Selbstseinkönnen'

aus.72 Dieser ,Anruf, so heißt es weiter, bricht das „Hinhören auf
das Man",73 so dass das Dasein ,aus der Verlorenheit in das Man zu ihm
selbst zurückgeholt wird',74 Das Gewissen-haben-wollen versteht Heidegger

als .Entschlossenheit', welche „die ursprünglichste, weil eigentliche
Wahrheit des Daseins" sei.75

67 HEIDEGGER, Martin: Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang von Leibniz.
Gesamtausgabe, II. Abteilung, Bd. 26 (im Folgenden: GA, Bd. II,26). Frankturt a.M.: Vittorio
Klostermann 1978, 22, 1. 6-8.

68 HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. GA, Bd. 1,2. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann
1977> 355-399-

69 HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. GA, Bd. 1,2 (Anm. 68), 366, 1. -jf. Natürlich kennt
auch Nietzsche eine solche traditionelle Deutung des Gewissens; siehe unten, 17, Anm. 72.

7° HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. GA, Bd. 1,2 (Anm. 68), 369, 1. 30.
71 HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. GA, Bd. 1,2 (Anm. 68), 370, 1. 2.

72 HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. GA, Bd. 1,2 (Anm. 68), 358, 1. 6f. Vgl. EBD.: 363, 1.

24-26: „Dem angerufenen Selbst wird .nichts' zu-gerufen, sondern es ist aufgerufen zu ihm
selbst, das heißt zu seinem eigensten Seinkönnen." Das Gewissen gibt nach Heidegger also
keine inhaltlich bestimmten Anweisungen an, sondern es hat allein formalen Charakter.
Diese Auffassung hängt zweifelsohne mit Nietzsches Darlegung der traditionellen Deutung
des Gewissens in Menschliches, Allzumenschliches II. Werke. KGA, Bd. IV,3. Berlin: Walter
de Gruyter 1967, 214, 1. 5-15, unmittelbar zusammen: „Inhalt des Gewissens. - Der Inhalt
unseres Gewissens ist Alles, was in den Jahren der Kindheit von uns ohne Grund regelmässig
gefordert wurde, durch Personen, die wir verehrten oder fürchteten. Vom Gewissen aus
wird also jenes Gefühl des Müssens erregt (.dieses muss ich thun, dieses lassen'), welches
nicht fragt: warum muss ich? - In allen Fällen, wo eine Sache mit ,weil' und .warum' gethan
wird, handelt der Mensch ohne Gewissen; deshalb aber noch nicht wider dasselbe. - Der
Glaube an Autoritäten ist die Quelle des Gewissens: es ist also nicht die Stimme Gottes in
der Brust des Menschen, sondern die Stimme einiger Menschen im Menschen."

73 HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. GA, Bd. 1,2 (Anm. 68), 360, 1.12.

74 HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. GA, Bd. 1,2 (Anm. 68), 356, 1. 8f.
75 HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. GA, Bd. 1,2 (Anm. 68), 394, 1. 6f.; vgl. EBD.: 516, 1. 25-

29: „Die Entschlossenheit konstituiert die Treue der Existenz zum eigenen Selbst. Als angstbereit

e Entschlossenheit ist die Treue zugleich mögliche Ehrfurcht vor der einzigen Autorität,

die ein freies Existieren haben kann, vor den wiederholbaren Möglichkeiten der
Existenz." Heideggers Rede dabei von der .wiederholbaren Möglichkeit der Existenz' ist wohl
nicht völlig unabhängig von Nietzsches .ewiger Wiederkunft des Gleichen' entstanden. Dass
Nietzsches Denken im Werk des frühen Heidegger eine zentrale Rolle gespielt hat, wird heu-



Nietzsches Einsamkeit als metaphysisches Grundprinzip 113

4. Die aufklärerische' Einsamkeit Zarathustras

Obwohl Nietzsches Übermensch - wie gesagt: zunächst - als Kritik am
aufklärerischen Projekt der „fälschlich genannten .freien Geister'" konzipiert

ist, ist Zarathustras Einsamkeit doch - letztlich - als ein pädagogisches,

aufklärerisches Prinzip zu verstehen, insofern nämlich, als es Nietzsche

dabei um den Versuch geht, den Einzelnen zum jemeinigen Vollzug
seiner jeweiligen Unverwechselbarkeit - sprich: zum jemeinigen
Geschehenlassen der eigenen, unverwechselbaren wie sogar unvergleichbaren .Fa¬

talität' - zu befreien. Ja, Nietzsche selbst bezeichnet sein eigenes
Unternehmen gelegentlich als .Aufklärung': „Die neue Aufklärung - die alte war
im Sinne der demokratischen Heerde. Gleichmachung Aller. Die neue will
den herrschenden Naturen den Weg zeigen - inwiefern ihnen alles erlaubt
ist, was den Heerden-Wesen nicht freisteht".76

All dies darf natürlich nicht als eine Verachtung des gesellschaftlichen
oder gar gemeinsamen Lebens missverstanden werden. Ziel einer solchen
aufklärerischen Pädagogik ist vielmehr allein dies: dass das Selbst des

jeweiligen Individuums nicht völlig oder vollständig im Gesellschaftlichen,
im Gemeinsamen, aufgeht. Das aufklärerische Ziel Nietzsches ist somit die
jeweilige, unverwechselbare Freiheit eines Jeden: das unverwechselbare
Selbst eines Jeden. Es gibt nach Nietzsche jedenfalls nicht einen einzigen
Pfad - nicht also den Pfad -, zu dem der Mensch aufgefordert werden
sollte: ,„Das - ist nun mein Weg, - wo ist der Eure' so antwortete ich
Denen, welche mich „nach dem Wege" fragten. Den Weg nämlich - den

te übereinstimmend anerkannt; vgl. vor allem DjURlC, Mihailo: Nietzsche und Heidegger, in:
Synthesis philosophica 4/2 (1987) 327-340; KAPFERER, Norbert: Entschlossener Wille zur Gegen-
Macht. Heideggers frühe Nietzsche-Rezeption 1916-1936, in: ALTHAUS, Gabriele/STAEUBLE, Ir-
mingard (Hgg.): Streitbare Philosophie. FS für Margherita von Brentano. Berlin: Metropol-
Verlag 1998, 193-215; MÜLLER-LAUTER, Wolfgang: Einleitung. Über die Stationen von Heideggers

Weg mit Nietzsche, in: DERS.: Heidegger und Nietzsche (Nietzsche Interpretationen III).
Berlin: De Gruyter 2000, 1-32; QUERO-SÂNCHEZ, Andres: Zarathustras ,Treue zur Erde' als
,Wille zum Willen' [Anm. 6], îoif., Anm. 50. Heidegger selbst verweist in Sein und Zeit. GA,
Bd. 1,2 (Anm. 68), 361, Anm. 3, auf Nietzsches Gewissensinterpretation. Er hat wohl in erster
Linie solche Aussagen Nietzsches im Sinne, wie die, welche ich bei meiner Diskussion angeführt

habe, vielleicht auch, wie SEUBERT, Harald: Zwischen erstem und anderem Anfang.
Heideggers Auseinandersetzung mit Nietzsche und die Sache seines Denkens. Köln: Böhlau
2000, 62, bemerkt, „die zweite Abhandlung innerhalb der Genealogie der Moral".

7Ö Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Nachgelassene Fragmente. Werke. KGA, Bd. VII,2 (Anm.
46), 295, 1. 21-24 (27[8o]). Vgl. noch: Nachgelassene Fragmente. Werke. KGA, Bd. VIII,1.
Berlin: De Gruyter 1974, 30, 1. 2-5: „Die neue Aufklärung II Vorspiel einer Philosophie
der Zukunft II Von II Friedrich Nietzsche." ,Die neue Aufklärung' war also ursprünglich
sogar als Titel für das, was später Jenseits von Gut und Böse werden sollte, gedacht. Zum Thema

siehe insbes. OTTMANN, Henning: Nietzsches Stellung zur antiken und modernen Aufklärung,

in: SIMON, Josef (Hg.): Nietzsche und die philosophische Tradition. Würzburg: Königshausen

& Neumann 1985, Bd. 2, 9-34; SALAQUARDA, Jörg: Die ,Fröhliche Wissenschaft'
zwischen Freigeisterei und neuer ,Lehre', in: Nietzsche-Studien 26 (1997) 165-183, hier 173-180
(Nietzsches .Aufklärungs'-Projekt).



ii4 Andrés Quero-Sänchez

giebt es nicht!"77 Es geht Zarathustra also - und mit ihm auch Nietzsche
selbst - vor allem, ja gerade, um die Betonung der Unverwechselbarkeit als
das Prinzip der Eigentlichkeit, der Echtheit. Zarathustra interessiert also
nicht das Was des Lebens - denn das Was kann nichts als ein Jemeiniges
sein, welches als solches eben nicht von außen, auch nicht von Zarathustra,

bestimmt werden kann -, sondern allein die Form oder das Wie des
Lebens: „Ach, meine Freunde! Dass euer Selbst in der Handlung sei, wie
die Mutter im Kinde ist: das sei mir euer Wort von Tugendf'78 Und gerade
für eine solche Unverwechselbarkeit des jemeinigen Weges will Zarathustra

die Menschen gewinnen, sozusagen nicht für seine eigene Position -
nicht also für Zarathustra und seine oder gar Nietzsches eigene Lehre -,
sondern er will die Menschen für sich selbst - sprich: für die Menschen
selbst - gewinnen:

„Allein gehe ich nun, meine Jünger! Auch ihr geht nun davon und allein! So

will ich es.

Wahrlich, ich rathe euch: geht fort von mir und wehrt euch gegen Zarathustra!
Und besser noch: schämt euch seiner! Vielleicht betrog er euch.

Man vergilt einem Lehrer schlecht, wenn man immer nur der Schüler bleibt.

Ihr sagt, ihr glaubt an Zarathustra? Aber was liegt an Zarathustra! Ihr seid
meine Gläubigen: aber was liegt an allen Gläubigen!

Ihr hattet euch noch nicht gesucht: da fandet ihr mich. So thun alle Gläubigen;
darum ist es so wenig mit allem Glauben.

Nun heisse ich euch, mich verlieren und euch finden; und erst, wenn ihr mich
Alle verleugnet habt, will ich euch wiederkehren".79

Der echte Schüler will somit von seinem Lehrer nichts mehr wissen. Ja,

gerade dadurch ehrt er seinen Lehrer. Zarathustra strebt in diesem Sinne

77 NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i (Anm. 32), 241, 1.

14-16. Vgl. noch: ebd., 96, 1. 27-30: „Tausend Pfade giebt es, die nie noch gegangen sind;
tausend Gesundheiten und verborgene Eilande des Lebens. Unerschöpft und unentdeckt ist
immer noch Mensch und Menschen-Erde. // Wachet und horcht, ihr Einsamen!"; Morgenrö-
the. Werke. KGA, Bd. V,i (Anm. 9), 4, 1. 2-8: „Glaubt ja nicht, dass ich euch zu dem gleichen
Wagnisse auffordern werde! Oder auch nur zur gleichen Einsamkeit! Denn wer auf solchen
eignen Wegen geht, begegnet Niemandem: das bringen die „eignen Wege" mit sich.
Niemand kommt, ihm dabei zu helfen; mit Allem, was ihm von Gefahr, Zufall, Bosheit und
schlechtem Wetter zustösst, muss er allein fertig werden. Er hat eben seinen Weg für sich."

78 NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i (Anm. 32), 119, 1.

9-11.
79 NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i (Anm. 32), 97, 1.

11-29; vgL Nachgelassene Fragmente. Werke, Bd. VII,1. Berlin: Walter de Gruyter 1977, 407, 1.

i5f. (12(1]): „Zur Meisterschaft eines Meisters gehört es, seine Schüler vor sich zu warnen."



Nietzsches Einsamkeit als metaphysisches Grundprinzip 115

nicht nach Schülern, die seine Lehre aufnehmen und weitergeben oder
tradieren - solche Menschen nennt er selbst .Leichname' -, sondern er strebt
nach .lebendigen Gefährten':

„Ein Licht gieng mir auf: Gefährten brauche ich und lebendige, - nicht todte
Gefährten und Leichname, die ich mit mir trage, wohin ich will.

Sondern lebendige Gefährten brauche ich, die mir folgen, weil sie sich selber
folgen wollen - und dorthin, wo ich will.

Ein Licht gieng mir auf: nicht zum Volke rede Zarathustra, sondern zu
Gefährten! Nicht soll Zarathustra einer Heerde Hirt und Hund werden!

Viele wegzulocken von der Heerde - dazu kam ich".80

Nietzsches Philosophie echter, unverwechselbarer Endlichkeit

Nietzsches .aufklärerische' Einsamkeit wird, wie gerade gezeigt, durch die
.Vernichtung' dessen, was ich oben .verwechselbare, unechte oder
berechenbare Endlichkeit' genannt habe, freigelegt, sie stellt zugleich eine
Beanstandung des nach Nietzsches Auffassung für Piatonismus und Christentum

charakteristischen, .abstrakten' Denkens dar, welches er, von seinen
frühen bis zu den spätesten Schriften, kritisiert. Aber was wäre an einem
solchen idealistischen Denken zu beanstanden? Und was hat eine solche
Kritik mit dem metaphysischen Grundprinzip .Einsamkeit' zu tun?

1. Nietzsches Kritik am abstrakten Denken

a) Das Persönliche als „das ewig Unwiderlegbare"

Freilich ist der konkrete Erkennende auch im Piatonismus relevant, denn
es kann nur dann von Erkenntnis die Rede sein, wenn ein konkreter
Mensch - irgendein konkretes Subjekt - selbst einsieht, wie es sich bei
irgendeinem Sachverhalt objektiv verhält, und zwar im Lichte der durch
das Irdische nicht zum Vergessen gebrachten, ewigen Idee. Nach dem Pla-
toniker ist ein solches subjektives Einsehen des Objektiven jedoch
zugleich nur insofern zu erreichen, als der Erkennende beim Erkennen seine

80 NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i (Anm. 32), 19, 1.

21-29. Vgl. ebd., 20, 1. 12-23. Vgl. die treffende Bemerkung von HIMMELMANN, Beatrix:
Geprobte Göttlichkeit: Einsamkeit und Souveränität des Menschen nach Nietzsches Zarathustra',

in: VlLLWOCK, Peter (Hg.): Nietzsches Also sprach Zarathustra'. 20. Silser Nietzsche-Kolloquium

2000. Basel: Schwabe & Co. 2001, 143-157, hier 149, dazu: „In diesem Programm
steckt bereits ein fundamentales Prinzip der Lehre vom Übermenschen. Denn diese Lehre
kann keine allgemeinen Lehrsätze enthalten, die von allen nachbuchstabiert werden und
somit für alle verbindlich sein könnten. Unmissverständlich richtet sich vielmehr an den
Einzelnen, der sie je für sich und individuell ausbuchstabieren und leben soll. Die Fähigkeit, für
sich und - so verstanden - einsam sein zu können, ist deshalb grundlegend für jedes Leben
im Zeichen des Übermenschen. Entsprechend ist die Einsamkeit ein zentrales Thema der
Re-den Zarathustras."



ii6 Andrés Quero-Sänchez

jeweilige Besonderheit - man möchte sagen: seine Unverwechselbarkeit -
völlig aus dem Spiel lässt, um die Dinge nämlich dadurch im Lichte des

Allgemein-Gültigen zu betrachten. Sonst könnte nicht von wahrem, objektivem

Wissen (éïïiatî]|tr|) überhaupt die Rede sein, sondern von bloß
subjektiv bedingter öo£a, bloßer ,Meinung'. Und eine „Meinung ist", wie Hegel
in seinen Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie die idealistische
Position treffend beschreibt, bloß „eine subjektive Vorstellung, ein beliebiger

Gedanke, eine Einbildung, die ich so oder so, und ein anderer anders
haben kann; eine Meinung ist mein; sie <ist> nicht ein in sich allgemeiner,
an und für sich seiender Gedanke."81 Nach Nietzsche gibt es hingegen
keine solche allgemeine, an und für sich seiende Objektivität, kein .wahr¬
haft Anonymes'82 als den (angeblichen) Gegenstand einer (angeblichen)
.interesselosen Anschauung',83 welche im Grunde nichts Anderes bedeute
als, so Nietzsche ausdrücklich, „den Intellekt <zu> castriren",84 diesem
seinen besonderen von Mensch zu Mensch verschiedenen Charakter
wegzunehmen.

Die Platonische Wahrheit macht alle Einzelnen gleich; sie gilt jedenfalls
für alle gleichmäßig; sie ist in diesem Sinne ein Gleich-Gültiges, etwas
also, was für alle Erkennenden als solche auf gleiche Art und Weise gültig
sein soll. In der platonischen Wahrheit findet die Übereinstimmung Aller

81
HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, in:

Vorlesungen. Ausgewählte Nachschriften und Manuskripte, Bd. 6. Hg. von GARNIRON, Pierre/
JAESCHKE, Walter. Hamburg: F. Meiner 1994, 18, 1. 201-205. Zum Thema vgl. neulich: QUERO-
SÂNCHEZ, Andrés: Der Siegeszug des Absoluten. Liebe und Metaphysik im Werk Piatons, in:
Bochumer Philosophisches Jahrbuch für Antike und Mittelalter 15 (2012) 37-70, hier insbesondere

37-41.
82 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Nachgelassene Fragmente, Nachgelassene Fragmente. Werke.

KGA, Bd. 111,3 (Anm. 4), 206, 1. 23-25 (7(153]): „Der Kern der Natur, das wahrhaft Seiende,
das Sein an sich, das wahrhaft Anonyme, der Ball des ewigen Seins, das unnahbare Eine und
Ewige, ein Abgrund des wahren Seins."

83 Zum Ausdruck vgl. etwa NIETZSCHE, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. Werke. KGA,
Bd. VI,2 (Anm. 2), 382, 1. 28-31: „[...] Vorbereitung des Intellekts zu seiner einstmaligen
„Objektivität", - letztere nicht als „interesselose Anschauung" verstanden (als welche ein Unbe-
griff und Widersinn ist)."

84 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. Werke. KGA, Bd. VI,2 (Anm. 2),

383, 1. 1-21: „Hüten wir uns nämlich, meine Herrn Philosophen, von nun an besser vor der
gefahrlichen alten Begriffs-Fabelei, welche ein .reines, willenloses, schmerzloses, zeitloses
Subjekt der Erkenntniss' angesetzt hat, hüten wir uns vor den Fangarmen solcher contradik-
torischen Begriffe wie ,reine Vernunft', .absolute Geistigkeit', .Erkenntniss an sich': - hier
wird immer ein Auge zu denken verlangt, das gar nicht gedacht werden kann, ein Auge, das

durchaus keine Richtung haben soll, bei dem die aktiven und interpretirenden Kräfte
unterbunden sein sollen, fehlen sollen, durch die doch Sehen erst ein Etwas-Sehen wird, hier wird
also immer ein Widersinn und Unbegriff von Auge verlangt. Es giebt nur ein perspektivisches

Sehen, nur ein perspektivisches .Erkennen'; und je mehr Affekte wir über eine Sache

zu Worte kommen lassen, je mehr Augen, verschiedne Augen wir uns für dieselbe Sache

einzusetzen wissen, um so vollständiger wird unser .Begriff dieser Sache, unsre .Objekti¬
vität' sein. Den Willen aber überhaupt eliminiren, die Affekte sammt und sonders aushängen,

gesetzt, dass wir dies vermöchten: wie? Hiesse das nicht den Intellekt castriren? [...]."



Nietzsches Einsamkeit als metaphysisches Grundprinzip 117

statt. Dagegen besteht Nietzsche immer wieder, wie wir gerade gesehen
haben, darauf, dass Einsamkeit - als das Prinzip nämlich, durch welches
das Einzelne sich aus dem Gleich-Gültigen herausnimmt - zu einer wahren,

wirklichen Existenz wesentlich gehört. Es geht Nietzsche somit vor
allem um die Wiedergewinnung des unverwechselbaren Konkreten, dessen,

was er ,Erde' - als Gegenstück nämlich zum idealistischen abstrakten,
reinen ,Himmel' - bzw. ,Leib' - als Gegenstück zum idealistischen abstrakten,

reinen ,Geist' - nennt.85 Der Idealist - etwa der Einsiedler in der Vorrede

zum Zarathustra - interessiere sich gar nicht für den konkreten
Menschen, da dieser ja als solcher sich außerhalb des Begriffes, des Ansich, des

Wesens, des Seinsollenden, befinde: „Jetzt liebe ich Gott: die Menschen
liebe ich nicht. Der Mensch ist mir eine zu unvollkommene Sache. Liebe
zum Menschen würde mich umbringen."86 Zarathustra jedoch kehrt diesen
Standpunkt um: nicht das Ideal - nicht die Sonne nämlich als die Platonische

Idee des Guten - sei das Prinzip der Wirklichkeit, sondern die
konkreten weltlichen Dinge als solche seien es, ja sie seien sogar der
Seinsgrund für die Sonne selbst: „,Du grosses Gestirn! Was wäre dein Glück,
wenn du nicht Die hättest, welchen du leuchtest!'"87

Selbst Piatons Denken will Nietzsche auf unplatonische Art und Weise
studieren, d.h. er will es als das Denken eines bestimmten, konkreten
Einzelmenschen darlegen: als ein Unverwechselbares; als das Denken eben
Piatons. Unter den uns erhalten gebliebenen Vorlesungsmanuskripten
Nietzsches aus seiner Baseler Zeit befindet sich bekanntlich eine Vorlesung

mit dem Titel Einführung in das Studium der platonischen Dialoge,
welche er im Wintersemester 1871/72 gehalten hat, und in welcher schon
in der Einleitung Folgendes betont wird: „Wir müssen versuchen, uns den

85 Vgl. etwa NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i (Anm.
32), 9, 1. 1-10: „Ich beschwöre euch, meine Brüder, bleibt der Erde treu und glaubt
Denen nicht, welche euch von überirdischen Hoffnungen reden! Giftmischer sind es, ob sie es

wissen oder nicht. // Verächter des Lebens sind es, Absterbende und selber Vergiftete, deren
die Erde müde ist: so mögen sie dahinfahren! // Einst war der Frevel an Gott der grösste Frevel,

aber Gott starb, und damit starben auch diese Frevelhaften. An der Erde zu freveln ist
jetzt das Furchtbarste und die Eingeweide des Unerforschlichen höher zu achten, als den
Sinn der Erde!"; EBD.: 32, 1. 32-33, 1. 11: „Immer redlicher lernt es reden, das Ich: und je mehr
es lernt, um so mehr findet es Worte und Ehren für Leib und Erde. // Einen neuen Stolz
lehrte mich mein Ich, den lehre ich die Menschen: nicht mehr den Kopf in den Sand der
himmlischen Dinge zu stecken, sondern frei ihn zu tragen, einen Erden-Kopf, der der Erde
Sinn schafft!"; EBD.: 33, 1. 8-11: „Kranke und Absterbende waren es, die verachteten Leib und
Erde und erfanden das Himmlische und die erlösenden Blutstropfen: aber auch noch diese
süssen und düstern Gifte nahmen sie vom Leib und Erde!"

86 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i (Anm. 32), 7,
1. 4-6.

87 NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i (Anm. 32), 5, 1.

8f.



ii8 Andrés Quero-Sänchez

Schriftsteller Plato in den Menschen Plato zu übersetzen."88 Und das
zweite Kapitel des Vorlesungsmanuskripts trägt sicherlich nicht zufallig
die Überschrift Piatons Philosophie als Hauptzeugniß für den Menschen
Platoß9 Auch in der in eben dieser früheren Zeit entstandenen - und
schon damals von Nietzsche selbst veröffentlichten - Schrift über Die
Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen (1873) versucht er dasselbe
mit der Philosophie der Vorsokratiker: „Es sind aber", so betont er auch
hier schon in der Einleitung,

„die Lehren ausgewählt worden, in denen das Persönliche eines Philosophen
am stärksten nachklingt, während eine vollständige Aufzählung aller möglichen

überlieferten Lehrsätze, wie sie in den Handbüchern Sitte ist, jedenfalls
Eins zu Wege bringt, das völlige Verstummen des Persönlichen. Dadurch werden

jene Berichte so langweilig: denn an Systemen, die widerlegt sind, kann
uns eben nur noch das Persönliche interessiren, denn dies ist das ewig
Unwiderlegbare.'^0

Die Kritik am abstrakten Denken bleibt auch ein zentrales Moment der
späteren Schriften Nietzsches. In Der Antichrist etwa finden wir sie
wiederum ausdrücklich formuliert:

„eine Tugend bloss aus einem Respekts-Gefühle vor dem Begriff .Tugend', wie
Kant es wollte, ist schädlich. Die .Tugend', die .Pflicht', das .Gute an sich', das
Gute mit dem Charakter der Unpersönlichkeit und Allgemeingültigkeit -
Hirngespinste, in denen sich der Niedergang, die letzte Entkräftung des Lebens,
das Königsberger Chinesenthum ausdrückt. Das Umgekehrte wird von den
tiefsten Erhaltungs- und Wachsthums-Gesetzen geboten: dass Jeder sich seine
Tugend, seinen kategorischen Imperativ erfinde. Ein Volk geht zu Grunde,
wenn es seine Pflicht mit dem Pflichtbegriff überhaupt verwechselt. Nichts
ruinirt tiefer, innerlicher als jede .unpersönliche' Pflicht, jede Opferung vor
dem Moloch der Abstraktion.'^1

b) Die begriffliche Verwechslung des Unverwechselbaren

Der Idealist ist darauf aus, die Welt in dem - nach Nietzsche angeblichen -
Licht von allgemein geltenden Begriffen zu erkennen.92 Aber gerade des-

88 NIETZSCHE, Friedrich: Einführung in das Studium der platonischen Dialoge. Werke. KGA,
Bd. 11,4. Berlin: De Gruyter 1995, 8, 1. 28-30.

89 NIETZSCHE, Friedrich: Einführung in das Studium der platonischen Dialoge. Werke. KGA,
Bd. 11,4 (Anm. 88), 148, 1. 4L

9° NIETZSCHE, Friedrich: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen. Werke. KGA,
Bd. 111,2 (Anm. 10), 297, 1. 5-13. Auch in diesem Zusammenhang gebraucht Nietzsche das
Stichwort .Einsamkeit'; vgl. ebd., 301, 1. 29L: „Sie alle <sc. die Vorsokratiker> sind in großartiger

Einsamkeit als die einzigen, die damals nur der Erkenntniß lebten."
91 NIETZSCHE, Friedrich: Der Antichrist. Werke. KGA, Bd. VI,3 (Anm. 5), 175, 1. 10-22; vgl.

noch: Der Fall Wagner, ebd., 44, 1. 17L: „ein .Schönes an sich' ist ein Hirngespinst, wie der

ganze Idealismus."
92 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Nachgelassene Fragmente. Werke. KGA, Bd. III,3 (Anm. 4),

140, 1. 18-21 (6[i4l): „Glaube daß der Begriff das Wesen des Dings trifft: platonische Idee. Da-



Nietzsches Einsamkeit als metaphysisches Grundprinzip U9

wegen geht er, so denkt jedenfalls Nietzsche, an der ,echten, unberechenbaren

Wirklichkeit' vorbei. Der Idealist kann die wirkliche Welt gerade
deswegen nicht sehen, weil die Begriffe als solche das Wirkliche als solches
verstecken: sie sind somit nicht das die Erkenntnis ermöglichende Licht,
sondern genau das Gegenteil, nämlich die die Erkenntnis verhindernde
Finsternis. Eine solche Kritik am (angeblichen) epistemischen Wert des

Begriffes thematisiert Nietzsche vor allem in einem zu seinen Lebzeiten
unveröfftlicht gebliebenen Papier mit dem Titel Ueber Wahrheit und Lüge
im aussermoralischen Sinne, verfasst im Jahre 1873. Der Begriff gilt als
solcher, so Nietzsche dort, „zugleich für zahllose, mehr oder weniger
ähnliche, d.h. streng genommen niemals gleiche, also für lauter ungleiche
Fälle",93 so dass man sagen kann, dass er im Grunde „durch Gleichsetzen
des Nicht-Gleichen <entstehe>".94 Gerade deswegen bringt er mit sich, so
Nietzsche weiter, das „Uebersehen des Individuellen und Wirklichen".95
Denn dasjenige allein ist das Wirkliche, was ,im einmaligen ganz und gar
individualisierten Urerlebniss' erfasst wird,96 was also als solches eben
dann verschwindet, wenn es im Lichte - genauer: in der Finsternis - des

jegliche Form von Unverwechselbarkeit ausschließenden Begriffes erfasst
wird. Nicht mit Hilfe von Begriffen, sondern nur in .Metaphern' kann nach
Nietzsche das Wirkliche erfasst werden, d.h. mit sprachlichen Mitteln, die
für die jeweilige, unverwechselbare Situation eigens kreiert werden, die in
diesem Sinne selbst einmalig sind, die als Ausdruckmittel eben nicht
vorgegeben, nicht herkömmlich und somit nicht von der .unechten,
berechenbaren Endlichkeit' aufdiktiert oder .eingeredet' werden: Die echte
Sprache ist also unberechenbar. „Die Wahrheiten", schreibt Nietzsche und
meint damit: die mit Hilfe von allgemeinen, abstrakten Begriffen gewonnenen,

angeblich objektiv geltenden ,Sicherheiten', „sind Illusionen, von
denen man vergessen hat, dass sie welche sind".97 Wer sich darum
bemüht, der Wahrheit des Begriffes zu entsprechen, lebe in der Lüge, denn
im Begriff verfehle man eben die Wahrheit, welche von sich aus allein
einsames Jeweiliges oder Unverwechselbares angehe. Ein solcher Mensch -

her Metaphysik der Logik: Identität von Denken und Sein. Voraussetzung der Ziele des Denkens

und der Ziele des Guten und Schönen. Heiterkeit".
93 NIETZSCHE, Friedrich: Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne. Werke.

KGA, Bd. 111,2 (Anm. 10), 373, 1. 34 - 374, 1.1.

94 NIETZSCHE, Friedrich: Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne. Werke.
KGA, Bd. 111,2 (Anm. 10), 374, 1. 2.

95 NIETZSCHE, Friedrich: Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne. Werke.
KGA, Bd. 111,2 (Anm. 10), 374, 1. 21.

96 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne.
Werke. KGA, Bd. 111,2 (Anm. 10), 373, 1. 31L

97 NIETZSCHE, Friedrich: Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne. Werke.
KGA, Bd. 111,2 (Anm. 10), 374, 1. 34-375, 1. 2.



120 Andrés Quero-Sânchez

der Mensch des Begriffes -, so erklärt Nietzsche weiter in Ueber Wahrheit
und Lüge im aussermoralischen Sinne,

„stellt jetzt sein Handeln als vernünftiges Wesen unter die Herrschaft der Ab-
stractionen: er leidet es nicht mehr, durch die plötzlichen Eindrücke, durch die
Anschauungen fortgerissen zu werden, er verallgemeinert alle diese Eindrücke
erst zu entfarbteren, kühleren Begriffen, um an sie das Fahrzeug seines Lebens
und Handelns anzuknüpfen. Alles, was den Menschen gegen das Thier abhebt,
hängt von dieser Fähigkeit ab, die anschaulischen Metaphern zu einem Schema

zu verflüchtigen, also ein Bild in einen Begriff aufzulösen."98

2. Nietzsches Immoralismus

Nietzsches Immoralismus bedeutet nun nichts Anderes als die beiden
gerade dargelegten, für sein Denken grundlegenden Momente, nämlich die
Kritik am abstrakten Denken sowie das Eintreten für Unverwechselbarkeit
als das höchste Wirklichkeitsprinzip. Nietzsches Immoralismus ist in
diesem Sinne nichts als ein philosophisches oder gar metaphysisches Phänomen,

das im Grunde gar nichts Unmoralisches besagt; nämlich die bereits
angesprochene inhaltslose, formale Aufforderung zur Annahme - welche
als solche zugleich (paradoxerweise) Selbstvollzug ist - der jemeinigen,
unverwechselbaren .Fatalität'.

Schon in der frühen Abhandlung Die Geburt der Tragödie deutet Nietzsche

den Gegensatz zwischen der sokratischen Philosophie des Apollinischen

und der vorsokratischen des Dionysischen als einen Gegensatz
zwischen Moral und Kunst und zeichnet somit jene - sprich: die Moral - als
ein dem Wesen nach un-moralisches Phänomen aus. Die Moral basiere auf
dem für alle gleich Gültigen - wenn man so will: auf dem das Unverwechselbare

verwechselnden Begriff -, die Kunst hingegen - Nietzsche hatte
dabei damals noch vor allem die Musik Wagners im Sinne - auf wirklich
schaffender Unverwechselbarkeit. Es handle sich dabei zudem um den
Gegensatz von Moral und Leben. „<D>ie christliche Lehre", so erklärt Nietzsche

in der genannten Schrift „welche nur moralisch ist und sein will",
verweist, „die Kunst, jede Kunst in's Reich der Lüge".99 Und gerade dabei

98 NIETZSCHE, Friedrich: Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne. Werke.
KGA, Bd. 111,2 (Anm. 10), 375, 1. 20-28; vgl. auch: Nachgelassene Fragmente. Werke. Bd. 111,4,

Berlin: Walter de Gruyter 1978, 81, 1. 19-82, 1. 3 (191236]): „Wir gewinnen einen Begriff nur
auf diesem Wege und thun nachher, als ob der Begriff .Mensch' etwas Thatsächliches wäre,
während er doch nur durch Fallenlassen aller individuellen Züge von uns gebildet ist. Wir
setzen voraus, daß die Natur nach einem solchen Begriff verfahre: hier ist aber einmal die
Natur und sodann der Begriff anthropomorphisch. Das Übersehn des Individuellen giebt
uns den Begriff und damit beginnt unsre Erkenntniß: im Rubriziren, in Aufstellungen von
Gattungen. Dem entspricht aber das Wesen der Dinge nicht: es ist ein Erkenntnißprozeß,
der das Wesen der Dinge nicht trifft."; Nachgelassene Fragmente. Werke. KGA, Bd. V,i (Anm.
9), 567, 1. 7-18 (6(158]).

99 NIETZSCHE, Friedrich: Die Geburt der Tragödie. Werke. KGA, Bd. III,i (Anm. 46), 12, 1.

13-16.



Nietzsches Einsamkeit als metaphysisches Grundprinzip 121

zeige sie sich als eine lebensfeindliche Lehre, denn wie es in der
Fortsetzung der eben zitierten Stelle heißt:

„Hinter einer derartigen Denk- und Werthungsweise, welche kunstfeindlich
sein muss, so lange sie irgendwie acht ist, empfand ich von jeher auch das

Lebensfeindliche, den ingrimmigen rachsüchtigen Widerwillen gegen das Leben
selbst: denn alles Leben ruht auf Schein, Kunst, Täuschung, Optik, Nothwen-
digkeit des Perspektivischen und des Irrthums. Christenthum war von Anfang
an, wesentlich und gründlich, Ekel und Ueberdruss des Lebens am Leben,
welcher sich unter dem Glauben an ein .anderes' oder .besseres' Leben nur verkleidete,

nur versteckte, nur aufputzte. Der Hass auf die ,Welt', der Fluch auf die
Affekte, die Furcht vor der Schönheit und Sinnlichkeit, ein Jenseits, erfunden, um
das Diesseits besser zu verleumden, im Grunde ein Verlangen in's Nichts."100

Deswegen - nur deswegen - kann Nietzsche sagen, dass „Leben etwas
essentiell Unmoralisches ist".101 Wenn einerseits nämlich die Moral - sprich:
die dogmatische Metaphysik des Absoluten, der Piatonismus, das

Christentum, der Idealismus und deren Vorliebe zum Abstrakten, aber ebenso
die Philosophie ,unechter, berechenbarer Endlichkeit' und deren Vorliebe
für das vom Herkömmlichen bestimmte gleich Gültige - als solche sich
gegen Unverwechselbarkeit und Perspektivität wendet und andererseits das
Leben genau in der durch Unverwechselbarkeit bestimmten Perspektivität
seinen wahren Ausdruck findet, dann ist das Leben als solches eben
unmoralisch. Wenn die Gerechtigkeit nun darin besteht, die Sache selbst sein zu
lassen - sozusagen darin, dass man dem Objektiv-Geltenden oder der
Sache selbst gerecht ist -, so dass Gerechtigkeit als solche durch das
Ausschließen jeglicher Form von Jemeinigkeit zustande zu bringen ist, dann
muss man aus der Perspektive Nietzsches annehmen, dass, wie er selbst es

in Menschliches, Allzumenschliches ausdrückt, „die Ungerechtigkeit als
unablösbar vom Leben <zu denken ist>".102 Denn Leben ist als solches
etwas, das essentiell unverwechselbar ist:

„Erstens ist ein Wesen, welches einzig rein unegoistischer Handlungen fähig
wäre, noch fabelhafter als der Vogel Phönix; es ist deutlich nicht einmal vorzu-

100 NIETZSCHE, Friedrich: Die Geburt der Tragödie. Werke. KGA, Bd. 111,1 (Anm. 46), 12, 1.

16-29.
101 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Die Geburt der Tragödie. Werke. KGA, Bd. III,i (Anm. 46),

13, 1. 1-4: „denn vor der Moral (in Sonderheit christlichen, das heisst unbedingten Moral)
muss das Leben beständig und unvermeidlich Unrecht bekommen, weil Leben etwas essentiell

Unmoralisches ist."
102 Ygi NIETZSCHE, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches I. Werke. KGA, Bd. IV,2

(Anm. 17), 14, 1. 16-25: „Du solltest das Perspektivische in jeder Werthschätzung begreifen
lernen - die Verschiebung, Verzerrung und scheinbare Teleologie der Horizonte und was
Alles zum Perspektivischen gehört; auch das Stück Dummheit in Bezug auf entgegengesetzte
Werthe und die ganze intellektuelle Einbusse, mit der sich jedes Für und Wider bezahlt
macht. Du solltest die nothwendige Ungerechtigkeit in jedem Für und Wider begreifen
lernen, die Ungerechtigkeit als unablösbar vom Leben, das Leben selbst als bedingt durch
das Perspektivische und seine Ungerechtigkeit."



122 Andrés Quero-Sänchez

stellen, schon deshalb, weil der ganze Begriff ,unegoistische Handlung' bei

strenger Untersuchung in die Luft verstiebt. Nie hat ein Mensch etwas gethan,
das allein für Andere und ohne jeden persönlichen Beweggrund gethan wäre; ja
wie sollte er Etwas thun können, das ohne Bezug zu ihm wäre, also ohne innere
Nöthigung (welche ihren Grund doch in einem persönlichen Bedürfniss haben
müsste)? Wie vermöchte das ego ohne ego zu handeln?"103

Man beachte; Nietzsche fordert keineswegs dazu auf, unmoralisch oder gar
böse zu sein, es sei denn in dem eben erklärten Sinne, indem man nämlich
die Prinzipien des eigenen Lebens kunstvoll selbst, ja, jemeinig und auf
unverwechselbare Art und Weise - durch die Annahme der jemeinigen
.Fatalität' -, schafft: „Der freie Mensch ist unsittlich", so schreibt Nietzsche
in Morgenröthe, „weil er in Allem von sich und nicht von einem Herkommen

abhängen will: in allen ursprünglichen Zuständen der Menschheit
bedeutet ,böse' so viel wie .individuell', ,frei', .willkürlich', .ungewohnt',
.unvorhergesehen', ,unberechenbar'."104 Nietzsches Aufforderung zum
Bösen - Nietzsches Immoralismus - ist also nichts als eine Aufforderung zur
,Originalität'.105 Auch Zarathustra wird sich eindeutig in diesem Sinne
äußern:

,„Der Mensch ist böse' - so sprachen mir zum Tröste alle Weisesten. Ach, wenn
es heute nur noch wahr ist! Denn das Böse ist des Menschen beste Kraft.

103 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches I. Werke. KGA, Bd. IV,2
(Anm. 17), 126, 1. 3I-137, 1. 9; vgl. ebd., 332, 1. 2of.: „Freude an sich. - .Freude an der Sache'

so sagt man: aber in Wahrheit ist es Freude an sich vermittelst einer Sache."

104 NIETZSCHE, Friedrich: Morgenröthe. Werke. KGA, Bd. V,i (Anm. 9), 18, 1. 6-10; vgl.
noch ebd., 19, 1. 17-27: „Jene Moralisten dagegen, welche wir die Nachfolger der sokrati-
schen Fusstapfen die Moral der Selbstbeherrschung und Enthaltsamkeit dem Individuum
als seinen eigensten Vortheil, als seinen persönlichsten Schlüssel zum Glück an's Herz
legen, machen die Ausnahme - und wenn es uns anders erscheint, so ist es, weil wir unter
ihrer Nachwirkung erzogen sind: sie alle gehen eine neue Strasse unter höchlichster Missbil-
lihung aller Vertreter der Sittlichkeit der Sitte, - sie lösen sich aus der Gemeinde aus, als

Unsittliche, und sind, im tiefsten Verstände, böse"; EBD.: 93, 1. 22-28; ebd., 154, 1. 15-20;
Nachgelassene Fragmente. Werke. KGA. Bd. IV,2 (Anm. 17), 504, 1. 22-29 (23 [14]); Nachgelassene

Fragmente. Werke. KGA, Bd. V,i (Anm. 9), 340, 1. 12-15 (i[9l); ebd., 435, 1. 18-21 (4(16]);
Nachgelassene Fragmente. Werke. KGA, Bd. VII,2 (Anm. 46), 175, 1. 13-15 (26(102]); ebd., 241,
1. 23-28 (26(354]).

105 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Morgenröthe. Werke. KGA, Bd. V,i (Anm. 9), 20, 1. 10-17:
„Jede individuelle Handlung, jede individuelle Denkweise erregt Schauder; es ist gar nicht
auszurechnen, was gerade die seltneren, ausgesuchteren, ursprünglicheren Geister im ganzem

Verlauf der Geschichte dadurch gelitten haben müssen, dass sie immer als die bösen
und gefahrlichen empfunden wurden, ja dass sie sich selber so empfanden. Unter der
Herrschaft der Sittlichkeit der Sitte hat die Originalität jeder Art ein böses Gewissen bekommen";

vgl. Nachgelassene Fragmente. Werke. KGA. Bd. IV,1. Berlin: Walter de Gruyter 1967,
167, 1. 25L (5(182]): „Rettet euren Genius! soll den Leuten zugerufen werden, befreit ihn!
Thut alles, um ihn zu entfesseln!".



Nietzsches Einsamkeit als metaphysisches Grundprinzip 123

,Der Mensch muss besser und böser werden' - so lehre ich. Das Böseste ist nö-

thig zu des Übermenschen Bestem."106

Nietzsche tritt also nicht für das Böse ein, sondern für dasjenige, was aus
der Perspektive des .Heerden-Instinkts', des ,Heerden-Gewissens', betrachtet,

das Böse sei, für ,den Willen zum Alleinstehn':

„der Heerden-Instinkt zieht, Schritt für Schritt, seine Folgerung. Wie viel oder
wie wenig Gemein-Gefahrliches, der Gleichheit Gefahrliches in einer Meinung,
in einem Zustand und Affekte, in einem Willen, in einer Begabung liegt, das ist
jetzt die moralische Perspektive: die Furcht ist auch hier wieder die Mutter der
Moral. An den höchsten und stärksten Trieben, wenn sie, leidenschaftlich
ausbrechend, den Einzelnen weit über den Durchschnitt und die Niederung des

Heerdenngewissens hinaus und hinauf treiben, geht das Selbstgefühl der
Gemeinde zu Grunde, ihr Glaube an sich, ihr Rückgrat gleichsam, zerbricht: folglich

wird man gerade diese Triebe am besten brandmarken und verleumden.
Die hohe unabhängige Geistigkeit, der Wille zum Alleinstehn, die grosse
Vernunft schon werden als Gefahr empfunden; Alles, was den Einzelnen über die
Heerde hinaushebt und dem Nächsten Furcht macht, heisst von nun an böse;
die billige, bescheidene, sich einordnende, gleichsetzende Gesinnung, das Mit-
telmaass der Begierden kommt zu moralischen Namen und Ehren."107

3. Nietzsches Bescheidenheit

Ob der Mensch Friedrich Nietzsche selbst bescheiden gewesen ist: diese
Frage möchte ich hier offen lassen. Die Titel einiger Kapitel in Ecce homo
scheinen eher für das Gegenteil zu sprechen.108 Nietzsches Philosophie ist
jedenfalls eindeutig als ,Philosophie der Bescheidenheit' zu bezeichnen:
„Wir haben umgelernt. Wir sind in allen Stücken bescheidner geworden.
Wir leiten den Menschen nicht mehr vom ,Geist', von der .Gottheit' ab, wir
haben ihn unter die Thiere zurückgestellt."109 Zu Nietzsches Philosophie
gehört also - und zwar wesentlich - die Kritik an jeglicher Form von
Absolutheit. Es gibt nach Nietzsche nämlich keine ,reine folgenlose
Wahrheit',110 keine Wahrheit an sich, welche als solche völlig unabhängig davon
bestünde, welche Konsequenzen - eben welche .Folgen' - sie für mich oder
für sonst jemand hätte. Absolutheit bezeichnet das Aufgehobensein jegli-

106 NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Werke. KGA, Bd. VI,i (Anm. 32), 355, 1.

2-6.
107 NIETZSCHE, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse. Werke. KGA, Bd. VI,2 (Anm. 2), 124,

1. 25-125,1. 8.
108 Das ist der Fall etwa beim Kapitel Warum ich so klug bin (Ecce homo. Werke. KGA,

Bd. VI,3 [Anm. 5], 276-295), oder auch beim Kapitel Warum ich so gute Bücher schreibe
(EBD.: 296-306), oder auch Warum ich ein Schicksal bin (EBD.: 363-372).

109 NIETZSCHE, Friedrich: Der Antichrist. Werke. KGA, Bd.VI,3 (Anm. 5), 178, 1. 2-6.
110 Zum Ausdruck vgl. etwa NIETZSCHE, Friedrich: Ueber Wahrheit und Lüge im aussermo-

ralischen Sinne. Werke. KGA, Bd. 111,2 (Anm. 10), 373, 1. 5-7: „Das ,Ding an sich' (das würde
eben die reine folgenlose Wahrheit sein) [...]."



124 Andrés Quero-Sânchez

cher Form von situativer Bedingtheit, somit jeglicher Form von
Unverwechselbarkeit. Die Philosophie des Absoluten - Nietzsche bezeichnet sie

in Jenseits von Gut und Böse als die ,Philosophie der Dogmatiker'111 -
betreibe indes nichts als begriffliche Verwechslung des Unverwechselbaren.
Sie sei deshalb „nur ein Versprechen über Jahtausende hinweg" gewesen,112
„nur", so heißt es weiter, „eine edle Kinderei und Anfangerei",u3 welche der
Philosoph der Zukunft durch das Seinlassen des Unverwechselbaren als
eines solchen zu überwinde habe. Denn, wie Nietzsche es im Jenseits von
Gut und Böse plakativ ausdrückt: „alles Unbedingte gehört in die Pathologie."u4

Nietzsches Bescheidenheit sucht somit die Befreiung des
Unverwechselbaren von den Ketten des Unbedingten, des Absoluten: das
Seinlassen nämlich von all dem, was durch eine besondere, unverwechselbare
Bedingung als solches - eben als Unverwechselbares - ausgezeichnet ist.
Denn: „Die .absoluten Wahrheiten' sind das Werkzeug der Nivellirung, sie
fressen die charaktervollen Formen hinweg."u5

Nietzsches bescheidenes Philosophieren strebt - eben als Kritik an
jeglicher Form von Absolutheit oder Dogmatismus - ganz bewusst nicht nach
sicherem Wissen, sondern allein nach bloßer Wahrscheinlichkeit: „selbst
das Wörtchen .wahrscheinlich'", so schreibt er, „giebt uns eine Genugtuung,

weil es die persönlich lästige Tyrannei des Unbedingten bricht."116 Die
Philosophen der Zukunft - die Bescheidenen - werden deshalb allein die-

111 NIETZSCHE, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse. Werke. KGA, Bd. VI,2 (Anm.2), 4, 1. 3.
112 NIETZSCHE, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse. Werke. KGA, Bd. VI,2 (Anm. 2), 4,1. 4.
u3 NIETZSCHE, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse. Werke. KGA, Bd. VI,2 (Anm. 2), 3, 1.

15h Vgl. Menschliches, Allzumenschliches I. Werke. KGA, Bd. IV,2 (Anm. 17), 368, I. 2-19:
„Ueberzeugung ist der Glaube, in irgend einem Puncte der Erkenntniss im Besitze der
unbedingten Wahrheit zu sein. Dieser Glaube setzt also voraus, dass es unbedingte Wahrheiten
gebe [...]. [...]. Ganze Jahrtausende aber haben in jenen kindlichen Voraussetzungen gelebt
und aus ihnen sind die mächtigsten Kraftquellen der Menschheit herausgeströmt. Jene
zahllosen Menschen, welche sich für ihre Ueberzeugungen opferten, meinten es für die
unbedingte Wahrheit zu thun. Sie alle hatten Unrecht darin: wahrscheinlich hat noch nie ein
Mensch sich für die Wahrheit geopfert; mindestens wird der dogmatische Ausdruck seines
Glaubens unwissenschaftlich oder halbwissenschaftlich gewesen sein."

u4 NIETZSCHE, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse. Werke. KGA, Bd. VI,2 (Anm. 2), 100,
1. 3f. Vgl. Nachgelassene Fragmente. Werke. Bd. VII, 1 (Anm. 79), 13, 1. 25-27 (i[32]J: „Die
unbedingte Erkenntniß ist ein Wahnsinn der Tugend-Periode; an ihr gienge das Leben zu
Grunde."

u5 NIETZSCHE, Friedrich: Nachgelassene Fragmente. Werke. KGA, Bd. V,i (Anm. 9), 569, 1.

3f-
116 NIETZSCHE, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches II. Werke. KGA, Bd. IV,3

(Anm. 72), 25, 1. 18-20. Vgl. Nachgelassene Fragmente. Werke. KGA, Bd. VII,1 (Anm. 79), 686,
1. 3-7 (2412]): „es giebt so wenig ,Ding an sich' als es .absolute Erkenntniß' geben kann. // An
Stelle der Grundwahrheiten stelle ich Grundwahrscheinlichkeiten - vorläufig angenommene

Richtschnuren, nach denen gelebt und gedacht wird"; Nachgelassene Fragmente.
Werke. KGA, Bd. V,i (Anm. 9), 382, 1. 3-6: „Das Neue an unserer jetzigen Stellung zur
Philosophie ist eine Überzeugung, die noch kein Zeitalter hatte: daß wir die Wahrheit nicht
haben. Alle früheren Menschen .hatten die Wahrheit': selbst die Skeptiker."



Nietzsches Einsamkeit als metaphysisches Grundprinzip 125

jenigen „des gefahrlichen Vielleicht" sein."7 Das Wissen des zukünftigen,
bescheidenen Philosophen ist nämlich kein sicheres, kein absolutes,
sondern es besagt nur ein unverwechselbares Vielleicht, welches eine jeweils
besondere, unverwechselbare Gefahr eines bestimmten Lebenden darstellt.

Eine solche für das unverwechselbare Philosophieren Nietzsches
kennzeichnende Bescheidenheit ist nun der Grund dafür, dass seine Schriften
allein, wie er selbst es ausdrückt, „nicht fertig gewordene Gedanken"
enthalten. Es gibt nicht die richtige Deutung eines solchen Gedankens, der
vielmehr doch offen ist und sogar als etwas Offenes, Unvollständiges,
Unfertiges, gewollt und hervorgebracht worden ist. Nicht fertig gewordene
Gedanken ermöglichen also verschiedene unverwechselbare Interpretationen:

„Nicht fertig gewordene Gedanken. - Ebenso wie nicht nur das Mannesalter,
sondern auch Jugend und Kindheit einen Werth an sich haben und gar nicht
nur als Durchgänge und Brücken zu schätzen sind, so haben auch die nicht
fertig gewordenen Gedanken ihren Werth. Man muss desshalb einen Dichter
nicht mit subtiler Auslegung quälen und sich an der Unsicherheit seines
Horizontes vergnügen, wie als ob der Weg zu mehreren Gedanken noch offen
sei. Man steht an der Schwelle; man wartet wie bei der Ausgrabung eines
Schatzes: es ist, als ob ein Glücksfund von Tiefsinn eben gemacht werden
sollte. Der Dichter nimmt Etwas von der Lust des Denkers beim Finden eines
Hauptgedankens vorweg und macht uns damit begehrlich, so dass wir nach
diesem haschen; der aber gaukelt an unserm Kopf vorüber und zeigt die
schönsten Schmetterlingsflügel - und doch entschlüpft er uns."118

n7 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse. Werke. KGA, Bd. VI,2 (Anm. 2),
11, 1. 1-10: „Es wäre sogar noch möglich, dass was den Werth jener guten und verehrten Dinge

ausmacht, gerade darin bestünde, mit jenen schlimmen, scheinbar entgegengesetzten
Dingen auf verfängliche Weise verwandt, verknüpft, verhäkelt, vielleicht gar wesensgleich zu
sein. Vielleicht! - Aber wer ist willens, sich um solche gefahrliche Vielleichts zu kümmern!
Man muss dazu schon die Ankunft einer neuen Gattung von Philosophen abwarten, solcher,
die irgend welchen anderen umgekehrten Geschmack und Hang haben als die bisherigen, -
Philosophen des gefährlichen Vielleicht in jedem Verstände."

118 NIETZSCHE, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches I. Werke. KGA, Bd. IV,2 (Anm.
17), 172, 1. 19-173, 1. 3. Vgl. Jenseits von Gut und Böse. Werke. KGA, Bd. VI,2 (Anm. 2), 238, 1.

26-239, 1. 2: „Schlimm genug! Wieder die alte Geschichte! Wenn man sich sein Haus fertig
gebaut hat, merkt man, unversehens Etwas dabei gelernt zu haben, das man schlechterdings
hätte wissen müssen, bevor man zu bauen - anfieng. Das ewige leidige ,Zu spät!' - Die
Melancholie alles Fertigen!..."; Nachgelassene Fragmente, Werke. KGA, Bd. VIII,1 (Anm. 76),
138, 1. 7-21 (2(149]): „Ein ,Ding an sich' ebenso verkehrt wie ein ,Sinn an sich', eine .Be¬

deutung an sich'. Es giebt keinen .Thatbestand an sich', sondern ein Sinn muß immer
erst hineingelegt werden, damit es einen Thatbestand geben könne // Das ,was
ist das?' ist eine Sinn-Setzung von etwas Anderem aus gesehen. Die .Essenz', die
.Wesenheit' ist etwas Perspektivisches und setzt eine Vielheit schon voraus. Zu Grunde
liegt immer ,was ist das' für mich? (für uns, für alles, was lebt usw.) // Ein Ding wäre
bezeichnet, wenn an ihm erst alle Wesen ihr ,was ist das?' gefragt und beantwortet hätten.
Gesetzt, ein einziges Wesen, mit seinen eigenen Relationen und Perspektiven zu allen Dingen,
fehlte: und das Ding ist immer nicht .definirt'".



126 Andrés Quero-Sânchez

Nietzsches Philosophie als unverwechselbares Philosophieren eines -
im philosophischen Sinne - Einsamen bietet sich uns also als unsicherer
Horizont zur Ermöglichung unserer eigenen Unverwechselbarkeit als

Interpretierenden an. Ich habe mich bei meinen Ausführungen hier jedoch -
vielleicht sogar als Kritik an Nietzsches Philosophieren selbst - nicht
darum bemüht, das von ihm offen Gelassene auf unverwechselbare oder je-
meinige Art und Weise fertigzustellen. Sondern ich habe allein versucht,
eine solche Unsicherheit - Nietzsches unverwechselbares Vielleicht - an
sich sein zu lassen. Zarathustras Einsamkeit scheint mir jedenfalls höchstes

Gebot für die ,vernetzte' Philosophie am Anfang des 2r. Jahrhunderts
zu sein: seine Aufforderung nämlich zum unverwechselbaren, ja zum ,un-
vernetzten', .unbefangenen' oder gar unberechenbaren Philosophieren.
Dabei darf es freilich nicht darum gehen, sich als einzelner oder gar
isolierter Philosoph von der philosophical community abzuscheiden, sondern
vielmehr darum, ein Verständnis der Relation zu befördern, bei dem die
Substanz - und das heißt im Sinne Nietzsches: das unverwechselbare
Selbst eines Jeden - nicht völlig verschwindet. Denn die Liebe zur Weisheit

- vielleicht sogar eben zur absoluten Wahrheit - ist nach wie vor - ja,
vielleicht sogar eben als edle Kinderei und Anfängerei in Ewigkeit -
unverwechselbar.

Zusammenfassung
Nietzsches Einsamkeit geht nicht so sehr ein psychologisches Phänomen an,
sondern sie bedeutet vielmehr das metaphysische Grundprinzip seiner
Philosophie, als seine grundlegende Aufforderung nämlich nach ,Unverwechselbarkeit'

oder nach dem, was Heidegger Jahrzehnte später Jemeinigkeit'
genannt hat. Nietzsches Einsamkeit hängt insbesondere mit seiner Immoralis-
mus-Aufforderung zusammen und gibt seiner Kritik an der Metaphysik des

Idealismus Ausdruck.

Abstract
Nietzsche's loneliness is not primarily to be understood as a psychological
phenomenon, but as a metaphysical one, namely as his request to become a

really unique and singular individual. A few decades later, Martin Heidegger
will use the German neologism Jemeinigkeit' to express such an aspect.
Nietzsche's loneliness is connected with his request for immoralism as well
as with his critique of idealistic metaphysics.


	"Einsam die Strasse zu ziehn, gehört zum Wesen des Philosophen" : Nietzsches Einsamkeit als metaphysisches Grundprinzip

