
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 1

Artikel: Kierkegaard : der Einzelne gegen die Masse

Autor: Wolf, Jean-Claude / Buchmüller-Codoni, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761036

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Claude Wolf / Catherine Buchmüller-Codoni

Kierkegaard - der Einzelne gegen die Massei

Anwälte des Individuums

Es gibt nur wenige Philosophen, die vor dem 20. Jahrhundert und der
Postmoderne die Eigenheit der Person ohne Wenn und Aber verteidigt
haben. Manche taten es im Rahmen einer Staats- oder Sozialphilosophie,
welche die Rechte des Individuums einschränkt, wie etwa Wilhelm von
Humboldt oder John Stuart Mill. Andere wie Emerson und Thoreau taten
es ihm Rahmen eines literarischen, religiösen und politischen Nonkonformismus.

Wenige haben das Individuum, auch das „kriminelle Individuum",
verteidigt. Zu ihnen gehört Max Stirner, der Verfasser des Buches Der
Einzige und sein Eigentum (November 1844). Auch im Genie-Kult, in den
Schriften von Marquis de Sade und Nietzsche findet sich die Stimme eines
kompromisslosen, weder von Religion und Politik noch von einer
konventionellen Moral kompromittierten Individuums. Denker aus dem Kreis der
Frühromantik (Schlegel, Schleiermacher u.a.) und Friedrich Heinrich Ja-
cobi pochen auf die Einmaligkeit und die Unersetzbarkeit des Individuums
in seiner Beziehung zu anderen Personen. So richtet sich Jacobi in einem
Personalstil an den einzelnen Leser oder die einzelne Leserin; dies kommt
nirgends deutlicher zum Ausdruck als in der Briefform. In einem Brief an
Goethe lautet die Anrede:

„Lieber alter Einziger!"2

Jacobi verwendet nicht nur den Personalstil, sondern äußert sich explizit
zur Bedeutung der Personalität, wenn er schreibt:

„Mir ist Personalität das Alpha und Omega, und ein lebendiges Wesen ohne
Personalität scheint mir das Unsinnigste, was man zu denken vorgeben kann.
Sein, Realität - ich weiß gar nicht, was es ist, wenn es nicht Person ist."3

Die Person ist unaussprechlich - in dieser Auffassung sind sich der fromme

Jacobi und der frivole Stirner einig.4 Dieses Unaussprechliche (ineffa-

1 Für Hinweise und Anregungen danken wir Florian Häubi.
2 JACOBI, Friedrich Wilhelm: Brief an Goethe vom 11. April 1805, in: „Ich träume lieber Fritz den

Augenblick. Der Briefwechsel zwischen Goethe und F.H. Jacobi. Hrsg. von Max JACOBI, neu hrsg.
von Andreas REMMEL/Paul REMMEL. Bonn: Bernstein Verlag 2005, 214.

3 MATTHIAS, Leo (Hg.): Die Schriften Friedrich Heinrich Jacobis. Berlin: Die Schmiede 1926, 31.

4 Vgl. STIRNER, Max (1844): Der Einzige und sein Eigentum. Leipzig: Otto Wigand 1845

[vordatiert], diverse Neuausgahen (u.a. Reclam, Alber).



78 Jean-Claude Wolf/Catherine Buchmiiller-Codoni

bile) verweist auf die Dimension des Gefühls und der stummen Anschauung.

Jacobi richtet sich gegen die „Aufklärererei" (nicht gegen die Aufklärung),

nämlich die Tendenz, wissenschaftliches Denken zu verabsolutieren
und zum Maßstab aller Dinge zu machen. „Alles Unaussprechliche ist ihr
[der Aufklärerei] verdächtig."5 Jacobis Individuum lebt nicht als Sonderling,

separat von anderen, sondern in Situationen und Beziehungen,
darunter in Beziehungen der Liebe und Freundschaft. Der Individualismus
Jacobis bleibt auf einen persönlichen Gott bezogen - dadurch ist er zwar
einerseits weniger radikal (er befürwortet nicht den Einzigen ohne Gott);
andererseits ist Jacobis Individualismus stärker beziehungspräfiguriert als
der Individualismus Stirners, der den Einzelnen als vitalen und fröhlichen
Sonderling zeichnet, der „ni Dieu, ni maître" akzeptiert.6 Gleichwohl sind
der fromme Jacobi und der frivole Stirner nicht so weit voneinander
entfernt. Beide vertreten eine persönliche Auffassung von Liebe und Freundschaft.

Einen Freund lieben heißt nicht, einen Begriff, etwas Allgemeines
und Abstraktes zu heben, sondern „einen Mann mit Namen".7 Auch Stirner
richtet sich gegen die „Geringachtung des Ichs, des leibhaftigen Hans".8
Zielscheibe der Kritik ist die Flucht in die begriffliche Abstraktion eines
Wesens des Menschen bzw. eines „Gattungswesens", wenn auch vor dem
Hintergrund einer unterschiedlichen Einschätzung des Christentums und
vor verschiedenen ideenpolitischen Kulissen.

In den Beziehungen zwischen Personen geht es nicht um Logik und
Berechnung, es geht nicht um mechanische und kausale Verhältnisse,
sondern um Wille und Leidenschaft, um Besinnung und Entscheidung.
„Besinne dich und wähle" - das macht die ganze Philosophie der Person aus.9

Im Blick auf Akte der Besinnung und des Wählens stellt sich die Frage,
ob der Mensch Vernunft hat, oder ob die Vernunft den Menschen (unter
ihrer Kontrolle) hat. Jacobi hat „diese seltsam klingende Frage" wiederholt

5 Die Schriften F.H. Jacobis, 90.
6 Allerdings würde man den Text Stirners unterschätzen, wenn man alle Selbstbezeichnungen

für bare Münze nähme. Es ist wahrscheinlich, dass manche Selbstdeklarierungen des

Einzigen (als „Egoist", „Unmensch" u.a.) aus einer ironisch-trotzigen Aneignung von stigmatisierenden

Fremdbezeichnungen entstehen. Vgl. WOLF, Jean-Claude: Der Einzige gegen die Reaktion.

Videovortrag über Max Stirner,
httb://userpages.uni-koblenz.de/~selbst/drupal/?q=node/86 (letzte Abfrage 25.06.2013)

7 Die Schriflen F.H. Jacobis, 94.
8 STIRNER, Max: Der Einige und sein Eigentum, Zweite Abteilung, II: Der Eigner, in: STIRNER,

Max: Der Einzige und sein Eigentum. Ausführlich kommentierte Studienausgabe, hrsg. von Bernd
Kast. Freiburg: Alber 2005,183.

9 Vgl. JACOBI, Friedrich Heinrich: Werke. 3. Bd. Hrsg. von Friedrich Roth/Friedrich Koppen.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1986, 242; vgl. KOCH, Oliver: Individualität als

Fundamentalgefühl. Zur Metaphysik der Person bei Jacobi und Jean Paul. Hamburg: Meiner 2013,

38.



Kierkegaard - der Einzelne gegen die Masse 79

gestellt10, und Stirner hat sie eindeutig beantwortet: Ich (als Person) kann
sogar über der Vernunft stehen und die Vernunft (oder den Verstand)
kontrollieren. Es geht um einen Besitzwechsel, infolge dessen der „Einzige"
nicht mehr von „Sparren" (spleens, Obsessionen)11 „besessen" wird,
sondern selber Mittelpunkt und souveräner Besitzer wird - wobei Stirner
nicht nur in Begriffen des ökonomischen Eigentums denkt, sondern auch
und umfassender im Sinne eines leiblichen und geistigen Eigners, der z.B.
Gedichte und Lieder par cœur kennt. Damit wird zugleich die Vorstellung
der Autorität oder Oberherrschaft der Vernunft problematisiert; der „Einzige"

kann die Vernunft nach Belieben ein- oder abstellen. Wer sich zum
Beispiel schlafen legt oder sich einen Rausch antrinkt, klinkt seine
Vernunft aus. In diesem Sinne steht der „Einzige" über der Vernunft. Herr
über seine Tugenden sein, diese nach Belieben ein- oder aushängen zu
können - diesen Gedanken wird auch Nietzsche erwägen.12

Schlegels Woldemar-Rezension - ein schillerndes Porträt von Jaco-
bis Romanfigur und Antiphilosophie

Nach einer Würdigung Friedrich Schlegels von Jacobis Roman „Woldemar"
ist Jacobi „kein Philosoph von Profession, sondern von Karakter [...]"13

Woldemar wird als genießender Egoist porträtiert, der andere genießt,
ohne sie (um ihrer selbst willen) zu lieben. Er ist der „gemeinschaftliche
Mittelpunkt, um den sich alles dreht; alle übrigen scheinen nur um seinetwillen

da zu sein; wenn sie nicht für ihn handeln oder leiden, so rathschlagen

sie über sein Seelenheil." (41) Er kommt nicht zur Selbsterkenntnis,
sondern verfallt einem obsessiven Grübeln. Er ist schwach und leer, einzig
stark im registrieren seiner Gefühle. Poesie, Philosophie sind ihm ebenfalls
nur Mittel zum Zweck. Jacobi beschreibt auch die abstoßenden und häss-
lichen Seiten seines „Helden". Schlegel spricht von der „Immoralität der
darstellenden Werke Jakobis." (49) Sein Roman entspricht nicht mehr der
klassischen Ästhetik der Einheit des Werkes. Es bleibt nur die Einheit des

Individuums, „eine individuelle Einheit" (43). Er beschreibt seinen
Protagonisten nicht mehr als Repräsentanten der Menschheit, sondern es geht
ihm nur darum, „[...] die Ansicht eines Individuums [...] dass es also heißen
sollte: .Friedrich-Heinrich-Jakobiheit, wie sie ist, erklärlich oder unerklärlich,

aufs gewissenhafteste vor Augen zu legen." (43) Schlegel äußert sich

10 Vgl. Die Schriften F.H. Jacobis, 80,116, 215.
11 Vgl. auch Jacobi an Fichte, in: Lindau, Hans (Hg.): Die Schriften zu J.G. Fichtes Atheismus-

Streit. München: Georg Müller 1912, i66f.
12 WOLF, Jean-Claude: Zarathustras Schatten. Studien zu Nietzsche. Freiburg: Academic Press

2004, 77.
'3 SCHLEGEL, Friedrich: Schriften zur Kritischen Philosophie 1795-1805. Hamburg: Meiner 2007,

30. Schlegel bespricht Jacobis Roman und Philosophie in der Woldemar-Rezension 30-53. Die
nachfolgenden Zahlen in Klammern beziehen sich auf Paginierung dieser Ausgabe.



8o Jean-Claude Wolf/Catherine Buchmüller-Codoni

mit einer seltsamen Mischung von Identifikation und ironischer Distanz
über Jacobis Philosophie. Er schreibt:

„Er trennt die Philosophie von der herabgesetzten Vernunft, und behauptet,
Philosophie überhaupt sei nichts anders als was die seinige wirklich ist: der
in Begriffe und Worte gebrachte Geist eines individuellen Lebens." (46)

„Eine Philosophie [...], welche nicht etwa blos in ihrer Veranlassung, Ausbildung

und Anwendung individuell und lokal, sondern deren Grund, Ziel,
Gesetze und Ganzheit selbst nicht philosophisch, sondern persönlich sind, lässt
sich nur karakterisiren." (51)

Jacobis Philosophie ist zu persönlich; sie lässt sich nicht systematisieren,
sondern nur charakterisieren. Jacobi möchte mit seiner Philosophie seine
Liebe rechtfertigen, seine Liebe zum Unendlichen, aber auch zur Geliebten.

Schlegel meint dazu:

„Es ist kein Wunder, wenn das widersinnig endet, was widersinnig anfing.
Wer von der Philosophie verlangt, dass sie ihm eine Julia machen soll, der
wird früher oder später zu der sublimen Sentenz des Romeo beim Shakespeare

Hang up philosophy!
Unless philosophy can make a Juliet

kommen müssen." (46)

Aus Philosophie, die auf die Erkenntnis des Allgemeinen verzichtet, wird
Antiphilosophie, „Unphilosophie". Ob das ein Vorzug oder ein definitiver
Misserfolg ist, lässt Schlegel in seiner Rezension in der Schwebe.

Eine Fortsetzung dieser Tendenz findet sich bei Max Stirner. Stirners
Figur des „Einzigen", die in Jacobis Personalismus und „Unphilosophie"
vorweggenommen wird, führt definitiv weg von „Logonomie" bzw.
„Vernunftidolatrie", diesem „Irrtum des Jahrhunderts"14 zu einem Plädoyer für
die „Eigenheit" der Person. Stirner und Jacobi geben „Winke"1?, wie sich
Personen und ihre Freiheit erläutern oder illustrieren ließen. Im Unterschied

zur idealistischen Philosophie steht die Person sogar über dem Intellekt

(sie ist „übervernünftig"), aber sie ist nicht losgelöst vom Leib,
sondern wesentlich mit dem Leib verknüpft. „Erhaben" sind freie Menschen
vor allem über den Zeitgeist.

„Menschen, die ein inneres Freiheitsgefühl göttlich über ihr Zeitalter erhebt,
sind das wahre eigentliche Salz der Erde [...]. Ohne sie würde die Menschheit
stinkend."16

Im Unterscheid zu Stirner und Nietzsche kann und muss diese Freiheit
nach Jacobi mit dem Absoluten und Göttlichen vereinbar sein. Wie bereits

x4 Die Schriften F.H. Jacobis, ii6f.
'5 Jacobi an Fichte, in: Lindau (Hg.): Die Schriften zu J.G. Fichtes Atheismusstreit, 160.
16 Die Schriften F.FI. Jacobis, 108.



Kierkegaard - der Einzelne gegen die Masse 81

gesagt wurde, ist der religiöse, auf Begegnung und Kontakt mit dem
Göttlichen offene Personalismus ausgesprochen beziehungsorientiert.

„ [...] ich lasse mich nicht befreien von der Abhängigkeit der Liebe, um allein
durch Hochmut selig zu werden."1?

Dauerhafte und intensive Liebesbeziehungen sind angewiesen auf innere
Selbstüberwindung des Hochmuts und der daraus resultierenden
Verletzbarkeiten. Ein stets und schnell gekränktes und zornig auffahrendes Ego
wird sich eher zurückziehen oder andere stärker zurückstoßen als ein
Mensch, der die inneren Konflikte und Ambivalenzen der Liebe und Freundschaft

kennt und bis zu einem gewissen Grade aushält. Überdies ist die
Abhängigkeit der Geschöpfe von Gott qualitativ verschieden von der Abhängigkeit

der Geschöpfe untereinander. Abhängigkeit von Gott ist zugleich
tiefste Geborgenheit. Es gibt eine Freiheit in der Abhängigkeit vom Absoluten,

getragen von der Beziehung zum Unbedingten. Jacobis Persona-
lismus ist dualistisch und religiös, aber nicht per se politisch autoritär oder
reaktionär. Die Beziehung des Menschen zum persönlichen und ewigen
Gott gibt ihm jenen sicheren Stand, der auch die Fähigkeit zum Widerstand

gegen den Druck des Kollektivs und des Zeitgeistes stärkt. Ähnliche
Gedanken finden sich bei Soren Kierkegaard. Dieser und Stirner können
als Echo von Jacobis Romanfiguren gelesen werden. Wie Jacobi sucht nun
Kierkegaard die Überwindung vom Nihilismus der Angst und Verzweiflung
im persönlichen Glauben, in der Stellung des Individuums vor Gott.

Ethik der Authentizität

Was die Eigentlichkeit, Authentizität oder Eigenheit des Einzelnen
ausmacht, lässt sich schwer sagen. Einfacher ist es, mit der Charakterisierung
des Uneigentlichen zu beginnen. Eine wichtige Quelle für die Charakterisierung

der „Uneigentlichkeit" ist das Werk Soren Kierkegaards.18 In seiner
Kritik der Gegenwart oder: Zwei Zeitalter findet man eine ganze Serie von
kritischen Gegenwartsdiagnosen und eine Form von Modernitäts- oder
Kulturkritik, deren Hintergrundannahme das Ideal einer echten,
leidenschaftlichen, spontanen Lebensweise ist. Aus dieser Perspektive stammen
die pointierten Beschreibungen uneigentlicher Haltungen und Praktiken.
Deren Uneigentlichkeit ist halbbewusst und entspringt einem halbwachen
Zustand. Auch die sog. Massenpsychologie wird den Vergleich des Be-
wusstseins der Massen mit den Zuständen der Hypnose heranziehen. In der
Verfassung der Durchschnittlichkeit und Uneigentlichkeit (vgl. Heideggers
„man"!) ist der Mensch nicht er selber (nicht authentisch), sondern ein

rj Jacobi an Fichte, in: LINDAU (Hg.): Die Schriften zu J.G. Fichtes Atheismusstreit, 181.

18 Vgl. CHEVALLIER, Philippe: Être soi. Actualité de Soren Kierkegaard. Paris : François Bourin
Éditeur 2011.



82 Jean-Claude Wolf/Catherine Buchmüller-Codoni

anonymes Mitglied der Masse, die Verkörperung einer Rolle, ein Repräsentant;

die ganze Gesellschaft wird zu einem Komitee oder einer offiziellen
und doch imaginären Veranstaltung. Die Innerlichkeit wird von der
Öffentlichkeit aufgesogen,

„[...] zuletzt wir die ganze Generation eine öffentliche Repräsentation - die
repräsentiert [...] ja, es ist nicht leicht zu sagen, wen; die über die Verhältnisse

nachdenkt [...] ja, es ist nicht leicht zusagen, wem zuliebe. Es ist nicht
eine widerspenstige Jugend, die doch vor dem Schulmeister zittert und bebt,
nein, viel eher ist das Verhältnis eine gewisse Gleichschaltung im wechselseitigen

Austausch zwischen Lehrer und Schüler darüber, wie eine gute
Schule eingerichtet werden sollte."^

Was ein oberflächliches Zeitalter „Modernisierung" oder gar „Demokratisierung

der Schule" nennen mag, kann auch als Rückschlag oder jedenfalls
als zweideutige Errungenschaft betrachtet werden. Kierkegaard geht es dabei

nicht etwa um eine einseitige Rehabilitierung von Disziplin und
Hierarchie, sondern um eine echte und heftige Auseinandersetzung, in der das
Gefalle zwischen Jung und Alt, Lehrer und Schüler, Mann und Frau gesehen,

durchlebt und - etwa in Verhältnis von Mann und Frau - auch
leidenschaftlich verwandelt werden kann, d.h. die Schwäche der Frau kann in
ihre Stärke verwandelt, die Stärke des Mannes als seine Schwäche gelebt
werden. Statt in Regeln und Rollen zu verharren, geht es darum, diese bis
an die Grenze des Zerbrechens zu erleben und mit allen Risiken der
Auseinandersetzung zu interagieren.20 Allerdings vertritt Kierkegaard keine
Sollensethik21; er moralisiert nicht direkt, sondern zeigt den Kontrast
zwischen eigentlichen und uneigentlichen Lebensformen auf. Dieser Kontrast

29 KIERKEGAARD, Soren: Kritik der Gegenwart oder: Zwei Zeitalter. Ein Kapitel aus der Schrift
„Eine literarische Besprechung" („En literair Anmeldelse"), 1846. Aus dem Dänischen von Inger/
Walter Methagl. Mit einem Essay von Walter Methagl „Soren Kierkegaards ,Kritik der Gegenwart'

- heute?". Salzburg: Otto Müller Verlag 2011, 31. Zu Kierkegaards Zeitkritik vgl. SCHMID, Heini:
Kritik der Existenz. Analysen zum Existenzdenken Soren Kierkegaards. Zürich: EVZ Verlag 1966;
SCHLÄPFER, Walter: Kierkegaards Zeitkritik. Philosophische Betrachtungen. Zürich: Littera Autoren
Verlag 2008.

20 Obwohl Kierkegaard den Akzent auf das Individuum legt, entfaltet er gleichwohl seine
Gedanken zur Gemeinschaft, insbesondere in seinen Reden Der Liebe Tun. Etliche christliche
Erwägungen in Form von Reden. Düsseldorf: Diederichs 1966; Werke der Liebe. Auswahlübersetzung

mit Einleitung und Kommentar von Reiner Wimmer. Stuttgart: Kohlhammer 2004. Vgl.
dazu WESCHE, Tilo: Kierkegaard. Eine philosophische Einfuhrung. Stuttgart: Reclam 2003, 124-137.
Überdies reflektiert Kierkegaard permanent über die Schwierigkeiten der Mitteilung und die
indirekte Mitteilungsform. Vgl. WESCHE: Kierkegaard. Eine philosophische Einfuhrung, Kapitel 3;
REHM, Walther: Kierkegaard und der Verführer. München: Verlag Hermann Rinn 1949, Kap. XVII
(Indirekte Mitteilung); DlEM, Hermann: Die Existenzdialektik von Soren Kierkegaard. Zollikon:
Evangelischer Verlag 1950,192-195; Hannay, Alastair: Kierkegaard's single individual and the point
of indirect communication, in: CROWELL, Steven (ed.): The Cambridge Companion to Existentialism.

Cambridge: UP 2012, 73-95.
21 Vgl. RUDD, Anthony: Kierkegaard and the Limits of the Ethical. Oxford: Clarendon Press

1993.



Kierkegaard - der Einzelne gegen die Masse 83

ist in gewisser Weise unüberbrückbar; es gibt keine „Vermittlung",
sondern nur den „Sprung". Die Vergrößerung der „Not" und Verzweiflung
entspricht jenem Kontrast, einer Dialektik der Zuspitzung, nicht der voreiligen

Versöhnung. Die „Rettung" wächst nicht außerhalb, sondern in der
„Gefahr". Gott wird gerade nicht im modus frommer Behaglichkeit,
sondern in der Verzweiflung gefunden. Michael Theunissen schreibt dazu:

„Die Schlüsselfigur des Kierkegaardschen Denkens überhaupt ist die der
.Doppelbewegung', in welcher der Mensch sich unendlich von sich selber
entfernt, um aus der unendlichen Ferne auf seine Endlichkeit zurückzukommen."22

Die Rettung entspricht einem schockhaften Aufwachen aus tiefstem Schlaf,
einer übergangslosen Erweckung. Die Halbwachheit der durchschnittlichen
Existenz dagegen kann viele Formen annehmen, die meistens mit einem
Element von Selbsttäuschung und „mauvaise foi" verbunden sind. Auch
die „Krisis" und die „Katastrophe" können viele Formen annehmen. Insofern

lassen sich die Vollzugsmöglichkeiten der Existenz nicht durch einen
endlichen Kanon von Regeln erfassen, und Menschen lassen sich nicht
durch bloße Forderungen und Ermahnungen bekehren.

Kierkegaard versteht seine Kritik an der Korruptheit der Verhältnisse
ohne Innerlichkeit nicht primär oder gar ausschließlich als soziale oder
politische Kritik, obwohl er zur Veranschaulichung auch auf politische
Verhältnisse und Veränderungen Bezug nimmt. So deutet er etwa die
Forderungen nach Umwandlung der dänischen Monarchie in eine konstitutionelle

Monarchie als deren schleichende Abschaffung, welche aber gleichwohl

den leidenschaftlichen Schritt des Bruchs nicht wagt. Die Uneigent-
lichkeit wird als Unfähigkeit zur „Katastrophe" gedeutet, die „Katastrophen"

und damit die echten und leidenschaftlichen Entscheidungen werden

endlos verschoben, das Leben tickt weiter wie eine Standuhr, die zwar
immer noch jede Stunde schlägt, aber immer nur einmal - das heißt sie
funktioniert und funktioniert doch nicht. Das Leben in der Öffentlichkeit
wird immer mehr zur Fassade für ein innerlich armes und blockiertes
Leben. ,Man' lebt nicht spontan und leidenschaftlich in den Beziehungen,
sondern irgendwie außerhalb, als Beobachter, Späher, in einer
neugierigkontrollierenden Indifferenz. Neugier, Gerede und Neid prägen das unfreiwillige

Zusammensein von Nachbarn und Mitarbeitern. Ohne Innerlichkeit

werden unvermeidbare Abhängigkeiten und Anspannungen aller Art
unerträglich - das Leben ist nicht mehr ein „sanftes Joch"23, sondern die

22 THEUNISSEN, Michael: Negative Theologie der Zeit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, 346.
23 Vgl. Mt. 11,30. Zur Deutung des Kontextes vgl. KIERKEGAARD, Soren: Randbemerkungen zum

Evangelium. Aus den nachgelassenen Schriften ausgewählt und übersetzt von Friedrich Hansen-
Löve. München: Kösel-Verlag 1956, 3iff. Diese Stelle darf nicht wie „Frisörgeschwätz" als Ab-
schwächung der hohen Anforderungen des Evangeliums missverstanden werden!



84 Jean-Claude Wolf/Catherine Buchmüller-Codoni

bloße Existenz wird zur Zumutung und Überforderung. Die Menschen
sind stressanfallig, sie erzeugen und verbreiten Stress.

Wohl besteht das Verhältnis, aber es fehlt die Spannkraft, sich in
Innerlichkeit zu sammeln, um sich in Eintracht zu vereinen. Wohl äußern sich
die Verhältnisse als anwesend und doch als abwesend, nicht in Fülle, eher
in einer gewissen schleppenden, halbwachen Unabgebrochenheit.24

Die Uneigentlichkeit, wie sie Kierkegaard beschreibt, betrifft nicht nur
die Substanz des Einzelnen, sondern auch eine Entfremdung der menschlichen

Beziehungen: Die Menschen bleiben zwar aufeinander angewiesen,
aber sie fühlen keine Zugehörigkeit, keine echte Solidarität. Sie leben
zusammen, aber das Verhältnis ist nicht mehr „als eine träge Kohäsion, ein
Als-ob-Zusammenhang."25 Statt sich in Liebe und Hass aufeinander zu
beziehen, verbleiben sie irgendwie außerhalb, in einer neugierigen und
neidischen Beobachtung, es gibt keine echt empfundenen Hierarchien mehr,
„Bewunderung und Auszeichnungen werden fast ein Paar galanter
Gleichgestellter, die aufeinander mit den Argus-Augen aufpassen."26

Der Einzelne

Nirgends ist Kierkegaard knapper und radikaler als in der Schrift Der
Einzelne - ein Text, den Kierkegaard nicht zu Lebzeiten veröffentlicht hat.27

Hier unterscheidet Kierkegaard zwei Bedeutungen des Ausdrucks:

Der Einzelne vorwiegend als ästhetischer Begriff: der hervorragende Einzelne
(das Genie).

Der Einzelne der erbaulichen Schriften: der Einzelne vor Gott und von
Mensch zu Mensch, der jeder ist bzw. sein kann.28

Es ist bezeichnend, dass der Einzelne in der zweiten Bedeutung das
Individuum als ein Wesen in Beziehung zu Gott und zum alter ego versteht.
Die Liebe zum Nächsten ist vermittelt durch die Liebe zu Gott: Wir lieben
im Nächsten wie in uns selber das Abbild oder Geschöpf Gottes. In diesem
Sinne ist Gott die Zwischenbestimmung, das Individuum ist keineswegs
isoliert, sondern wesentlich in lebendiger Beziehung. Diese Liebe lässt sich
nicht dozieren, sondern nur existentiell vollziehen. „[...] dass Gott die Liebe

ist, das hat Kierkegaard existentiell als ,Lebemeister' gelehrt und nicht

24 Kierkegaard: Kritik der Gegenwart, 32.
25 KIERKEGAARD: Kritik der Gegenwart, 30.
26 KIERKEGAARD: Kritik der Gegenwart, 30.
27 Kierkegaard starb 1855, der Text erschien posthum 1859. Vgl. KIERKEGAARD, Soren: Der

Einzelne. Berlin: Philo Verlagsgesellschaft 2002 [Nachdruck der Ausgabe von 1990].
28 Vgl. HEYMEL, Michael/MÖLLER, Christian: Das Wagnis, ein Einzelner zu sein. Glauben und

Denken Seren Kierkegaards am Beispiel seiner Reden. Zürich: Theologischer Verlag 2013. Vgl. Uber
den Unterschied zwischen einem Genie und einem Apostel, in: KIERKEGAARD: Einübung im
Christentum und anderes. Köln: Jacob Hegner, 1951, 373-391.



Kierkegaard - der Einzelne gegen die Masse 85

bloß dozierend als Lehrmeister. Das stand nicht bloß in seinen Büchern,
das stand in seinem Herzen."29

Der Einzelne ist kein rein deskriptiver Begriff, sondern ein implizit
normativer Begriff. Er bezeichnet eine Aufgabe, eine Forderung, ja in gewisser
Weise eine Überforderung.?» Einzelner kann ich nicht aus eigener Kraft,
sondern nur dank der Gnade Gottes sein. Er ist der Eine heißt: er lässt sich
von Gott helfen.31 Gott nimmt den Einzelnen ernst. Für Gott zählt nicht
die Zahl, die Statistik, die Quantität, sondern jeder Einzelne als Einzelner.

Kierkegaard verbindet sein Plädoyer für den Einzelnen mit einer Polemik

gegen die Politik der Massen, den Druck der Öffentlichkeit und den
„Pantheismus".?2 Der „Pantheismus" wird hier und anderswo33 als jene Form
von Religion verstanden, in der der Einzelne vom Ganzen absorbiert wird.
Kierkegaard hat vor allem Hegel und die dänischen Hegelianer als Vertreter

einer Weltanschauung kritisiert, in der der Einzelne verschwindet. Für
die pantheistische Weltanschauung gibt es nur Exemplare, keine Individuen.

Der Einzelne steht allein in der Welt, gegen die Welt, allein - im
Gehorsam gegenüber Gott. Er gehorcht nicht dem Geist der größeren Zahl,
der Autorisierung durch das Kollektiv - er ist in diesem Sinne strikt
„antidemokratisch". Die Wahrheit und die Beziehung zur Ewigkeit lassen sich
nicht durch eine Abstimmung finden oder herstellen. Der Einzelne ist
nicht das, was er in den Augen anderer sein will oder als was er erscheint -
er ist kein Würden- oder Titelträger, sondern wie der nackte Adam und
die nackte Eva vor Gott. Das dänische „for" bezeichnet das Sein für und
vor Gott.34 Dieses „vor" verweist auf die biblische Redeweise coram Deo.
Diese persönliche Beziehung wird im dritten Teil der Einübung im
Christentum in einer langen Gebetsmeditation über Johannes 12,32 eingeübt
und erläutert. Die Stelle lautet: „Und ich will, wenn ich von der Erde
erhöht werde, alle zu mir ziehen." Kierkegaard versucht zu verdeutlichen,
dass diese Anziehung, soll sie sich von jeder betrügerischen Verführung
unterscheiden, nur bedeuten kann, zur Wahrheit ziehen - Jesus Christus
steht für diese Wahrheit. Ein solches Angezogenwerden ist primär passiv,
es besteht in der Vorgabe der Liebe Gottes zu seinen Geschöpfen, passiv,
und doch nicht manipulativ, theonom, und trotzdem autonom. Nur was an
sich ist (in sich Bestand und Ewigkeit hat), kann an sich ziehen, und nur
was Höher und Edler ist, kann hinaufziehen. Gott bringt das Selbst zuerst

29 HAECKER, Theodor: Opuscula. München: Kösel 1949, 254.
3° Vgl. KIERKEGAARD: Der Einzelne, 29.
31 Vgl. Kierkegaard: Der Einzelne, 15.

32 Vgl. Kierkegaard: Der Einzelne, 34h
33 Vgl. KIERKEGAARD: Randbemerkungen zum Evangelium, 33.
34 RiNGLEBEN, Joachim: Die Krankheit zum Tode von Saren Kierkegaard. Erklärung und

Kommentar. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1995, 219.



86 Jean-Claude Wolf/Catherine Buchmüller-Codoni

zu sich selber und zieht es dann als konsolidiertes, gestärktes Selbst an.
Dies geschieht im „inneren Leiden".

„[...] kommt nicht das Leiden von Gott, der durch das Leiden den Menschen
zu sich emporzieht?"35

Das Bewusstsein der „schlechthinnigen Abhängigkeit" (Schleiermacher) des

Menschen von Gott führt nach Kierkegaard gerade nicht zu einer Schwächung,

sondern zu einer Stärkung, ja zu einer Konstitution des
Individuums. Kierkegaard bringt eine streng individualistische Auffassung des

Christentums zum Ausdruck, die sich sogar gegen die Kirche und die
Christenheit als Kollektiv richtet. Kirche, Gemeinschaft, Kollektiv haben

nur sekundäre Bedeutung und können den Einzelnen als Selbst nicht
übertrumpfen. Nur der Einzelne kann entscheiden und handeln. Die Menge
dagegen ist „ein Abstraktum, das keine Hände hat."36 „Menge ist Unwahr-
heit."37 Es gibt kein Gebot, die Menge zu lieben. „Und jeden einzelnen
Menschen ehren, unbedingt jeden Menschen, das ist die Wahrheit und
heißt Gott fürchten und den .Nächsten' lieben [...] Und ,der Nächste', das

ist der absolut wahre Ausdruck für menschliche Gleichheit; sofern jeder
den Nächsten liebt wie sich selbst [...]."38

Sokrates und Christus werden als authentische Einzelne porträtiert. So-

krates wird als Parallelfigur zu Christus verehrt. Während Hegel und
andere Philosophen wegen ihrer Vergöttlichung der Vernunft hart kritisiert
werden, wird Sokrates von dieser vernichtenden Kritik ausgespart.
Vielleicht wollte Kierkegaard mindestens Sokrates als eine nicht-christliche,
aber authentische Option aufsparen, falls ihm die Hoffnung auf den
paradoxen Glauben Abrahams und Hiobs nicht helfen sollte.39 Was Sokrates
mit seiner Unbestechlichkeit und Ironie für das Ende der klassischen
griechischen Philosophie und für die „Auflösung des Heidentums" tat, ist
Christus für das Ende des Heidentums und aller Massenkultur. Kierkegaard

verehrt Christus als Vorbild eines echten Menschen, der grenzenlose
Verantwortung auf sich nimmt und keinen Versuch unternimmt,
Verantwortung abzuschwächen. Dieser „existenzielle Christus" besteht als Einzelner,

in dem er nicht dem eigenen Willen, sondern dem Willen des Vaters
gehorcht. Darin besteht der Unterschied zu Stirners Einzigem, der nur sich
selber gehorcht.

35 EBNER, Ferdinand: Schriften, Band 3. München: Kösel Verlag 1963,195.
36 KIERKEGAARD: Der Einzelne, 16.

37 Vgl. Kierkegaard: Der Einzelne, 18.

38 Vgl. KIERKEGAARD: Der Einzelne, 20.

39 Diese Vermutung findet sich bei CHESTOV, Léon: Kierkegaard et la philosophie existentielle.
Paris: Vrin, dritte Auflage 2006, 50, 52. Der Verfasser kommt in seinem Buch wiederholt darauf
zurück, dass und warum Kierkegaard Hegel verlassen und sich an den „Privatmann Hiob"
gehalten habe. Chestov (auch Schestow) lebte von 1866-1938. Die französische Ausgabe erschien
zuerst 1936.



Kierkegaard - der Einzelne gegen die Masse 87

Mit der Absage an die Macht der Öffentlichkeit ist auch eine gewisse
Selbstentmachtung oder Ohnmacht des Schriftstellers verbunden. Kierkegaard

versteht sich durchaus als jemand, der nur schwach und indirekt
wirken kann - er sucht nicht Massenwirksamkeit, sondern Wirkung durch
den Appell an den Einzelnen, seine Leserinnen und Leser. Mit dieser
Ausrichtung auf den Einzelnen steht der erbauliche Schriftsteller Kierkegaard
„unter der Last einer ungeheuren Verantwortung'^«, die aber auch nicht
darin bestehen kann, andere zum Christentum zu bringen oder zu zwingen.

Es ist die Verantwortung, andere nicht davon abzuhalten und nicht
zu entmutigen, selber Einzelne zu werden und zu bleiben.

Angst und Schuld

Nach Kierkegaard kommt der Mensch nur durch Konfrontation mit dem
Nichts und der Nichtigkeit oder der Endlichkeit zu sich selber (vgl. Psalm
90). Er wird Einzelner, indem er aufhört, die Angst vor dem Nichts zu
verdrängen, die wichtigsten Entscheidungen vor sich herzuschieben oder in
der Schwebe der Unentschiedenheit zu lassen. Heidegger wird die
„Eigentlichkeit" in Sein und Zeit mit dem Vorlaufen zum Tode, der Grundstimmung

der Angst als Grenzerfahrung des Daseins und mit der Entschlossenheit

in Zusammenhang bringen. Er hat diese Merkmale des Authentischen
oder „Eigentlichen" von Kierkegaard übernommen. Kierkegaard hat diese

allerdings in einen Kontext der christlichen Erbauung gestellt - ein Kontext,

der bei seinen „Erben" Heidegger, Jaspers und Sartre wegfallen wird.
Besonders einflussreich ist Kierkegaards Schrift Der BegriffAngst. Was

sich der Wissenschaft entzieht und jeder selber weiß, nämlich die Antwort
auf die Frage „Wer bin ich selbst?" kann keine Wissenschaft geben. Die
Wissenschaften suchen das Allgemeine; sie antworten auf die Frage „Was
ist das?", nicht „Wer ist das?". Das Wer bezieht sich auf die intima
persona41, den Personenkern - die Frage „Was?" dagegen auf das allgemeine
Wesen, den Begriff, die Abstraktion. Die Wissenschaft antwortet auf die
Frage „Was ist der Mensch?"; die Existenzerhellung dagegen auf die Frage:
„Wer bin ich?" Darauf gibt es keine objektive wissenschaftliche Antwort.
Kierkegaard versucht darzulegen, wie sich der Einzelne dem Denken, der
Objektivierung im Gedachtwerden entzieht.42 Das eigentliche .Selbst' ist
erst im qualitativen Sprung gesetzt.

4° Vgl. Kierkegaard: Der Einzelne, 28.
41 Zur intima persona vgl. die Bemerkung von NIETZSCHE: Morgenröte, Abschnitt 196: „Die

persönlichsten Fragen der Wahrheit". Bei Kierkegaard drehen sich diese Fragen, die mit Schuld
und Scham belastet sind, um die Last des Erbes seines religiös-obsessiven Vaters und sein

Versagen in der bürgerlichen und existentiellen Rolle des Ehemanns.

42Vgl. KIERKEGAARD: Der BegriffAngst. Stuttgart: Reclam 1992, 91ft.



88 Jean-Claude Wolf/Catherine Buchmüller-Codoni

Jedes Individuum wird nur durch sich selber schuldig.43 Es vollzieht
einen durch psychologische Analyse unerklärlichen Sprung in die Sünde.44

Der Ursprung der Sünde lässt sich nicht erklären; das Böse lässt sich nicht
wegerklären, nicht entschuldigen. Sünde lässt sich weder durch äußere
noch durch innere Faktoren hinreichend erklären. „Schuld hat nie eine
äußere Veranlassung, und wer in Versuchung fällt, der ist an der Versuchung

selber schuld."45

Eigene Schuld ist nicht in einem Faktum oder Tatbestand verankert,
nicht in einer empirischen Ursache, sondern in der Entscheidung (auch
Zögern oder Verschleppen beruht auf Entscheidung). Die Schuld anderer,
so mutmaßen wir, liegt im Trotz, in der Verstocktheit, im Groll, in der
unverhältnismäßigen Kränkung, im wilden Zorn, im blinden Hass - kurzum:
in Sachverhalten, die wir erzählen, aufzählen, nacherzählen, ohne dass wir
sie völlig durchschauen.46 Anstelle von wissenschaftlichen Erklärungen
begnügen wir uns mit narrativen Erklärungen oder Pseudoerklärungen. Oder
wir appellieren an sog. „Wissen durch Bekanntschaft". So unbegreiflich die
Schuld anderer ist, so nahe und vertraut scheint uns eigene, selbst
gemachte Schuld zu sein. Was uns bekannt ist, ist nicht erkannt.

„Wie die Sünde in die Welt gekommen ist, das versteht jeder Mensch einzig
und allein durch sich selbst; will er das von einem anderen lernen, dann wird
er es eo ipso missverstehen."47

Angesichts meiner Schuld und Schuldfähigkeit habe ich Angst in der Welt.
Sie macht mir Angst, eröffnet mir meine eigenen Abgründe, konfrontiert
mich mit meiner Nichtigkeit, mit dem Nichts der bloßen Möglichkeiten,
der leeren Freiheit, der Angst vor Übereilung und Verirrung.

„Man kann die Angst mit einem Schwindel vergleichen. Wer in eine
gähnende Tiefe hinunterschauen muss, dem wird schwindlig [...] Dem gemäß ist
die Angst jener Schwindel der Freiheit [...] In der Angst liegt die selbstische
Unendlichkeit der Möglichkeit, die nicht wie eine Wahl verlockt, sondern
betörend mit ihrer süßen Beängstigung ängstigt."48

Das Ärgernis der Sünde

Das Bewusstsein der Sünde ist nicht psychologisch auf neurotische oder
sexuelle Pathologien reduzierbar, sondern es ist die religiöse Voraussetzung

für die persönliche Beziehung des Einzelnen zu Gott. Es wäre zu
einfach und banal, Kierkegaards Auffassungen der Sünde auf seinen Vater-

43 Vgl. KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 64.
44 Vgl. KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 38 Fussnote.
45 KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 129.
46 Vgl. KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 59.
47 KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 61.

48 KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 72t.



Kierkegaard - der Einzelne gegen die Masse 89

komplex und seine gescheiterte Verlobungsgeschichte zu beziehen und
seine Ideen zu pathologisieren. Kierkegaard glaubt, die Sünde sei dem
„Heidentum" bzw. dem natürlichen Menschen gar nicht zugänglich. Erst
die christliche Offenbarung macht den Menschen mit der Sünde bekannt.

In einem Kapitel seiner „Abhandlung über die Verzweiflung" (mit dem
Titel Die Krankheit zum Tode, fr. Traité du désespoir) erörtert er die somatische

Definition der Sünde.49 Nach Sokrates ist „Sünde" Unwissenheit.
Wer das Gute versteht, tut es auch; falls er oder sie es dann doch nicht tut,
war es nicht Erkenntnis des Guten, sondern Unwissenheit. Kierkegaard
würdigt diese Auffassung, weil Sokrates jenes Wissen besonders gewichtet,
das sich im Leben ausdrückt. Es ist das Wissen, nach dem ich lebe. Er
kritisiert jedoch die Sokratische Auffassung, weil sie die Komplexität der
Urteil/Handlungs-Kluft unstatthaft vereinfache. Nach Kierkegaard liegt
die christliche Definition der Sünde nicht in Unwissenheit, sondern im be-
wussten Trotz, der allerdings auch durch ein Verschieben und Verzögern
beginnen kann. Selbst in der Verzweiflung aus Schwäche und über
Schicksalsschläge findet sich ein Element von Trotz.

Wer das Gute, das er tun kann, nicht sofort tut, beginnt mit der
sündhaften Prokristination. Allerdings ist es natürlich und menschlich, dass wir
faul, inkonsequent sind, und es leuchtet wie gesagt dem natürlichen
Menschen nicht ein, weshalb Schwäche, Torheit, Inkonsequenz Sünde sei.
Schuld ist keine Verbindung von Unwissenheit und Schwäche, sondern ein
qualitativer Sprung. Schuld lässt sich weder aus der Verbindung des
Menschen mit dem Kosmos noch aus der Totalität seiner Vergangenheit ableiten

oder erklären. Schuld lässt sich erst im Glauben und aus dem Glauben
völlig erkennen und anerkennen.

Sünde, so meint Kierkegaard, ist die Klage Gottes gegen den Menschen,
und zwar gegen jeden Einzelnen. Was meine Sünde ist, kann ich nur
vernehmen, wenn ich offen für die Forderungen Gottes an mich bin, für die
Klagen, die sich an mich selber richten. In dieser Beziehung erfährt sich
der Mensch als völlig rechtlos oder jedenfalls als jemand, der sich nicht
mehr selber entlasten oder entschuldigen könnte. Sünder ist m.a.W. der
Mensch, der weiß, dass Gott ihn sucht, aber es nicht glauben kann oder
will. Er verhält sich wie ein verwunderter, ungläubiger Taglöhner, der es

nicht glauben mag, dass ihn der Kaiser persönlich aufsuchen und zu
seinem Schwiegersohn machen will.5°

„Es ist Sünde, nachdem man durch eine Offenbarung von Gott darüber aufgeklärt

wurde, was Sünde ist, vor Gott verzweifelt nicht man selbst oder
verzweifelt man selbst sein wollen."51

49 Vgl. KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode. OA 1849. Stuttgart: Reclam 1997, 99-109.
5° Vgl. KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 95ff.
51 KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 129.



90 Jean-Claude Wolf/Catherine Buchmüller-Codoni

Kierkegaard analysiert die „Dialektik" der Verzweiflung, die als Verzweiflung

aus Schwäche und als Verzweiflung aus Trotz typologisiert wird. Es

handelt sich um eine Typologie, weil die Phänomene in der Realität
verschwimmen. In der Schwäche möchte sich das Individuum selber
verlieren; im Trotz möchte es sich selber erlösen.

Wer glaubt, kein Sünder zu sein und mit dem Begriff der Sünde gar
nichts anfangen kann, verliert den Sinn für die Hoffnung auf Erlösung.52
Wer die Sünde aus seinem Vokabular streicht und meint, damit mehr
unbeschwerte Lebensfreude zu genießen, unterdrückt damit auch die
Beziehung zum Unendlichen! Was er an Lust gewinnt, verliert er an Tiefe.
Wäre der Mensch nicht ganz und gar durch seine Individualität in Sünde
verstrickt, so könnte er sich auch nicht als Einzelner an die Liebe und
Geduld Gottes richten, er könnte nicht mit echter Anteilnahme beten:
„Vergib mir Jesus meine Sünden." Ein Mensch ohne Sünde könnte nicht
ohne Heuchelei oder Übertreibung jubeln: „Jesus ist mir gnädig."

Man könnte sagen, dass dem Menschen, der sich ohne Sünde wähnt,
die religiöse Dramaturgie der Psalmen oder des Buches Hiob unzugänglich
bleibt.53 Sie werden ihm allenfalls als Ausdruck hormoneller Veränderungen

oder (pathologischer) Stimmungsschwankungen der Betenden
„verständlich" sein, aber nicht als eine religiöse Dramaturgie zwischen Alles
und Nichts, als Erfahrung Gottes aus erster Hand. Wer sich diese religiöse
Dramaturgie vom Leibe hält und die Sünde streicht, wird auch nicht wie
Hiob aufatmen und sagen können: „Vom Hörensagen ich hörte von dir,
doch jetzt mein Auge dich schaute."54 Der Mensch ohne Sünde bliebe als
bloßes Exemplar und Exempel der Gattung Mensch in einer abstrakten
und anonymen Beziehung zu Gott stecken; er wäre nicht in propria
persona erlösungsbedürftig und nicht in propria persona erlösungsfahig. Die
Geschichte des Erlösungsdramas ginge ihn nichts an; es wäre bloß ein
Gleichnis oder Symbol für die leidende Menschheit.55 Der Mensch ohne
(Bewusstsein der) Sünde kann nicht die Erleichterung der Reue und Vergebung,

das Geschenk der Verzeihung erfahren, insbesondere für tiefe Schuld,
die wir uns nicht selber verzeihen können, die uns niemand verzeihen
kann, wenn nicht Gott. Der Mensch ohne Sünde wäre wie der Mensch, der
nie maßlos war, nie gestritten hat (einen Streit, in dem es um alles oder

52 Kierkegaard: Der BegriffAngst, 95.
53 Zu Hiob vgl. KIERKEGAARD: Auswahl aus dem Gesamtwerk des Dichters, Denkers und religiösen

Redners. Unter Mitarbeit von Rose Hirsch, besorgt von Emanuel Hirsch. Düsseldorf: Eugen
Diederichs 1964, 256-279 „Hiob, erlebt von einem Verzweifelten", Auszug aus Die Wiederholung
r85o; 273-278 „Hiob im Lichte des Glaubens", Rede über Hiob, aus: Vier erbauliche Reden 1843; vgl-
SCHESTOW, Lew: Siege und Niederlagen. Berlin: Matthes & Seitz 2013, r83, i86f.

54 Hiob 42,5, Übersetzung von Fridolin STIER.

55 Es geht in der Leidensgeschichte Hiobs auch um den Unterschied zwischen (poetischer)
Einbildung von Leiden und tatsächlich durchlittenen Leiden. Vgl. KIERKEGAARD: Einübung im
Christentum und anderes. Köln: Jacob Hegner 1951,179h



Kierkegaard - der Einzelne gegen die Masse 91

nichts geht) und deshalb nie die Genugtuung der vollkommenen Versöhnung

kennenlernt. Dass der Mensch mehr als nur Fehler begeht, dass er
der Sünde fähig ist, zeigt ihn jenseits von seiner bürgerlichen und moralischen

Identität als ein Wesen, das dem Ewigen Beachtung schenkt und das
Geschenk der vollkommenen Gnade annehmen muss und annehmen kann.
So oder ähnlich scheint Kierkegaard zu argumentieren.

Die Anerkennung der Sünde ist die Voraussetzung für Reue und Vergebung;

sie setzt uns als endliche Wesen in eine Beziehung zum Ewigen. Es

gilt, „dass der endliche Geist, wenn er Gott schauen will, als Schuldiger
beginnen muss."s6 Weil wir die Sünde aber nicht verstehen und
durchschauen können, fordert sie das Opfer des Verstandes. Glauben heißt, dass

man den Verstand verliert, um Gott zu gewinnen.57
In der quälenden und ängstigenden Erfahrung der Sünde lernen wir

Verantwortung und Ohnmacht, Selbstsucht und Angewiesenheit auf Nachsicht

kennen. Im Unterschied zur Aufklärungstheologie und der sog. Néologie

versucht Kierkegaard also gerade nicht, die Begriffe der Sünde und
der Erbsünde los zu werden. Im Unterschied zu Sokrates versucht er nicht,
den Begriff der Schuld auf eine Form der Unwissenheit zu reduzieren. Die
Erbsünde verweist auf den komplexen Sachverhalt, dass der Mensch auf
subtile und obskure Weise in die Schuld von Generationen verwickelt ist
und zugleich immer wieder neu schuldig wird. Kierkegaard zieht es in seiner

Schrift Der BegriffAngst hinter dem Pseudonym Vigilius Flaufniensis,
d.h. der hellwache Beobachter von Kopenhagen, vor, an die äußerste Grenze

der psychologischen und wissenschaftlichen Erklärungen zu gehen und
Schuldfahigkeit und Sünde als existenzielle Grenzerfahrung zu
veranschaulichen. Im Unterschied zu einer wissenschaftlichen Erklärung stößt
Kierkegaard auf ein paradoxes Phänomen, das keine kausale und kohärente

Erklärung zuzulassen scheint. Sie lässt sich weder mit dem Begriff des
Zufalls noch mit jenem der Notwendigkeit begreifen und entspricht daher
dem inkommensurablen Begriff der Vorsehung.58 Vielleicht deutet Kierkegaard

das Paradox einer Vorsehung an, die alles voraussieht und trotzdem
jedem Einzelnen alle Freiheiten lässt. Jedenfalls deutet Kierkegaard
wiederholt an, dass das Oszillieren zwischen Schicksal und Zufall (als
„heidnischen" Kategorien der Erklärung der Tragödie der Schuld) im Begriff der
Vorsehung beendet sei. Für den Menschen, der im Glauben vor Gott steht
und besteht, lässt sich Schuld weder auf Zufall noch auf Schicksal zurückführen.

Man könnte auch sagen, dass Angst und Sünde auf die Transzendenz in
uns verweisen, die sich nicht in ein philosophisches oder theologisches
System einsperren lässt. Max Stirner wird im „Einzigen" den Anspruch er-

56 Kierkegaard: Der BegriffAngst, 126.

57 Vgl. KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 42.
58 Vgl. Kierkegaard: Der BegriffAngst, 116.



92 Jean-Claude Wolf/Catherine Buchmüller-Codoni

heben, auch noch diese „Transzendenz in uns" und damit eine letzte
Fremdverantwortung zu eliminieren.

Ver-Antwortung wird von Kierkegaard in Erinnerung an die biblische
Urgeschichte auch als Antwort auf den Anruf Gottes verstanden. „Wo bist
Du, Adam?" Der biblische Gott sucht den Menschen, auch wenn er gesündigt

hat. Menschen drücken sich in Angst vor dieser Antwort. Am liebsten
würden sie sich die Ohren verstopfen. Sie betäuben sich selber. Der
Mensch, d.h. Adam, versteckt sich - er versucht sich dem Anruf Gottes zu
entziehen. Er wird vor dem suchenden und prüfenden Auge Gottes
unweigerlich schuldig. Die Sünde liegt weniger in der Mischung von Unwissenheit

und Ungehorsam der ersten Menschen, sondern im Beginn einer langen

Geschichte der Verleugnung und Delegation von Schuld. Adam sagt:
Nicht ich, sondern Eva hat gesündigt. Eva sagt: Nicht ich, die Schlange hat
gesündigt. Kain wird sagen: Soll ich meines Bruders Hüter sein! Keiner will
es gewesen sein, übernimmt Verantwortung, klagt sich selber an. Lieber
verfluchen wir den Teufel als uns selber. Im ausweichenden Verhältnis zur
eigenen Schuld zeigt sich besonders lehrreich die Selbst-Vergegnung, das
aktive Ausweichen von der Selbstbegegnung, der authentischen Selbstbeziehung.

Sünde charakterisiert den paradoxen Widerspruch im Menschen,
trotzig gegen Gott man selber sein zu wollen: das Unendliche los zu werden,

mit Gott nichts mehr zu tun zu haben, Revolte, Atheismus, und nicht
man selber sein zu wollen, d.h. Endlichkeit loswerden zu wollen: spekulative

Versöhnung, Pantheismus, unpersönliche Verschmelzung, als gäbe es

keine Sünde, sich im Unendlichen verlieren.59 Selbst das Religiöse und
Christliche haben ihre Verfallsformen - Kierkegaard spricht vom Heidentum

in der Christenheit; gemeint sind die Phänomene der Abstumpfung
und Verbürgerlichung eines Gewohnheits- und Etikettenchristentums.
Und weil das Religiöse die höchste Stufe ist, die ein Mensch erreichen
kann, ist die Fallhöhe vom Christentum in Heuchelei, Geschwätz und Routine

enorm!
Die Verfallsform des Religiösen ist besonders aufschlussreich, kann

man sich sowohl im Phantastisch-Religiösen als auch im bürgerlichen
Leben, nämlich im Aufgehen in gesellschaftlichen und familiären Rollen,
aufgeben. Es gibt einen Verlust des Selbst, der nicht bemerkt oder von der
Umwelt sogar honoriert wird. Im geeigneten Milieu (d.h. in der
„Stützgruppe") wird man als „guter Christ" geehrt und befördert. Es gibt eine
„Frömmigkeitskarriere". Umgekehrt ist es gefahrlich, sich anmerken zu
lassen, dass man Selbst ist, Selbst hat und letztlich auf weltliche und kirchliche

Auszeichnungen und Schmähungen pfeift. Die subtileren Formen der
Selbstaufgabe verdeutlichen, dass ich mich wegwerfen kann, indem ich
mich borniere und statt ein Selbst - eine Zahl werde. Die Grenze zwischen
Demut und Borniertheit ist schwer zu ziehen; sie beruht nach Kierkegaard

59 Vgl. KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 34t.: das phantastisch Religiöse.



Kierkegaard - der Einzelne gegen die Masse 93

auf dem qualitativen Sprung. Wer dagegen nur begreift und nutzt, wie es

in der Welt zugeht, d.h. wie man sich an die Erwartungen der Mehrheit
anpassen muss, vergisst sich selbst.

Vor Gott ist alles möglich - das ist für Kierkegaard mehr als nur eine
fromme Redensart. Nur vor Gott ist es möglich, mich selber (meinen
Verstand) zu opfern, ohne mich (mein Selbst) zu verlieren. Den Verstand
opfern heißt u.a. auch, die Welt nicht mehr ausschließlich unter dem
Aspekt des (ultimativ vergeblichen) Lebenskampfes, des Kampfes aller gegen
alle zu sehen, sondern unter dem Aspekt einer Versöhnung.

„Der Gläubige besitzt das ewig sichere Gegengift gegen Verzweiflung:
Möglichkeit; denn bei Gott ist alles in jedem Augenblick möglich."60

Die Möglichkeit der Rettung ist wie eine offene Türe, ein Zeichen der
Hoffnung; Verzweiflung dagegen ist Verlust von Möglichkeit. Die Verzweiflung
flüchtet sich in Scheinmöglichkeiten, so wie sich die Menschen, die durch
ihre Handlungen und Unterlassungen ein irreversibles Artensterben
beschleunigen, immer neue künstliche Paradiese und virtuelle Welten
errichten. Sie gelangen mit der mobilen und weltweit vernetzten Kommunikation

nicht etwa über die Tendenz zur Zerstörung hinaus, sondern
erzeugen immer weitere destruktive Nebenwirkungen - etwa die Vervielfachung

von Strahlen und Abfallen durch die neuen elektronischen Medien.
Kierkegaards Abhandlung über die Verzweiflung endet nicht mit einem

pessimistischen Bild. Im vielschichtigen Porträt der Verzweiflung gewinnt
Kierkegaard die Kontrastfolie für die Darstellung der Erlösung von der
Sünde. Die Vokabeln Sünde und Erlösung sind den Menschen seit der
Aufklärung bis heute immer unverständlicher und unplausibler geworden.

Grenzenlose Verantwortung

Nach Kierkegaard besteht der Glaube in einer leidenschaftlichen Entscheidung.

„Wisdom is passionless. In contrast faith is what Kierkegaard calls a

passion."61 Man kann Kierkegaards Fideismus als „unmoralisch" missverstehen,

weil er sich gegen alle Formen der Konvention und Nachahmung
richten kann; besser wäre es jedoch, ihn als höhere Stufe zu verstehen,
welche die konventionelle oder bürgerliche Moral durch die Option der
grenzenlosen Verantwortung überbietet. Diese übersteigt die Option der
Moral, in der es nur begrenzte Verantwortung geben kann. Der Gedanke
der grenzenlosen Verantwortung und unvermeidbaren tragischen Verstrik-
kung in Schuld findet sich auch in der protestantischen Kulturethik Albert
Schweitzers, bei Nietzsche und Sartre. Grenzenlose Verantwortung ist

60 KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 44.
61 Wittgenstein, zitiert nach Kai Nielsen, in: Nielsen, K./Phillips, D.Z.: Wittgensteinian

Fideism? London: SCM-Press 2005, 250.



94 Jean-Claude Wolf/Catherine Buchmüller-Codoni

nicht vergleichbar mit der Verantwortung gegenüber dem Staat oder der
Gesellschaft, sondern es ist eine Höchstforderung und Überforderung, heilig

zu sein, ein heiliges Leben zu führen, deren Ursprung „theonom" ist
oder - im atheistischen Kontext - eine Selbstübersteigung bzw.
Selbstüberwindung des Menschen markiert. Die Konfrontation mit der höchsten
Forderung, ich selber zu sein und keine Verantwortung bzw. Schuld auf
andere abzuwälzen, schärft das Bewusstsein meiner Grenzen und meiner
Tendenzen, als alltägliches und durchschnittliches „man" uneigentlich,
unecht, der „Welt verfallen" zu sein. Verfallenheit an die Welt ist
Verfallenheit an das Gerede, die Langeweile, die Neugierde, kurz: das Leben in
der „Hörigkeit" oder „geistigen Sklaverei". Grenzenlose Verantwortung
dagegen involviert die Ablehnung jeder Möglichkeit von Entschuldigungen
und Ausflüchten. Es ist Antikonformismus schlechthin. Ich bin
verantwortlich für alles, was ich tue, für alles, was ich unterlasse, für mein Wesen
(essentia) und meine Geburt (esse). Nach Kierkegaard heißt das auch: ich
kann mir meine Sünden nicht selber vergeben. Ich kann nicht sog. Negative

Verantwortung (Verantwortung für Nicht-Tun) und Verantwortung
für meinen Charakter oder meine Existenz ablehnen. Ich werde vom Ewigen

und Unendlichen mit Verantwortung überbürdet. Dies erinnert an die
Vergegenwärtigung des Ärgernisses darüber, dass wir Sünder sind, nur
kann man in einem atheistischen Bezugsrahmen im Sinne von Sartre oder
Camus nicht auf Gnade und Vergebung hoffen.

Es geht bei der unendlichen Verantwortung62 nicht um eine Rechtfertigung

vor den Menschen, es geht nicht um Kritik und Anklage der
Menschen, und es geht in der religiösen Ethik auch nicht um etwas, was ich
nur mit mir selber abmachen könnte. Erst wenn die grenzenlose
Verantwortung nicht als Verantwortung gegenüber Menschen, sondern als

Verantwortung vor Gott (coram Deo) wahrgenommen wird, kann sie auch als

„leichte Bürde" oder „sanftes Joch" erkannt werden. Die unbegrenzte
Verantwortung ist wie das Bewusstsein der Sünde ein notwendiges
Durchgangsstadium, um nach der schweren Anklage Gottes auch seine erlösende
Vergebung zu erfahren.

62 Vgl. PFEUFFER, Silvio: Die Entgrenzung der Verantwortung. Berlin: de Gruyter 2008. Pfeuffer

vergleicht darin Nietzsches und Levinas Begriff der Verantwortung mit Bezug auf Dostojewski,
der ja auch ein wichtiger Bezugspunkt in den Arbeiten von Leon Schestow ist. Im Fokus steht u.a.
das Dostojewski-Zitat: Jeder von uns ist vor allen an allem schuld, ich aber mehr als alle."
DOSTOJEWSKI, F.: Die Brüder Karamasow. Übersetzt von Swetlana Geier. Zürich: Amman Verlag

2003, 464. Zu Levinas, Dostojewski und der Bezugnahme auf die Totalitarismuskritik in der Epik
von Vassiii Grossmann vgl. LACIS, Modris: Responsabilité et proximité: ontologie et agir social selon
Emmanuel Levinas (Dissertation Freiburg in der Schweiz, 2013).



Kierkegaard - der Einzelne gegen die Masse 95

Zusammenfassung
Kierkegaard gehört mit Jacobi, Schlegel, Schleiermacher und Stirner in die
Galerie der radikalen Anwälte des Individuums. Als Vorläufer des religiösen
Personalismus kommt Jacobi in Frage. Nur das Individuum vor Gott (coram
Deo) bleibt unabhängig von der Massenkultur. Sünde ist zu verstehen als
Anklage Gottes, die jeden Einzelnen heimsucht. Vor Gott erhält die Person
unendliche Verantwortung.

Abstract
Kierkegaard is, like Jacobi, Schlegel, Schleiermacher and Stirner, a member

of the club of terrible advocates of the individual. As a forerunner of
religious personalism, Jacobi plays a key role. Only the individual confronted
with God (coram Deo) remains indépendant of mass culture. Sin has to be

interpreted as the impact of God's accusation, which pursues and haunts

every individual. This contact with God is at the origin of man's unlimited
responsibility.


	Kierkegaard : der Einzelne gegen die Masse

