Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 1

Artikel: Kierkegaard : der Einzelne gegen die Masse
Autor: Wolf, Jean-Claude / Buchmiller-Codoni, Catherine
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761036

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-CLAUDE WOLF / CATHERINE BUCHMULLER-CODONI
Kierkegaard — der Einzelne gegen die Masse:

ANWALTE DES INDIVIDUUMS

Es gibt nur wenige Philosophen, die vor dem 20. Jahrhundert und der
Postmoderne die Eigenheit der Person ohne Wenn und Aber verteidigt ha-
ben. Manche taten es im Rahmen einer Staats- oder Sozialphilosophie,
welche die Rechte des Individuums einschrankt, wie etwa Wilhelm von
Humboldt oder John Stuart Mill. Andere wie Emerson und Thoreau taten
es ihm Rahmen eines literarischen, religiosen und politischen Nonkonfor-
mismus. Wenige haben das Individuum, auch das ,kriminelle Individuum®,
verteidigt. Zu ihnen gehort Max Stirner, der Verfasser des Buches Der
Einzige und sein Eigentum (November 1844). Auch im Genie-Kult, in den
Schriften von Marquis de Sade und Nietzsche findet sich die Stimme eines
kompromisslosen, weder von Religion und Politik noch von einer konven-
tionellen Moral kompromittierten Individuums. Denker aus dem Kreis der
Frithromantik (Schlegel, Schleiermacher u.a.) und Friedrich Heinrich Ja-
cobi pochen auf die Einmaligkeit und die Unersetzbarkeit des Individuums
in seiner Beziehung zu anderen Personen. So richtet sich Jacobi in einem
Personalstil an den einzelnen Leser oder die einzelne Leserin; dies kommt
nirgends deutlicher zum Ausdruck als in der Briefform. In einem Brief an
Goethe lautet die Anrede:

»Lieber alter Einziger!“2

Jacobi verwendet nicht nur den Personalstil, sondern auflert sich explizit
zur Bedeutung der Personalitdt, wenn er schreibt:

,Mir ist Personalitat das Alpha und Omega, und ein lebendiges Wesen ohne
Personalitdt scheint mir das Unsinnigste, was man zu denken vorgeben kann.
Sein, Realitat - ich weifd gar nicht, was es ist, wenn es nicht Person ist.“3

Die Person ist unaussprechlich - in dieser Auffassung sind sich der from-
me Jacobi und der frivole Stirner einig.4 Dieses Unaussprechliche (ineffa-

! Fiir Hinweise und Anregungen danken wir Florian Haubi.

2 JACOBI, Friedrich Wilhelm: Brief an Goethe vom 11. April 1805, in: ,Ich trdume lieber Fritz den
Augenblick. Der Briefwechsel zwischen Goethe und F.H. Jacobi. Hrsg. von Max JACOBI, neu hrsg.
von Andreas REMMEL/Paul REMMEL. Bonn: Bernstein Verlag 2005, 214.

3 MATTHIAS, Leo (Hg.): Die Schriften Friedrich Heinrich Jacobis. Berlin: Die Schmiede 1926, 31.

4 Vgl. STIRNER, Max (1844): Der Einzige und sein Eigentum. Leipzig: Otto Wigand 1845
[vordatiert], diverse Neuausgaben (u.a. Reclam, Alber).



78 Jean-Claude Wolf/Catherine Buchmiiller-Codoni

bile) verweist auf die Dimension des Gefiihls und der stummen Anschau-
ung.

Jacobi richtet sich gegen die ,Aufkldrererei (nicht gegen die Aufkla-
rung), namlich die Tendenz, wissenschaftliches Denken zu verabsolutieren
und zum Maf3stab aller Dinge zu machen. ,Alles Unaussprechliche ist ihr
[der Aufklarerei| verdachtig.“s Jacobis Individuum lebt nicht als Sonder-
ling, separat von anderen, sondern in Situationen und Beziehungen, da-
runter in Beziehungen der Liebe und Freundschaft. Der Individualismus
Jacobis bleibt auf einen personlichen Gott bezogen - dadurch ist er zwar
einerseits weniger radikal (er beflirwortet nicht den Einzigen ohne Gott);
andererseits ist Jacobis Individualismus starker beziehungsprafiguriert als
der Individualismus Stirners, der den Einzelnen als vitalen und frohlichen
Sonderling zeichnet, der ,ni Dieu, ni maitre“ akzeptiert.6 Gleichwohl sind
der fromme Jacobi und der frivole Stirner nicht so weit voneinander ent-
fernt. Beide vertreten eine personliche Auffassung von Liebe und Freund-
schaft. Einen Freund lieben heifdt nicht, einen Begriff, etwas Allgemeines
und Abstraktes zu lieben, sondern ,einen Mann mit Namen"“.7 Auch Stirner
richtet sich gegen die ,Geringachtung des Ichs, des leibhaftigen Hans".8
Zielscheibe der Kritik ist die Flucht in die begriffliche Abstraktion eines
Wesens des Menschen bzw. eines ,Gattungswesens“, wenn auch vor dem
Hintergrund einer unterschiedlichen Einschdtzung des Christentums und
vor verschiedenen ideenpolitischen Kulissen.

In den Beziehungen zwischen Personen geht es nicht um Logik und
Berechnung, es geht nicht um mechanische und kausale Verhiltnisse, son-
dern um Wille und Leidenschaft, um Besinnung und Entscheidung. ,Be-
sinne dich und wahle“ - das macht die ganze Philosophie der Person aus.9

Im Blick auf Akte der Besinnung und des Wahlens stellt sich die Frage,
ob der Mensch Vernunft hat, oder ob die Vernunft den Menschen (unter
ihrer Kontrolle) hat. Jacobi hat ,diese seltsam klingende Frage“ wiederholt

5 Die Schriften F.H. Jacobis, go.

6 Allerdings wiirde man den Text Stirners unterschitzen, wenn man alle Selbstbezeich-
nungen fir bare Miinze nihme. Es ist wahrscheinlich, dass manche Selbstdeklarierungen des
Einzigen (als ,Egoist”, ,Unmensch® u.d.) aus einer ironisch-trotzigen Aneignung von stigmatisie-
renden Fremdbezeichnungen entstehen. Vgl. WOLF, Jean-Claude: Der Einzige gegen die Reaktion.
Videovortrag tiber Max Stirner,

httb://userpages.uni-koblenz.de/~selbst/drupal/?q=node/86 (letzte Abfrage 25.06.2013)

7 Die Schriften F.H. Jacobis, 94.

8 STIRNER, Max: Der Einige und sein Eigentum, Zweite Abteilung, II: Der Eigner, in: STIRNER,
Max: Der Einzige und sein Eigentum. Ausfihrlich kommentierte Studienausgabe, hrsg. von Bernd
Kast. Freiburg: Alber 2005, 183.

9 Vgl. JACOBI, Friedrich Heinrich: Werke. 3. Bd. Hrsg. von Friedrich Roth/Friedrich Képpen.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1986, 242; vgl. KOcH, Oliver: Individualitdt als
Fundamentalgefiihl. Zur Metaphysik der Person bei Jacobi und Jean Paul. Hamburg: Meiner 2013,
38.



Kierkegaard - der Einzelne gegen die Masse 79

gestelltio, und Stirner hat sie eindeutig beantwortet: Ich (als Person) kann
sogar tiber der Vernunft stehen und die Vernunft (oder den Verstand) kon-
trollieren. Es geht um einen Besitzwechsel, infolge dessen der ,Einzige“
nicht mehr von ,Sparren“ (spleens, Obsessionen): ,besessen“ wird, son-
dern selber Mittelpunkt und souveraner Besitzer wird - wobei Stirner
nicht nur in Begriffen des 6konomischen Eigentums denkt, sondern auch
und umfassender im Sinne eines leiblichen und geistigen Eigners, der z.B.
Gedichte und Lieder par cceur kennt. Damit wird zugleich die Vorstellung
der Autoritdt oder Oberherrschaft der Vernunft problematisiert; der ,Ein-
zige“ kann die Vernunft nach Belieben ein- oder abstellen. Wer sich zum
Beispiel schlafen legt oder sich einen Rausch antrinkt, klinkt seine Ver-
nunft aus. In diesem Sinne steht der ,Einzige“ tiber der Vernunft. Herr
uber seine Tugenden sein, diese nach Belieben ein- oder aushdngen zu
konnen - diesen Gedanken wird auch Nietzsche erwagen.:

SCHLEGELS WOLDEMAR-REZENSION - EIN SCHILLERNDES PORTRAT VON JACO-
BIS ROMANFIGUR UND ANTIPHILOSOPHIE

Nach einer Wiirdigung Friedrich Schlegels von Jacobis Roman ,,Woldemar*
ist Jacobi ,kein Philosoph von Profession, sondern von Karakter [...]“s
Woldemar wird als genieflender Egoist portratiert, der andere genieft,
ohne sie (um ihrer selbst willen) zu lieben. Er ist der ,gemeinschaftliche
Mittelpunkt, um den sich alles dreht; alle Gibrigen scheinen nur um seinet-
willen da zu sein; wenn sie nicht fiir ihn handeln oder leiden, so rathschla-
gen sie liber sein Seelenheil.“ (41) Er kommt nicht zur Selbsterkenntnis,
sondern verfdllt einem obsessiven Griibeln. Er ist schwach und leer, einzig
stark im registrieren seiner Gefiihle. Poesie, Philosophie sind ihm ebenfalls
nur Mittel zum Zweck. Jacobi beschreibt auch die abstoffenden und hass-
lichen Seiten seines ,Helden®. Schlegel spricht von der ,Immoralitat der
darstellenden Werke Jakobis.“ (49) Sein Roman entspricht nicht mehr der
klassischen Asthetik der Einheit des Werkes. Es bleibt nur die Einheit des
Individuums, ,eine individuelle Einheit“ (43). Er beschreibt seinen Prota-
gonisten nicht mehr als Reprasentanten der Menschheit, sondern es geht
ihm nur darum, ,[...] die Ansicht eines Individuums |[...] dass es also heif3en
sollte: ,Friedrich-Heinrich-Jakobiheit, wie sie ist, erklarlich oder unerklar-
lich, aufs gewissenhafteste vor Augen zu legen.” (43) Schlegel duflert sich

10 Vgl. Die Schriften F.H. Jacobis, 8o, 116, 215.

11 Vgl. auch Jacobi an Fichte, in: LINDAU, Hans (Hg.): Die Schriften zu J.G. Fichtes Atheismus-
Streit. Miinchen: Georg Miiller 1912, 166f.

12 WOLF, Jean-Claude: Zarathustras Schatten. Studien zu Nietzsche. Freiburg: Academic Press
2004, 77.

13 SCHLEGEL, Friedrich: Schriften zur Kritischen Philosophie 1795-1805. Hamburg: Meiner 2007,
30. Schlegel bespricht Jacobis Roman und Philosophie in der Woldemar-Rezension 30-53. Die
nachfolgenden Zahlen in Klammern beziehen sich auf Paginierung dieser Ausgabe.



80 Jean-Claude Wolf/Catherine Buchmiiller-Codoni

mit einer seltsamen Mischung von Identifikation und ironischer Distanz
tber Jacobis Philosophie. Er schreibt:

,Er trennt die Philosophie von der herabgesetzten Vernunft, und behauptet,
Philosophie tiberhaupt sei nichts anders als was die seinige wirklich ist: der
in Begriffe und Worte gebrachte Geist eines individuellen Lebens.“ (46)

,Eine Philosophie [...], welche nicht etwa blos in ihrer Veranlassung, Ausbil-
dung und Anwendung individuell und lokal, sondern deren Grund, Ziel, Ge-
setze und Ganzheit selbst nicht philosophisch, sondern persénlich sind, lasst
sich nur karakterisiren.“ (51)

Jacobis Philosophie ist zu personlich; sie lasst sich nicht systematisieren,
sondern nur charakterisieren. Jacobi mochte mit seiner Philosophie seine
Liebe rechtfertigen, seine Liebe zum Unendlichen, aber auch zur Gelieb-
ten. Schlegel meint dazu:

,Es ist kein Wunder, wenn das widersinnig endet, was widersinnig anfing.
Wer von der Philosophie verlangt, dass sie ihm eine Julia machen soll, der
wird friher oder spater zu der sublimen Sentenz des Romeo beim Shake-
speare

Hang up philosophy!

Unless philosophy can make a Juliet
kommen miissen.” (46)

Aus Philosophie, die auf die Erkenntnis des Allgemeinen verzichtet, wird
Antiphilosophie, ,Unphilosophie“. Ob das ein Vorzug oder ein definitiver
Misserfolg ist, ldsst Schlegel in seiner Rezension in der Schwebe.

Eine Fortsetzung dieser Tendenz findet sich bei Max Stirner. Stirners
Figur des ,Einzigen®, die in Jacobis Personalismus und ,Unphilosophie”
vorweggenommen wird, fiihrt definitiv weg von ,Logonomie” bzw. ,Ver-
nunftidolatrie, diesem ,Irrtum des Jahrhunderts“4 zu einem Pldadoyer fir
die ,Eigenheit der Person. Stirner und Jacobi geben ,Winke“s, wie sich
Personen und ihre Freiheit erlautern oder illustrieren liefen. Im Unter-
schied zur idealistischen Philosophie steht die Person sogar tiber dem Intel-
lekt (sie ist ,liberverniinftig“), aber sie ist nicht losgelost vom Leib, son-
dern wesentlich mit dem Leib verkniipft. ,Erhaben” sind freie Menschen
vor allem tiber den Zeitgeist.

»Menschen, die ein inneres Freiheitsgefiihl gottlich {iber ihr Zeitalter erhebt,
sind das wahre eigentliche Salz der Erde [...]. Ohne sie wiirde die Menschheit
stinkend.“16

Im Unterscheid zu Stirner und Nietzsche kann und muss diese Freiheit
nach Jacobi mit dem Absoluten und Goéttlichen vereinbar sein. Wie bereits

14 Die Schriften F.H. Jacobis, 116f.
15 Jacobi an Fichte, in: LINDAU (Hg.): Die Schriften zu J.G. Fichtes Atheismusstreit, 160.
16 Die Schriften F.H. Jacobis, 108.



Kierkegaard - der Einzelne gegen die Masse 81

gesagt wurde, ist der religiose, auf Begegnung und Kontakt mit dem Gott-
lichen offene Personalismus ausgesprochen beziehungsorientiert.

» [...] ich lasse mich nicht befreien von der Abhdngigkeit der Liebe, um allein
durch Hochmut selig zu werden.“17

Dauerhafte und intensive Liebesbeziehungen sind angewiesen auf innere
Selbstiiberwindung des Hochmuts und der daraus resultierenden Verletz-
barkeiten. Ein stets und schnell gekranktes und zornig auffahrendes Ego
wird sich eher zuriickziehen oder andere starker zuriickstoflen als ein
Mensch, der die inneren Konflikte und Ambivalenzen der Liebe und Freund-
schaft kennt und bis zu einem gewissen Grade aushilt. Uberdies ist die Ab-
hangigkeit der Geschopfe von Gott qualitativ verschieden von der Abhan-
gigkeit der Geschopfe untereinander. Abhdngigkeit von Gott ist zugleich
tiefste Geborgenheit. Es gibt eine Freiheit in der Abhdngigkeit vom Abso-
luten, getragen von der Beziehung zum Unbedingten. Jacobis Persona-
lismus ist dualistisch und religios, aber nicht per se politisch autoritar oder
reaktionar. Die Beziehung des Menschen zum personlichen und ewigen
Gott gibt ihm jenen sicheren Stand, der auch die Fahigkeit zum Wider-
stand gegen den Druck des Kollektivs und des Zeitgeistes starkt. Ahnliche
Gedanken finden sich bei Seren Kierkegaard. Dieser und Stirner konnen
als Echo von Jacobis Romanfiguren gelesen werden. Wie Jacobi sucht nun
Kierkegaard die Uberwindung vom Nihilismus der Angst und Verzweiflung
im personlichen Glauben, in der Stellung des Individuums vor Gott.

ETHIK DER AUTHENTIZITAT

Was die Eigentlichkeit, Authentizitit oder Eigenheit des Einzelnen aus-
macht, lasst sich schwer sagen. Einfacher ist es, mit der Charakterisierung
des Uneigentlichen zu beginnen. Eine wichtige Quelle fiir die Charakteri-
sierung der ,Uneigentlichkeit” ist das Werk Seren Kierkegaards.® In seiner
Kritik der Gegenwart oder: Zwei Zeitalter findet man eine ganze Serie von
kritischen Gegenwartsdiagnosen und eine Form von Modernitdts- oder
Kulturkritik, deren Hintergrundannahme das Ideal einer echten, leiden-
schaftlichen, spontanen Lebensweise ist. Aus dieser Perspektive stammen
die pointierten Beschreibungen uneigentlicher Haltungen und Praktiken.
Deren Uneigentlichkeit ist halbbewusst und entspringt einem halbwachen
Zustand. Auch die sog. Massenpsychologie wird den Vergleich des Be-
wusstseins der Massen mit den Zustinden der Hypnose heranziehen. In der
Verfassung der Durchschnittlichkeit und Uneigentlichkeit (vgl. Heideggers
,man“!) ist der Mensch nicht er selber (nicht authentisch), sondern ein

17 Jacobi an Fichte, in: LINDAU (Hg.): Die Schriften zu J.G. Fichtes Atheismusstreit, 181.

18 Vgl. CHEVALLIER, Philippe: Etre soi. Actualité de Soren Kierkegaard. Paris : Frangois Bourin
Editeur 2om.



82 Jean-Claude Wolf/Catherine Buchmiiller-Codoni

anonymes Mitglied der Masse, die Verkorperung einer Rolle, ein Reprasen-
tant; die ganze Gesellschaft wird zu einem Komitee oder einer offiziellen
und doch imagindren Veranstaltung. Die Innerlichkeit wird von der
Offentlichkeit aufgesogen,

»[...] zuletzt wir die ganze Generation eine 6ffentliche Reprdsentation - die
reprasentiert [...] ja, es ist nicht leicht zu sagen, wen; die {iber die Verhalt-
nisse nachdenkt [...] ja, es ist nicht leicht zusagen, wem zuliebe. Es ist nicht
eine widerspenstige Jugend, die doch vor dem Schulmeister zittert und bebt,
nein, viel eher ist das Verhdltnis eine gewisse Gleichschaltung im wechsel-
seitigen Austausch zwischen Lehrer und Schiiler dariiber, wie eine gute
Schule eingerichtet werden sollte.“19

Was ein oberflachliches Zeitalter ,Modernisierung” oder gar ,Demokrati-
sierung der Schule® nennen mag, kann auch als Riickschlag oder jedenfalls
als zweideutige Errungenschaft betrachtet werden. Kierkegaard geht es da-
bei nicht etwa um eine einseitige Rehabilitierung von Disziplin und Hie-
rarchie, sondern um eine echte und heftige Auseinandersetzung, in der das
Gefdlle zwischen Jung und Alt, Lehrer und Schiiler, Mann und Frau gese-
hen, durchlebt und - etwa in Verhaltnis von Mann und Frau - auch leiden-
schaftlich verwandelt werden kann, d.h. die Schwache der Frau kann in
ihre Starke verwandelt, die Stirke des Mannes als seine Schwache gelebt
werden. Statt in Regeln und Rollen zu verharren, geht es darum, diese bis
an die Grenze des Zerbrechens zu erleben und mit allen Risiken der Ausei-
nandersetzung zu interagieren.2c Allerdings vertritt Kierkegaard keine
Sollensethik2; er moralisiert nicht direkt, sondern zeigt den Kontrast zwi-
schen eigentlichen und uneigentlichen Lebensformen auf. Dieser Kontrast

19 KIERKEGAARD, Seren: Kritik der Gegenwart oder: Zwei Zeitalter. Ein Kapitel aus der Schrift
,Eine literarische Besprechung” (,En literair Anmeldelse“), 1846. Aus dem Danischen von Inger/
Walter Methagl. Mit einem Essay von Walter Methagl ,Seren Kierkegaards ,Kritik der Gegenwart'
- heute?”. Salzburg: Otto Miiller Verlag 2011, 31. Zu Kierkegaards Zeitkritik vgl. SCHMID, Heini:
Kritik der Existenz. Analysen zum Existenzdenken Seren Kierkegaards. Ziirich: EVZ Verlag 1966;
SCHLAPFER, Walter: Kierkegaards Zeitkritik. Philosophische Betrachtungen. Ziirich: Littera Autoren
Verlag 2008.

20 Obwohl Kierkegaard den Akzent auf das Individuum legt, entfaltet er gleichwohl seine
Gedanken zur Gemeinschaft, insbesondere in seinen Reden Der Liebe Tun. Etliche christliche
Erwdgungen in Form von Reden. Disseldorf: Diederichs 1966; Werke der Liebe. Auswahliiber-
setzung mit Einleitung und Kommentar von Reiner Wimmer. Stuttgart: Kohlhammer 2004. Vgl.
dazu WESCHE, Tilo: Kierkegaard. Eine philosophische Einfiihrung. Stuttgart: Reclam 2003, 124-137.
Uberdies reflektiert Kierkegaard permanent iiber die Schwierigkeiten der Mitteilung und die in-
direkte Mitteilungsform. Vgl. WESCHE: Kierkegaard. Eine philosophische Einfiihrung, Kapitel 3;
REHM, Walther: Kierkegaard und der Verfiihrer. Miinchen: Verlag Hermann Rinn 1949, Kap. XVII
(Indirekte Mitteilung); DIEM, Hermann: Die Existenzdialektik von Seren Kierkegaard. Zollikon:
Evangelischer Verlag 1950, 192-195; HANNAY, Alastair: Kierkegaard’s single individual and the point
of indirect communication, in: CROWELL, Steven (ed.): The Cambridge Companion to Existentia-
lism. Cambridge: UP 2012, 73-95.

21 Vgl. RuDD, Anthony: Kierkegaard and the Limits of the Ethical. Oxford: Clarendon Press
1993.



Kierkegaard - der Einzelne gegen die Masse 83

ist in gewisser Weise uniiberbriickbar; es gibt keine ,Vermittlung“, son-
dern nur den ,Sprung®. Die Vergroferung der ,Not“ und Verzweiflung ent-
spricht jenem Kontrast, einer Dialektik der Zuspitzung, nicht der voreili-
gen Versohnung. Die ,Rettung“ wachst nicht auflerhalb, sondern in der
,Gefahr“. Gott wird gerade nicht im modus frommer Behaglichkeit, son-
dern in der Verzweiflung gefunden. Michael Theunissen schreibt dazu:

»Die Schliisselfigur des Kierkegaardschen Denkens iiberhaupt ist die der
,Doppelbewegung’, in welcher der Mensch sich unendlich von sich selber ent-
fernt, um aus der unendlichen Ferne auf seine Endlichkeit zurtickzukom-
men.“22

Die Rettung entspricht einem schockhaften Aufwachen aus tiefstem Schlaf,
einer Uibergangslosen Erweckung. Die Halbwachheit der durchschnittlichen
Existenz dagegen kann viele Formen annehmen, die meistens mit einem
Element von Selbsttauschung und ,mauvaise foi“ verbunden sind. Auch
die ,Krisis“ und die ,Katastrophe“ konnen viele Formen annehmen. Inso-
fern lassen sich die Vollzugsméglichkeiten der Existenz nicht durch einen
endlichen Kanon von Regeln erfassen, und Menschen lassen sich nicht
durch blof3e Forderungen und Ermahnungen bekehren.

Kierkegaard versteht seine Kritik an der Korruptheit der Verhaltnisse
ohne Innerlichkeit nicht primar oder gar ausschlief8lich als soziale oder
politische Kritik, obwohl er zur Veranschaulichung auch auf politische
Verhdltnisse und Verdnderungen Bezug nimmt. So deutet er etwa die For-
derungen nach Umwandlung der danischen Monarchie in eine konstitutio-
nelle Monarchie als deren schleichende Abschaffung, welche aber gleich-
wohl den leidenschaftlichen Schritt des Bruchs nicht wagt. Die Uneigent-
lichkeit wird als Unfdhigkeit zur ,Katastrophe“ gedeutet, die ,Katastro-
phen“ und damit die echten und leidenschaftlichen Entscheidungen wer-
den endlos verschoben, das Leben tickt weiter wie eine Standuhr, die zwar
immer noch jede Stunde schlagt, aber immer nur einmal - das heifdt sie
funktioniert und funktioniert doch nicht. Das Leben in der Offentlichkeit
wird immer mehr zur Fassade fiir ein innerlich armes und blockiertes Le-
ben. ,Man‘ lebt nicht spontan und leidenschaftlich in den Beziehungen,
sondern irgendwie auferhalb, als Beobachter, Spaher, in einer neugierig-
kontrollierenden Indifferenz. Neugier, Gerede und Neid prdgen das unfrei-
willige Zusammensein von Nachbarn und Mitarbeitern. Ohne Innerlich-
keit werden unvermeidbare Abhdngigkeiten und Anspannungen aller Art
unertraglich - das Leben ist nicht mehr ein ,sanftes Joch“23, sondern die

22 THEUNISSEN, Michael: Negative Theologie der Zeit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, 346.

23 Vgl. Mt. 11,30. Zur Deutung des Kontextes vgl. KIERKEGAARD, Seren: Randbemerkungen zum
Evangelium. Aus den nachgelassenen Schriften ausgewdhlt und iibersetzt von Friedrich Hansen-
Love. Miinchen: Kosel-Verlag 1956, 31ff. Diese Stelle darf nicht wie ,Frisorgeschwitz“ als Ab-
schwachung der hohen Anforderungen des Evangeliums missverstanden werden!



84 Jean-Claude Wolf/Catherine Buchmiiller-Codoni

bloRe Existenz wird zur Zumutung und Uberforderung. Die Menschen
sind stressanfallig, sie erzeugen und verbreiten Stress.

Wohl besteht das Verhaltnis, aber es fehlt die Spannkraft, sich in Inner-
lichkeit zu sammeln, um sich in Eintracht zu vereinen. Wohl dufdern sich
die Verhaltnisse als anwesend und doch als abwesend, nicht in Fille, eher
in einer gewissen schleppenden, halbwachen Unabgebrochenheit.24

Die Uneigentlichkeit, wie sie Kierkegaard beschreibt, betrifft nicht nur
die Substanz des Einzelnen, sondern auch eine Entfremdung der menschli-
chen Beziehungen: Die Menschen bleiben zwar aufeinander angewiesen,
aber sie fithlen keine Zugehorigkeit, keine echte Solidaritat. Sie leben zu-
sammen, aber das Verhaltnis ist nicht mehr ,als eine trage Kohdsion, ein
Als-ob-Zusammenhang.“>s Statt sich in Liebe und Hass aufeinander zu be-
ziehen, verbleiben sie irgendwie aufderhalb, in einer neugierigen und nei-
dischen Beobachtung, es gibt keine echt empfundenen Hierarchien mehr,
,Bewunderung und Auszeichnungen werden fast ein Paar galanter Gleich-
gestellter, die aufeinander mit den Argus-Augen aufpassen.26

DER EINZELNE

Nirgends ist Kierkegaard knapper und radikaler als in der Schrift Der Ein-
zelne - ein Text, den Kierkegaard nicht zu Lebzeiten verdffentlicht hat.27
Hier unterscheidet Kierkegaard zwei Bedeutungen des Ausdrucks:

Der Einzelne vorwiegend als dsthetischer Begriff: der hervorragende Einzelne
(das Genie).

Der Einzelne der erbaulichen Schriften: der Einzelne vor Gott und von
Mensch zu Mensch, der jeder ist bzw. sein kann.28

Es ist bezeichnend, dass der Einzelne in der zweiten Bedeutung das Indi-
viduum als ein Wesen in Beziehung zu Gott und zum alter ego versteht.
Die Liebe zum Nachsten ist vermittelt durch die Liebe zu Gott: Wir lieben
im Nachsten wie in uns selber das Abbild oder Geschopf Gottes. In diesem
Sinne ist Gott die Zwischenbestimmung, das Individuum ist keineswegs
isoliert, sondern wesentlich in lebendiger Beziehung. Diese Liebe lasst sich
nicht dozieren, sondern nur existentiell vollziehen. ,[...] dass Gott die Lie-
be ist, das hat Kierkegaard existentiell als ,Lebemeister’ gelehrt und nicht

24 KIERKEGAARD: Kritik der Gegenwart, 32.

25 KIERKEGAARD: Kritik der Gegenwart, 30.

26 KIERKEGAARD: Kritik der Gegenwart, 30.

27 Kierkegaard starb 1855, der Text erschien posthum 1859. Vgl. KIERKEGAARD, Seren: Der
Einzelne. Berlin: Philo Verlagsgesellschaft 2002 [Nachdruck der Ausgabe von 1990].

28 Vgl. HEYMEL, Michael/MOLLER, Christian: Das Wagnis, ein Einzelner zu sein. Glauben und
Denken Seren Kierkegaards am Beispiel seiner Reden. Ziirich: Theologischer Verlag 2013. Vgl. Uber
den Unterschied zwischen einem Genie und einem Apostel, in: KIERKEGAARD: Einiibung im Chris-
tentum und anderes. Koln: Jacob Hegner, 1951, 373-391.



Kierkegaard - der Einzelne gegen die Masse 85

blofd dozierend als Lehrmeister. Das stand nicht blof in seinen Biichern,
das stand in seinem Herzen."29

Der Einzelne ist kein rein deskriptiver Begriff, sondern ein implizit nor-
mativer Begriff. Er bezeichnet eine Aufgabe, eine Forderung, ja in gewisser
Weise eine Uberforderung.3e Einzelner kann ich nicht aus eigener Kraft,
sondern nur dank der Gnade Gottes sein. Er ist der Eine heifdt: er lasst sich
von Gott helfen.3» Gott nimmt den Einzelnen ernst. Fir Gott zahlt nicht
die Zahl, die Statistik, die Quantitat, sondern jeder Einzelne als Einzelner.

Kierkegaard verbindet sein Pladoyer fiir den Einzelnen mit einer Pole-
mik gegen die Politik der Massen, den Druck der Offentlichkeit und den
,Pantheismus“.32 Der ,Pantheismus“ wird hier und anderswos33 als jene Form
von Religion verstanden, in der der Einzelne vom Ganzen absorbiert wird.
Kierkegaard hat vor allem Hegel und die danischen Hegelianer als Vertre-
ter einer Weltanschauung kritisiert, in der der Einzelne verschwindet. Fiir
die pantheistische Weltanschauung gibt es nur Exemplare, keine Indivi-
duen.

Der Einzelne steht allein in der Welt, gegen die Welt, allein - im Ge-
horsam gegeniiber Gott. Er gehorcht nicht dem Geist der grofderen Zahl,
der Autorisierung durch das Kollektiv - er ist in diesem Sinne strikt ,anti-
demokratisch®. Die Wahrheit und die Beziehung zur Ewigkeit lassen sich
nicht durch eine Abstimmung finden oder herstellen. Der Einzelne ist
nicht das, was er in den Augen anderer sein will oder als was er erscheint -
er ist kein Wiirden- oder Titeltrdger, sondern wie der nackte Adam und
die nackte Eva vor Gott. Das danische ,for“ bezeichnet das Sein fiir und
vor Gott.34 Dieses ,vor” verweist auf die biblische Redeweise coram Deo.
Diese personliche Beziehung wird im dritten Teil der Eintibung im Chris-
tentum in einer langen Gebetsmeditation iiber Johannes 12,32 eingeiibt
und erlautert. Die Stelle lautet: ,Und ich will, wenn ich von der Erde er-
hoht werde, alle zu mir ziehen.” Kierkegaard versucht zu verdeutlichen,
dass diese Anziehung, soll sie sich von jeder betriigerischen Verfiihrung
unterscheiden, nur bedeuten kann, zur Wahrheit ziehen - Jesus Christus
steht fiir diese Wahrheit. Ein solches Angezogenwerden ist primar passiv,
es besteht in der Vorgabe der Liebe Gottes zu seinen Geschdpfen, passiv,
und doch nicht manipulativ, theonom, und trotzdem autonom. Nur was an
sich ist (in sich Bestand und Ewigkeit hat), kann an sich ziehen, und nur
was Hoher und Edler ist, kann hinaufziehen. Gott bringt das Selbst zuerst

29 HAECKER, Theodor: Opuscula. Miinchen: Kosel 1949, 254.
30 Vgl. KIERKEGAARD: Der Einzelne, 29.

31 Vgl. KIERKEGAARD: Der Einzelne, 15.

32 Vgl. KIERKEGAARD: Der Einzelne, 34f.

33 Vgl. KIERKEGAARD: Randbemerkungen zum Evangelium, 33.

34 RINGLEBEN, Joachim: Die Krankheit zum Tode von Seren Kierkegaard. Erkldrung und Kom-
mentar. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1995, 219.



86 Jean-Claude Wolf/Catherine Buchmiiller-Codoni

zu sich selber und zieht es dann als konsolidiertes, gestarktes Selbst an.
Dies geschieht im ,inneren Leiden®.

»[...] kommt nicht das Leiden von Gott, der durch das Leiden den Menschen
zu sich emporzieht?“3s

Das Bewusstsein der ,schlechthinnigen Abhangigkeit (Schleiermacher) des
Menschen von Gott fithrt nach Kierkegaard gerade nicht zu einer Schwa-
chung, sondern zu einer Stiarkung, ja zu einer Konstitution des Indivi-
duums. Kierkegaard bringt eine streng individualistische Auffassung des
Christentums zum Ausdruck, die sich sogar gegen die Kirche und die
Christenheit als Kollektiv richtet. Kirche, Gemeinschaft, Kollektiv haben
nur sekundare Bedeutung und kénnen den Einzelnen als Selbst nicht tiber-
trumpfen. Nur der Einzelne kann entscheiden und handeln. Die Menge
dagegen ist ,ein Abstraktum, das keine Hande hat.“36 ,Menge ist Unwahr-
heit.“s7 Es gibt kein Gebot, die Menge zu lieben. ,Und jeden einzelnen
Menschen ehren, unbedingt jeden Menschen, das ist die Wahrheit und
heift Gott fiirchten und den ,Nachsten‘ lieben [...] Und ,der Nachste®, das
ist der absolut wahre Ausdruck fiir menschliche Gleichheit; sofern jeder
den Nachsten liebt wie sich selbst [...].“38

Sokrates und Christus werden als authentische Einzelne portratiert. So-
krates wird als Parallelfigur zu Christus verehrt. Wahrend Hegel und an-
dere Philosophen wegen ihrer Vergottlichung der Vernunft hart kritisiert
werden, wird Sokrates von dieser vernichtenden Kritik ausgespart. Viel-
leicht wollte Kierkegaard mindestens Sokrates als eine nicht-christliche,
aber authentische Option aufsparen, falls ihm die Hoffnung auf den para-
doxen Glauben Abrahams und Hiobs nicht helfen sollte.3v Was Sokrates
mit seiner Unbestechlichkeit und Ironie fiir das Ende der klassischen grie-
chischen Philosophie und fiir die ,Auflésung des Heidentums®“ tat, ist
Christus fiir das Ende des Heidentums und aller Massenkultur. Kierke-
gaard verehrt Christus als Vorbild eines echten Menschen, der grenzenlose
Verantwortung auf sich nimmt und keinen Versuch unternimmt, Verant-
wortung abzuschwiachen. Dieser ,existenzielle Christus” besteht als Einzel-
ner, in dem er nicht dem eigenen Willen, sondern dem Willen des Vaters
gehorcht. Darin besteht der Unterschied zu Stirners Einzigem, der nur sich
selber gehorcht.

35 EBNER, Ferdinand: Schriften, Band 3. Miinchen: Késel Verlag 1963, 195.

36 KIERKEGAARD: Der Einzelne, 16.

37 Vgl. KIERKEGAARD: Der Einzelne, 18.

38 Vgl. KIERKEGAARD: Der Einzelne, 20.

39 Diese Vermutung findet sich bei CHESTOV, Léon: Kierkegaard et la philosophie existentielle.
Paris: Vrin, dritte Auflage 2006, 50, 52. Der Verfasser kommt in seinem Buch wiederholt darauf
zuriick, dass und warum Kierkegaard Hegel verlassen und sich an den ,Privatmann Hiob®
gehalten habe. Chestov (auch Schestow) lebte von 1866-1938. Die franzdsische Ausgabe erschien
zuerst 1936.



Kierkegaard - der Einzelne gegen die Masse 87

Mit der Absage an die Macht der Offentlichkeit ist auch eine gewisse
Selbstentmachtung oder Ohnmacht des Schriftstellers verbunden. Kierke-
gaard versteht sich durchaus als jemand, der nur schwach und indirekt
wirken kann - er sucht nicht Massenwirksamkeit, sondern Wirkung durch
den Appell an den Einzelnen, seine Leserinnen und Leser. Mit dieser Aus-
richtung auf den Einzelnen steht der erbauliche Schriftsteller Kierkegaard
yunter der Last einer ungeheuren Verantwortung“s, die aber auch nicht
darin bestehen kann, andere zum Christentum zu bringen oder zu zwin-
gen. Es ist die Verantwortung, andere nicht davon abzuhalten und nicht
zu entmutigen, selber Einzelne zu werden und zu bleiben.

ANGST UND SCHULD

Nach Kierkegaard kommt der Mensch nur durch Konfrontation mit dem
Nichts und der Nichtigkeit oder der Endlichkeit zu sich selber (vgl. Psalm
90). Er wird Einzelner, indem er aufhort, die Angst vor dem Nichts zu ver-
drdangen, die wichtigsten Entscheidungen vor sich herzuschieben oder in
der Schwebe der Unentschiedenheit zu lassen. Heidegger wird die ,Eigent-
lichkeit” in Sein und Zeit mit dem Vorlaufen zum Tode, der Grundstim-
mung der Angst als Grenzerfahrung des Daseins und mit der Entschlossen-
heit in Zusammenhang bringen. Er hat diese Merkmale des Authentischen
oder ,Eigentlichen“ von Kierkegaard tibernommen. Kierkegaard hat diese
allerdings in einen Kontext der christlichen Erbauung gestellt — ein Kon-
text, der bei seinen ,Erben“ Heidegger, Jaspers und Sartre wegfallen wird.

Besonders einflussreich ist Kierkegaards Schrift Der Begriff Angst. Was
sich der Wissenschaft entzieht und jeder selber weif3, namlich die Antwort
auf die Frage ,Wer bin ich selbst? kann keine Wissenschaft geben. Die
Wissenschaften suchen das Allgemeine; sie antworten auf die Frage ,Was
ist das?“, nicht ,Wer ist das?“. Das Wer bezieht sich auf die intima per-
sona#, den Personenkern - die Frage ,Was?“ dagegen auf das allgemeine
Wesen, den Begriff, die Abstraktion. Die Wissenschaft antwortet auf die
Frage ,Was ist der Mensch?“; die Existenzerhellung dagegen auf die Frage:
»Wer bin ich?“ Darauf gibt es keine objektive wissenschaftliche Antwort.
Kierkegaard versucht darzulegen, wie sich der Einzelne dem Denken, der
Objektivierung im Gedachtwerden entzieht.42 Das eigentliche ,Selbst’ ist
erst im qualitativen Sprung gesetzt.

40 Vgl. KIERKEGAARD: Der Einzelne, 28.

41 Zur intima persona vgl. die Bemerkung von NIETZSCHE: Morgenréte, Abschnitt 196: ,Die
personlichsten Fragen der Wahrheit“. Bei Kierkegaard drehen sich diese Fragen, die mit Schuld
und Scham belastet sind, um die Last des Erbes seines religids-obsessiven Vaters und sein
Versagen in der biirgerlichen und existentiellen Rolle des Ehemanns.

42Vgl. KIERKEGAARD: Der Begriff Angst. Stuttgart: Reclam 1992, giff.



88 Jean-Claude Wolf/Catherine Buchmiiller-Codoni

Jedes Individuum wird nur durch sich selber schuldig.43 Es vollzieht
einen durch psychologische Analyse unerklarlichen Sprung in die Stinde.44
Der Ursprung der Siinde lasst sich nicht erklaren; das Bose lasst sich nicht
wegerkldren, nicht entschuldigen. Stinde lasst sich weder durch dufere
noch durch innere Faktoren hinreichend erkldren. ,Schuld hat nie eine
duflere Veranlassung, und wer in Versuchung fdllt, der ist an der Versu-
chung selber schuld.“4s

Eigene Schuld ist nicht in einem Faktum oder Tatbestand verankert,
nicht in einer empirischen Ursache, sondern in der Entscheidung (auch
Zogern oder Verschleppen beruht auf Entscheidung). Die Schuld anderer,
so mutmafden wir, liegt im Trotz, in der Verstocktheit, im Groll, in der un-
verhdltnismadfiigen Krankung, im wilden Zorn, im blinden Hass - kurzum:
in Sachverhalten, die wir erzahlen, aufzahlen, nacherzahlen, ohne dass wir
sie vOllig durchschauen.46 Anstelle von wissenschaftlichen Erklarungen be-
gniigen wir uns mit narrativen Erklarungen oder Pseudoerklarungen. Oder
wir appellieren an sog. ,Wissen durch Bekanntschaft“. So unbegreiflich die
Schuld anderer ist, so nahe und vertraut scheint uns eigene, selbst ge-
machte Schuld zu sein. Was uns bekannt ist, ist nicht erkannt.

,Wie die Siinde in die Welt gekommen ist, das versteht jeder Mensch einzig
und allein durch sich selbst; will er das von einem anderen lernen, dann wird
er es eo ipso missverstehen.“47

Angesichts meiner Schuld und Schuldfdhigkeit habe ich Angst in der Welt.
Sie macht mir Angst, eréffnet mir meine eigenen Abgriinde, konfrontiert
mich mit meiner Nichtigkeit, mit dem Nichts der blofden Moglichkeiten,
der leeren Freiheit, der Angst vor Ubereilung und Verirrung.

,Man kann die Angst mit einem Schwindel vergleichen. Wer in eine gah-
nende Tiefe hinunterschauen muss, dem wird schwindlig [...] Dem gemaf ist
die Angst jener Schwindel der Freiheit [...] In der Angst liegt die selbstische
Unendlichkeit der Moglichkeit, die nicht wie eine Wahl verlockt, sondern
betorend mit ihrer siifSen Bedngstigung angstigt.“48

DAS ARGERNIS DER SUNDE

Das Bewusstsein der Siinde ist nicht psychologisch auf neurotische oder
sexuelle Pathologien reduzierbar, sondern es ist die religiose Voraussetz-
ung fiir die personliche Beziehung des Einzelnen zu Gott. Es ware zu ein-
fach und banal, Kierkegaards Auffassungen der Siinde auf seinen Vater-

43 Vgl. KIERKEGAARD: Der Begriff Angst, 64.

44 Vgl. KIERKEGAARD: Der Begriff Angst, 38 Fussnote.
45 KIERKEGAARD: Der Begriff Angst, 129.

46 Vgl. KIERKEGAARD: Der Begriff Angst, 59.

47 KIERKEGAARD: Der Begriff Angst, 61.

48 KIERKEGAARD: Der Begriff Angst, 72f.



Kierkegaard - der Einzelne gegen die Masse 89

komplex und seine gescheiterte Verlobungsgeschichte zu beziehen und
seine Ideen zu pathologisieren. Kierkegaard glaubt, die Siinde sei dem
,Heidentum“ bzw. dem natiirlichen Menschen gar nicht zugdnglich. Erst
die christliche Offenbarung macht den Menschen mit der Stinde bekannt.

In einem Kapitel seiner ,Abhandlung iiber die Verzweiflung“ (mit dem
Titel Die Krankheit zum Tode, fr. Traité du désespoir) erortert er die sokra-
tische Definition der Stinde.49 Nach Sokrates ist ,Stinde“ Unwissenheit.
Wer das Gute versteht, tut es auch; falls er oder sie es dann doch nicht tut,
war es nicht Erkenntnis des Guten, sondern Unwissenheit. Kierkegaard
wirdigt diese Auffassung, weil Sokrates jenes Wissen besonders gewichtet,
das sich im Leben ausdriickt. Es ist das Wissen, nach dem ich lebe. Er
kritisiert jedoch die Sokratische Auffassung, weil sie die Komplexitat der
Urteil/Handlungs-Kluft unstatthaft vereinfache. Nach Kierkegaard liegt
die christliche Definition der Stinde nicht in Unwissenheit, sondern im be-
wussten Trotz, der allerdings auch durch ein Verschieben und Verzogern
beginnen kann. Selbst in der Verzweiflung aus Schwiche und iiber
Schicksalsschldge findet sich ein Element von Trotz.

Wer das Gute, das er tun kann, nicht sofort tut, beginnt mit der siind-
haften Prokristination. Allerdings ist es natiirlich und menschlich, dass wir
faul, inkonsequent sind, und es leuchtet wie gesagt dem natiirlichen Men-
schen nicht ein, weshalb Schwache, Torheit, Inkonsequenz Siinde sei.
Schuld ist keine Verbindung von Unwissenheit und Schwache, sondern ein
qualitativer Sprung. Schuld lasst sich weder aus der Verbindung des Men-
schen mit dem Kosmos noch aus der Totalitat seiner Vergangenheit ablei-
ten oder erkldaren. Schuld lasst sich erst im Glauben und aus dem Glauben
vollig erkennen und anerkennen.

Siinde, so meint Kierkegaard, ist die Klage Gottes gegen den Menschen,
und zwar gegen jeden Einzelnen. Was meine Siinde ist, kann ich nur ver-
nehmen, wenn ich offen fiir die Forderungen Gottes an mich bin, fiir die
Klagen, die sich an mich selber richten. In dieser Beziehung erfahrt sich
der Mensch als vollig rechtlos oder jedenfalls als jemand, der sich nicht
mehr selber entlasten oder entschuldigen konnte. Siinder ist m.a.W. der
Mensch, der weify, dass Gott ihn sucht, aber es nicht glauben kann oder
will. Er verhdlt sich wie ein verwunderter, unglaubiger Taglohner, der es
nicht glauben mag, dass ihn der Kaiser personlich aufsuchen und zu sei-
nem Schwiegersohn machen will.so

,Es ist Siinde, nachdem man durch eine Offenbarung von Gott dariiber aufge-
klart wurde, was Stinde ist, vor Gott verzweifelt nicht man selbst oder ver-
zweifelt man selbst sein wollen.“5!

49 Vgl. KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode. OA 1849. Stuttgart: Reclam 1997, 99-109.
50 Vgl. KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 95ff.
51 KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 129.



90 Jean-Claude Wolf/Catherine Buchmiiller-Codoni

Kierkegaard analysiert die ,Dialektik der Verzweiflung, die als Verzweif-
lung aus Schwache und als Verzweiflung aus Trotz typologisiert wird. Es
handelt sich um eine Typologie, weil die Phanomene in der Realitat ver-
schwimmen. In der Schwdache mochte sich das Individuum selber ver-
lieren; im Trotz mochte es sich selber erlosen.

Wer glaubt, kein Siinder zu sein und mit dem Begriff der Siinde gar
nichts anfangen kann, verliert den Sinn fiir die Hoffnung auf Erlosung.s2
Wer die Stinde aus seinem Vokabular streicht und meint, damit mehr un-
beschwerte Lebensfreude zu geniefien, unterdriickt damit auch die Be-
ziehung zum Unendlichen! Was er an Lust gewinnt, verliert er an Tiefe.
Ware der Mensch nicht ganz und gar durch seine Individualitat in Stinde
verstrickt, so konnte er sich auch nicht als Einzelner an die Liebe und Ge-
duld Gottes richten, er konnte nicht mit echter Anteilnahme beten:
,Vergib mir Jesus meine Siinden.” Ein Mensch ohne Siinde konnte nicht
ohne Heuchelei oder Ubertreibung jubeln: ,Jesus ist mir gnidig.*

Man konnte sagen, dass dem Menschen, der sich ohne Siinde wdhnt,
die religiose Dramaturgie der Psalmen oder des Buches Hiob unzuganglich
bleibt.s3 Sie werden ihm allenfalls als Ausdruck hormoneller Verdanderun-
gen oder (pathologischer) Stimmungsschwankungen der Betenden ,ver-
standlich® sein, aber nicht als eine religiose Dramaturgie zwischen Alles
und Nichts, als Erfahrung Gottes aus erster Hand. Wer sich diese religise
Dramaturgie vom Leibe hdlt und die Stinde streicht, wird auch nicht wie
Hiob aufatmen und sagen konnen: ,Vom Horensagen ich horte von dir,
doch jetzt mein Auge dich schaute.“s4 Der Mensch ohne Siinde bliebe als
blofdes Exemplar und Exempel der Gattung Mensch in einer abstrakten
und anonymen Beziehung zu Gott stecken; er ware nicht in propria per-
sona erlosungsbediirftig und nicht in propria persona erlésungsfdahig. Die
Geschichte des Erlosungsdramas ginge ihn nichts an; es ware blof ein
Gleichnis oder Symbol fiir die leidende Menschheit.ss Der Mensch ohne
(Bewusstsein der) Siinde kann nicht die Erleichterung der Reue und Verge-
bung, das Geschenk der Verzeihung erfahren, insbesondere fiir tiefe Schuld,
die wir uns nicht selber verzeihen konnen, die uns niemand verzeihen
kann, wenn nicht Gott. Der Mensch ohne Siinde ware wie der Mensch, der
nie mafllos war, nie gestritten hat (einen Streit, in dem es um alles oder

52 KIERKEGAARD: Der Begriff Angst, 95.

53 Zu Hiob vgl. KIERKEGAARD: Auswahl aus dem Gesamtwerk des Dichters, Denkers und religié-
sen Redners. Unter Mitarbeit von Rose Hirsch, besorgt von Emanuel Hirsch. Diisseldorf: Eugen
Diederichs 1964, 256-279 ,Hiob, erlebt von einem Verzweifelten, Auszug aus Die Wiederholung
1850; 273-278 ,Hiob im Lichte des Glaubens®, Rede iiber Hiob, aus: Vier erbauliche Reden 1843; vgl.
SCHESTOW, Lew: Siege und Niederlagen. Berlin: Matthes & Seitz 2013, 183, 186f.

54 Hiob 42,5, Ubersetzung von Fridolin STIER.

55 Es geht in der Leidensgeschichte Hiobs auch um den Unterschied zwischen (poetischer)
Einbildung von Leiden und tatsdchlich durchlittenen Leiden. Vgl. KIERKEGAARD: Einiibung im
Christentum und anderes. Kéln: Jacob Hegner 1951, 179f.



Kierkegaard - der Einzelne gegen die Masse g1

nichts geht) und deshalb nie die Genugtuung der vollkommenen Versoh-
nung kennenlernt. Dass der Mensch mehr als nur Fehler begeht, dass er
der Siinde fahig ist, zeigt ihn jenseits von seiner biirgerlichen und morali-
schen Identitat als ein Wesen, das dem Ewigen Beachtung schenkt und das
Geschenk der vollkommenen Gnade annehmen muss und annehmen kann.
So oder ahnlich scheint Kierkegaard zu argumentieren.

Die Anerkennung der Siinde ist die Voraussetzung fiir Reue und Verge-
bung; sie setzt uns als endliche Wesen in eine Beziehung zum Ewigen. Es
gilt, ,dass der endliche Geist, wenn er Gott schauen will, als Schuldiger be-
ginnen muss.“s6 Weil wir die Siinde aber nicht verstehen und durch-
schauen konnen, fordert sie das Opfer des Verstandes. Glauben heif3t, dass
man den Verstand verliert, um Gott zu gewinnen.s7

In der qudlenden und angstigenden Erfahrung der Siinde lernen wir
Verantwortung und Ohnmacht, Selbstsucht und Angewiesenheit auf Nach-
sicht kennen. Im Unterschied zur Aufklarungstheologie und der sog. Neo-
logie versucht Kierkegaard also gerade nicht, die Begriffe der Siinde und
der Erbsiinde los zu werden. Im Unterschied zu Sokrates versucht er nicht,
den Begriff der Schuld auf eine Form der Unwissenheit zu reduzieren. Die
Erbslinde verweist auf den komplexen Sachverhalt, dass der Mensch auf
subtile und obskure Weise in die Schuld von Generationen verwickelt ist
und zugleich immer wieder neu schuldig wird. Kierkegaard zieht es in sei-
ner Schrift Der Begriff Angst hinter dem Pseudonym Vigilius Haufniensis,
d.h. der hellwache Beobachter von Kopenhagen, vor, an die duf3erste Gren-
ze der psychologischen und wissenschaftlichen Erklarungen zu gehen und
Schuldfahigkeit und Siinde als existenzielle Grenzerfahrung zu veran-
schaulichen. Im Unterschied zu einer wissenschaftlichen Erklarung st6f3t
Kierkegaard auf ein paradoxes Phdanomen, das keine kausale und kohdren-
te Erklarung zuzulassen scheint. Sie lasst sich weder mit dem Begriff des
Zufalls noch mit jenem der Notwendigkeit begreifen und entspricht daher
dem inkommensurablen Begriff der Vorsehung.s8 Vielleicht deutet Kierke-
gaard das Paradox einer Vorsehung an, die alles voraussieht und trotzdem
jedem Einzelnen alle Freiheiten lasst. Jedenfalls deutet Kierkegaard wie-
derholt an, dass das Oszillieren zwischen Schicksal und Zufall (als ,heid-
nischen“ Kategorien der Erklarung der Tragddie der Schuld) im Begriff der
Vorsehung beendet sei. Fiir den Menschen, der im Glauben vor Gott steht
und besteht, lasst sich Schuld weder auf Zufall noch auf Schicksal zurtick-
fihren.

Man konnte auch sagen, dass Angst und Siinde auf die Transzendenz in
uns verweisen, die sich nicht in ein philosophisches oder theologisches
System einsperren lasst. Max Stirner wird im ,Einzigen“ den Anspruch er-

56 KIERKEGAARD: Der Begriff Angst, 126.
57 Vgl. KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 42.
58 Vgl. KIERKEGAARD: Der Begriff Angst, 16.



92 Jean-Claude Wolf/Catherine Buchmiiller-Codoni

heben, auch noch diese ,Transzendenz in uns“ und damit eine letzte
Fremdverantwortung zu eliminieren.

Ver-Antwortung wird von Kierkegaard in Erinnerung an die biblische
Urgeschichte auch als Antwort auf den Anruf Gottes verstanden. ,Wo bist
Du, Adam?“ Der biblische Gott sucht den Menschen, auch wenn er gesiin-
digt hat. Menschen driicken sich in Angst vor dieser Antwort. Am liebsten
wiirden sie sich die Ohren verstopfen. Sie betduben sich selber. Der
Mensch, d.h. Adam, versteckt sich - er versucht sich dem Anruf Gottes zu
entziehen. Er wird vor dem suchenden und priifenden Auge Gottes unwei-
gerlich schuldig. Die Siinde liegt weniger in der Mischung von Unwissen-
heit und Ungehorsam der ersten Menschen, sondern im Beginn einer lan-
gen Geschichte der Verleugnung und Delegation von Schuld. Adam sagt:
Nicht ich, sondern Eva hat gesiindigt. Eva sagt: Nicht ich, die Schlange hat
gestindigt. Kain wird sagen: Soll ich meines Bruders Hiiter sein! Keiner will
es gewesen sein, ibernimmt Verantwortung, klagt sich selber an. Lieber
verfluchen wir den Teufel als uns selber. Im ausweichenden Verhaltnis zur
eigenen Schuld zeigt sich besonders lehrreich die Selbst-Vergegnung, das
aktive Ausweichen von der Selbstbegegnung, der authentischen Selbstbe-
ziehung. Siinde charakterisiert den paradoxen Widerspruch im Menschen,
trotzig gegen Gott man selber sein zu wollen: das Unendliche los zu wer-
den, mit Gott nichts mehr zu tun zu haben, Revolte, Atheismus, und nicht
man selber sein zu wollen, d.h. Endlichkeit loswerden zu wollen: spekula-
tive Versohnung, Pantheismus, unpersonliche Verschmelzung, als gabe es
keine Siinde, sich im Unendlichen verlieren.s9 Selbst das Religiose und
Christliche haben ihre Verfallsformen - Kierkegaard spricht vom Heiden-
tum in der Christenheit; gemeint sind die Phanomene der Abstumpfung
und Verbiirgerlichung eines Gewohnheits- und Etikettenchristentums.
Und weil das Religiose die hochste Stufe ist, die ein Mensch erreichen
kann, ist die Fallhohe vom Christentum in Heuchelei, Geschwatz und Rou-
tine enorm!

Die Verfallsform des Religiosen ist besonders aufschlussreich, kann
man sich sowohl im Phantastisch-Religiosen als auch im biirgerlichen Le-
ben, namlich im Aufgehen in gesellschaftlichen und familiaren Rollen, auf-
geben. Es gibt einen Verlust des Selbst, der nicht bemerkt oder von der
Umwelt sogar honoriert wird. Im geeigneten Milieu (d.h. in der ,Stiitz-
gruppe”) wird man als ,guter Christ“ geehrt und beférdert. Es gibt eine
,Frommigkeitskarriere“. Umgekehrt ist es gefahrlich, sich anmerken zu
lassen, dass man Selbst ist, Selbst hat und letztlich auf weltliche und kirch-
liche Auszeichnungen und Schmahungen pfeift. Die subtileren Formen der
Selbstaufgabe verdeutlichen, dass ich mich wegwerfen kann, indem ich
mich borniere und statt ein Selbst — eine Zahl werde. Die Grenze zwischen
Demut und Borniertheit ist schwer zu ziehen; sie beruht nach Kierkegaard

59 Vgl. KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 34f.: das phantastisch Religiose.



Kierkegaard - der Einzelne gegen die Masse 93

auf dem qualitativen Sprung. Wer dagegen nur begreift und nutzt, wie es
in der Welt zugeht, d.h. wie man sich an die Erwartungen der Mehrheit
anpassen muss, vergisst sich selbst.

Vor Gott ist alles moglich - das ist fiir Kierkegaard mehr als nur eine
fromme Redensart. Nur vor Gott ist es moglich, mich selber (meinen Ver-
stand) zu opfern, ohne mich (mein Selbst) zu verlieren. Den Verstand
opfern heifdt u.a. auch, die Welt nicht mehr ausschliefdlich unter dem As-
pekt des (ultimativ vergeblichen) Lebenskampfes, des Kampfes aller gegen
alle zu sehen, sondern unter dem Aspekt einer Versohnung.

,Der Gldaubige besitzt das ewig sichere Gegengift gegen Verzweiflung: Mog-
lichkeit; denn bei Gott ist alles in jedem Augenblick méglich.“6o

Die Moglichkeit der Rettung ist wie eine offene Tiire, ein Zeichen der Hoff-
nung; Verzweiflung dagegen ist Verlust von Méoglichkeit. Die Verzweiflung
fliichtet sich in Scheinmoglichkeiten, so wie sich die Menschen, die durch
ihre Handlungen und Unterlassungen ein irreversibles Artensterben be-
schleunigen, immer neue kiinstliche Paradiese und virtuelle Welten er-
richten. Sie gelangen mit der mobilen und weltweit vernetzten Kommuni-
kation nicht etwa iiber die Tendenz zur Zerstorung hinaus, sondern er-
zeugen immer weitere destruktive Nebenwirkungen - etwa die Vervielfa-
chung von Strahlen und Abféllen durch die neuen elektronischen Medien.
Kierkegaards Abhandlung tiber die Verzweiflung endet nicht mit einem
pessimistischen Bild. Im vielschichtigen Portrat der Verzweiflung gewinnt
Kierkegaard die Kontrastfolie fiir die Darstellung der Erlosung von der
Siinde. Die Vokabeln Siinde und Erlosung sind den Menschen seit der
Aufklarung bis heute immer unverstandlicher und unplausibler geworden.

GRENZENLOSE VERANTWORTUNG

Nach Kierkegaard besteht der Glaube in einer leidenschaftlichen Entschei-
dung. ,Wisdom is passionless. In contrast faith is what Kierkegaard calls a
passion.“® Man kann Kierkegaards Fideismus als ,unmoralisch® missver-
stehen, weil er sich gegen alle Formen der Konvention und Nachahmung
richten kann; besser wadre es jedoch, ihn als hohere Stufe zu verstehen,
welche die konventionelle oder biirgerliche Moral durch die Option der
grenzenlosen Verantwortung tiberbietet. Diese tibersteigt die Option der
Moral, in der es nur begrenzte Verantwortung geben kann. Der Gedanke
der grenzenlosen Verantwortung und unvermeidbaren tragischen Verstrik-
kung in Schuld findet sich auch in der protestantischen Kulturethik Albert
Schweitzers, bei Nietzsche und Sartre. Grenzenlose Verantwortung ist

60 KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 44.

61 WITTGENSTEIN, zitiert nach Kai NIELSEN, in: NIELSEN, K./PHILLIPS, D.Z.: Wittgensteinian
Fideism? London: SCM-Press 2005, 250.



94 Jean-Claude Wolf/Catherine Buchmiiller-Codoni

nicht vergleichbar mit der Verantwortung gegeniiber dem Staat oder der
Gesellschaft, sondern es ist eine Héchstforderung und Uberforderung, hei-
lig zu sein, ein heiliges Leben zu fithren, deren Ursprung ,theonom® ist
oder - im atheistischen Kontext - eine Selbstiibersteigung bzw. Selbst-
tiberwindung des Menschen markiert. Die Konfrontation mit der hochsten
Forderung, ich selber zu sein und keine Verantwortung bzw. Schuld auf
andere abzuwalzen, scharft das Bewusstsein meiner Grenzen und meiner
Tendenzen, als alltagliches und durchschnittliches ,man“ uneigentlich,
unecht, der ,Welt verfallen“ zu sein. Verfallenheit an die Welt ist Ver-
fallenheit an das Gerede, die Langeweile, die Neugierde, kurz: das Leben in
der ,Horigkeit“ oder ,geistigen Sklaverei“. Grenzenlose Verantwortung da-
gegen involviert die Ablehnung jeder Moglichkeit von Entschuldigungen
und Ausfliichten. Es ist Antikonformismus schlechthin. Ich bin verant-
wortlich fur alles, was ich tue, fiir alles, was ich unterlasse, fiir mein Wesen
(essentia) und meine Geburt (esse). Nach Kierkegaard heifdt das auch: ich
kann mir meine Siinden nicht selber vergeben. Ich kann nicht sog. Nega-
tive Verantwortung (Verantwortung flir Nicht-Tun) und Verantwortung
fiir meinen Charakter oder meine Existenz ablehnen. Ich werde vom Ewi-
gen und Unendlichen mit Verantwortung tiberbiirdet. Dies erinnert an die
Vergegenwirtigung des Argernisses dariiber, dass wir Siinder sind, nur
kann man in einem atheistischen Bezugsrahmen im Sinne von Sartre oder
Camus nicht auf Gnade und Vergebung hoffen.

Es geht bei der unendlichen Verantwortungéz nicht um eine Rechtferti-
gung vor den Menschen, es geht nicht um Kritik und Anklage der Men-
schen, und es geht in der religiésen Ethik auch nicht um etwas, was ich
nur mit mir selber abmachen konnte. Erst wenn die grenzenlose Verant-
wortung nicht als Verantwortung gegeniiber Menschen, sondern als Ver-
antwortung vor Gott (coram Deo) wahrgenommen wird, kann sie auch als
sleichte Bilirde“ oder ,sanftes Joch“ erkannt werden. Die unbegrenzte Ver-
antwortung ist wie das Bewusstsein der Siinde ein notwendiges Durch-
gangsstadium, um nach der schweren Anklage Gottes auch seine erlosende
Vergebung zu erfahren.

62 Vgl. PFEUFFER, Silvio: Die Entgrenzung der Verantwortung. Berlin: de Gruyter 2008. Pfeuffer
vergleicht darin Nietzsches und Levinas Begriff der Verantwortung mit Bezug auf Dostojewski,
der ja auch ein wichtiger Bezugspunkt in den Arbeiten von Leon Schestow ist. Im Fokus steht u.a.
das Dostojewski-Zitat: ,Jeder von uns ist vor allen an allem schuld, ich aber mehr als alle.”
DOSTOJEWSKI, F.: Die Briider Karamasow. Ubersetzt von Swetlana Geier. Ziirich: Amman Verlag
2003, 464. Zu Levinas, Dostojewski und der Bezugnahme auf die Totalitarismuskritik in der Epik
von Vassili Grossmann vgl. LACIS, Modris: Responsabilité et proximité: ontologie et agir social selon
Emmanuel Levinas (Dissertation Freiburg in der Schweiz, 2013).



Kierkegaard - der Einzelne gegen die Masse 95

Zusammenfassung

Kierkegaard gehort mit Jacobi, Schlegel, Schleiermacher und Stirner in die
Galerie der radikalen Anwidlte des Individuums. Als Vorldufer des religiosen
Personalismus kommt Jacobi in Frage. Nur das Individuum vor Gott (coram
Deo) bleibt unabhdngig von der Massenkultur. Siinde ist zu verstehen als
Anklage Gottes, die jeden Einzelnen heimsucht. Vor Gott erhdlt die Person
unendliche Verantwortung.

Abstract

Kierkegaard is, like Jacobi, Schlegel, Schleiermacher and Stirner, a member
of the club of terrible advocates of the individual. As a forerunner of reli-
gious personalism, Jacobi plays a key role. Only the individual confronted
with God (coram Deo) remains independant of mass culture. Sin has to be
interpreted as the impact of God’s accusation, which pursues and haunts
every individual. This contact with God is at the origin of man’s unlimited
responsibility.



	Kierkegaard : der Einzelne gegen die Masse

