Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 1

Artikel: Basilius der Grosse und die studia humanitatis des Coluccio Salutati :
von Fehlschliissen, Bildungsmoden und differenten Wahrheitsformen

Autor: Kaiser, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761035

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTIAN KAISER

Basilius der Grofde und die studia humanitatis

des Coluccio Salutati:
Von Fehlschliissen, Bildungsmoden und differenten
Wahrheitsformen

Im Jahr 1403 vollendet Leonardo Bruni seine Ubersetzung der Mahnrede
an die Jungen, wie sie aus den Schriften der Heiden Nutzen ziehen (Oratio
ad adolescentes) des griechischen Kirchenvaters Basilius von Caesarea,
die damit erstmals in lateinischer Sprache vorliegt. In seinem kurzen
Widmungsbrief an seinen alteren Freund und Forderer, den Florentiner
Kanzler Coluccio Salutati, kommt Bruni ohne Umschweife auf den be-
sonderen Vorzug dieses Textes, wie er ihn erkennt, zu sprechen:

,Wenn das Buch an sich auch kurz ist, wirst Du es aufgrund des Namens des
Basilius dennoch fiir so hoch schatzen, dass Du es als grofdartig ansehen wirst
durch die Autoritit des Verfassers, die ja unter den Griechen so hoch gilt,
dass sie ihn sowohl wegen der Strenge seiner Lebensfiihrung als auch auf-
grund der Heiligkeit seines Charakters und dartiber hinaus auch wegen seiner
Belesenheit in den besten Wissenschaften und seiner Gelehrsamkeit in den
heiligen Schriften fast alle anderen tiberragen lasst. Obwohl sehr viele und
hochberithmte Biicher erhalten sind, die er auf das Sorgfaltigste geschrieben
hat, tibermitteln wir jetzt dieses hochst vorziigliche, von dem wir glauben,
dass es am meisten zu unseren studia beitragt. Und wir schickten Dir dieses
Buch um so lieber, als wir bestrebt sind, durch die Autoritdt eines solchen
Mannes die Tragheit und Perversitdt derjenigen aufzubrechen, die die studia
humanitatis schelten und griindlich verabscheuen. Das trifft meistens auf
solche Leute zu, die eine derartige geistige Stumpfheit aufweisen, dass sie
nicht die Kraft haben, auf etwas Hohes oder Erhabenes zu schauen, und die
der Meinung sind, weil sie selbst zu keinem Teil der humanitas Zugang erlan-
gen konnen, dass auch andere dies nicht tun diirfen.“?

1 Ediert in: BASILIO DI CESAREA: Discorso ai giovani. Oratio ad adolescentes. Con la versio-
ne latina di Leonardo Bruni. Hg. v. Mario Naldini (= Biblioteca Patristica 3). Florenz: Nardini
1985, 231-248, hier 231-232: ,Nam etsi liber per se brevis est, tantum tamen ponderis ei adii-
cit Basilii nomen, ut magnus putari debeat auctoritate scribentis, quae quidem apud Graecos
tanta est, ut et severitate vitae et sanctimonia morum et praeterea optimarum artium studio
sacrarumque litterarum doctrina ceteris ferme omnibus existimetur praecellere. Sed cum sint
permulti atque incliti libri, quos ille accuratissime scriptos reliquit, nos in praesentia hunc po-
tissimum delegimus, quod maxime eum conducere ad studia nostra arbitrati sumus. Atque
ideo libentius id fecimus, quod auctoritate tanti viri ignaviam ac perversitatem eorum cupie-
bamus refringere, qui studia humanitatis vituperant atque ab his omnino abhorrendum cen-
sent. Quod his contingit fere, qui ea tarditate ingenii sunt, ut nihil altum neque egregium



60 Christian Kaiser

Bekanntermafien tibersetzt Leonardo Bruni Basilius’ Ad adolescentes
anldsslich einer etwas grofieren Debatte, in der in erster Linie dariiber
verhandelt wird, wie glaubige Christen mit den Inhalten paganer Litera-
tur umgehen sollten. Bruni unternahm es nun ausweislich seiner gerade
zitierten Widmung, den Basiliustext verfiigbar zu machen, um Salutati
weitere Argumente, vor allem aber eine kirchliche Autoritat als Beistand
zugunsten seiner Flirsprache fiir die heidnische Schriftstellerei zu ver-
schaffen. Die zugrunde liegende Kontroverse, deren Hauptredner auf der
einen Seite Salutati, auf der anderen Seite der Kamaldulensermonch Gio-
vanni da San Miniato und der Dominikanerprediger Giovanni Dominici
sind, wurde bereits des Ofteren untersucht.2 Unter anderem hat sich da-
bei gezeigt, dass die Bedeutung, die Bruni der basilianischen Schrift
vorneweg attestiert, unter den Zeitgenossen und direkten Epigonen
kaum umstrittener sein konnte. Der Ubersetzer und mit ihm der Wid-
mungsempfanger Salutati insinuieren den Gleichklang ihrer an der Legi-
timierung der studia humanitatis orientierten Ziele mit der ureigensten
basilianischen Doktrin. Demgegentiber treten seit dem ersten Erscheinen
der lateinischen Version permanent Gegenstimmen auf, die genau dies
bestreiten. Seit jeher versuchen die unterschiedlichsten Lager, Ad adoles-
centes fiir ihre jeweiligen Interessen dienstbar zu machen.3 In der neue-
ren Forschung jedoch wird regelmafdig die Selbsterklarung Leonardo
Brunis als die sowohl fiir den Gesamthergang der Debatte als auch fiir die
Interpretation des Basilius giiltige Beschreibung iibernommen. Gemaf3
einer immer noch weit verbreiteten Meinung trete der kappadokische

valeant intueri, qui, cum ad nullam partem humanitatis aspirare ipsi possint, nec alios qui-
dem id debere facere arbitrantur.”

2 Hinsichtlich der chronologischen Rekonstruktion sowie der Datierung der im Folgen-
den zu zitierenden Schriften s. ULLMANN, Bertold L.: The Humanism of Coluccio Salutati (=
Medioevo e Umanesimo 4). Padua: Antenore 1963, 53-70; WITT, Ronald G.: Hercules at the
Crossroads. The Life, Works, and Thought of Coluccio Salutati (= Duke Monographs in Me-
dieval and Renaissance Studies 6). Durham: Duke University Press 1983, 405-413; vgl. darii-
ber hinaus auch HUNT, Edmund: Introduction, in: DOMINICI, Giovanni: Lucula Noctis. Hg. v.
Edmund Hunt (= Publications in Medieval Studies 4). Notre Dame: University of Notre
Dame 1940, vii-xx; SCHUCAN, Luzi: Das Nachleben von Basilius Magnus ,ad adolescentes®. Ein
Beitrag zur Geschichte des christlichen Humanismus (= Travaux d’'Humanisme et Renaissance
133). Genf: Droz 1973, 66-74; MESONIAT, Claudio: Poetica Theologia. La ,Lucula Noctis“ di
Giovanni Dominici e le dispute letterarie tra 300 e "400 (= Uomini e Dottrine 27). Rom: Storia
e Letteratura 1984, 101-121; EBBERSMEYER, Sabrina: Homo agens. Studien zur Genese und Struk-
tur frithhumanistischer Moralphilosophie (= Quellen und Studien zur Philosophie 95). Berlin:
De Gruyter 2010, 139-148.

3 Hochst instruktiv wird die streiterfiillte Rezeptionsgeschichte nachgezeichnet von
SCHUCAN: Das Nachleben, 33-38, 66-74, 9o-114; TOPFER, Regina: Pddagogik, Polemik, Pard-
nese. Die deutsche Rezeption des Basilius Magnus im Humanismus und in der Reformations-
zeit (= Frithe Neuzeit 123). Tiibingen: Niemeyer 2007, 175-198. Diese beiden Forscher lesen aber
ausgerechnet die ihren rezeptionsgeschichtlichen Studien zugrunde liegenden Texte von
Basilius recht oberflachlich, so dass zwar die Ergebnisse zur Verbreitung der Handschriften
und Drucke dufierst wertvoll sind, die daraus gezogenen Schliisse jedoch oft nicht liberzeu-
gen konnen.



Basilius der Grofée und die studia humanitatis des Coluccio Salutati 61

Kirchenvater namlich selbst als eifriger Befiirworter der studia humanita-
tis auf, der es sich nicht nur angelegen sein lasse, der Synthese von
klassischer Antike und Christentum das Wort zu reden,4 sondern sogar
fiir ein Aquilibrium heidnischer und christlicher Exempla einzustehen.s
Die ,Humanisten“ und Basilius seien somit bezliglich der paganen Kultur
der gleichen Auffassung,6 wobei letzterer mit Ad adolescentes nicht nur
das ,,Programm® der ,Humanisten® breitenwirksam unterstiitzt,7 sondern
sogar gleichsam das ,Manifest” bzw. die ,Magna Charta“ bzw. eine ,Pro-
grammschrift® der humanistischen Bewegung bereitgestellt habe.8

Im Folgenden soll gezeigt werden, dass an dieser Einebnung der Alte-
ritdt der gerade angesprochenen Texte und damit Denkweisen nicht fest-
gehalten werden kann. Ausgangspunkt ist die fiir den vorliegenden Kon-
text entscheidende Frage, wie die verschiedenen Sprecher tber die
Wahrheitsfahigkeit der zur Disposition stehenden Texte urteilen und
welche Konsequenzen dies jeweils fiir den von ihnen vertretenen Stand-
punkt hat. An diesem Kriterium entlang lasst sich nachweisen, dass und
warum Salutati und Bruni trotz hoher Erwartungen effektiv doch nichts
mit Basilius anzufangen wussten, wahrend ihre Gegner ihn hingegen gut
in ihren Diskurs einzubinden verstanden.

1. DIE PLURALISIERUNG DER WAHRHEITSQUELLEN UND DAS SCHWEIGEN DES
BASILIUS

Dass sich Salutatis Parteinahme fiir die heidnischen Dichter und Philoso-
phen eigentlich geradezu aufdriangt, unter dem Gesichtspunkt der Wahr-

4 So z.B. TOPFER: Pddagogik, Polemik, Pardnese, 182-190, insbesondere 189-190; vgl. a.
VITI, Paolo: Bruni e Traversari lettori di San Basilio, in: CORTESI, Mariarosa/LEONARDI, Clau-
dio (Hgg.): Tradizioni patristiche nell'umanesimo. Atti del Convegno Istituto Nazionale di
Studi sul Rinascimento, Biblioteca Medicea Laurenziana, Firenze, 6-8 febbraio 1997 (= Millen-
nio Medievale 17. Atti di Convegni 4). Florenz: Sismel 2000, 23-41, hier 24.

5 Vgl. KLEIN, Richard: Die Bedeutung von Basilius’ Schrift ,.ad adolescentes” fiir die Erhal-
tung der heidnisch-griechischen Literatur, in: DERS.: Roma versa per aevum. Ausgewdhlte
Schriften zur heidnischen und christlichen Spdtantike (= Spudasmata 74). Hildesheim: Olms
1999, 617-637, hier 628, 637.

6 Vgl. SCHUCAN: Das Nachleben, 71.

7 Vgl. KRISTELLER, Paul Oskar: Renaissance Thought and its Sources. Hg. v. Michael
Mooney. New York: Columbia University Press 1979, 73; STINGER, Charles L.: Humanism and
the Church Fathers. Ambrogio Traversari (1386-1439) and Christian Antiquity in the Italian
Renaissance. Albany: State University of New York Press 1977, 11.

8 Vgl. HANKINS, James: Life and works, in: DERS.: Humanism and Platonism in the Italian
Renaissance. Bd. 1. Humanism (= Storia e Letteratura 215). Rom: Storia e Letteratura 2003, 11;
NALDINI, Mario: Introduzione, in: BASILIO: Discorso, 58; VITI, Paolo: Leonardo Bruni e le
polemiche antiumanistiche, in: LEONARDI, Claudio (Hg.): Gli umanesimi medievali. Atti del 11
Congresso dell’,Internationales Mittellateinerkomitee®, Firenze, Certosa del Galluzzo, 11-15
settembre 1993 (= Millennio Medievale 4. Atti di Convegni 1). Florenz: Sismel 1998, 795-805,
hier 799; SCHUCAN: Das Nachleben, 126.



62 Christian Kaiser

heitsfahigkeit betrachtet zu werden, ist von dem Autor selbst bereits an-
gelegt, denn in seinen einschldagigen Episteln und Abhandlungen dient
ihm genau dieses Kriterium als das schlagende Argument.9 Das Thema
ist dabei in all seinen Stellungnahmen immer dasselbe; in seinem Brief
an Giovanni da San Miniato von ca. 1398/99 klingt es so:© Der Christ
konne Wahrheit auch in den Biichern der Heiden finden. Alle Wahrheit
komme namlich von Gott, der selbst die Wahrheit sei, genauer gesagt
jede Wahrheit, denn er sei Quelle, Samen und Ursprung aller Wahrhei-
ten. Es gebe keine Wahrheit auflerhalb Gottes, der die Fiille und voll-
kommene Vereinigung aller Wahrheiten sei (,consumataque congregatio
veritatum®). Die Heilige Schrift, die selbst von Dichtung durchzogen sei,
beweise aber, dass keine Redeweise der gottlichen Ausdrucksweise und
der Gottheit selbst vertrauter sei als die poetische. Salutati positioniert
sich freimiitig als ein Lernender, der in den fabulae die veritas suche; die-
se Frucht bleibe ihm schliefilich auch nicht verwehrt: ,tectam falsitatibus
inveniam veritatem“.t In seinem spateren Brief an denselben Adressaten
(1404/05) verstarkt Salutati seine Apologie der heidnischen Dichtung
noch einmal dahingehend, dass er ebenso wie diese auch weite Teile der
Heiligen Schrift im ,loquendi modus poeticus” verfasst sieht. Diesem sei
es nun einmal eigentiimlich, unter der Rinde (cortex) der Falschheit die
Wahrheit zu verbergen, die ihr aber nichtsdestotrotz innewohne.22 Die
verschleierten Wahrheiten in den Werken der Sanger und Dichter seien
durchaus im Einklang mit der theologischen Wahrheit, denn unter den
Wahrheiten gebe es keinen Dissens und nichts, das sie sich gegenseitig
zerstoren oder bekampfen liefle. Entweder wiirden sie sich abwechselnd
helfen und unterstiitzen oder zumindest nicht schaden.1

9 Seit spatestens 1378 hatte Salutati in mehreren Briefen sowie im unvollendet gebliebe-
nen De laboribus Herculis die pagane Literatur verteidigt, u.a. um etwa 1389/9o schon ein-
mal gegeniiber Giovanni da San Miniato sowie 1389 gegeniiber den Bologneser Kanzlern
Zambeccari und Zonarini; s. dazu ULLMAN: The Humanism, 55-60; WITT: Hercules, 405-406.
Die hier ndher betrachteten beiden spateren Briefe, die er an Giovanni da San Miniato adres-
siert, sind fiir die vorliegende Untersuchung am ergiebigsten, erklart er seine Haltung doch
in diesen Schriften am ausfihrlichsten und deutlichsten.

10 SALUTATI, Coluccio: Epistolario. Bd. 3. Hg. v. Francesco Novati (= Fonti per la Storia
d’Italia 17). Rom: Forzani 1896, 540-542.

11 SALUTATI: Epistolario. Bd. 3, 542.

12 SALUTATI, Coluccio: Epistolario. Bd. 4. Hg. v. Francesco Novati (= Fonti per la Storia
d’Italia 18.1). Rom: Forzani 1905, 177.

13 SALUTATI: Epistolario. Bd. 4, 183-184: ,sique voluerimus ad intrinseca vatum et poeta-
rum intima debite curiositatis diligentia penetrare, nonne miras et latentes veritates invenie-
mus, ut sensus intrinsecus, licet secundum corticem ludant carmina poetarum et velut folio-
rum umbraculis delitescant, miram habeat, cum verus sit, cum theologica veritate concor-
diam, nec sit ab eius penetralibus excludendus? inter veritates etenim et veritates nulla dis-
sensio nichilque quod se mutuo destruat vel repugnet. adiuvant atque fovent se vicissim aut
omnino non nocent.”



Basilius der Grofde und die studia humanitatis des Coluccio Salutati 63

Die immer wiederkehrende Verwendung des Sujets von der iberall
gleich legitimen Wahrheit macht deutlich, dass Salutati die sakralen so-
wie die nicht naher benannten paganen Poeten sehr nah, wenn nicht
vollends im Status des Aquilibriums denkt.14 Gegen den Vorwurf, dass so
viele Schandlichkeiten und Verbrechen innerhalb der Profanliteratur auf-
zufinden seien, bringt er vor, dass es ja auch in der Heiligen Schrift an
Ahnlichem nicht mangele: dumme Neugierde, Brudermord, Vergewalti-
gung, Totschlag, Ehebruch und weitere Schandtaten liefden sich in den
Erzahlungen tber Eva, Kain und Abel, die Sodomiter, Loth, Onan, Jo-
seph, die Stadt Gibea, David und Bathseba und andere ausfindig machen.
Giovanni sei ungerecht (,iniuriosus es nimis et iniquus®), weil er die
anstofligen Geschichten aus der Bibel allegorisch lese, die Fabeln der
Dichter aber wortlich verstehen wolle.’s Der Florentiner Kanzler sieht
sich im Recht, wenn er - allen Beteuerungen zum Trotz, die er gelegent-
lich hinsichtlich der Pravalenz der Heiligen Schrift einzuwerfen pflegt —16
Exempla aus heidnischer Literatur und Altem Testament auf eine Stufe
stellt und auch fiir erstere die traditionell (fast) nur im Rahmen der
Bibelexegese anzuwendende Auslegung des allegorischen Schriftsinnes
reklamiert, also die Anerkennung einer hinter dem buchstdblich Erzihl-
ten liegenden und vom Leser freizulegenden Bedeutung, welche die ei-
gentliche Intention des jeweiligen Autors darstelle.

Mit dieser Position begegnet Salutati zeitlich vorausgehenden dringli-
chen Ermahnungen von Giovanni da San Miniato, die spdter auch von
Giovanni Dominici unterstiitzt werden. Anlass ist ein zu der Zeit aktuel-
les Kulturphdnomen: In den zeitgenossischen Lehrplinen nehmen die
kritischen Kleriker die zunehmende Verbreitung antik-heidnischer Lite-
ratur zu Unterrichtszwecken wahr, die nicht nur nichts mit der christli-
chen Glaubenswahrheit und der entsprechenden moralischen Unterwei-
sung zu tun habe, sondern letztere sogar nachhaltig beeintrdachtige bzw.
verhindere. Eine Untersuchung der handschriftlichen Uberlieferung, die
Robert Black vorgenommen hat, kann die Lamenti zumindest hinsicht-

14 Vgl. SALUTATI: Epistolario. Bd. 4, 200: ,quare si reperiatur veritas in prophetis et aliis
litteris sacris, sive Gentilium, sive fidelium dictis sive, quod abhorres, in carminibus poe-
tarum, nichil refert. veritas quidem est et Deus vel de Deo, sicut vides, est, ut cum eam in-
veneris ubi minime cogitabas, letius ipsam deceat amplexari.”

15 SALUTATI: Epistolario. Bd. 4, 194-196.

16 R. Witt ist es sehr wichtig zu vermerken, an welchen Stellen Salutati in seinen Schrif-
ten zwischen der menschlich vermittelten gottlichen Inspiration (bei den Heiden) und der
unmittelbaren Eingebung durch Gott (in den sakralen Geschichten) differenziert, um so
seine These von einer Entwicklung in Salutatis Denken zu untermauern, die letztlich eine
,desacralization of the poets“ intendiert habe; vgl. WITT: Hercules, 408-410. Allerdings dn-
dert sich auch bei Berticksichtigung dieser Unterscheidung nichts daran, dass die Wahr-
heitsquellen bei Salutati am Ende plural nebeneinander stehen, wodurch es moéglich wird
Wahrheiten zu postulieren, die in Abstand zur Heiligen Schrift stehen, diese letztlich also
umgehbar wire.



64 Christian Kaiser

lich der Bildungstendenzen verifizieren. In den italienischen Klassen-
zimmern hatte wahrend des 14. Jahrhunderts und zu Beginn des 15.
Jahrhunderts eine Wiedererstarkung des Interesses an den lateinischen
Klassikern stattgefunden. Die von den beiden Mdnchen als fiir die Kin-
dererziehung duflerst ungeeignet befundenen Werke z.B. von Claudian
(De raptu Proserpinae), Ovid (Metamorphoseos, Heroides, Epistolae ex
Ponto, Fasti, Remedia amoris, Ars amatoria), Statius (Achilleis), Seneca
(Tragodien), Persius und Juvenal sowie die Ilias latina, dariiber hinaus
Vergils Bucolica, Georgica und Eclogae sowie einige andere Autoren
gewannen im Grammatikunterricht rasant an Beliebtheit und l6sten den
zuvor geltenden Kanon teilweise ab.7 Bereits vor den Wortgefechten
Salutatis und seiner humanistischen Nachfolger hatte sich damit ein
,major change of educational fashion“® durchgesetzt, dessen Auswirkun-
gen von den religiosi, die ja ebenfalls Elementarunterricht in der Stadt
anboten, beklagt wurden. Naturgemafd kann nicht alles zugleich gelehrt
werden, so dass jeglichem Unterricht immer eine begrenzte Stoffauswahl
zugrunde gelegt werden muss; diese wurde nun also zunehmend von pa-
ganen Klassikern dominiert. Daraus ergab sich nach Ansicht der Kleriker
die Konsequenz, dass die Heranwachsenden nicht mehr in ausreichen-
dem Mafde und vor allem nicht mehr zuerst mit der Heiligen Schrift ver-
traut wurden, womit folglich eine Verdrangung der religiésen Instruie-
rung bereits stattgefunden habe.19

Auf diese aktuelle Problematik antwortet Salutati mit alten argumen-
tativen Schnittmustern aus der Tradition der sog. ,poetischen Theolo-
gie“, die spatestens seit dem 13. Jahrhundert hochst elaboriert das kultu-
relle Selbstverstandnis des Abendlandes pragt,2c wobei er sich insbeson-
dere auf die stilbildende Dichterverteidigung Boccaccios stiitzt. Eine ent-

17 Die materialreiche Studie von Robert Black bespricht u.a. die existenten Handschrif-
ten und eruiert die Lesegewohnheiten in den italienischen Schulen des Tre- und Quattro-
cento; vgl. BLACK, Robert: Humanism and Education in Medieval and Renaissance Italy. Tra-
dition and Innovation in Latin Schools from the Twelfth to the Fifteenth Century. Cambridge:
Cambridge University Press 2001, 173-274. Die traditionelle Schullektiire umfasste neben den
Psalmen und die ,heilige Doktrin“ auch pagane Werke wie die ,moralita“ des Cato (d.h. die
Disticha Catonis), die Fiktionen des Asop und einige andere, die aber von Dominici willkom-
men geheiflen werden, weil keines von ihnen Schlechtigkeiten gelehrt habe; s. DOMINICI,
Giovanni: Regola del governo di cura familiare. Hg. v. Donato Salvi. Florenz: Garinei 1860,
134.

18 So BLACK: Humanism and Education, 274.

19 Giovanni da San Miniatos Kritik ist ediert bei ULLMAN, Bertold L.: A Letter of Giovanni
da San Miniato to Angelo Corbinelli, in: ders.: Studies in the Italian Renaissance (= Storia e
Letteratura 51). 2. Auflage. Rom: Storia e Letteratura 1973, 247-253, hier 250-251. Einschlagige
Passagen finden sich z.B. auch in DOMINICI: Lucula noctis, (Cap. XV) 129-130, (Cap. XLV) 391;
DOMINICI: Regola del governo, 134-135.

20 Vgl. dazu MESONIAT: Poetica theologia, 9-27, 67-105; WITT, Ronald G.: Coluccio Sa-
lutati and the Conception of the Poeta Theologus in the Fourteenth Century, in: Renaissance
Quarterly 30 (1977) 538-563, hier 538-546.



Basilius der Grofe und die studia humanitatis des Coluccio Salutati 65

scheidende Variation vollzieht sich jedoch in seinen Briefen an Giovanni
da San Miniato: Salutati unterldsst es - im Gegensatz etwa zu Boccaccio
und auch zu seinen eigenen apologetischen Bemiihungen fritherer Jahre
-21 zu benennen, welche Wahrheiten denn genau von den nichtchristli-
chen Poeten unter der fabulésen Decke verborgen worden seien; konkre-
te Belegstellen in der Profanliteratur zitiert er nicht mehr.22 Im Laufe
langer Jahre stetiger Fiirsprache fiir die Heiden stellt sich fiir ihn heraus,
dass deren immer wieder bemiihte Vorlauferfunktion hinsichtlich der
christlichen Heilswahrheit nicht ausreicht, um die von ihm eigentlich
gewilinschte und letztendlich auch betriebene umfassende Lektiire plau-
sibel zu rechtfertigen. Wenn sich die Giite der paganen Dichtung und
Philosophie ausschliefdlich danach bemessen lassen muss, in welchem
Mafle sie die Heilige Schrift antizipiert hat und bestatigt, dann erscheint
es — zumal im Unterricht - zweckmafliger, auf das ,Original®, also die
Bibel mitsamt der darin enthaltenen dichterischen Allegorien zurtick-
greifen und die heidnischen ,Blaupausen® beiseite zu lassen, wie dies die
Kleriker ja auch fordern. Salutati verbindet aber mit seinen studia doch
noch etwas mehr als er zundchst zuzugeben bereit ist. Dementsprechend
findet er spater schlieflich zu einer Haltung, welche die ,Wahrheiten®
solcherart im Plural stehen lasst, dass im Grunde auch anderes oder gar
,neues“ Wahres fernab der Heiligen Schrift gedacht werden kann, wofir
dann vorzugsweise die heidnischen Biicher die Quellen waren.

Nun erscheint es Salutati in seiner Invektive dringlich darauf hinzu-
weisen, dass die heiligsten Kirchenlehrer die Poeten als Zeugen fiir ihre
eigenen Texte benutzt und sie geehrt hatten: Ohne die Schriften der
Dichter und Rhetoren hatten Laktanz, Augustinus und Hieronymus nicht
so sprachgewaltig und erfolgreich entweder die heidnische Religion wi-
derlegen oder die christliche Wahrheit verteidigen konnen.23 An dieser
Stelle fiihrt Salutati einen neuen Sprecher in den Kreis der ihn unter-
stiitzenden Autoritaten ein:

,Ich hdtte aber gewiinscht, dass Du den Dialog [sic] des heiligsten Vaters
Basilius, den erst kiirzlich der hoch gebildete Leonardo aus Arezzo fiir uns
aus dem Griechischen ins Lateinische tibersetzt hat - ich hdtte gewiinscht,
nein vielmehr wiinsche ich, dass Du liest, dass Du siehst, was ein solcher

21 Wie Boccaccio im 14. Buch der Genealogie deorum gentilium und davor schon Mussato
hatte Salutati auch in seinem Brief von 1378 an Zonarini die Wahrheiten, die etwa bei Platon
und Vergil zu finden seien, an der Gotteserkenntnis und den Tugendbeschreibungen der
Heiligen Schrift aufgehangt; s. dazu WITT: Coluccio Salutati, 547-548. Wahrend der ersten
Redaktion von De laboribus Herculis hatte er (Witts plausibler Argumentation zufolge) diese
Strategie, im konkreten Fall die Aufdeckung der mit der christlichen Lehre iibereinstimmen-
den Wahrheiten in Senecas Herkules-Tragddien, als zu restriktiv erfahren; vgl. WITT: Co-
luccio Salutati, 550-551.

22 Vgl. a. WITT: Hercules, 407.

23 SALUTATI: Epistolario. Bd. 4, 184.



66 Christian Kaiser

Lehrer tiber die Lektiire der Dichter, die Du so anklagst, denkt. Glaube mir,
wenn Du es ertrdagst ihn zu lesen, wirst Du Deine Meinung dndern, wirst Du
zerbrochen (fractus) sein nicht nur durch die Autoritdt eines solchen
Mannes, sondern auch durch seine {iberaus klarsichtigen und leicht verstand-
lichen Argumente. Ich hatte mich wohl auf einige wenige von diesen berufen,
wenn ich meine Sache nicht bereits so deutlich bewiesen hatte, dass kein Be-
schiitzer mehr notig zu sein scheint.“24

Was immer auch Basilius fiir die Sache Salutatis beizubringen vermocht
hatte, von diesem selbst erfahrt man hieriiber also nichts weiter. Das von
Salutati ebenso viel versprechend wie nichts sagend Angedeutete mutet
wie eine schiere Wiederholung der ebenso erwartungsreichen Ankiindi-
gung Brunis in seinem Widmungsbrief an; beide auflern sich jedoch in
keiner Weise zum konkreten Inhalt der basilianischen Ermahnungs-
schrift und somit auch nicht dartiber, durch welche Aussagen des Kappa-
dokiers der angedeutete Beistand tiberhaupt geleistet worden sein soll.

2. LICHT UND SCHATTEN IN BASILIUS’ WAHRHEITSKONZEPT

Nicht nur Coluccio Salutati, auch Leonardo Bruni mochte den heiligen
Basilius nicht als theoretischen Fiirsprecher fiir die eigenen Ziele zu
Wort kommen lassen. Wdhrend sich Salutati ebenso wie in dem gerade
besprochenen Brief auch in seinen iibrigen Werken nicht veranlasst
sieht, auf Basilius’ Argumente zuriickzugreifen,2s spielt bemerkenswer-
terweise auch in der (Selbst-)Wahrnehmung des iiberaus produktiven
und erfolgreichen Schriftstellers Bruni die friihe Basilius-Ubersetzung
firderhin so gut wie keine Rolle mehr. Jedenfalls erwdhnt er diese Schrift
- abgesehen von einer bloflen Aufzdahlung seiner Jugendwerke in einem
auf 1424 zu datierenden Brief an Antonio Loschi -26 selbst nicht mehr.
Besonders augenfallig wird das Schweigen des Basilius jedoch an einer

24 SALUTATL: Epistolario. Bd. 4, 184-186: ,vellem autem dialogum sanctissimi patris
Basilii, quem nuper nobis transtulit in latinum ex greco vir peritissimus Leonardus Aretinus;
vellem, imo volo, quod legas, ut videas quid tantus doctor sentiat de lectione, quam arguis,
poetarum. crede michi, si legere patiens fueris, sententiam mutabis, fractus non solum tanti
viri auctoritate, sed rationibus liquidissimis et apertis; de qua paucula retulissem, nisi tam
perspicue causam meam probavissem, quod nullis videatur assertoribus indigere.“

25 In De laboribus Herculis wird beildufig erwahnt, dass neben den Hauptzeugen Prodi-
kos und Xenophon ,idem testetur maxime autoritatis Basilius“, namlich die beriihmte Ge-
schichte von Herkules am Scheideweg; s. SALUTATI, Coluccio: De laboribus Herculis. Bd. 1.
Hg. v. B.L. Ullman. Zirich: Thesaurus Mundi 1951, 182. Basilius darf hier lediglich kurz be-
statigen, was seine Vorganger kolportiert haben, zur profunden Dichterapologie jedoch, die
Salutati im ersten Buch seiner Herkulesschrift ausbreitet, im Gegensatz zu zahlreichen ande-
ren Autorititen iiberhaupt keine Argumente beisteuern, was vielleicht der Unvollendetheit
des Werkes geschuldet sein konnte, angesichts von Salutatis oben zitierten offenen Worten
tiber die Redundanz des Basilius aber héchstwahrscheinlich doch genau so intendiert ist.

26 BRUNI, Leonardo: Humanistisch-philosophische Schriften. Hg. v. Hans Baron (= Quel-
len zur Geistesgeschichte des Mittelalters und der Renaissance 1). Leipzig: Teubner 1928, 127:
,Praetereo alia, quae referre possum: Xenophontis, Plutarchi, Basilii.”



Basilius der Grofde und die studia humanitatis des Coluccio Salutati 67

Stelle, an der man den autoritativen Einsatz von Ad adolescentes wohl am
ehesten hadtte erwarten diirfen, namlich als es sich Bruni etliche Jahre
nach seiner Ubersetzung angelegen sein lisst, das Studium der paganen
Literatur zu verteidigen. In De studiis et litteris (zwischen 1422 und 1429)
erteilt er nicht nur personliche Lektiireratschlage fiir die ausgewogene
Bildung einer jungen Adligen, sondern formuliert auch eine ausfiihrliche
Apologie der heidnischen Dichtung, Philosophie und Rhetorik, in der er
einige altbekannte Argumente Revue passieren ldsst, von denen u.a. auch
Salutati Jahre zuvor Gebrauch gemacht hatte. Was hatte sich in diesem
Rahmen besser angeboten als seinen ,eigenen” Basilius mit in die Vertei-
digerriege zu berufen, den er doch zwanzig Jahre vorher angeblich zu ge-
nau diesem Zweck iibersetzt hatte? Dem Kappadokier bleibt ein solcher
Auftritt jedoch versagt.27

Wenn man nun Basilius’ Aussagen selbst heranzieht und sie unter
dem Aspekt seines Wahrheitsverstandnisses liest, wird man sich iiber
seine Verzichtbarkeit fiir die Unternehmungen Brunis und Salutatis nicht
mehr wundern. Selbst in der tendenziosen lateinischen Ubersetzung, wie
sie aus der Feder Leonardo Brunis geflossen ist,28 lassen sich die diesbe-
ziiglichen Aussagen des Kappadokiers ohne Weiteres deutlich verneh-
men. Die Adressaten seiner Ermahnung, die ,filii“, erinnert Basilius
gleich zu Beginn an das eigentliche Ziel, dessen sie eingedenk sein sollen:
Das menschliche Leben sei tiberhaupt nichts, und was nur diesem Leben
nitze, konne als ein Gut weder betrachtet noch bezeichnet werden. Alle
Bemiihungen seien auf das andere Leben zu richten, und alles, was nicht
darauf abziele, sei abzulehnen.29 Den Weg zu dem in Aussicht gestellten
jenseitigen Leben aber wiesen die ,sacri sermones“. Allerdings seien de-
ren Geheimnisse fiir die Jungen schwer zu begreifen, so dass sie gut da-
ran taten, ihre geistigen Augen (,oculi mentis“) an anderen Werken zu
tiben, die von der HI. Schrift nicht ganz und gar verschieden seien.
Basilius bemiiht zur Verdeutlichung des Verhaltnisses zwischen den
sakralen und den profanen Biichern die Licht-Schatten-Metaphorik: Die
Schriften der Dichter, Historiker, Redner und anderer Autoren konnten,
wenn man sie gleichsam als Schatten und Spiegel wahrnehme, fiir das
intellektuelle Training nititzlich sein. Auf das Licht selbst konne man den
Blick dann wenden, wenn die Augen sich daran gewohnt hatten, die

27 Vgl. die neueste Edition des Textes in: KALLENDORF, Craig W. (Hg.): Humanist Educa-
tional Treatises (= The I Tatti Renaissance Library 5). Cambridge (Mass.): Harvard University
Press 2002, 92-124, insbes. 110-124.

28 Auf die zahlreichen ,Variationen“ des brunianischen Textes gegeniiber dem griechi-
schen Original weisen Naldini und Viti hin, nicht ohne in den diversen Hinzufiigungen, Er-
weiterungen und Auslassungen des Ubersetzungswerks besondere ,humanistische“ Interes-
sen Brunis zu erkennen; vgl. NALDINI: Introduzione, 60-62; VITI: Bruni e Traversari, 27-31.

29 Ad adol. 11,1-3 (BASILIO: Discorso, 233).



68 Christian Kaiser

Sonne im Wasser zu sehen.30 Der Kappadokier mochte die gottlichen Ge-
heimnisse, die in der Bibel zu finden seien, also keineswegs als dquiva-
lent zu den Wahrheiten der anderen Literatur aufgefasst wissen; Licht
und Schatten unterliegen der ontologischen Tradition gemaf3 schliefRlich
einem strikten Verhiltnis der Uber-Unter-Ordnung.

Konsequenterweise legitimiert Basilius in seiner Oratio samtliche
Exempel, die er den Zoglingen vor Augen fiihrt, durch die Vereinbarkeit
mit den Dogmen, die er bereits als richtig voraussetzt und die klare
Richtschnur seiner vermeintlich positiven Urteile ist. Die Dichter etwa
empfiehlt er nur insoweit, als sie die Taten und Worte herausragender
Manner bewahren, die restliche Poesie will er aber - darunter auch aus-
driicklich die Liebesdichtung und alle Unterhaltungsliteratur - ignoriert
wissen.3! Die Geschichtsschreiber, die Poeten und insbesondere die Phi-
losophen hatten die Tugend gelobt und vorbildliche Handlungen be-
schrieben, weswegen auch deren Werke aufzunehmen seien, weil so das
jugendliche Gemiit mit der Tugend vertraut werde.32 Allerdings seien
solche Exempla nur nachahmenswert, weil und soweit sie den christli-
chen Lehren ahnlich seien,33 und so erkennt Basilius an seinen zuvor an-
gefithrten Beispielen von Sokrates, Perikles, Euklid, Alexander und
Kleinias den Schattenriss konkreter neutestamentlicher Gebote.34 In
eben diesem Sinne werden z.B. auch einzelne Lehrsiatze Platons und
Pythagoras’ geschatzt, insofern sie im Speziellen mit der paulinischen
Pardnese zusammengebracht werden konnen.3s Es ist an dieser Stelle be-
reits bedenkenswert, wie umfangreich die Menge der Profanliteratur ist,
die Basilius durch seine eingrenzenden Giitekriterien faktisch aus-
schliefdt. Wenn er jedoch gegen Ende seiner Rede sogar noch einmal her-
vorhebt, all das zuvor beschriebene Niitzliche in den Biichern der Heiden
konne man eigentlich auch - und zwar vollkommener - aus den christli-
chen Schriften lernen,36 dann besteht spdtestens da kein Zweifel mehr

30 Ad adol. 11,7-10 (BASILIO: Discorso, 234): ,Ad hanc porro vitam sacri ducunt sermones,
per occulta nos erudientes. Donec tamen profundum illorum sensum per aetatem nobis per-
cipere posse non licet, in aliis non omnino diversis, quasi in umbris quibusdam speculisque,
oculos mentis exercere debemus, [...]. Et poetis et oratoribus et scriptoribus, ceteris omnibus
denique hominibus inhaerendum, unde nobis ad ingenii exercitationem aliqua sit accessura
utilitas. [..] nos itidem modo, si ut indelebilis sit apud nos probitatis sententia cupimus,
cum his extraneis disciplinis fuerimus imbuti, tunc sacris et occultis operam dabimus; et
quasi solem in aqua prius videre assuefacti, ad ipsam lucem dirigemus intuitum.”

31 Ad adol. 1V,2-11 (BASILIO: Discorso, 235-236).

32 Ad adol. V,1-2; VII,1 (BASILIO: Discorso, 236, 239).

33 Ad adol. VI1,7 (BASILIO: Discorso, 240): ,Haec quae nostris similia sunt perdigna esse
imitatione duco.”

34 Ad adol. VII,8-13 (BASILIO: Discorso, 240).
35 Ad adol. 1X,12-16 (BASILIO: Discorso, 244-245).

36 Ad adol. X,1 (BASILIO: Discorso, 247): ,Sed haec in nostris libris addiscemus perfectius;
in praesentia vero umbram aliquam virtutis descripsimus ex his extraneis doctrinis.*



Basilius der Grof3e und die studia humanitatis des Coluccio Salutati 69

daran, dass er weit davon entfernt ist, flir eine umfassende Lektiire der
klassischen Autoren einzutreten.

Salutati verbindet mit den studia humanitatis hingegen wie gesehen
entschieden differente Vorstellungen, und auch Leonardo Bruni mochte
die heidnische Kultur anders bewerten. In dem bereits erwdhnten De
studiis et litteris stellt er zwar zunachst die religiosen und die weltlichen
Autoren in der Ausbildung vermeintlich gleichberechtigt nebeneinander,
allerdings belegen seine anschlieffenden quantitativen Gewichtungen
und qualitativen Werturteile, dass seine deutliche Praferenz der Profan-
literatur gilt. Basilius findet sich hier zwar in einem Reigen patristischer
Autorititen noch namentlich erwahnt, zu deren Relevanz Bruni sich aber
auch nicht andeutungsweise duflern mochte. Unter diesen Vitern er-
scheint lediglich Laktanz Brunis voller Bewunderung wiirdig, allerdings
nicht fir seine Lehren, sondern fir die Brillanz seines Schriftstils.37 Dem-
gegeniiber wird im Rahmen des Lobes der profanen Biicher die Emphase,
mit der die Wichtigkeit der litterae beschrieben wird, von Zeile zu Zeile
gesteigert. In der bereits erwdhnten Dichterapologie stellt sich dann zu
guter Letzt noch die vollkommene Gleichwertigkeit der christlichen und
der heidnischen Literatur ein. Bruni tibernimmt nicht nur nach dem Vor-
bild Salutatis den Vergleich zwischen den unmoralischen Geschichten
der heidnischen Poesie und dhnlichen Erzahlungen aus dem Alten Testa-
ment, sondern entwickelt daraus sogar einen fiir die Bibel unvorteilhaf-
ten Antagonismus: ,Haben die Heiden etwa nach ihrer eigenen Moralitat
gelebt? Als ware die Ehrenhaftigkeit und Erhabenheit der Sitten damals
nicht dieselben gewesen, wie sie es heute sind! Als ob nicht dasselbe oder
sogar noch viel schlimmere Dinge in der Heiligen Schrift zu finden
waren!“3® Wie der Rest des Briefes und der Grofdteil seiner {ibrigen
Schriften zeigt, mochte Bruni die Beschdftigung mit der antiken Literatur
als in sich sinnvolles Bildungsziel verstehen, das sich iiberhaupt nicht an
der Wahrheit des religiosen Kanons zu orientieren hat, geschweige denn
durch diesen legitimiert werden muss.39

37 De studiis et litteris 7 (in: KALLENDORF: Humanist Educational Treatises, 96-98).

38 De studiis et litteris 27 (in: KALLENDORF: Humanist Educational Treatises, 120): ,At illi
forsan suo more vixerunt? Quasi vero honestas gravitasque morum non tunc eadem fuerit,
quae nunc est! Aut quasi non haec ipsa, vel etiam deteriora in sacris reperiantur libris!“

39 Ahnlich dazu HANKINS, James: General Introduction. 2. Bruni’s Humanism, in: GRIFFITH,
Gordon/HANKINS, James/THOMPSON, David (Hg.): The Humanism of Leonardo Bruni. Selected
Texts (= M&R T&S 46; RTS 10). Binghamton: State University of New York/Center for Me-
dieval and Early Renaissance Studies 1987 14-15. Bereits 1408 hatte Bruni in einem Brief an
Niccolo Niccoli deutlich artikuliert, dass Basilius fiir ihn nicht gerade die hochste Relevanz
besitzt: ,Quare de beato Basilio statuas ut vis; nihil enim urgeo. De philosophicis vero non
modo urgeo, verum etiam infesto, ut celeriter mihi transmittas.“ (BRUNI: Humanistisch-phi-
losophische Schriften, 197.) Konsequenterweise iibersetzt Bruni nach Ad adolescentes auch
kein einziges Werk mehr aus dem christlich-religiosen Kontext.



70 Christian Kaiser

Mit Basilius haben all diese Vorstellungen von profaner Gelehr- und
Beredsamkeit wie gesehen wenig zu tun, weshalb wohl Bruni ihn auch
bei den sakralen Schriftstellern abstellt, denen es infolge der so konzi-
pierten Differenz immerhin erspart bleibt, das weltliche Wissen argu-
mentativ befordern zu miissen. Weder Salutati noch Bruni haben Inte-
resse daran, sich ihre sikularen Bildungsbemiihungen durch das patristi-
sche Wahrheitskonzept von Grund auf zensieren zu lassen. Es handelt
sich hier schliefdlich um die ersten florentinischen Literaten, die syste-
matische Griechischstudien institutionalisiert haben - Salutati konnte
Manuel Chrysoloras zwischen 1397 und 1400 als Lehrer fiir das studio ge-
winnen, Bruni war dessen erfolgreichster Schiiler. An die strebsame Er-
schliefBung des reichen griechischen Erbes werden sie wohl weiter gehen-
de Erwartungen gehabt haben als nur die Bestdtigung der vermeintlich
immer schon feststehenden biblischen Wahrheit. Anders als die beiden
Staatsmanner, die von ihren Studien stets auch und in erster Linie als
von ihren eigenen freudvollen Aktivitaten sprechen, adressiert Basilius
auf deutliche Weise unerfahrene Dritte, namlich junge Schiiler, die sich
in den Profanwissenschaften jedoch keinesfalls vervollkommnen sollen,
sondern die sich einen Grundstock an Allgemeinbildung aneignen
miissen, um danach in die hoheren Weisheitsgefilde der Heiligen Schrift
eingefithrt werden zu koénnen. Der erfahrene Glaubige wende sich aber
allein den sakralen Texten zu und bereite sich mit ungeteiltem Eifer auf
sein jenseitiges Leben vor.40 Auf eine solcherart ausgerichtete ,Fiirspra-
che” verzichten die Apologeten der studia humanitatis ganz offensicht-
lich lieber. Der von Bruni zundchst erwartete autoritative Beitrag des
Basilius hat sich damit zumindest fiir ihn offensichtlich als Trugschluss
erwiesen.

3. GIOVANNI DOMINICI UBER DIE WAHRHEIT DER CHRISTEN

Salutatis Kontrahenten konnen aus der basilianischen Paranese einen
grofReren Nutzen als diejenigen ziehen, denen die lateinische Uberset-
zung urspringlich hétte beistehen sollen. Giovanni Dominici verkiindet
in seiner Abhandlung Lucula noctis, die er 1405 als Entgegnung Salutatis
verfasst und dem er sie auch widmet, rundheraus den Konsens zwischen
dem Kirchenvater und sich selbst. Als erster Lateiner iiberhaupt kommt

40 Dieses Bildungsverstandnis scheint bereits in Ad adolescentes auf und wird in erhebli-
cher Weise untermauert durch den berithmten Brief Basilius’ an Gregor von Nazianz (Ep. 2),
den Ambrogio Traversari 1418 ins Lateinische tUbersetzt und der danach in vielen Hand-
schriften zirkuliert (jetzt ediert bei DE KEYSER, Jeroen: Solitari ma non soli. Traduzioni uma-
nistiche della lettera ,De vita solitaria“ di Basilio di Cesarea, in: Medioevo greco 9 (2009) 53-
83, 67-73. Zu Basilius’ differenziertem Umgang mit den paganen Schriften s. KAISER, Chris-
tian: Das Leben der Anderen im Gemenge der Weisheitswege. Diogenes Laertios und der Dis-
kurs um die philosophische Lebensform zwischen Spdtantike und Friiher Neuzeit (= P & A 35).
Berlin: De Gruyter 2012, 132-142, 188-192.



Basilius der Grof3e und die studia humanitatis des Coluccio Salutati 71

Dominici dabei - wenn auch angesichts des Umfangs seiner Schrift nur
gleichsam am Rande - nicht nur auf den Titel, sondern auch auf den In-
halt von Ad adolescentes zu sprechen.

Der Dominikaner fiithrt die ganze Fragestellung in den patristischen,
genauer gesagt augustinischen Wahrheitsdiskurs, sowie in den aktuellen
padagogischen Zusammenhang, dem sie entsprungen war, zuriick. Seine
ausgiebige Diskussion aller Argumente, die fiir den Nutzen der Profan-
literatur sprechen, stellt nicht einfach nur eine Zusammenstellung von
Griinden dar, sondern bedeutet durch die Benennung des bei Salutati zu-
letzt Verschwiegenen gleichzeitig ihre Konkretisierung in einem deter-
minierten und scharf umgrenzten Wahrheitsdiskurs, der nur die Heilige
Schrift als sichere Wahrheitsquelle anerkennt. Mit dieser Intention
werden zahlreiche Belegstellen auf der unermesslichen, blithenden Wiese
der Heiden gesammelt (,ex immenso florente prato gentilium legere®).4
Der Dreh- und Angelpunkt fiir Dominicis eigenen Ansatz ist die caritas:
Die Liebe zum Nachsten sei es, die das Leben der Christen vollkommen
mache und zur wahren Gliickseligkeit fithre,42 nur sie konne alles besie-
gen, und nur wenn ihre Dominanz gesichert sei, werde man nicht durch
die scientia aufgebldht.43 Nicht nur die mehrfache Ankniipfung an diesen
paulinisch-augustinischen Topos zeugt von der Methode Dominicis,
heidnische Vorlagen - insbesondere Vergil — durch autoritative Vorbilder
emulativer Vereinnahmung zu iiberwinden, sondern auch seine eigene,
nicht ganz ironiefreie Vergilrezeption.44

In diesem Sinne miisse ein Kind zuallererst im Glauben erzogen
werden. Es sei eine Sache, die artes liberales zu lernen, ohne die keine
menschliche Gemeinschaft gut bewahrt werden konne, wie etwa Gram-
matik, Arithmetik, Musik und die mechanischen Kiinste; aber etwas an-
deres sei es Biicher zu lesen, die eine falsche Religion lehrten und attrak-

41 DOMINICI: Lucula noctis, (Cap. II) 10-26. Wahrheiten gemafl der christlichen Kosmo-
und Psychologie fanden sich etwa bei Platon, Vergil, Empedokles, Hermes Trismegistos, Se-
neca, Demokrit u.v.a., dariiber hinaus auch schwach definierte Ahnungen {iber die Vorrang-
stellung Christi z.B. bei der Sybille, bei Vergil und im Koran.

42 DOMINICI: Lucula noctis, (Cap. XIII) 120: ,[...] Christianorum vita est caritas; secunda,
caritas sola ad beatitudinem ducit.“

43 Das Motiv der aufbldhenden scientia rekurriert auf 1 Cor 8,1, dem Augustinus (und mit
ihm Dominici) die Formel ,sola caritas est que vincit omnia“ (Sermo 354,6) voranstellt und
damit eindriicklich Vergils ,omnia vincit amor” (Ecl. X,96) nicht nur zitiert und ersetzt, son-
dern geradewegs einverleibt: ,Amate scientiam sed anteponite caritatem.“; DOMINICI: Lucula
noctis, (Cap. XIII) 121.

44 Aus derselben Ekloge, der zwei beriihmte Verse entstammen (Ecl. III, 60-61: ,lovis
omnia plena, ille regit terras“), die den Freunden der heidnischen Dichter immer wieder als
Zeugnis von Vergils ,richtigem“ Gottesverstindnis dienen (vgl. DOMINICI: Lucula noctis,
(Cap. II) 12), verwendet Dominici eine andere Stelle, um die Jungen vor der Schlange zu war-
nen, die sich bei der ,Bliitenlese” im Grase verstecke (Ecl. 111, 92-93: ,Qui legitis flores et hu-
mi nascentia fraga, frigidus, o pueri, fugite hinc, latet anguis in herba.“); vgl. DOMINICI: Lu-
cula noctis, (Cap. XXXI) 250.



73 Christian Kaiser

tiv machten und diese wohl der wahren Religion vorzogen oder ihr Wi-
derstand leisteten. Die Wahrheit, die in jenen Schriften unter der fal-
schen Rinde angeblich verborgen sein soll, kénnten Kinder jedenfalls
nicht nach auflen befordern. Kein einziger der Dichter, Philosophen und
anderen paganen Schriftsteller habe seine Absicht auf die Liebe zu
Christus gelenkt. Wenn Christen aber Christus imitieren sollen, diirften
sie sich nicht an diejenigen halten, die nicht von ihm erfiillt seien,45 der
doch Vater, Fiihrer, Licht, Nahrung, Heil, Weg, Wahrheit und Leben sei
und ohne den es keine Gliickseligkeit gebe.46

Basilius liege nach Dominicis Auffassung durchaus auf seiner padago-
gischen Linie. Wer namlich glaube (so Dominici zundchst im affirmati-
ven Teil der Lucula noctis), die Pfade der Heiligen Schrift seien gangbar,
ohne in der scientia naturalis bewandert zu sein, gleiche demjenigen, der
das Fliegen ohne Fliigel, das Spazierengehen nach einer Beinamputation
und das Sehen ohne die vorherige Erlangung der Sehkraft gebiete. Des-
wegen habe Basilius, der redebegabteste Heilige unter den Griechen, den
jungen Lesern zur eifrigen Lektiire der Dichter geraten, um ihnen den
Weg zum Nutzen des Unterrichts in lieblicher Beredsamkeit zu weisen.47
Spater prazisiert er die Leseempfehlung des Basilius dahingehend, dass
dieser den Schiilern den intellektuellen Umgang mit allen Dichtern ver-
boten habe, die sich dem gesunden Glauben entgegenstellen, wobei er
fast alle modernen Poeten ausgeschlossen habe; dasselbe wiirde auch
Dominici selbst zugestehen.48 Sein eigener Kanon verabschiedet sich
allerdings vollkommen von der direkten Begegnung mit den paganen Bii-
chern. Zu den Autoren, die wegen des mit der Wahrheit verbundenen
metrischen Wohlklangs und sprachlichen Liebreizes gelesen werden soll-
ten, gehoren:

45 DOMINICI: Lucula noctis, (Cap. XV) 130-131: ,Aliud enim est ad liberales artes transire,
sine quibus humana societas bene conservari non potest, sicut sunt grammatica, arismetica,
et musica aut artes mechanice; et aliud est legere codices illos qui falsam religionem docent,
commendant, et fortassis vere preferunt sive resistunt. [...] Hic vero ea traduntur que sunt in
cortice falsa, quorum latentia vera pueris non deducuntur ad extra. [..] Nam intentionem
neque philosophi neque poete neque ulli gentiles dirigunt ad Christum amandum [...] Tan-
dem si exempla Christi Christianos convenit imitari, querenda non sunt ab illis qui vacui
sunt eis.”

46 DOMINICI: Lucula noctis, (Cap. XV) 129: ,Nemo potest ad felicitatem minare nisi Chris-
tus: hic pater, hic dux, hic lux, hic cibus, hic salus, hic via, veritas, et vita.”

47 DOMINICI: Lucula noctis, ( Cap. V) 44: ,Quisquis ergo existimat intrandum semitas
scripture sacre, naturalis scientie peritia non obtenta, [...] is volare imperat sine alis et pedi-
bus abscisis quempiam precipit ambulare hominesque videre qui visivam potentiam nondum
sunt assecuti. Propter hoc Grecorum eloquentissimus atque fidelis et sanctus, Basilius, in
doctrine profectum mellitis sermonibus dirigens iuniores, poetas censuit ab eis fore studiose
legendos.”

48 DOMINICI: Lucula noctis, (Cap. XXXI) 250: ,Hinc Basilius, quem opponendo induxi, iu-
niorum animos dirigere in poetas vetuit omnes qui fidei sinceritati obsistunt, fere omnes
modernos excludens. Hoc idem cum eo fateor ipse.”



Basilius der Grofe und die studia humanitatis des Coluccio Salutati 73

»[...] primo Torquatus, buccolicum Petrarche, Dantisve, Prudentii, Sedulii,
Aratoris, luvencii. Quare hiis omnibus Auroram Biblie non premitto, ubi
simul fides, lepor, hystoria veritas habentur et metrum Christianissimum.
Alanum dulciter metro canentem Ovidio non postpono. Habemus Christiani
theologum Augustinum, leronimum historicum, philosophum Ambrosium,
Gregorium moralem, doctrinalem Chrisostomum, Nazanzenum Nixenumque
cum Basilio persuadentes, Hyllarium et Damascenum profundos, ad omnem
materiam Thomam subtiliter disputantem, et ad ultimum, morales libros
venerabilis Petrarche, honorandi Certaldini [...].“49

Dominici wahlt fiir seinen idealen Kanon bewusst ausschlief3lich christli-
che Schriftsteller aus, die nicht nur allesamt in hohem Mafie die pagane
Gelehrsamkeit in ihren Werken verarbeitet, sondern z.T. selbst ein ,ver-
irrtes“ Vorleben durch die caritas tiberwunden haben.sc Wahrend bei
Salutati die Quellen unmittelbar herangezogen werden sollen, um die
Wahrheitsaufdeckung dem Leser selbst zu tiberlassen, verlangt Dominici
eine den Schiilern angemessenere Darreichungsform, in der der Reich-
tum der antiken Literatur durch den christlich orientierten Autoren-
willen, den er im Einklang mit der augustinisch interpretierten caritas
wahnt, veredelt ist. Es ist ihm auf diese Weise nicht (wie manchmal be-
hauptet wird) um die Restaurierung langst vergangener Curricula zu tun,
vielmehr schlagt er angesichts der ,educational fashion® seiner Zeit, die
ja einen groflen Bedarf nach antiken Stoffen entwickelt hat, die innova-
tive Bereitstellung heidnischer Poesie und Philosophie in christlicher
Fermentierung vor, die auch ausgewdhlte moderne (Dante, Petrarca und
Boccaccio) sowie neu Ubersetzte griechisch-patristische Werke mit ein-
schliefdt. Der Verzicht auf die direkte Lektiire der paganen Texte selbst
unterscheidet ihn zwar von Basilius, dessen Ad adolescentes ohnehin auf
ein anderes Problem zu einer anderen Zeit in einem anderen kulturellen
Gefiige antwortet;5* dennoch gewadhrleistet das iibereinstimmende
Wahrheitsverstandnis sowie der daraus abgeleitete selektive Umgang mit
dem nichtchristlichen Erbe, dass sich der Kappadokier nicht nur als

49 DOMINICI: Lucula noctis, (Cap. XLV) 395-396.

50 Schon Ende der neunziger Jahre des 14. Jahrhunderts hatte Dominici in einem Vol-
garetraktat auf die patristischen Exempel der Metamorphose durch christliche Nachstenlie-
be hingewiesen; s. DOMINICI, Giovanni: Libro d’amore di carita. Hg. v. Antonio Ceruti. Bo-
logna: Romagnoli-Dall’Acqua 1889, 482: ,Jeronimo dottore, prima che avessi la carita, fu da
Dio nominato non cristiano, ma ciceroniano; Agostino era manicheo, Ambrosio pagano,
Cipriano mago e incantatore; ma quando vennono alla sincerita della fede i tre ultimi, e alla
carita tutti e quattro, allora la scienzia loro a essi fu utile e all’ universo mondo; pero dice
santo Agostino nel libro della Dottrina cristiana: ,Sola la carita e quella, la quale vince ogni
cosa, [..].“ Giovanni da San Miniato iibersetzt 1427 in Ubereinstimmung mit Dominicis Bil-
dungskonzept Petrarcas De remediis ins Volgare, das mit anerkennenden Beziigen zur heid-
nischen Gelehrsamkeit ja nicht eben geizt; s. dazu BESSI, Rossella: Note sul volgarizzamento
del ,De remediis utriusque fortune®, in: Quaderni petrarcheschi 9-10 (1993) 629-639.

51 Siehe dazu z.B. ROUSSEAU, Philip: Basil of Caesarea (= The Transformation of the Clas-
sical Heritage 20). Berkeley: University of California Press 1994, 36-37, 48-56.



74 Christian Kaiser

ideeller Unterstiitzer, sondern aufgrund seiner eigenen heidnisch for-
mierten und christlich transformierten Eloquenz selbst nachhaltig als
einer der relevantesten Lehrer innerhalb des Bildungsprogramms Domi-
nicis empfiehlt.

4. DIE DIFFERENZ DER WAHRHEITSFORMEN

Anders als in der Forschungsliteratur hdufig dargestellt geht es in der
Kontroverse zwischen Salutati, Dominici und ihren jeweiligen , Parteien®
nicht einfach nur darum, ob die klassische Literatur gelesen werden diir-
fe oder nicht, und auch die Behauptung, es handle sich um eine Ausein-
andersetzung zwischen bildungsfreundlichen ,Humanisten” und obsku-
rantistischen ,Antihumanisten®, ist irrefihrend. Das reproduziert zwar
treuherzig die eingangs zitierte Polemik Brunis, ist aber ebenso wie diese
sagenhaft unterkomplex. Der Maf3stab in diesem Disput, dessen Teilneh-
mer allesamt die Profanautoren lesen und auch nutzen, ist vielmehr die
textimmanente Wahrheit, mit der gleichzeitig deren didaktischer Wert
in der Kindererziehung verkniipft wird. Es ist nun aber nicht die Wahr-
heitsdefinition, die den Unterschied zwischen Dominici und Salutati aus-
machen wiirde,s2 sondern die Menge der als wahrheitsfahig qualifizierten
Texte. Fiir Dominici bildet das christliche Schrifttum, in dem im Ubrigen
samtliche Kiinste und Wissenschaften enthalten seien, die einzige Quelle
der Wahrheit, wahrend sich Salutati und Bruni hingegen von der poten-
ziellen Fahigkeit auch der heidnischen Texte, als Wahrheitsquellen zu
fungieren, tiberzeugt zeigen.

Keiner der Akteure kann ,beweisen®, warum gerade seine Wahrheit
wahr ist, sondern lediglich deren Quellen definieren und daraus Kon-
sistenzvorgaben ableiten. Die unterschiedlichen Wahrheitskonstruk-
tionen bestehen parallel nebeneinander und erweisen sich als in sich ge-
schlossen, koharent, nicht widerlegbar und sich wechselseitig aus-
schlieffend. Paul Feyerabend hat solche Konstruktionen in Anlehnung an
die Kunsttheorie Alois Riegls ,Denkstile, alternativ u.a. auch ,Wahr-
heitsformen“ genannt.53 Diese Diktion auf vorliegenden Sachverhalt
anwendend lasst sich also beschreiben, wie in der einen Wahrheitsform
ein Werterepertoire etabliert wird, das sich aus dem christlichen Kanon
sowie zahlreichen, sich damals grofdteils noch im Stadium der Er-
schliefSung befindlichen anderen Quellen speist. Die andere Wahrheits-
form bezieht alles, was als ,wahr“ akzeptiert werden soll, zuriick auf die
als vollkommenen betrachtete Heilige Schrift und erkennt das Vor-
kommen wahrheitsgemadfer Lehrsiatze, Tugenden oder Taten bei den

52 Beide verstehen die veritas nach scholastischer Definition als die adaequatio rei et in-
tellectus; vgl. DOMINICI: Lucula noctis, 30; SALUTATI: Epistolario. Bd. 4, 200.

53 FEYERABEND, Paul: Wissenschaft als Kunst (= edition suhrkamp 1231; neue Folge 231).
Frankfurt a. Main: Suhrkamp 1984, 17-78, insbes. 44, 48, 77f.



Basilius der Grof3e und die studia humanitatis des Coluccio Salutati 75

Heiden nur an, insofern sie als Andeutung der christlichen Wahrheit
verstanden zu werden erlaubt, welch letztere im Vergleich mit ihrem je-
weiligen paganen Pendant notwendig immer die bessere Auspragungs-
form darstellt. Diese letztere Auffassung wird nun aber nicht nur von so
genannten ,Antihumanisten wie Giovanni da San Miniato und Dominici,
sondern auch von ausgewiesenen ,Humanisten” wie etwa Ambrogio
Traversari vertreten.s4+ Basilius hat wie gesehen andere konkrete Vor-
stellungen tiber die Heidenlektiire als Salutati und Dominici. Die hier
vorgenommene Unterscheidung zwischen differenten Wahrheitsformen
ermoglicht es nun zu erklaren, warum die kirchenvadterliche Autoritat
trotzdem bei letzterem einen entschieden seridseren Anschluss findet.
Der modernen Rede von der ,Unterstiitzung“ durch ein ,Manifest der
humanistischen Bewegung®, das Ad adolescentes sein soll, liegt hingegen
ein genetischer Fehlschluss zugrunde. Von der tibereifrigen Absichtser-
klirung des ersten Ubersetzers Bruni und ihrer Imitation durch Salutati
schlieft man auf einen validen Erkenntnisgehalt ihres Arguments, weil ja
der lateinische Text im Zuge der Apologie der studia humanitatis ent-
steht und deshalb wohl genau dasselbe Ziel verfolgen miisse. Dass Salu-
tati und Bruni selbst jedoch in Basilius keine nennenswerte Anschluss-
option wahrnehmen, ist der Forschung bisher entgangen. Zudem stellt
der allzu oft vorgetragene Zusammenhang, wonach die Bedeutung von
Ad adolescentes fiir die Humanisten zu der in der Tat immensen Ver-
breitung der Schrift gefithrt habe, eine klassische Scheinkorrelation dar,
weil der Text realiter von Anfang an fir unterschiedlichste Lesergruppen
vervielfaltigt worden ist, worauf oben ja schon hingewiesen wurde.55 Mit
Dominici wurde hier sogar ein bisher stets vernachldssigtes Beispiel eines
in diesem Sinne ,devianten“ Fiirsprechers der Basilius-Lektiire prasen-
tiert. Es erscheint deshalb geboten anzuerkennen, dass selbst fiir die
ambitioniertesten ,Humanisten“ das Versprechen einer siiflichen Ein-

54 S.0. Anm. 40. Trotz seines Interesses flir die sakularen Autoren vertritt Traversari ve-
hement das Wahrheitsmonopol der Heiligen Schrift, das er vermittels seiner Ubersetzung
der griechisch-patristischen Werke gestarkt und im spirituellen Leben seiner Zeitgenossen
erneuert sehen mochte; vgl. dazu STINGER: Humanism, 6, 124-166. Seiner einzigen profanen
Ubersetzung, nimlich Diogenes Laertios’ Vitae philosophorum, die er nur aufgrund perma-
nenten Drangens seiner Freunde Niccolo Niccoli und Cosimo de’ Medici auf sich genommen
hatte, entzieht er selbst den Anspruch auf Wahrheitsfahigkeit: In seiner Widmungsvorrede
streicht er den armseligen Irrtum der vielstimmigen Heiden heraus, der in Diogenes Laertios
offenkundig wiirde und den Lesern somit die ,cubicula veritatis“ der sakralen Biicher wieder
attraktiver mache, eine Argumentation, die Thomas Ricklin im augustinischen Heidendis-
kurs verortet (RICKLIN, Thomas: Vorsokratiker im lateinischen Mittelalter II: Thales von Milet
im lateinischen Diogenes Laertios von Henricus Aristippus bis zur lateinischen Editio princeps
(1472/1475), in: PRIMAVESI, Oliver/LUCHNER, Katharina (Hgg.): The Presocratics from the La-
tin Middle Ages to Hermann Diels. Akten der 9. Tagung der Karl und Gertrud Abel-Stiftung
vom 5.-7. Oktober 2006 in Miinchen (= Philosophie der Antike 26). Stuttgart: Steiner 2011,
111-156, hier 136-137; dort auch Traversaris Vorrede).

55 Vgl. Anm. 3.



76 Christian Kaiser

mitigkeit antiker paganer und christlicher Kultur zumindest mit basilia-
nischer Theorie schwer einzulGsen ist.

Zusammenfassung

Leonardo Brunis lateinische Ubersetzung der Oratio ad adolescentes des
griechischen Kirchenvaters Basilius des Grofsen gilt zwar weithin, aller-
dings zu Unrecht als ,Programmschrift des Humanismus®, Coluccio Salu-
tati namlich, fiir dessen Verteidigung der studia humanitatis die Uberset-
zung angefertigt worden war, gelang es ebenso wenig wie Bruni, argu-
mentativen Profit aus Basilius zu schlagen; dies blieb ihrem Kontrahenten
Giovanni Dominici vorbehalten. In der Abhandlung wird die These ver-
treten, dass die Eigenheiten des patristischen Heidendiskurses sowie die
Differenz der Wahrheitsformen, in denen sich die Kombattanten bewegen,
das basilianische Werk nur bedingt anschlussfihig sein lassen.

Abstract

Leonardo Bruni’s translation of Basil the Great’s Oratio ad adolescentes is
widely, but nonetheless wrongly considered as a manifest of the Humanist
movement. Although the translation had been made in order to support
Coluccio Salutati’s defence of the studia humanitatis, neither he nor Bruni
succeeded in profiting from Basil, which should remain reserved for their
opponent Giovanni Dominici. The essay supports the hypothesis that the
contingent compatibility of Basil’s oeuvre is conditioned by the idiosyn-
crasies of the patristic discourse on pagan literature as well as the diffe-
rent forms of truth, which the combatants are referring to.



	Basilius der Grosse und die studia humanitatis des Coluccio Salutati : von Fehlschlüssen, Bildungsmoden und differenten Wahrheitsformen

