
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 1

Artikel: Basilius der Grosse und die studia humanitatis des Coluccio Salutati :
von Fehlschlüssen, Bildungsmoden und differenten Wahrheitsformen

Autor: Kaiser, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761035

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christian Kaiser

Basilius der Große und die studia humanitatis
des Coluccio Salutati:

Von Fehlschlüssen, Bildungsmoden und differenten
Wahrheitsformen

Im Jahr 1403 vollendet Leonardo Bruni seine Übersetzung der Mahnrede
an die Jungen, wie sie aus den Schriften der Heiden Nutzen ziehen (Oratio
ad adolescentes) des griechischen Kirchenvaters Basilius von Caesarea,
die damit erstmals in lateinischer Sprache vorliegt. In seinem kurzen
Widmungsbrief an seinen älteren Freund und Förderer, den Florentiner
Kanzler Coluccio Salutati, kommt Bruni ohne Umschweife auf den
besonderen Vorzug dieses Textes, wie er ihn erkennt, zu sprechen:

„Wenn das Buch an sich auch kurz ist, wirst Du es aufgrund des Namens des
Basilius dennoch für so hoch schätzen, dass Du es als großartig ansehen wirst
durch die Autorität des Verfassers, die ja unter den Griechen so hoch gilt,
dass sie ihn sowohl wegen der Strenge seiner Lebensführung als auch
aufgrund der Heiligkeit seines Charakters und darüber hinaus auch wegen seiner
Belesenheit in den besten Wissenschaften und seiner Gelehrsamkeit in den
heiligen Schriften fast alle anderen überragen lässt. Obwohl sehr viele und
hochberühmte Bücher erhalten sind, die er auf das Sorgfältigste geschrieben
hat, übermitteln wir jetzt dieses höchst vorzügliche, von dem wir glauben,
dass es am meisten zu unseren studia beiträgt. Und wir schickten Dir dieses
Buch um so lieber, als wir bestrebt sind, durch die Autorität eines solchen
Mannes die Trägheit und Perversität derjenigen aufzubrechen, die die studia
humanitatis schelten und gründlich verabscheuen. Das trifft meistens auf
solche Leute zu, die eine derartige geistige Stumpfheit aufweisen, dass sie
nicht die Kraft haben, auf etwas Hohes oder Erhabenes zu schauen, und die
der Meinung sind, weil sie selbst zu keinem Teil der humanitas Zugang erlangen

können, dass auch andere dies nicht tun dürfen."1

1 Ediert in: BASILIO DI CESAREA: Discorso ai giovani. Oratio ad adolescentes. Con la versio-
ne latina di Leonardo Bruni. Hg. v. Mario Naldini Biblioteca Patristica 3). Florenz: Nardini
1985, 231-248, hier 231-232: „Nam etsi liber per se brevis est, tantum tarnen ponderis ei adii-
cit Basilii nomen, ut magnus putari debeat auctoritate scribentis, quae quidem apud Graecos
tanta est, ut et severitate vitae et sanctimonia morum et praeterea optimarum artium studio
sacrarumque litterarum doctrina ceteris ferme omnibus existimetur praecellere. Sed cum sint
permulti atque incliti libri, quos ille accuratissime scriptos reliquit, nos in praesentia hunc po-
tissimum delegimus, quod maxime eum conducere ad studia nostra arbitrati sumus. Atque
ideo libentius id fecimus, quod auctoritate tanti viri ignaviam ac perversitatem eorum cupie-
bamus refringere, qui studia humanitatis vitupérant atque ab his omnino abhorrendum cen-
sent. Quod his contingit fere, qui ea tarditate ingenii sunt, ut nihil altum neque egregium



6o Christian Kaiser

Bekanntermaßen übersetzt Leonardo Bruni Basilius' Ad adolescentes
anlässlich einer etwas größeren Debatte, in der in erster Linie darüber
verhandelt wird, wie gläubige Christen mit den Inhalten paganer Literatur

umgehen sollten. Bruni unternahm es nun ausweislich seiner gerade
zitierten Widmung, den Basiliustext verfügbar zu machen, um Salutati
weitere Argumente, vor allem aber eine kirchliche Autorität als Beistand

zugunsten seiner Fürsprache für die heidnische Schriftstellerei zu
verschaffen. Die zugrunde liegende Kontroverse, deren Hauptredner auf der
einen Seite Salutati, auf der anderen Seite der Kamaldulensermönch
Giovanni da San Miniato und der Dominikanerprediger Giovanni Dominici
sind, wurde bereits des Öfteren untersucht.2 Unter anderem hat sich dabei

gezeigt, dass die Bedeutung, die Bruni der basilianischen Schrift
vorneweg attestiert, unter den Zeitgenossen und direkten Epigonen
kaum umstrittener sein könnte. Der Übersetzer und mit ihm der
Widmungsempfänger Salutati insinuieren den Gleichklang ihrer an der
Legitimierung der studia humanitatis orientierten Ziele mit der ureigensten
basilianischen Doktrin. Demgegenüber treten seit dem ersten Erscheinen
der lateinischen Version permanent Gegenstimmen auf, die genau dies
bestreiten. Seit jeher versuchen die unterschiedlichsten Lager, Ad adolescentes

für ihre jeweiligen Interessen dienstbar zu machen.3 In der neueren

Forschung jedoch wird regelmäßig die Selbsterklärung Leonardo
Brunis als die sowohl für den Gesamthergang der Debatte als auch für die
Interpretation des Basilius gültige Beschreibung übernommen. Gemäß
einer immer noch weit verbreiteten Meinung trete der kappadokische

valeant intueri, qui, cum ad nullam partem humanitatis aspirare ipsi possint, nec alios qui-
dem id debere facere arbitrantur."

2 Hinsichtlich der chronologischen Rekonstruktion sowie der Datierung der im Folgenden

zu zitierenden Schriften s. ULLMANN, Bertold L.: The Humanism of Coluccio Salutati
Medioevo e Umanesimo 4). Padua: Antenore 1963, 53-70; WITT, Ronald G.: Hercules at the
Crossroads. The Life, Works, and Thought of Coluccio Salutati Duke Monographs in
Medieval and Renaissance Studies 6). Durham: Duke University Press 1983, 405-413; vgl. darüber

hinaus auch HUNT, Edmund: Introduction, in: DOMINICI, Giovanni: Lucula Noctis. Hg. v.
Edmund Hunt Publications in Medieval Studies 4). Notre Dame: University of Notre
Dame 1940, vii-xx; SCHUCAN, Luzi: Das Nachleben von Basilius Magnus „ad adolescentes". Ein

Beitrag zur Geschichte des christlichen Humanismus Travaux d'Humanisme et Renaissance
133). Genf: Droz 1973, 66-74; MÉSONIAT, Claudio: Poetica Theologia. La „Lucula Noctis" di
Giovanni Dominici e le dispute letterarie tra '300 e '400 Uomini e Dottrine 27). Rom: Storia
e Letteratura 1984, 101-121; EBBERSMEYER, Sabrina: Homo agens. Studien zur Genese und Struktur

frühhumanistischer Moralphilosophie Quellen und Studien zur Philosophie 95). Berlin:
De Gruyter 2010, 139-148.

3 Höchst instruktiv wird die streiterfüllte Rezeptionsgeschichte nachgezeichnet von
SCHUCAN: Das Nachleben, 33-38, 66-74, 90-114; TÖPFER, Regina: Pädagogik, Polemik, Parä-
nese. Die deutsche Rezeption des Basilius Magnus im Humanismus und in der Reformationszeit

Frühe Neuzeit 123). Tübingen: Niemeyer 2007,175-198. Diese beiden Forscher lesen aber

ausgerechnet die ihren rezeptionsgeschichtlichen Studien zugrunde liegenden Texte von
Basilius recht oberflächlich, so dass zwar die Ergebnisse zur Verbreitung der Handschriften
und Drucke äußerst wertvoll sind, die daraus gezogenen Schlüsse jedoch oft nicht überzeugen

können.



Basilius der Große und die studia humanitatis des Coluccio Salutati 61

Kirchenvater nämlich selbst als eifriger Befürworter der studia humanitatis
auf, der es sich nicht nur angelegen sein lasse, der Synthese von

klassischer Antike und Christentum das Wort zu reden,4 sondern sogar
für ein Äquilibrium heidnischer und christlicher Exempla einzustehen.5
Die „Humanisten" und Basilius seien somit bezüglich der paganen Kultur
der gleichen Auffassung,6 wobei letzterer mit Ad adolescentes nicht nur
das „Programm" der „Humanisten" breitenwirksam unterstützte sondern
sogar gleichsam das „Manifest" bzw. die „Magna Charta" bzw. eine
„Programmschrift" der humanistischen Bewegung bereitgestellt habe.8

Im Folgenden soll gezeigt werden, dass an dieser Einebnung der Alte-
rität der gerade angesprochenen Texte und damit Denkweisen nicht
festgehalten werden kann. Ausgangspunkt ist die für den vorliegenden Kontext

entscheidende Frage, wie die verschiedenen Sprecher über die
Wahrheitsfähigkeit der zur Disposition stehenden Texte urteilen und
welche Konsequenzen dies jeweils für den von ihnen vertretenen Standpunkt

hat. An diesem Kriterium entlang lässt sich nachweisen, dass und
warum Salutati und Bruni trotz hoher Erwartungen effektiv doch nichts
mit Basilius anzufangen wussten, während ihre Gegner ihn hingegen gut
in ihren Diskurs einzubinden verstanden.

l. Die Pluralisierung der Wahrheitsquellen und das Schweigen des
Basilius

Dass sich Salutatis Parteinahme für die heidnischen Dichter und Philosophen

eigentlich geradezu aufdrängt, unter dem Gesichtspunkt der Wahr-

4 So z.B. TÖPFER: Pädagogik, Polemik, Paränese, 182-190, insbesondere 189-190; vgl. a.

VlTI, Paolo: Bruni e Traversari lettori di San Basilio, in: CORTESI, Mariarosa/LEONARDI, Claudio

(Hgg.): Tradizioni patristiche nell'umanesimo. Atti del Convegno Istituto Nazionale di
Studi sul Rinascimento, Biblioteca Medicea Laurenziana, Firenze, 6-8 febbraio 1997 Millen-
nio Medievale 17. Atti di Convegni 4). Florenz: Sismel 2000, 23-41, hier 24.

5 Vgl. KLEIN, Richard: Die Bedeutung von Basilius' Schrift „ad adolescentes" für die Erhaltung

der heidnisch-griechischen Literatur, in: DERS.: Roma versa per aevum. Ausgewählte
Schriften zur heidnischen und christlichen Spätantike Spudasmata 74). Hildesheim: Olms
1999, 617-637, hier 628, 637.

6 Vgl. SCHUCAN: Das Nachleben, 71.

7 Vgl. KRISTELLER, Paul Oskar: Renaissance Thought and its Sources. Hg. v. Michael
Mooney. New York: Columbia University Press 1979, 73; STINGER, Charles L.: Humanism and
the Church Fathers. Ambrogio Traversari (1386-1439) and Christian Antiquity in the Italian
Renaissance. Albany: State University of New York Press 1977,11.

8 Vgl. HANKINS, James: Life and works, in: DERS.: Humanism and Platonism in the Italian
Renaissance. Bd. 1. Humanism Storia e Letteratura 215). Rom: Storia e Letteratura 2003, 11;

NALDINI, Mario: Introduzione, in: BASILIO: Discorso, 58; VlTI, Paolo: Leonardo Bruni e le

polemiche antiumanistiche, in: LEONARDI, Claudio (Hg.): Gli umanesimi medievali. Atti del II
Congresso dell'„Internationales Mittellateinerkomitee", Firenze, Certosa del Galluzzo, 11-15
settembre 1993 Millennio Medievale 4. Atti di Convegni 1). Florenz: Sismel 1998, 795-805,
hier 799; SCHUCAN: Das Nachleben, 126.



62 Christian Kaiser

heitsfähigkeit betrachtet zu werden, ist von dem Autor selbst bereits
angelegt, denn in seinen einschlägigen Episteln und Abhandlungen dient
ihm genau dieses Kriterium als das schlagende Argument.9 Das Thema
ist dabei in all seinen Stellungnahmen immer dasselbe; in seinem Brief
an Giovanni da San Miniato von ca. 1398/99 klingt es so:10 Der Christ
könne Wahrheit auch in den Büchern der Heiden finden. Alle Wahrheit
komme nämlich von Gott, der selbst die Wahrheit sei, genauer gesagt
jede Wahrheit, denn er sei Quelle, Samen und Ursprung aller Wahrheiten.

Es gebe keine Wahrheit außerhalb Gottes, der die Fülle und
vollkommene Vereinigung aller Wahrheiten sei („consumataque congregatio
veritatum"). Die Heilige Schrift, die selbst von Dichtung durchzogen sei,
beweise aber, dass keine Redeweise der göttlichen Ausdrucksweise und
der Gottheit selbst vertrauter sei als die poetische. Salutati positioniert
sich freimütig als ein Lernender, der in den fabulae die Veritas suche; diese

Frucht bleibe ihm schließlich auch nicht verwehrt: „tectam falsitatibus
inveniam veritatem".11 In seinem späteren Brief an denselben Adressaten
(1404/05) verstärkt Salutati seine Apologie der heidnischen Dichtung
noch einmal dahingehend, dass er ebenso wie diese auch weite Teile der
Heiligen Schrift im „loquendi modus poeticus" verfasst sieht. Diesem sei
es nun einmal eigentümlich, unter der Rinde (cortex) der Falschheit die
Wahrheit zu verbergen, die ihr aber nichtsdestotrotz innewohne.12 Die
verschleierten Wahrheiten in den Werken der Sänger und Dichter seien
durchaus im Einklang mit der theologischen Wahrheit, denn unter den
Wahrheiten gebe es keinen Dissens und nichts, das sie sich gegenseitig
zerstören oder bekämpfen ließe. Entweder würden sie sich abwechselnd
helfen und unterstützen oder zumindest nicht schaden.u

9 Seit spätestens 1378 hatte Salutati in mehreren Briefen sowie im unvollendet gebliebenen

De laboribus Herculis die pagane Literatur verteidigt, u.a. um etwa 1389/90 schon einmal

gegenüber Giovanni da San Miniato sowie 1389 gegenüber den Bologneser Kanzlern
Zambeccari und Zonarini; s. dazu ULLMAN: The Humanism, 55-60; WITT: Hercules, 405-406.
Die hier näher betrachteten beiden späteren Briefe, die er an Giovanni da San Miniato adressiert,

sind für die vorliegende Untersuchung am ergiebigsten, erklärt er seine Haltung doch
in diesen Schriften am ausführlichsten und deutlichsten.

10 SALUTATI, Coluccio: Epistolario. Bd. 3. Hg. v. Francesco Novati Fonti per la Storia
d'Italia 17). Rom: Forzani 1896, 540-542.

11 SALUTATI: Epistolario. Bd. 3, 542.
12 SALUTATI, Coluccio: Epistolario. Bd. 4. Hg. v. Francesco Novati Fonti per Ia Storia

d'Italia 18.1). Rom: Forzani 1905, 177.

23 SALUTATI: Epistolario. Bd. 4, 183-184: „sique voluerimus ad intrinseca vatum et poeta-
rum intima débité curiositatis diligentia penetrare, nonne miras et latentes veritates invenie-
mus, ut sensus intrinsecus, licet secundum corticem ludant carmina poetarum et velut folio-
rum umbraculis delitescant, miram habeat, cum verus sit, cum theologica veritate concor-
diam, nec sit ab eius penetralibus excludendus? inter veritates etenim et veritates nulla dis-
sensio nichilque quod se mutuo destruat vel repugnet. adiuvant atque fovent se vicissim aut
omnino non nocent."



Basilius der Große und die studia humanitatis des Coluccio Salutati 63

Die immer wiederkehrende Verwendung des Sujets von der überall
gleich legitimen Wahrheit macht deutlich, dass Salutati die sakralen
sowie die nicht näher benannten paganen Poeten sehr nah, wenn nicht
vollends im Status des Aquilibriums denkt.M Gegen den Vorwurf, dass so
viele Schändlichkeiten und Verbrechen innerhalb der Profanliteratur
aufzufinden seien, bringt er vor, dass es ja auch in der Heiligen Schrift an
Ähnlichem nicht mangele: dumme Neugierde, Brudermord, Vergewaltigung,

Totschlag, Ehebruch und weitere Schandtaten ließen sich in den
Erzählungen über Eva, Kain und Abel, die Sodomiter, Loth, Onan,
Joseph, die Stadt Gibea, David und Bathseba und andere ausfindig machen.
Giovanni sei ungerecht („iniuriosus es nimis et iniquus"), weil er die
anstößigen Geschichten aus der Bibel allegorisch lese, die Fabeln der
Dichter aber wörtlich verstehen wolle.*5 Der Florentiner Kanzler sieht
sich im Recht, wenn er - allen Beteuerungen zum Trotz, die er gelegentlich

hinsichtlich der Prävalenz der Heiligen Schrift einzuwerfen pflegt -l6
Exempla aus heidnischer Literatur und Altem Testament auf eine Stufe
stellt und auch für erstere die traditionell (fast) nur im Rahmen der
Bibelexegese anzuwendende Auslegung des allegorischen Schriftsinnes
reklamiert, also die Anerkennung einer hinter dem buchstäblich Erzählten

liegenden und vom Leser freizulegenden Bedeutung, welche die
eigentliche Intention des jeweiligen Autors darstelle.

Mit dieser Position begegnet Salutati zeitlich vorausgehenden dringlichen

Ermahnungen von Giovanni da San Miniato, die später auch von
Giovanni Dominici unterstützt werden. Anlass ist ein zu der Zeit aktuelles

Kulturphänomen: In den zeitgenössischen Lehrplänen nehmen die
kritischen Kleriker die zunehmende Verbreitung antik-heidnischer
Literatur zu Unterrichtszwecken wahr, die nicht nur nichts mit der christlichen

Glaubenswahrheit und der entsprechenden moralischen Unterweisung

zu tun habe, sondern letztere sogar nachhaltig beeinträchtige bzw.
verhindere. Eine Untersuchung der handschriftlichen Überlieferung, die
Robert Black vorgenommen hat, kann die Lamenti zumindest hinsicht-

M Vgl. SALUTATI: Epistolario. Bd. 4, 200: „quare si reperiatur Veritas in prophetis et aliis
litteris sacris, sive Gentilium, sive fidelium dictis sive, quod abhorres, in carminibus poe-
tarum, nichil refert. Veritas quidem est et Deus vel de Deo, sicut vides, est, ut cum earn in-
veneris ubi minime cogitabas, letius ipsam deceat amplexari."

x5 SALUTATI: Epistolario. Bd. 4, 194-196.
R. Witt ist es sehr wichtig zu vermerken, an welchen Stellen Salutati in seinen Schriften

zwischen der menschlich vermittelten göttlichen Inspiration (bei den Heiden) und der
unmittelbaren Eingebung durch Gott (in den sakralen Geschichten) differenziert, um so
seine These von einer Entwicklung in Salutatis Denken zu untermauern, die letztlich eine
„desacralization of the poets" intendiert habe; vgl. WITT: Hercules, 408-410. Allerdings
ändert sich auch bei Berücksichtigung dieser Unterscheidung nichts daran, dass die
Wahrheitsquellen bei Salutati am Ende plural nebeneinander stehen, wodurch es möglich wird
Wahrheiten zu postulieren, die in Abstand zur Heiligen Schrift stehen, diese letztlich also
umgehbar wäre.



64 Christian Kaiser

lieh der Bildungstendenzen verifizieren. In den italienischen
Klassenzimmern hatte während des 14. Jahrhunderts und zu Beginn des 15.

Jahrhunderts eine Wiedererstarkung des Interesses an den lateinischen
Klassikern stattgefunden. Die von den beiden Mönchen als für die
Kindererziehung äußerst ungeeignet befundenen Werke z.B. von Claudian
(De raptu Proserpinae), Ovid (Metamorphoseos, Heroides, Epistolae ex
Ponto, Fasti, Remedia amoris, Ars amatoria), Statius (Achilleis), Seneca

(Tragödien), Persius und Juvenal sowie die Ilias latina, darüber hinaus
Vergils Bucolica, Georgica und Eclogae sowie einige andere Autoren
gewannen im Grammatikunterricht rasant an Beliebtheit und lösten den
zuvor geltenden Kanon teilweise ab.'7 Bereits vor den Wortgefechten
Salutatis und seiner humanistischen Nachfolger hatte sich damit ein
„major change of educational fashion"18 durchgesetzt, dessen Auswirkungen

von den religiosi, die ja ebenfalls Elementarunterricht in der Stadt
anboten, beklagt wurden. Naturgemäß kann nicht alles zugleich gelehrt
werden, so dass jeglichem Unterricht immer eine begrenzte Stoffauswahl
zugrunde gelegt werden muss; diese wurde nun also zunehmend von pa-
ganen Klassikern dominiert. Daraus ergab sich nach Ansicht der Kleriker
die Konsequenz, dass die Heranwachsenden nicht mehr in ausreichendem

Maße und vor allem nicht mehr zuerst mit der Heiligen Schrift
vertraut wurden, womit folglich eine Verdrängung der religiösen Instruierung

bereits stattgefunden habe.'9
Auf diese aktuelle Problematik antwortet Salutati mit alten argumentativen

Schnittmustern aus der Tradition der sog. „poetischen Theologie",

die spätestens seit dem 13. Jahrhundert höchst elaboriert das kulturelle

Selbstverständnis des Abendlandes prägt,20 wobei er sich insbesondere

auf die stilbildende Dichterverteidigung Boccaccios stützt. Eine ent-

V Die materialreiche Studie von Robert Black bespricht u.a. die existenten Handschriften

und eruiert die Lesegewohnheiten in den italienischen Schulen des Tre- und Quattrocento;

vgl. Black, Robert: Humanism and Education in Medieval and Renaissance Italy.
Tradition and Innovation in Latin Schools from the Twelfth to the Fifteenth Century. Cambridge:
Cambridge University Press 2001, 173-274. Die traditionelle Schullektüre umfasste neben den
Psalmen und die „heilige Doktrin" auch pagane Werke wie die „moralitä" des Cato (d.h. die
Disticha Catonis), die Fiktionen des Äsop und einige andere, die aber von Dominici willkommen

geheißen werden, weil keines von ihnen Schlechtigkeiten gelehrt habe; s. DOMINICI,
Giovanni: Regola del governo di cura familiäre. Hg. v. Donato Salvi. Florenz: Garinei i860,
!34-

18 So BLACK: Humanism and Education, 274.
29 Giovanni da San Miniatos Kritik ist ediert bei ULLMAN, Bertold L.: A Letter of Giovanni

da San Miniato to Angelo Corbinelli, in: ders.: Studies in the Italian Renaissance Storia e

Letteratura 51). 2. Auflage. Rom: Storia e Letteratura 1973, 247-253, hier 250-251. Einschlägige
Passagen finden sich z.B. auch in DOMINICI: Lucula noctis, (Cap. XV) 129-130, (Cap. XLV) 391;
DOMINICI: Regola del governo, 134-135.

20 Vgl. dazu MÉSONIAT: Poetica theologia, 9-27, 67-105; WITT, Ronald G.: Coluccio
Salutati and the Conception of the Poeta Theologus in the Fourteenth Century, in: Renaissance

Quarterly 30 (1977) 538-563, hier 538-546.



Basilius der Große und die studia humanitatis des Coluccio Salutati 65

scheidende Variation vollzieht sich jedoch in seinen Briefen an Giovanni
da San Miniato: Salutati unterlässt es - im Gegensatz etwa zu Boccaccio
und auch zu seinen eigenen apologetischen Bemühungen früherer Jahre
-2l zu benennen, welche Wahrheiten denn genau von den nichtchristlichen

Poeten unter der fabulösen Decke verborgen worden seien; konkrete

Belegstellen in der Profanliteratur zitiert er nicht mehr.22 Im Laufe
langer Jahre stetiger Fürsprache für die Heiden stellt sich für ihn heraus,
dass deren immer wieder bemühte Vorläuferfunktion hinsichtlich der
christlichen Heilswahrheit nicht ausreicht, um die von ihm eigentlich
gewünschte und letztendlich auch betriebene umfassende Lektüre plausibel

zu rechtfertigen. Wenn sich die Güte der paganen Dichtung und
Philosophie ausschließlich danach bemessen lassen muss, in welchem
Maße sie die Heilige Schrift antizipiert hat und bestätigt, dann erscheint
es - zumal im Unterricht - zweckmäßiger, auf das „Original", also die
Bibel mitsamt der darin enthaltenen dichterischen Allegorien zurückgreifen

und die heidnischen „Blaupausen" beiseite zu lassen, wie dies die
Kleriker ja auch fordern. Salutati verbindet aber mit seinen studia doch
noch etwas mehr als er zunächst zuzugeben bereit ist. Dementsprechend
findet er später schließlich zu einer Haltung, welche die „Wahrheiten"
solcherart im Plural stehen lässt, dass im Grunde auch anderes oder gar
„neues" Wahres fernab der Heiligen Schrift gedacht werden kann, wofür
dann vorzugsweise die heidnischen Bücher die Quellen wären.

Nun erscheint es Salutati in seiner Invektive dringlich darauf
hinzuweisen, dass die heiligsten Kirchenlehrer die Poeten als Zeugen für ihre
eigenen Texte benutzt und sie geehrt hätten: Ohne die Schriften der
Dichter und Rhetoren hätten Laktanz, Augustinus und Hieronymus nicht
so sprachgewaltig und erfolgreich entweder die heidnische Religion
widerlegen oder die christliche Wahrheit verteidigen können.23 An dieser
Stelle führt Salutati einen neuen Sprecher in den Kreis der ihn
unterstützenden Autoritäten ein:

„Ich hätte aber gewünscht, dass Du den Dialog [sie] des heiligsten Vaters
Basilius, den erst kürzlich der hoch gebildete Leonardo aus Arezzo für uns
aus dem Griechischen ins Lateinische übersetzt hat - ich hätte gewünscht,
nein vielmehr wünsche ich, dass Du liest, dass Du siehst, was ein solcher

21 Wie Boccaccio im 14. Buch der Genealogie deorum gentilium und davor schon Mussato
hatte Salutati auch in seinem Brief von 1378 an Zonarini die Wahrheiten, die etwa bei Piaton
und Vergil zu finden seien, an der Gotteserkenntnis und den Tugendbeschreibungen der
Heiligen Schrift aufgehängt; s. dazu WITT: Coluccio Salutati, 547-548. Während der ersten
Redaktion von De laboribus Herculis hatte er (Witts plausibler Argumentation zufolge) diese
Strategie, im konkreten Fall die Aufdeckung der mit der christlichen Lehre übereinstimmenden

Wahrheiten in Senecas Herkules-Tragödien, als zu restriktiv erfahren; vgl. WITT:
Coluccio Salutati, 550-551.

22 Vgl. a. Witt: Hercules, 407.
23 SALUTATI: Epistolario. Bd. 4, 184.



66 Christian Kaiser

Lehrer über die Lektüre der Dichter, die Du so anklagst, denkt. Glaube mir,
wenn Du es erträgst ihn zu lesen, wirst Du Deine Meinung ändern, wirst Du
zerbrochen (fractus) sein nicht nur durch die Autorität eines solchen
Mannes, sondern auch durch seine überaus klarsichtigen und leicht verständlichen

Argumente. Ich hätte mich wohl auf einige wenige von diesen berufen,
wenn ich meine Sache nicht bereits so deutlich bewiesen hätte, dass kein
Beschützer mehr nötig zu sein scheint."24

Was immer auch Basilius für die Sache Salutatis beizubringen vermocht
hätte, von diesem selbst erfährt man hierüber also nichts weiter. Das von
Salutati ebenso viel versprechend wie nichts sagend Angedeutete mutet
wie eine schiere Wiederholung der ebenso erwartungsreichen Ankündigung

Brunis in seinem Widmungsbrief an; beide äußern sich jedoch in
keiner Weise zum konkreten Inhalt der basilianischen Ermahnungsschrift

und somit auch nicht darüber, durch welche Aussagen des
Kappadokiers der angedeutete Beistand überhaupt geleistet worden sein soll.

2. Licht und Schatten in Basilius' Wahrheitskonzept

Nicht nur Coluccio Salutati, auch Leonardo Bruni möchte den heiligen
Basilius nicht als theoretischen Fürsprecher für die eigenen Ziele zu
Wort kommen lassen. Während sich Salutati ebenso wie in dem gerade
besprochenen Brief auch in seinen übrigen Werken nicht veranlasst
sieht, auf Basilius' Argumente zurückzugreifen,25 spielt bemerkenswerterweise

auch in der (Selbst-)Wahrnehmung des überaus produktiven
und erfolgreichen Schriftstellers Bruni die frühe Basilius-Übersetzung
fürderhin so gut wie keine Rolle mehr. Jedenfalls erwähnt er diese Schrift
- abgesehen von einer bloßen Aufzählung seiner Jugendwerke in einem
auf 1424 zu datierenden Brief an Antonio Loschi -26 selbst nicht mehr.
Besonders augenfällig wird das Schweigen des Basilius jedoch an einer

24 SALUTATI: Epistolario. Bd. 4, 184-186: „vellem autem dialogum sanctissimi patris
Basilii, quem nuper nobis transtulit in latinum ex greco vir peritissimus Leonardus Aretinus;
vellem, imo volo, quod legas, ut videas quid tantus doctor sentiat de lectione, quam arguis,
poetarum. crede michi, si legere patiens fueris, sententiam mutabis, fractus non solum tanti
viri auctoritate, sed rationibus liquidissimis et apertis; de qua paucula retulissem, nisi tarn
perspicue causam meam probavissem, quod nullis videatur assertoribus indigere."

25 In De laboribus Herculis wird beiläufig erwähnt, dass neben den Hauptzeugen Prodikos

und Xenophon „idem testetur maxime autoritatis Basilius", nämlich die berühmte
Geschichte von Herkules am Scheideweg; s. SALUTATI, Coluccio: De laboribus Herculis. Bd. 1.

Hg. v. B.L. Ullman. Zürich: Thesaurus Mundi 1951, 182. Basilius darf hier lediglich kurz
bestätigen, was seine Vorgänger kolportiert haben, zur profunden Dichterapologie jedoch, die
Salutati im ersten Buch seiner Herkulesschrift ausbreitet, im Gegensatz zu zahlreichen anderen

Autoritäten überhaupt keine Argumente beisteuern, was vielleicht der Unvollendetheit
des Werkes geschuldet sein könnte, angesichts von Salutatis oben zitierten offenen Worten
über die Redundanz des Basilius aber höchstwahrscheinlich doch genau so intendiert ist.

26 BRUNI, Leonardo: Humanistisch-philosophische Schriften. Hg. v. Hans Baron Quellen

zur Geistesgeschichte des Mittelalters und der Renaissance 1). Leipzig: Teubner 1928, 127:

„Praetereo alia, quae referre possum: Xenophontis, Plutarchi, Basilii."



Basilius der Große und die studia humanitatis des Coluccio Salutati 67

Stelle, an der man den autoritativen Einsatz von Ad adolescentes wohl am
ehesten hätte erwarten dürfen, nämlich als es sich Bruni etliche Jahre
nach seiner Übersetzung angelegen sein lässt, das Studium der paganen
Literatur zu verteidigen. In De studiis et litteris (zwischen 1422 und 1429)
erteilt er nicht nur persönliche Lektüreratschläge für die ausgewogene
Bildung einer jungen Adligen, sondern formuliert auch eine ausführliche
Apologie der heidnischen Dichtung, Philosophie und Rhetorik, in der er
einige altbekannte Argumente Revue passieren lässt, von denen u.a. auch
Salutati Jahre zuvor Gebrauch gemacht hatte. Was hätte sich in diesem
Rahmen besser angeboten als seinen „eigenen" Basilius mit in die
Verteidigerriege zu berufen, den er doch zwanzig Jahre vorher angeblich zu
genau diesem Zweck übersetzt hatte? Dem Kappadokier bleibt ein solcher
Auftritt jedoch versagt.27

Wenn man nun Basilius' Aussagen selbst heranzieht und sie unter
dem Aspekt seines Wahrheitsverständnisses liest, wird man sich über
seine Verzichtbarkeit für die Unternehmungen Brunis und Salutatis nicht
mehr wundern. Selbst in der tendenziösen lateinischen Übersetzung, wie
sie aus der Feder Leonardo Brunis geflossen ist,28 lassen sich die
diesbezüglichen Aussagen des Kappadokiers ohne Weiteres deutlich vernehmen.

Die Adressaten seiner Ermahnung, die „filii", erinnert Basilius
gleich zu Beginn an das eigentliche Ziel, dessen sie eingedenk sein sollen:
Das menschliche Leben sei überhaupt nichts, und was nur diesem Leben
nütze, könne als ein Gut weder betrachtet noch bezeichnet werden. Alle
Bemühungen seien auf das andere Leben zu richten, und alles, was nicht
darauf abziele, sei abzulehnen.29 Den Weg zu dem in Aussicht gestellten
jenseitigen Leben aber wiesen die „sacri sermones". Allerdings seien
deren Geheimnisse für die Jungen schwer zu begreifen, so dass sie gut
daran täten, ihre geistigen Augen („oculi mentis") an anderen Werken zu
üben, die von der Hl. Schrift nicht ganz und gar verschieden seien.
Basilius bemüht zur Verdeutlichung des Verhältnisses zwischen den
sakralen und den profanen Büchern die Licht-Schatten-Metaphorik: Die
Schriften der Dichter, Historiker, Redner und anderer Autoren könnten,
wenn man sie gleichsam als Schatten und Spiegel wahrnehme, für das

intellektuelle Training nützlich sein. Auf das Licht selbst könne man den
Blick dann wenden, wenn die Augen sich daran gewöhnt hätten, die

27 Vgl. die neueste Edition des Textes in: KALLENDORF, Craig W. (Hg.): Humanist Educational

Treatises The I Tatti Renaissance Library 5). Cambridge (Mass.): Harvard University
Press 2002, 92-124, insbes. 110-124.

28 Auf die zahlreichen „Variationen" des brunianischen Textes gegenüber dem griechischen

Original weisen Naldini und Viti hin, nicht ohne in den diversen Hinzufügungen,
Erweiterungen und Auslassungen des Übersetzungswerks besondere „humanistische" Interessen

Brunis zu erkennen; vgl. NALDINI: Introduzione, 60-62; VlTi: Bruni e Traversari, 27-31.
29 Ad adol. II,1-3 (BASILIO: Discorso, 233).



68 Christian Kaiser

Sonne im Wasser zu sehen.3° Der Kappadokier möchte die göttlichen
Geheimnisse, die in der Bibel zu finden seien, also keineswegs als äquivalent

zu den Wahrheiten der anderen Literatur aufgefasst wissen; Licht
und Schatten unterliegen der ontologischen Tradition gemäß schließlich
einem strikten Verhältnis der Über-Unter-Ordnung.

Konsequenterweise legitimiert Basilius in seiner Oratio sämtliche
Exempel, die er den Zöglingen vor Augen führt, durch die Vereinbarkeit
mit den Dogmen, die er bereits als richtig voraussetzt und die klare
Richtschnur seiner vermeintlich positiven Urteile ist. Die Dichter etwa
empfiehlt er nur insoweit, als sie die Taten und Worte herausragender
Männer bewahren, die restliche Poesie will er aber - darunter auch
ausdrücklich die Liebesdichtung und alle Unterhaltungsliteratur - ignoriert
wissen.31 Die Geschichtsschreiber, die Poeten und insbesondere die
Philosophen hätten die Tugend gelobt und vorbildliche Handlungen
beschrieben, weswegen auch deren Werke aufzunehmen seien, weil so das

jugendliche Gemüt mit der Tugend vertraut werde.32 Allerdings seien
solche Exempla nur nachahmenswert, weil und soweit sie den christlichen

Lehren ähnlich seien,33 und so erkennt Basilius an seinen zuvor
angeführten Beispielen von Sokrates, Perikles, Euklid, Alexander und
Kleinias den Schattenriss konkreter neutestamentlicher Gebote.34 In
eben diesem Sinne werden z.B. auch einzelne Lehrsätze Piatons und
Pythagoras' geschätzt, insofern sie im Speziellen mit der paulinischen
Paränese zusammengebracht werden können.35 Es ist an dieser Stelle
bereits bedenkenswert, wie umfangreich die Menge der Profanliteratur ist,
die Basilius durch seine eingrenzenden Gütekriterien faktisch
ausschließt. Wenn er jedoch gegen Ende seiner Rede sogar noch einmal
hervorhebt, all das zuvor beschriebene Nützliche in den Büchern der Heiden
könne man eigentlich auch - und zwar vollkommener - aus den christlichen

Schriften lernen,36 dann besteht spätestens da kein Zweifel mehr

30 Ad adol. IL7-10 (BASILIO: Discorso, 234): „Ad hanc porro vitam sacri ducunt sermones,
per occulta nos erudientes. Donee tarnen profundum illorum sensum per aetatem nobis per-
eipere posse non licet, in aliis non omnino diversis, quasi in umbris quibusdam speculisque,
oculos mentis exercere debemus, [...]. Et poetis et oratoribus et scriptoribus, ceteris omnibus
denique hominibus inhaerendum, unde nobis ad ingenii exercitationem aliqua sit accessura
utilitas. [...] nos itidem modo, si ut indelebilis sit apud nos probitatis sententia cupimus,
cum his extraneis disciplinis fuerimus imbuti, tune sacris et occultis operam dabimus; et
quasi solem in aqua prius videre assuefacti, ad ipsam lucem dirigemus intuitum."

31 Ad adol. IV,2-11 (BASILIO: Discorso, 235-236).
32 Ad adol. V,i-2; VII,1 (BASILIO: Discorso, 236, 239).
33 Ad adol. VII,7 (BASILIO: Discorso, 240): „Haec quae nostris similia sunt perdigna esse

imitatione duco."
34 Ad adol. VII,8-13 (BASILIO: Discorso, 240).
35 Ad adol. IX,12-16 (BASILIO: Discorso, 244-245).
36 Ad adol. X,i (BASILIO: Discorso, 247): „Sed haec in nostris libris addiscemus perfectius;

in praesentia vero umbram aliquam virtutis descripsimus ex his extraneis doctrinis."



Basilius der Große und die studia humanitatis des Coluccio Salutati 69

daran, dass er weit davon entfernt ist, für eine umfassende Lektüre der
klassischen Autoren einzutreten.

Salutati verbindet mit den studia humanitatis hingegen wie gesehen
entschieden différente Vorstellungen, und auch Leonardo Bruni möchte
die heidnische Kultur anders bewerten. In dem bereits erwähnten De
studiis et litteris stellt er zwar zunächst die religiösen und die weltlichen
Autoren in der Ausbildung vermeintlich gleichberechtigt nebeneinander,
allerdings belegen seine anschließenden quantitativen Gewichtungen
und qualitativen Werturteile, dass seine deutliche Präferenz der
Profanliteratur gilt. Basilius findet sich hier zwar in einem Reigen patristischer
Autoritäten noch namentlich erwähnt, zu deren Relevanz Bruni sich aber
auch nicht andeutungsweise äußern möchte. Unter diesen Vätern
erscheint lediglich Laktanz Brunis voller Bewunderung würdig, allerdings
nicht für seine Lehren, sondern für die Brillanz seines Schriftstils.37
Demgegenüber wird im Rahmen des Lobes der profanen Bücher die Emphase,
mit der die Wichtigkeit der litterae beschrieben wird, von Zeile zu Zeile
gesteigert. In der bereits erwähnten Dichterapologie stellt sich dann zu
guter Letzt noch die vollkommene Gleichwertigkeit der christlichen und
der heidnischen Literatur ein. Bruni übernimmt nicht nur nach dem Vorbild

Salutatis den Vergleich zwischen den unmoralischen Geschichten
der heidnischen Poesie und ähnlichen Erzählungen aus dem Alten Testament,

sondern entwickelt daraus sogar einen für die Bibel unvorteilhaften

Antagonismus: „Haben die Heiden etwa nach ihrer eigenen Moralität
gelebt? Als wäre die Ehrenhaftigkeit und Erhabenheit der Sitten damals
nicht dieselben gewesen, wie sie es heute sind! Als ob nicht dasselbe oder

sogar noch viel schlimmere Dinge in der Heiligen Schrift zu finden
wären!"38 Wie der Rest des Briefes und der Großteil seiner übrigen
Schriften zeigt, möchte Bruni die Beschäftigung mit der antiken Literatur
als in sich sinnvolles Bildungsziel verstehen, das sich überhaupt nicht an
der Wahrheit des religiösen Kanons zu orientieren hat, geschweige denn
durch diesen legitimiert werden muss.39

37 De studiis et litteris 7 (in: KALLENDORF: Humanist Educational Treatises, 96-98).
38 De studiis et litteris 27 (in: KALLENDORF: Humanist Educational Treatises, 120): „At illi

forsan suo more vixerunt? Quasi vero honestas gravitasque morum non tunc eadem fuerit,
quae nunc est! Aut quasi non haec ipsa, vel etiam détériora in sacris reperiantur libris!"

39 Ähnlich dazu HANKINS, James: General Introduction. 2. Bruni's Humanism, in: GRIFFITFt,

Gordon/HANKINS, James/THOMPSON, David (Hg.): The Humanism of Leonardo Bruni. Selected
Texts M&R T&S 46; RTS 10). Binghamton: State University of New York/Center for
Medieval and Early Renaissance Studies 1987 14-15. Bereits 1408 hatte Bruni in einem Brief an
Niccolö Niccoli deutlich artikuliert, dass Basilius für ihn nicht gerade die höchste Relevanz
besitzt: „Quare de beato Basilio statuas ut vis; nihil enim urgeo. De philosophicis vero non
modo urgeo, verum etiam infesto, ut celeriter mihi transmittas." (BRUNI: Humanistisch-philosophische

Schriften, 197.) Konsequenterweise übersetzt Bruni nach Ad adolescentes auch
kein einziges Werk mehr aus dem christlich-religiösen Kontext.



7° Christian Kaiser

Mit Basilius haben all diese Vorstellungen von profaner Gelehr- und
Beredsamkeit wie gesehen wenig zu tun, weshalb wohl Bruni ihn auch
bei den sakralen Schriftstellern abstellt, denen es infolge der so
konzipierten Differenz immerhin erspart bleibt, das weltliche Wissen
argumentativ befördern zu müssen. Weder Salutati noch Bruni haben
Interesse daran, sich ihre säkularen Bildungsbemühungen durch das patristi-
sche Wahrheitskonzept von Grund auf zensieren zu lassen. Es handelt
sich hier schließlich um die ersten florentinischen Literaten, die
systematische Griechischstudien institutionalisiert haben - Salutati konnte
Manuel Chrysoloras zwischen 1397 und 1400 als Lehrer für das studio
gewinnen, Bruni war dessen erfolgreichster Schüler. An die strebsame
Erschließung des reichen griechischen Erbes werden sie wohl weiter gehende

Erwartungen gehabt haben als nur die Bestätigung der vermeintlich
immer schon feststehenden biblischen Wahrheit. Anders als die beiden
Staatsmänner, die von ihren Studien stets auch und in erster Linie als

von ihren eigenen freudvollen Aktivitäten sprechen, adressiert Basilius
auf deutliche Weise unerfahrene Dritte, nämlich junge Schüler, die sich
in den Profanwissenschaften jedoch keinesfalls vervollkommnen sollen,
sondern die sich einen Grundstock an Allgemeinbildung aneignen
müssen, um danach in die höheren Weisheitsgefilde der Heiligen Schrift
eingeführt werden zu können. Der erfahrene Gläubige wende sich aber
allein den sakralen Texten zu und bereite sich mit ungeteiltem Eifer auf
sein jenseitiges Leben vor.4° Auf eine solcherart ausgerichtete „Fürsprache"

verzichten die Apologeten der studia humanitatis ganz offensichtlich

lieber. Der von Bruni zunächst erwartete autoritative Beitrag des
Basilius hat sich damit zumindest für ihn offensichtlich als Trugschluss
erwiesen.

3. Giovanni Dominici über die Wahrheit der Christen

Salutatis Kontrahenten können aus der basilianischen Paränese einen
größeren Nutzen als diejenigen ziehen, denen die lateinische Ubersetzung

ursprünglich hätte beistehen sollen. Giovanni Dominici verkündet
in seiner Abhandlung Lucula noctis, die er ^05 als Entgegnung Salutatis
verfasst und dem er sie auch widmet, rundheraus den Konsens zwischen
dem Kirchenvater und sich selbst. Als erster Lateiner überhaupt kommt

40 Dieses Bildungsverständnis scheint bereits in Ad adolescentes auf und wird in erheblicher

Weise untermauert durch den berühmten Brief Basilius' an Gregor von Nazianz (Ep. 2),
den Ambrogio Traversari 1418 ins Lateinische übersetzt und der danach in vielen
Handschriften zirkuliert (jetzt ediert bei DE KEYSER, jeroen: Solitari ma non soli. Traduzioni uma-
nistiche della lettera „De vita solitaria" di Basilio di Cesarea, in: Medioevo greco 9 (2009) 53-
83, 67-73. Zu Basilius' differenziertem Umgang mit den paganen Schriften s. KAISER, Christian:

Das Leben der Anderen im Gemenge der Weisheitswege. Diogenes Laertios und der
Diskurs um die philosophische Lebensform zwischen Spätantike und Früher Neuzeit P & A 35).
Berlin: De Gruyter 2012, 132-142, 188-192.



Basilius der Große und die studia humanitatis des Coluccio Salutati 71

Dominici dabei - wenn auch angesichts des Umfangs seiner Schrift nur
gleichsam am Rande - nicht nur auf den Titel, sondern auch auf den
Inhalt von Ad adolescentes zu sprechen.

Der Dominikaner führt die ganze Fragestellung in den patristischen,
genauer gesagt augustinischen Wahrheitsdiskurs, sowie in den aktuellen
pädagogischen Zusammenhang, dem sie entsprungen war, zurück. Seine
ausgiebige Diskussion aller Argumente, die für den Nutzen der
Profanliteratur sprechen, stellt nicht einfach nur eine Zusammenstellung von
Gründen dar, sondern bedeutet durch die Benennung des bei Salutati
zuletzt Verschwiegenen gleichzeitig ihre Konkretisierung in einem
determinierten und scharf umgrenzten Wahrheitsdiskurs, der nur die Heilige
Schrift als sichere Wahrheitsquelle anerkennt. Mit dieser Intention
werden zahlreiche Belegstellen auf der unermesslichen, blühenden Wiese
der Heiden gesammelt („ex immenso florente prato gentilium legere").41
Der Dreh- und Angelpunkt für Dominicis eigenen Ansatz ist die Caritas:
Die Liebe zum Nächsten sei es, die das Leben der Christen vollkommen
mache und zur wahren Glückseligkeit führe,42 nur sie könne alles besiegen,

und nur wenn ihre Dominanz gesichert sei, werde man nicht durch
die scientia aufgebläht.43 Nicht nur die mehrfache Anknüpfung an diesen
paulinisch-augustinischen Topos zeugt von der Methode Dominicis,
heidnische Vorlagen - insbesondere Vergil - durch autoritative Vorbilder
emulativer Vereinnahmung zu überwinden, sondern auch seine eigene,
nicht ganz ironiefreie Vergilrezeption.44

In diesem Sinne müsse ein Kind zuallererst im Glauben erzogen
werden. Es sei eine Sache, die artes liberales zu lernen, ohne die keine
menschliche Gemeinschaft gut bewahrt werden könne, wie etwa
Grammatik, Arithmetik, Musik und die mechanischen Künste; aber etwas
anderes sei es Bücher zu lesen, die eine falsche Religion lehrten und attrak-

41 DOMINICI: Lucula noctis, (Cap. II) 10-26. Wahrheiten gemäß der christlichen Kosmo-
und Psychologie fanden sich etwa bei Piaton, Vergil, Empedokles, Hermes Trismegistos,
Seneca, Demokrit u.v.a., darüber hinaus auch schwach definierte Ahnungen über die Vorrangstellung

Christi z.B. bei der Sybille, bei Vergil und im Koran.
42 DOMINICI: Lucula noctis, (Cap. XIII) 120: „[...] Christianorum vita est Caritas; secunda,

Caritas sola ad beatitudinem ducit."
43 Das Motiv der aufblähenden scientia rekurriert auf 1 Cor 8,1, dem Augustinus (und mit

ihm Dominici) die Formel „sola Caritas est que vincit omnia" (Sermo 354,6) voranstellt und
damit eindrücklich Vergils „omnia vincit amor" (Ecl. X,g6) nicht nur zitiert und ersetzt,
sondern geradewegs einverleibt: „Amate scientiam sed anteponite caritatem."; DOMINICI: Lucula
noctis, (Cap. XIII) 121.

44 Aus derselben Ekloge, der zwei berühmte Verse entstammen (Ecl. III, 60-61: „Iovis
omnia plena, ille regit terras"), die den Freunden der heidnischen Dichter immer wieder als
Zeugnis von Vergils „richtigem" Gottesverständnis dienen (vgl. DOMINICI: Lucula noctis,
(Cap. II) 12), verwendet Dominici eine andere Stelle, um die Jungen vor der Schlange zu warnen,

die sich bei der „Blütenlese" im Grase verstecke (Ecl. III, 92-93: „Qui legitis flores et hu-
mi nascentia fraga, frigidus, o pueri, fugite hinc, latet anguis in herba."); vgl. DOMINICI:
Lucula noctis, (Cap. XXXI) 250.



72 Christian Kaiser

tiv machten und diese wohl der wahren Religion vorzögen oder ihr
Widerstand leisteten. Die Wahrheit, die in jenen Schriften unter der
falschen Rinde angeblich verborgen sein soll, könnten Kinder jedenfalls
nicht nach außen befördern. Kein einziger der Dichter, Philosophen und
anderen paganen Schriftsteller habe seine Absicht auf die Liebe zu
Christus gelenkt. Wenn Christen aber Christus imitieren sollen, dürften
sie sich nicht an diejenigen halten, die nicht von ihm erfüllt seien,45 der
doch Vater, Führer, Licht, Nahrung, Heil, Weg, Wahrheit und Leben sei
und ohne den es keine Glückseligkeit gebe.46

Basilius liege nach Dominicis Auffassung durchaus auf seiner pädagogischen

Linie. Wer nämlich glaube (so Dominici zunächst im affirmativen

Teil der Lucula noctis), die Pfade der Heiligen Schrift seien gangbar,
ohne in der scientia naturalis bewandert zu sein, gleiche demjenigen, der
das Fliegen ohne Flügel, das Spazierengehen nach einer Beinamputation
und das Sehen ohne die vorherige Erlangung der Sehkraft gebiete.
Deswegen habe Basilius, der redebegabteste Heilige unter den Griechen, den
jungen Lesern zur eifrigen Lektüre der Dichter geraten, um ihnen den
Weg zum Nutzen des Unterrichts in lieblicher Beredsamkeit zu weisen.47
Später präzisiert er die Leseempfehlung des Basilius dahingehend, dass
dieser den Schülern den intellektuellen Umgang mit allen Dichtern
verboten habe, die sich dem gesunden Glauben entgegenstellen, wobei er
fast alle modernen Poeten ausgeschlossen habe; dasselbe würde auch
Dominici selbst zugestehen.4« Sein eigener Kanon verabschiedet sich
allerdings vollkommen von der direkten Begegnung mit den paganen
Büchern. Zu den Autoren, die wegen des mit der Wahrheit verbundenen
metrischen Wohlklangs und sprachlichen Liebreizes gelesen werden sollten,

gehören:

45 DOMINICI: Lucula noctis, (Cap. XV) 130-131: „Aliud enim est ad liberales artes transire,
sine quibus humana societas bene conservari non potest, sicut sunt grammatica, arismetica,
et musica aut artes mechanice; et aliud est legere codices illos qui falsam religionem docent,
commendant, et fortassis vere preferunt sive resistunt. [...] Hie vero ea traduntur que sunt in
cortice falsa, quorum latentia vera pueris non deducuntur ad extra. [...] Nam intentionem
neque philosophi neque poete neque ulli gentiles dirigunt ad Christum amandum [...] Tandem

si exempla Christi Christianos convenit imitari, querenda non sunt ab illis qui vacui
sunt eis."

46 DOMINICI: Lucula noctis, (Cap. XV) 129: „Nemo potest ad felicitatem minare nisi Christus:

hie pater, hie dux, hic lux, hic cibus, hic salus, hic via, Veritas, et vita."
47 DOMINICI: Lucula noctis, Cap. V) 44: „Quisquis ergo existimat intrandum semitas

scripture sacre, naturalis scientie peritia non obtenta, [...] is volare imperat sine alis et pedi-
bus abscisis quempiam precipit ambulare hominesque videre qui visivam potentiam nondum
sunt assecuti. Propter hoc Grecorum eloquentissimus atque fidelis et sanctus, Basilius, in
doctrine profectum mellitis sermonibus dirigens iuniores, poetas censuit ab eis fore studiose
legendos."

48 DOMINICI: Lucula noctis, (Cap. XXXI) 250: „Hinc Basilius, quem opponendo induxi, iu-
niorum animos dirigere in poetas vetuit omnes qui fidei sinceritati obsistunt, fere omnes
modernos excludens. Hoc idem cum eo fateor ipse."



Basilius der Große und die studia humanitatis des Coluccio Salutati 73

„[...] primo Torquatus, buccolicum Petrarche, Dantisve, Prudentii, Sedulii,
Aratoris, Iuvencii. Quare hiis omnibus Auroram Biblie non premitto, ubi
simul fides, lepor, hystoria Veritas habentur et metrum Christianissimum.
Alanum dulciter metro canentem Ovidio non postpono. Habemus Christiani
theologum Augustinum, Ieronimum historicum, philosophum Ambrosium,
Gregorium moralem, doctrinalem Chrisostomum, Nazanzenum Nixenumque
cum Basilio persuadentes, Hyllarium et Damascenum profundos, ad omnem
materiam Thomam subtiliter disputantem, et ad ultimum, morales libros
venerabilis Petrarche, honorandi Certaldini [...]."49

Dominici wählt für seinen idealen Kanon bewusst ausschließlich christliche

Schriftsteller aus, die nicht nur allesamt in hohem Maße die pagane
Gelehrsamkeit in ihren Werken verarbeitet, sondern z.T. selbst ein „ver-
irrtes" Vorleben durch die Caritas überwunden haben.5° Während bei
Salutati die Quellen unmittelbar herangezogen werden sollen, um die
Wahrheitsaufdeckung dem Leser selbst zu überlassen, verlangt Dominici
eine den Schülern angemessenere Darreichungsform, in der der Reichtum

der antiken Literatur durch den christlich orientierten Autorenwillen,

den er im Einklang mit der augustinisch interpretierten Caritas
wähnt, veredelt ist. Es ist ihm auf diese Weise nicht (wie manchmal
behauptet wird) um die Restaurierung längst vergangener Curricula zu tun,
vielmehr schlägt er angesichts der „educational fashion" seiner Zeit, die
ja einen großen Bedarf nach antiken Stoffen entwickelt hat, die innovative

Bereitstellung heidnischer Poesie und Philosophie in christlicher
Fermentierung vor, die auch ausgewählte moderne (Dante, Petrarca und
Boccaccio) sowie neu übersetzte griechisch-patristische Werke mit
einschließt. Der Verzicht auf die direkte Lektüre der paganen Texte selbst
unterscheidet ihn zwar von Basilius, dessen Ad adolescentes ohnehin auf
ein anderes Problem zu einer anderen Zeit in einem anderen kulturellen
Gefüge antwortet^1 dennoch gewährleistet das übereinstimmende
Wahrheitsverständnis sowie der daraus abgeleitete selektive Umgang mit
dem nichtchristlichen Erbe, dass sich der Kappadokier nicht nur als

49 DOMINICI: Lucula noctis, (Cap. XLV) 395-396.
5° Schon Ende der neunziger Jahre des 14. Jahrhunderts hatte Dominici in einem Vol-

garetraktat auf die patristischen Exempel der Metamorphose durch christliche Nächstenliebe

hingewiesen; s. DOMINICI, Giovanni: Libro d'amore di carità. Hg. v. Antonio Ceruti.
Bologna: Romagnoli-DaH'Acqua 1889, 482: „Jeronimo dottore, prima che avessi la carità, fu da
Dio nominato non cristiano, ma ciceroniano; Agostino era manicheo, Ambrosio pagano,
Cipriano mago e incantatore; ma quando vennono alla sincerità della fede i tre ultimi, e alla
carità tutti e quattro, allora la scienzia loro a essi fu utile e ail' universo mondo; perô dice
santo Agostino nel libro della Dottrina cristiana: ,Sola la carità è quella, la quale vince ogni
cosa, [...]'." Giovanni da San Miniato übersetzt 1427 in Übereinstimmung mit Dominicis Bil-
dungskonzept Petrarcas De remediis ins Volgare, das mit anerkennenden Bezügen zur
heidnischen Gelehrsamkeit ja nicht eben geizt; s. dazu Bessi, Rossella: Note sul volgarizzamento
del „De remediis utriusque fortune", in: Quaderni petrarcheschi 9-10 (1993) 629-639.

51 Siehe dazu z.B. ROUSSEAU, Philip: Basil of Caesarea The Transformation of the Classical

Heritage 20). Berkeley: University of California Press 1994, 36-37, 48-56.



74 Christian Kaiser

ideeller Unterstützer, sondern aufgrund seiner eigenen heidnisch
formierten und christlich transformierten Eloquenz selbst nachhaltig als
einer der relevantesten Lehrer innerhalb des Bildungsprogramms Domi-
nicis empfiehlt.

4. Die Differenz der Wahrheitsformen

Anders als in der Forschungsliteratur häufig dargestellt geht es in der
Kontroverse zwischen Salutati, Dominici und ihren jeweiligen „Parteien"
nicht einfach nur darum, ob die klassische Literatur gelesen werden dürfe

oder nicht, und auch die Behauptung, es handle sich um eine
Auseinandersetzung zwischen bildungsfreundlichen „Humanisten" und obsku-
rantistischen „Antihumanisten", ist irreführend. Das reproduziert zwar
treuherzig die eingangs zitierte Polemik Brunis, ist aber ebenso wie diese
sagenhaft unterkomplex. Der Maßstab in diesem Disput, dessen Teilnehmer

allesamt die Profanautoren lesen und auch nutzen, ist vielmehr die
textimmanente Wahrheit, mit der gleichzeitig deren didaktischer Wert
in der Kindererziehung verknüpft wird. Es ist nun aber nicht die
Wahrheitsdefinition, die den Unterschied zwischen Dominici und Salutati
ausmachen würde,52 sondern die Menge der als wahrheitsfahig qualifizierten
Texte. Für Dominici bildet das christliche Schrifttum, in dem im Übrigen
sämtliche Künste und Wissenschaften enthalten seien, die einzige Quelle
der Wahrheit, während sich Salutati und Bruni hingegen von der
potenziellen Fähigkeit auch der heidnischen Texte, als Wahrheitsquellen zu
fungieren, überzeugt zeigen.

Keiner der Akteure kann „beweisen", warum gerade seine Wahrheit
wahr ist, sondern lediglich deren Quellen definieren und daraus
Konsistenzvorgaben ableiten. Die unterschiedlichen Wahrheitskonstruktionen

bestehen parallel nebeneinander und erweisen sich als in sich
geschlossen, kohärent, nicht widerlegbar und sich wechselseitig
ausschließend. Paul Feyerabend hat solche Konstruktionen in Anlehnung an
die Kunsttheorie Alois Riegls „Denkstile", alternativ u.a. auch
„Wahrheitsformen" genannt.53 Diese Diktion auf vorliegenden Sachverhalt
anwendend lässt sich also beschreiben, wie in der einen Wahrheitsform
ein Werterepertoire etabliert wird, das sich aus dem christlichen Kanon
sowie zahlreichen, sich damals großteils noch im Stadium der
Erschließung befindlichen anderen Quellen speist. Die andere Wahrheitsform

bezieht alles, was als „wahr" akzeptiert werden soll, zurück auf die
als vollkommenen betrachtete Heilige Schrift und erkennt das
Vorkommen wahrheitsgemäßer Lehrsätze, Tugenden oder Taten bei den

52 Beide verstehen die Veritas nach scholastischer Definition als die adaequatio rei et in-
tellectus; vgl. DOMINICI: Lucula noctis, 30; SALUTATI: Epistolario. Bd. 4, 200.

53 FEYERABEND, Paul: Wissenschaft als Kunst edition suhrkamp 1231; neue Folge 231).

Frankfurt a. Main: Suhrkamp 1984, 17-78, insbes. 44, 48, 77F.



Basilius der Große und die studio humanitatis des Coluccio Salutati 75

Heiden nur an, insofern sie als Andeutung der christlichen Wahrheit
verstanden zu werden erlaubt, welch letztere im Vergleich mit ihrem
jeweiligen paganen Pendant notwendig immer die bessere Ausprägungsform

darstellt. Diese letztere Auffassung wird nun aber nicht nur von so

genannten „Antihumanisten" wie Giovanni da San Miniato und Dominici,
sondern auch von ausgewiesenen „Humanisten" wie etwa Ambrogio
Traversari vertreten.54 Basilius hat wie gesehen andere konkrete
Vorstellungen über die Heidenlektüre als Salutati und Dominici. Die hier
vorgenommene Unterscheidung zwischen differenten Wahrheitsformen
ermöglicht es nun zu erklären, warum die kirchenväterliche Autorität
trotzdem bei letzterem einen entschieden seriöseren Anschluss findet.

Der modernen Rede von der „Unterstützung" durch ein „Manifest der
humanistischen Bewegung", das Ad adolescentes sein soll, liegt hingegen
ein genetischer Fehlschluss zugrunde. Von der übereifrigen Absichtserklärung

des ersten Ubersetzers Bruni und ihrer Imitation durch Salutati
schließt man auf einen validen Erkenntnisgehalt ihres Arguments, weil ja
der lateinische Text im Zuge der Apologie der studia humanitatis
entsteht und deshalb wohl genau dasselbe Ziel verfolgen müsse. Dass Salutati

und Bruni selbst jedoch in Basilius keine nennenswerte Anschlussoption

wahrnehmen, ist der Forschung bisher entgangen. Zudem stellt
der allzu oft vorgetragene Zusammenhang, wonach die Bedeutung von
Ad adolescentes für die Humanisten zu der in der Tat immensen
Verbreitung der Schrift geführt habe, eine klassische Scheinkorrelation dar,
weil der Text realiter von Anfang an für unterschiedlichste Lesergruppen
vervielfältigt worden ist, worauf oben ja schon hingewiesen wurde.55 Mit
Dominici wurde hier sogar ein bisher stets vernachlässigtes Beispiel eines
in diesem Sinne „devianten" Fürsprechers der Basilius-Lektüre präsentiert.

Es erscheint deshalb geboten anzuerkennen, dass selbst für die
ambitioniertesten „Humanisten" das Versprechen einer süßlichen Ein-

54 S.o. Anm. 40. Trotz seines Interesses für die säkularen Autoren vertritt Traversari
vehement das Wahrheitsmonopol der Heiligen Schrift, das er vermittels seiner Übersetzung
der griechisch-patristischen Werke gestärkt und im spirituellen Leben seiner Zeitgenossen
erneuert sehen möchte; vgl. dazu STINGER: Humanism, 6, 124-166. Seiner einzigen profanen
Übersetzung, nämlich Diogenes Laertios' Vitae philosophorum, die er nur aufgrund permanenten

Drängens seiner Freunde Niccolö Niccoli und Cosimo de' Medici auf sich genommen
hatte, entzieht er selbst den Anspruch auf Wahrheitsfähigkeit: In seiner Widmungsvorrede
streicht er den armseligen Irrtum der vielstimmigen Heiden heraus, der in Diogenes Laertios
offenkundig würde und den Lesern somit die „cubicula veritatis" der sakralen Bücher wieder
attraktiver mache, eine Argumentation, die Thomas Ricklin im augustinischen Heidendiskurs

verortet (RlCKLIN, Thomas: Vorsokratiker im lateinischen Mittelalter II: Thaies von Milet
im lateinischen Diogenes Laertios von Henricus Aristippus bis zur lateinischen Editio princeps
(1472/1475,), in: PRIMAVESI, Oliver/LUCHNER, Katharina (Hgg.): The Presocratics from the Latin

Middle Ages to Hermann Diels. Akten der 9. Tagung der Karl und Gertrud Abel-Stiftung
vom 5.-7. Oktober 2006 in München Philosophie der Antike 26). Stuttgart: Steiner 2011,

111-156, hier 136-137; dort auch Traversaris Vorrede).
55 Vgl. Anm. 3.



76 Christian Kaiser

mütigkeit antiker paganer und christlicher Kultur zumindest mit basilia-
nischer Theorie schwer einzulösen ist.

Zusammenfassung
Leonardo Brunis lateinische Übersetzung der Oratio ad adolescentes des

griechischen Kirchenvaters Basilius des Großen gilt zwar weithin,
allerdings zu Unrecht als „Programmschrift des Humanismus". Coluccio Salutati

nämlich, für dessen Verteidigung der studia humanitatis die Übersetzung

angefertigt worden war, gelang es ebenso wenig wie Bruni,
argumentativen Profit aus Basilius zu schlagen; dies blieb ihrem Kontrahenten
Giovanni Dominici vorbehalten. In der Abhandlung wird die These

vertreten, dass die Eigenheiten des patristischen Heidendiskurses sowie die

Differenz der Wahrheitsformen, in denen sich die Kombattanten bewegen,
das basilianische Werk nur bedingt anschlussfähig sein lassen.

Abstract
Leonardo Bruni's translation ofBasil the Great's Oratio ad adolescentes is

widely, but nonetheless wrongly considered as a manifest of the Humanist
movement. Although the translation had been made in order to support
Coluccio Salutati's defence of the studia humanitatis, neither he nor Bruni
succeeded in profiting from Basil, which should remain reserved for their
opponent Giovanni Dominici. The essay supports the hypothesis that the
contingent compatibility of Basil's oeuvre is conditioned by the idiosyncrasies

of the patristic discourse on pagan literature as well as the different

forms of truth, which the combatants are referring to.


	Basilius der Grosse und die studia humanitatis des Coluccio Salutati : von Fehlschlüssen, Bildungsmoden und differenten Wahrheitsformen

