Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 1

Artikel: Albert le Grand, commentateur de I'Apocalypse
Autor: Boureau, Alain

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761034

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761034
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ALAIN BOUREAU

Albert le Grand, commentateur de
I’Apocalypse

Depuis quelques années, je tente de recomposer le paysage des commen-
taires de I’Apocalypse au XIII® siécle, en restituant a Bonaventure le texte
pseudo-thomasien, Vox Dominit, en attribuant a Richard de Mediavilla
un commentaire inédit, Ipse revelat et un autre, Aser pinguis, accordé
jusque-la a Hugues de Saint-Cher2 et en exhumant, dans un manuscrit
oublié de Jean de Galles, d’'inconnues Collationes in Apocalypsin, corré-
lées a sa postille, elle-méme fort maltraitée jusqu’a présents.

Cette impressionnante expansion franciscaine, a ajouter a I'ample sé-
rie des années 1280-1333 (Matthieu d’Acquasparta, Raymond Rigault,
John Russell, Pierre de Jean Olivi, Vital du Four et Mathias av Linkoping)
doit pourtant étre un peu modérée et le présent article voudrait montrer
qu’Albert le Grand a commenté ’Apocalypse et lui attribuer la composi-
tion d’'un autre écrit pseudo-thomasien, Vidit Jacob.

La possibilité d'un commentaire de ’Apocalypse par Albert le Grand
s’appuie sur trois raisons d’inégale valeur :

1. Un tel commentaire semble vraisemblable dans I'ceuvre exégétique
d’Albert. En dehors de son exégeése évangélique, il a commenté, de fagon
insistante, les textes vétérotestamentaires qui avaient le plus de portée
eschatologique (Isaie, Jérémie, Daniel, les douze petits prophétes, Ba-
ruch, Job). L’absence de '’Apocalypse serait donc assez surprenante. Mais
cette raison n’est que de vraisemblance.

2. L’entreprise a été mentionnée par le franciscain Jean de Galles, vers
1280, juste apres le décés d’Albert, dans son propre commentaire de
I’Apocalypse, Magno spiritu. Il y nomme4 en effet dix commentateurs du

1 BOUREAU, A.: Bonaventure, commentateur de [’Apocalypse. Pour une nouvelle attribu-
tion de Vox Domini, in : Franciscan Studies 70 (2012) 139-181.

2 BOUREAU, A. : Richard de Mediavilla fut-il aussi un exégéte ? Premiére partie : Enquéte
sur les annotations du commentaire de I’Apocalypse dans le ms. Assise 82, in : Freiburger
Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue philosophique et théologique de Fri-
bourg 58 (2011) 1, 227-270 ; Seconde partie : Les enjeux de l'exégése de Mediavilla, in :
ibidem 58 (2011) 2, 404—46.

3 Voir mon article L'exégése de Jean de Galles, franciscain du XIII* siécle, a paraitre.

4 J'utilise un manuscrit que j'ai découvert et que j'estime étre le meilleur témoin du com-
mentaire, le Madrid (Biblioteca Nacional) 507: « Expositores uero huius libri fuerunt sanctus
Augustinus qui tamen non exponit librum continue, sed aliqua uerba interpolatim et Ierony-
mus exponit librum breuiter tamen, sed quasi continue, et Haymo, qui exponit spiritualiter
et diffusius, et Helynandus, qui exponit eleganter et diffuse, et Albertus, qui similiter expo-
nit misterialiter, et Gilbertus, qui similiter exponit quasi eodem modo, et loachim, qui ex-



44 Alain Boureau

livre : Augustins, Jérome6, Haymon d’Auxerre7, Hélinand de Perseigne8,
Albert, Gilbert de la Porréev, Joachim de Fiorew, Bérangaudn, Richard de
Saint-Victor= et Bédes. On peut s’étonner qu’il ne mentionne qu'un seul
commentaire du XIII® siécle, précisément celui d’Albert. En fait, vers
1280, la production intense sur I’Apocalypse n’avait pas encore commen-
cé et Jean de Galles ne pouvait disposer que d’'un commentaire d'Hugues
de Saint-Cher, qui débute par le prologue « de Gilbert », que de ce fait, il
aurait attribué entiérement a ce dernier4. D’autre part, on ne saurait
loger chez Jean ni chez ses contemporains, une conscience nette d’une
telle séparation temporelle : dans sa liste, Joachim de Fiore, Gilbert de la
Porrée et plus encore Richard de Saint-Victor sont des contemporains.
Mais on ne peut accorder qu'une confiance limitée a cette liste : dans le
corps de son commentaire, Jean ne cite ou n’évoque précisément qu'Hay-
mon (souvent), Augustin et Béde et Richard (rarement). Le cas de Joa-
chim étant mis a part, les cinq autres auteurs ne sont donc mentionnés
que par oui-dire, car, en bon encyclopédiste, Jean ne manque jamais d’ex-
hiber, au moins rapidement, ses lectures.

3. Un commentaire de I’Apocalypse attribué a Albert, parfois nommé
Enarrationes in Apocalypsim, a fait I'objet d’'une édition incunable de
1506, reprise dans les deux grandes collections des (Euvres d’Albert anté-
rieures a 'édition de Cologne, celle, au XVII® siécle, du dominicain Pierre
Jammyss et celle, au XIX® siécle de 'abbé Borgnet, Le pére Mandonnet,
encore en 1899, acceptait le texte dans son article « Albert » du Diction-

ponit incontinue et diffuse, et Bellengarius qui exponit tropologice magis seu moraliter, et
Ricardus qui recolligit misteria bene et breuiter, et Beda imitans leronymum exponit ali-
quantulum prolixius », M 18va.

5 PS. AUGUSTIN (Gennade? Césaire d’Arles?) : In Apocalypsim. loannis, hom. 1-19, PL 35,
2417-2452.

6 Il s’agit probablement de I'édition préfacée par Jérome du texte de Victorin de Pettau.
Voir DULAEY, M. : « Jéréme ‘éditeur’ du Commentaire sur I’Apocalypse » de Victorin de Poeto-
vio ou Victorin de Pettau, in : Revue des Etudes Augustiniennes 37 (1991) 199-236. Le texte de
Victorin a été édité par J. Haussleiter (= CSEL 49). Vienne : Tempsky 1916.

7 HAYMON D’AUXERRE : Expositio in Apocalypsin, PL 117, col. 938-1220;

8 Hélinand de Perseigne, qui se confond peut-étre avec Hélinand de Froidmont. Ce com-
mentaire cistercien a disparu.

9 Ce commentaire attribué a Gilbert de la Porrée a disparu, s'il a jamais existé. Il se peut
que le prologue du pseudo-Gilbert, répandu apres 1250, ait fait croire a I'existence d'un tel
commentaire.

10 JOACHIM DE FIORE : Expositio in Apocalypsin. Venise : 1527. Pour la préface, Praephatio
super Apocalipsim, in : SELGE, K.-V. (ed.) : Eine Einfiihrung Joachims von Fiore in die Johan-
nesapokalypse, in : Deutsches Archiv fir Erforschung des Mittelalters 46 (1990) 85-131.

1 BERENGAUDUS (bénédictin du IX® siécle.) : PL 17, col. 683-888, ol le texte est attribué a
Ambroise.

12 RICHARD DE SAINT-VICTOR : In Apocalypsim lohannis Libri Septem, PL196, col. 683-888.

13 BEDE : Explicatio in Apocalypsim, PL 92, col. 129-206.

14 Pour moi, il s’agit de Confiteor tibi et non d’Aser pinguis, on le verra.

15 Tome 11 B, 1-156, Lyon : 1651.

16 Tome 38, Paris : Vives 1899, 465-826.



Albert le Grand, commentateur de I'’Apocalypse 45

naire de Théologie Catholique. Ce n’est qu'en 1932 que Jacques-Marie
Vosté a démontré son inauthenticité7, sans que s’ensuive la recherche
d’'un autre texte exégétique d’Albert sur I’Apocalypse.

UN FAUX DEPART DE L'EXEGESE D’ALBERT SUR L’APOCALYPSE : CONFITEOR TIBI

Il vaut la peine de considérer de pres ce texte des Enarrationes in Apo-
calypsim, que je préfére nommer Confiteor tibi d’aprés l'incipit de son
prologue. En effet, il fut jugé albertinien pendant plus de quatre siéecles :
c’est sans doute 'existence de ce texte qui a empéché de voir de plus pres
Vidit Jacob : en paraphrasant la loi monétaire de Gresham, on dira
qu’« une attribution fausse chasse la bonne ».

L'édition de 1506 avait pour elle des critéres externes de vraisem-
blance. L'ouvrage in-quarto intitulé Diui Alberti Magni Ratisponensis epis-
copi, ordinis fratrum predicatorum postillatio in Apocalypsim procédait des
presses de Jacques Wolff de Pforzheim, éditeur a Bale depuis 1488, qui
assumait et datait cette publication : « Finis huius auree postillationis in
Apocalypsim Alberti Magni per magistrum lacobum de Pforzhen Basilea
elaborate, anno a partu Viginis salutifero 1506 ». Or, Jacques de Pforz-
heim avait une bonne réputation et publiait essentiellement des ouvrages
de piété et de théologie. Il édita notamment des bréviaires locaux. Il
semble avoir été proche des Chartreux de Bale. Son premier livre, en
1488, était un folio, le Quadragesimale de floribus sapientiae d’Ambrosius
Spiera (prédicateur servite du XV* siécle). Il poursuivit cette veine en
1508 avec la Gemma predicantium du franciscain contemporain Nicolas
Denyse. Il parait avoir été intéressé par la devotio moderna avec le Rose-
tum exercitiorum spiritualium de Jean Mauburnus, augustin contempo-
rain (1504). Il se lanca dans une théologie difficile avec le franciscain
Etienne Brulefer (Reportata et commentaires sur Duns Scot en 1501 et
1507). En 1508, il publia le commentaire sur les Sentences de Pierre Lom-
bard par Gabriel Biel.

Une dimension humaniste ne manquait pas a celui qui édita en 1498 le
Liber faceti de moribus iuuenum, ceuvre de Jean de Garlande, jugée alors
antique, accompagnée d'une traduction par Sebastian Brant, puis les
fables d’Esope.

La stature des préfaciers des livres publiés par Jacques de Pforzheim
confirme la solidité institutionnelle de l'entreprise : il publia en 1505
I’Homiliarius doctorum, anthologie d’homélies, rassemblée par Paul
Diacre, que Charlemagne, son commanditaire fit répandre dans toutes
ses terres. Or, le préfacier en était Jean-Ulrich Surgant, prétre et recteur

17 VOSTE, J.-M. : S. Albertus in Apocalypsim, in : Angelicum 9 (1932) 328-335.

18[...] docens mores hominum, precipue iuuenum, in supplementum illorum quia mora-
lissimo Cathone erant omissi iuuenibus utiles.



46 Alain Boureau

de I'Université de Bale. Un autre préfacier important présenta le com-
mentaire d’« Albert » : le dominicain Bernard de Luxembourg, qui fut un
peu plus tard prieur de Cologne, inquisiteur général des archevéchés de
Cologne, Mayence et Tréves.

Contrairement aux autres livres, le commentaire était une exclusivité
de Jacques de Pforzheim. Aucune mention de provenance n’était donnée,
mais il éditait un texte, qui se trouve dans un manuscrit de Fulda du
début du XV* siécle, dont le répertoire de Stegmiiller ne donne aucun
autre exemplaire. Ce manuscrit comporte a la suite du commentaire (fol.
1-50) les gloses par Nicolas de Lyre des livres bibliques sapientiaux (Pro-
verbes, Sagesse, Ecclesisate, Cantique, Ecclésiastique) aux folios 51-221,
suivies de brefs textes, I’'Oratio Salomonis, tirée des Rois (fol. 221) et le De
penitentia Salomonis texte de Philippe de Harvengt, présenté anonyme-
ment (fol. 222)9.

Ce commentaire, dans le manuscrit comme dans I'édition de 1506, est
précédé d’'un prologue d’auteur (Confiteor tibi), puis du prologue dit de
Gilbert, texte attribué au porrétain qu’'on ne trouve jamais avant les
années 1250. Certains passages longs du commentaire se retrouvent litté-
ralement dans Vidit lacob. Le texte, plus court que celui de Vidit Iacob ou
de Vox Domini, utilise beaucoup la Glose et n’a rien de spécifiquement
albertinien.

UN TEXTE EN QUETE D’AUTEUR : VIDIT JACOB

En revanche, un commentaire important, Vidit lacob, est toujours en
souffrance d’auteur. En effet, on voit apparaitre en 1562 chez les éditeurs
Giunti de Venise une belle impression de ce texteze, attribué a Thomas
d’Aquin dés son titre : « commentaire trés beau et moral du divin Tho-
mas d’Aquin sur I’Apocalypse, plus certain et plus fidele qu'un autre
attribué a ce saint docteur, bien différent de lui, imprimé jadis a Flo-
rence>, » Ce dernier texte était celui de Vox Domini, produit a Florence

19 Fulda, Landesbibliothek AA 92, n° 1042 au tome II (47) de Stegmiiller. Voir : Die
Handschriften der Hessischen Landesbibliothek Fulda. Herausgegeben von Hartmut Broszin-
ski. Wiesbaden : Otto Harrassowitz 1992, tome 1, 186-187.

20 CAMERINI, Luigi Silvestro : Annali dei Giunti. Florence: Sansoni 1962-1963, n° 659.

21 THOMAS D'AQUIN : D. Thomae Aquinatis in apocalypsim pulcherrima, ac moralis
expositio: “quavis alia, eidem Sancto Doctori ascripta, certior ac fidelior, ab ea, olim Floren-
tiae excusa longe diuer-sa : nuper é tenebris eruta, ac in verbi Dei concionnatorum gratiam
(quibus per quam vtilis fuerit) diligenter impressa, & iuxta exemplar manuscriptum, quo ad
fieri potuit fidelissime recognita : indicem etiam rerum scitu dignarum ob maiorem studio-
sorum facilitatem addidimus. Indicem etiam rerum scitu dignarum [...] adiddimus.” Cura, ac
diligentia. F. Remigii de Nanninis Florentini. Venetiis, Iunctas, 1562.



Albert le Grand, commentateur de '’Apocalypse 47

en 1549 par 'imprimeur Laurent Torrentinus22. Une logique proprement
culturelle jouait dans la production d’'un second commentaire attribué a
Thomas d’Aquin23 : la premiére publication florentine pouvait apparaitre
comme un défi a la fois a la cité de Venise et a I’éditeur Giunti, qui, au
cours des quatorze ans qui séparent les deux publications, auraient
dépéché une enquéte aupres de dominicains influents.

En effet, le dominicain chargé de cette édition, Remigio Nanni (de
Nanninis) (vers 1520-1580), publia 'année suivante, chez le méme éditeur
vénitien, le commentaire de I'Ethique par Thomas d’Aquin, avant de par-
ticiper aux ceuvres de Thomas, parues en 1570 a Rome, sous la direction
des dominicains Vicenzo Giustanini et de Tomas Manrique patronnées
par le pape dominicain Pie V. En 1562, dans une lettre de dédicace de
I'édition de Vidit lacob, adressée au dominicain Seraphino Cavalli de
Brescia, provincial de Terre Sainte, présent au concile de Trente en
156224, il manifeste déja des doutes. Il raconte d’abord I'émoi de I'éditeur
trouvant par hasard un manuscrit, transporté de Sicile a Venise, com-
portant le nom de Thomas et correspondant a la doctrine de Thomas,
licet non phrasim. Remigio, pour sa part, ne trouvait pas « I'empreinte de
son discours » (characterem dictionis), et suggérait une attribution domi-
nicaine donnée a un Thomas Anglico, en supputant une confusion paléo-
graphique avec angelico (le docteur angélique). Cependant, il attribua
finalement, mais sans conviction, les deux textes a Thomas, qui aurait
composé I'un (Vox Domini) dans sa jeunesse, puis l'aurait réécrit repris
un peu plus tard sous la forme de Vidit lacob. Bien entendu, l'autorité de
Remigio Nanni joua contre l'attribution du texte a Thomas. Un siécle
plus tard, le dominicain vénitien Innocenzio Pencini suivit la méme these
dans son Della elettione canonica pratica morale parenetica. Studio
ristretto, e facile, eruditione dottrinale, giuridica, e scritturale, di necessita
a gli ecclesiasticizs.

Mais les deux commentaires subirent souvent une dissociation. Sixte
de Sienne, ce franciscain devenu dominicain et proche de Pie V, avait te-
nu le méme raisonnement pour un commentaire de la Genése attribuée

22 Divi Thomae Aquinatis in beati Joannis Apocalypsim expositio, nunc primum ex tene-
bris eruta, cum indice et duplici tabula, locorum Sacrae Scripturae et quaestionum cum
privilegio. cum praefatione Gilberti Pictaviensis.

23 Par erreur, Domenico Moreni, dans ses Annali della tipografia fiorentina di Lorenzo
Torrentino, Florence, N. Carli, 1811, nota dans le livre des Giunti une reproduction de Vox
Domini, alors que le titre manifeste ostensiblement une différence nette et que le texte est
effectivement celui du commentaire Vidit Iacob

24 Voir son opuscule, De Christo iudice laetis animis expectando oratio reueren. patris Se-
raphini Caballi, Brixiensis, Dominicani, sacrae theolog. doctoris, atque prouincia terrae sanc-
tae prouincialis, in Dominica prima Aduentus. 1562. Ad sacrum oecumenicum Tridentinum
Concilium. Brescia, Damiano Turlino, 1563.

25 PENCINI, Innocenzo: Trevise, Righettini, 1664.



48 Alain Boureau

lui aussi @ Thomas26, eut une attitude semblable a celle de Remigio Nanni
en 156627, admettant Vox Domini dans les ceuvres, mais en pensant aussi
a une confusion avec un Thomas l'anglais et en ignorant Vidit Iacob.
Aucun des deux textes ne fut donc repris dans |'édition dite Piana, du
nom du pape Pie V, qui la patronna, des Opera omnia en 18 volumes,
parue a Rome en 1570-1571. Peu a peu, 'emphase se porta sur Vidit lacob
et délaissa Vox Domini, qui fut ainsi ignoré par le jésuite Théophile
Raynaud?28 (1583-1663) et le prémontré Camille Oudin (1638-1717)29.

Le texte de Vidit Jacob a pourtant été éditése dans les Opera omnia de
Thomas d’Aquin, avant d’étre rejeté du corpus authentique, en raison de
I'absence de témoignage dans les catalogues anciens. En outre, on reléve
une assez nette différence de style avec 'ceuvre de Thomas. Le style
d’écriture et de composition parait bien différent, alors que la per-
sonnalité de Thomas et I'assistance efficace d’'un secrétariat ont produit
une grande homogénéité. Le point final de cette controverse érudite se
trouvait déja en 1750 chez le dominicain Bernard Marie De Rubeis (Rossi)
dans une des dissertations de son De gestis, et scriptis, ac doctrina sancti
Thomae Aquinatis dissertationes criticae, et apologeticae3, qui fut réim-
primée au tome VII de I'édition de Venise des Opera omnia de Thomas en
1785 (p. VI-XI), puis au tome I des (Euvres de Thomas de la Commission
Léonine en 188232, De Rubeis reprenait tous ces débats et spécifiait la
possibilité d’'une confusion avec les deux dominicains anglais Thomas
Jorz ou Joyce, Jorce, Georce (vers 1250-1310), ou Thomas Walleis (1287-
1349). L’érudition dominicaine, qui a recouru a De Rubeis dés les débuts
de la Commission Léonine en 1882 est restée sur cette évaluation. Pierre

26 Voir PIRON, Sylvain : Note sur le commentaire sur la Genése publié dans les ceuvres de
Thomas d’Aquin, in : Oliviana 1 (2003).

27 SIXTUS SENENSIS : Bibliotheca sancta, apud Franciscum Senensem. Venetiis : 1566,
partie VII.

28 Erotematis de bonis ac malis libris, Lyon, 1653, J.A. Huguetan et M.A. Ravaud. Le
jésuite introduit un élément de contenu, en considérant, dans Vidit Iacob, I'allusion de
I'auteur au livre IV de son commentaire des Sentences et I'allusion a la conversion récente et
massive des Coumains en Hongrie.

29 Commentarius de scriptoribus ecclesiae antiquis illorumque scriptis tam impressis
quam manuscriptis adhuc extantibus in celebrioribus Europae bibliothecis a Bellarmino,
Possevino [...] et aliis omissis, ad annum 1460 vel ad artem typographicam inventam, cum
multis dissertationibus, Leipzig : Maur 1722.

30 Sancti Thomae Aquinatis doctoris angelici ordinis praedicatorum opera omnia, tome 23,
325-511, Parme : Pietro Fiaccadori 1869. C'est cette édition qui a été reproduite dans le Cor-
pus Thomisticum (Roberto Busa). Le texte a été aussi édité chez L. Vives, tome XXXII.

31 DE RUBEIS, Bernardo: De gestis, et scriptis, ac doctrina sancti Thomae Aquinatis
dissertationes criticae, et apologeticae. Venetiis, Pasquali, 1750.

32 SANCTI THOMAE AQUINATIS: Opera omnia iussu impensaque Leonis XIII. P. M. edita, t. 1:
(Ex Typographia Polyglotta S.C. de Propaganda Fide, Romae: 1882), p. XLVI-CCCXLVI.



Albert le Grand, commentateur de ’Apocalypse 49

Mandonnet en 1910 (Des écrits authentiques de saint Thomas) ne con-
sacre qu'une ligne d’'un tableau de concordances a Vidit Jacob3s.

Restait a connaitre l'identité du rédacteur. Stegmiiller a pensé a
Hugues de Saint-Cher comme auteur possible de Vidit Jacob, mais aussi a
Guerric de Saint-Quentin. L’édition électronique du Corpus Thomisticum
le présente comme auteur éventuel de Vidit lacob : dans les rubriques, te-
nues a jour, du Corpus, on indique « Hugo de S. Caro ? ». Robert Lerner a
donné aussi une telle attribution en précisant qu’il s’agirait, comme pour
Vox Domini, d'une « école de Hugues de Saint-Cher », sans doute en
raison d’'une date trop tardive par rapport a la vie de Hugues, décédé en
1263. Aucun argument précis n’a été donné pour cette attribution, deve-
nue systématique pour les textes dominicains anonymes, alors que des
rapprochements assez singuliers avec 'ceuvre d’Albert le Grand se remar-
quent assez clairement.

PREMIER RAPPROCHEMENT ENTRE VIDIT IACOB ET ALBERT : LE SORT DES ELE-
MENTS

Une identité parfaite se trouve dans la question de la permanence des
éléments a la fin du monde, question qui fut dprement disputée et dis-
tinctive de 1248 a 1254, entre Thomas, Bonaventure et Albert, dans leurs
commentaires sur les Sentences de Pierre Lombards4.

Vidit lacob commente ainsi le verset 21,1 de I’Apocalypse (Et vidi celum
novum et terram novam. Primum enim celum, et prima terra abiit, et mare
iam non est):

« il faut dire que tous les éléments seront rénovés et resteront dans leur
substance, mais disparaitront en leur forme extérieure et leurs qualités sub-
stantielles demeureront ce qu’elles sont, mais disparaitront selon leur action
et leur passion réciproques. Mais les hommes qui existent dans le statut de
mortalité ont besoin de 'action réciproque des éléments. Et donc périront les
qualités des éléments, en ce qu’elles sont agentes et patientes. Ainsi, Augus-
tin dans le chapitre 16 <du livre XX> de la Cité de Dieu dit : ‘les qualités des
éléments destructibles, qui étaient appropriées a nos corps destructibles,
seront anéanties totalement par combustion et leur substance elle-méme au-
ra ces qualités qui conviennent parfaitement, par une transformation mer-
veilleuse, aux corps immortels. Ainsi le monde fait a neuf et en mieux s’ajus-

33 A la p. 109 de son ouvrage paru a Fribourg : MANDONNET, Pierre : Des écrits authen-
tiqgues de S. Thomas d’Aquin. Fribourg : de I'ceuvre de saint Paul 1910.

34 Voir BOUREAU, A.: Une nature préservée de la transgression humaine des normes.
Physique des éléments et géologie du monde dans l'exégése et la théologie du XIII° siécle, in :
VAN DER LUGT, M. : La Nature comme source de la morale au Moyen Age (= Micrologus’
Library 59). Florence : SISMEL 2014, 55-94.



50 Alain Boureau

tera parfaitement aux hommes refaits a neuf et en mieux, jusque dans leur
chair3s».

L’auteur de Vidit Iacob livre une précieuse référence a sa propre ceuvre,
par la mention qui suit immédiatement le passage cité, en renvoyant a
son propre Commentaire des Sentences : « de ce sujet, nous avons suffi-
samment parlé au sujet de la fin du livre IV des Sentencesss »). Cette
référence doit nous permettre de risquer une attribution de Vidit Iacob.
Seul un maitre reconnu pouvait renvoyer a son propre commentaire des
Sentences comme a un texte accessible a son lecteur.

Deux passages montrent que l'opinion de l'auteur de Vidit Iacob est
trés proche de celle d’Albert le Grand :

« Mais il y a deux aspects des éléments. L'un est leur étre spécifique et ainsi il
demeurera. L'autre dépend de la force de leurs qualités actives et passives et
elle ne demeurera pas, si ce n’est a la fagon dont demeure dans le sujet une
passion qui ne peut venir a 'acte »37 (Albert).

« il faut dire que tous les éléments seront rénovés et resteront dans leur sub-
stance, mais disparaitront en leur forme extérieure et leurs qualités substan-
tielles demeureront ce qu’elles sont, mais disparaitront selon leur action et
leur passion réciproques »38 (Vidit lacob).

L’argumentation est donc directement et précisément albertinienne.

La premiére citation ouvre la détermination par Albert de la question
7 de la distinction 47 (« quel sera l'effet de I'embrasement dans le
monde ?39 », aprés une notation préliminaire sur les limites des possibili-
tés de réponse aux questions soulevées par la distinction 47, qui portent
sur le Jugement dernier:

« Il faut dire qu’en vérité, il s’agit davantage d'une conjecture que d'une ques-
tion impliquant un savoir, car personne, je crois, ne peut savoir ce qu’il en se-

35 Sed dicendum est, quod revera omnia innovabuntur elementa, et remanebunt secun-
dum substantiam suam, sed transibunt secundum exteriorem formam, et qualitates substan-
tiales eorum remanebunt secundum quod sunt, sed secundum actionem et passionem mu-
tuam transibunt. Homines vero existentes in statu mortis, indigent mutua actione elemen-
torum. Et ideo peribunt qualitates elementorum, secundum quod sunt agentes et patientes.
Unde Augustinus de civitate Dei cap. 16, elementorum, inquit, corruptibilium qualitates, que
in corporibus nostris corruptibilibus congruebant, ardendo penitus interibunt; atque eorum
substantia eas qualitates habebit, que in corporibus immortalibus mirabili mutatione conve-
niunt. Ut mundus in melius innovatus, apte accommodetur hominibus in carne in melius in-
novatis, Vidit Iacob, ed. cit. p. 496a.

36 De hac materia satis diximus in fine Lib. IV, Vidit lacob, ed. cit., ibidem.

37 ALBERT LE GRAND : Commentaire sur les Sentences, 1V, 47,7, éd . Borgnet. 1894, 649.

38 Vidit lacob, ed. cit. 496a.

39 Quis erit effectus conflagrationis in mundo?, in : ALBERT LE GRAND : Vidit Iacob, ed. cit.
ibidem.



Albert le Grand, commentateur de I'’Apocalypse 51

ra, si ce n’est celui qui le verra quand cela se produira. Pourtant, je ne pense
pas qu’aucun élément ne sera totalement consumé 40 »,

Albert donne ensuite sa solution sur les qualités actives et passives, dont
la disparition a un sens eschatologique:

« La cause en est la suivante : les qualités premiéres actives et passives ont
été données aux éléments pour la production et la destruction qui se suc-
cédent dans le monde jusqu’a ce que les élus soient rassemblés en nombre tel
que soit rempli le nombre dont Dieu a prévu qu’il doive étre rempli. Et, une
fois ce nombre rempli, les éléments demeureront dans un autre état, sans
mélange mutuel, sans action ni passion en pleine lumiére4! ».

Enfin, Albert rapporte deux opinions différentes (plus qu'opposées), qui
sont fondées toutes deux sur la science naturelle, sans aucune utilisation
de 'Apocalypse (21,1), puisque seule I'eau y était menacée de disparition
(iam mare non est) :

« D’autres pourtant ont des propos différents, en parlant de la disparition des
éléments. Certains en effet disent que disparaitront 'eau et le feu parce que
ces éléments ont au plus haut point des forces actives et passives. Et a ce mo-
ment l'action et la passion n’existeront pas. D’autres disent que disparaitront
totalement l'air et 'eau et cela, je pense, parce que ces deux milieux, quand
ils existent, n’ont pas de mouvement ni de statut déterminé ; et de nombreux
mouvements passent bien en eux, de sorte que I'eau des planétes suit le chan-
gement de la lune qui est trés rapide et I'air suit les cycles des cinq planetes,
en lesquels se trouve une trés grande diversité de mouvements ; mais ces mo-
teurs n’existeront pas et ils disent que les deux éléments seront suppri-
meés42 ».

La conclusion maintient la thése de la survie des éléments :

« mais la vérité, je pense, est qu'ils ne seront pas supprimés mais seront
changés, comme on I'a dit en sorte que les éléments seront continuellement
lumineux : la terre en sa surface extérieure semblera alors étre transparente

40 Responsio. Dicendum, quod in veritate hic potius est divinatio, quam questio habens
scientiam aliquam: quia neminem puto scire, qualiter hoc erit, nisi qui viderit quando fiet: tamen
non puto, quod aliquod elementorum in toto consumetur, ibidem.

41 Hujus autem causa est: quia qualitates primae activae et passivae datae sunt elementis
ad generationem et corruptionem, quae sibi succedunt in mundo, donec tot colligantur
electi, ut numerus ille impleatur quem implendum Deus ab aeterno praevidit: et illo impleto
stabunt elementa in alio statu sine permixtione ad invicem, et sine actione et passione in
pleno lumine, ibidem.

42 Sunt tamen diversi diversa dicentes de transitu elementorum. Quidam enim dicunt,
quod transibunt aqua et ignis: et hoc ideo, quia ista in excellenti habent virtutes activas et
passivas: et tunc actio et passio non erunt. Alii dicunt, quod aer et aqua in toto transibunt:
et hoc ideo, ut puto, quia illa duo media existentia determinatum motum non habent et sta-
tum: et fluunt in ipsis motus multi valde, eo quod aqua sequitur planetarum mutationem
lunae quae velocissima est, et aer sequitur quinque planetarum orbes, in quibus est plurima
motuum diversitas: et haec tunc non erunt, et ideo dicunt, quod tollentur, ibidem.



52 Alain Boureau

comme du verre, I'’eau comme du cristal, et I'air lumineux comme le ciel et le
feu comme la lumiére méme du ciel43 ».

Cette solution concorde parfaitement avec le texte de Vidit Iacob et avec
son renvoi. Le sens de la réponse est le méme. L'auteur de Vidit Iacob
pourrait donc étre Albert lui-méme, car I'argumentation est directement
albertinienne. Seul un petit raffinement lexicologique peut provenir de
Thomas: les qualités aux deux aspects sont qualifiées de substantielles
dans Vidit Iacob. Mais le sens de la réponse reste le méme.

Un débat ferme entre Albert, Bonaventure et Thomas eut donc une
acuité précise, dont je résume ici la chronologie

1. 1248. Albert le Grand (Commentaire sur les Sentences): le feu,
comme les autres éléments de ce monde, perd un des deux aspects de ses
qualités premieres (activité/passivité) ;

2. 1252. Bonaventure (Commentaire sur les Sentences) : le feu, principe
actif et peu matériel en ce monde, se transforme en élément céleste et
offre ainsi une transition ascendante (reductio) ;

3.1254. Thomas d’Aquin (Commentaire sur les Sentences) : le feu,
comme les autres éléments de ce monde, a des qualités simples, effets de
sa forme substantielle et demeure identique en substance et en forme et
sera simplement purifié en ses dispositions ;

4.1265. Bonaventure dans Vox Domini : reprise de la position 2, avec
des concessions secondaires a 3 ;

5. 1278-1279. Albert le Grand dans Vidit Iacob, reprise de la position 1.
Le commentaire d’Albert, Vidit Jacob, répond donc a celui de Bonaven-
ture, Vox Domini. On a trop peu insisté sur la fonction doctrinale de I'exé-
gese médiévale, qui poursuit ici un débat commencé en d’autres lieux
textuels.

DEUXIEME RAPPROCHEMENT ENTRE VIDIT IACOB ET ALBERT : LES COUMAINS

Une autre particularité de Vidit Iacob va dans le méme sens : & propos du
tremblement de terre de Apoc. 16,18, 'auteur a cette remarque :

« un tel tremblement de terre, aussi grand concerne le temps présent, quand
de nombreux hommes furent convertis a la foi et a la pénitence par la prédi-
cation de prédicateurs modernes. En effet, rien que chez les Coumains, des
hommes ont été convertis a la foi et baptisés et en deux ou trois ans et ils
furent plus de cent mille en peu de temps. Bien des gens chez les Georgiens

43 Est autem veritas, ut puto, quod non tollentur, sed immutabuntur, ut dictum est: ita quod
erunt elementa continue luminosa, et terra in superficie exteriori pervia sicut vitrum, et aqua
sicut crystallus, aer vero luminosus ut coelum, et ignis ut ipsum lumen coeli tunc esse videbitur,
ibidem.



Albert le Grand, commentateur de I’Apocalypse 53

et aussi en Berbérie, en Afrique et de nombreux hérétiques et beaucoup
d’autres dans les autres parties du monde44 ».

Cette remarque est étonnante dans un commentaire sur I’Apocalypse. Le
verset commenté ne I'appelait nullement.

Une large partie des Coumains, population turque des steppes, arriva
en Hongrie au début du XIII® siecle, sans se convertir ni se sédentariser4s.
Alors que les allusions aux Coumains sont trés rares dans la production
scolastique, Albert le Grand y est revenu a deux reprises dans son vaste
commentaire des Politiques d’Aristote : au chapitre VI du livre [, il note :

« chez les hommes, ceux qui sont tres oisifs, aiment le loisir et fuient le tra-
vail, appartiennent a des populations pastorales — qui possédent beaucoup
d’animaux-, comme les fils de Ruben et la moitié de la tribu de Manasses, et
chez nous, les Coumains, qui fuient le travail et aiment le loisir ; ils vivent de
produits pastoraux, c’est-a-dire de lait et de viandes animales. Mais, parce
que les animaux ne peuvent vivre sans paturages et qu’en un lieu, les patu-
rages ne peuvent suffire a beaucoup d’animaux, ils sont obligés parfois de
migrer, de lieu en lieu avec leurs animaux afin de trouver des paturages, du
fait qu'un tel usage des animaux se fait a la place de I'agriculture46 ».

Ce texte, qui date de 1271 environ, ne laisse pas deviner une conversion
des Coumains. Or, précisément, la loi sur les Coumains de 1279 entendait
non seulement les convertir, mais leur faire abandonner tout mode de vie
nomade.

Un second texte, au chapitre XIV du livre VII illustre une constatation
d’Aristote par 'exemple des Coumains :

« Il ajoute qu’il y avait une loi des anciens Gentils et c’est encore celle de
Slaves, nommés Coumains : ils prévoient qu’aucun orphelin déficient en ses
membres ne sera gardé en vie. Ils ont décidé aussi, afin que ne se développe

44 Talis terremotus sic magnus respicit hoc tempus presens, in quo multi ad predicationem
modernorum predicatorum sunt conversi ad fidem et penitentiam. Nam de solis Cumanis con-
versi sunt ad fidem, et baptizati in duobus vel tribus annis, et in modico tempore, plusquam cen-
tum millia. Multi etiam de Georgianis, etiam de Barberia, multi de Africa, multi heretici, et quam
plures de aliis partibus mundi, op. cit. 470b.

45 Voir BEREND, Nora: How many medieval Europes? The ‘pagans’of Hungary and regional
diversity in Christendom, in: LINEHAM, Peter/NELSON, Janet L. (eds.): The Medieval World. Lon-
don: Routledge 2001, 77-92.

46 ALBERT LE GRAND : Politica, Lib. 1, cap. 4, éd. Borgnet, 44 : In hominibus qui
otiosissimi sunt et otium diligunt et laborem fugiunt, illi sunt pascuales, id est, multa ani-
malia habentes, sicut filii Ruben et dimidia tribus Manasses, et apud nos Cumani qui qui
laborem fugiunt et otium diligunt, illi pascualibus vivunt, lacte scilicet et carnibus anima-
lium, quae sine labore habentur. Sed quia animalia sine pascuis vivere non possunt, et in
uno loco multis animalibus pascua sufficere non possunt, ideo cum animalibus coguntur ali-
quando transmigrare de loco ad locum propter pascua invenienda, eo quod talium anima-
lium talis usus est eis loco agriculturae.



54 Alain Boureau

un nombre excessif, de déterminer un nombre d’enfants, au-dela duquel au-
cun autre ne sera gardé en vie47».

La suite reprend la défense de I'avortement par Aristote. La encore, les
Coumains ne semblent nullement touchés par le christianisme.

Si I'on accepte l'attribution de Vidit Iacob a Albert, il faut penser a
une rédaction de la fin des années 1270, moment d’efforts intensifiés de
conversions conduisant au statut de 1279. Albert aurait donc rédigé ce
commentaire a la fin de sa vie (il meurt en 1280), a la période méme ou il
composa son commentaire sur Job, ce qui est cohérent : bien au-dela
d’un exercice universitaire, la méditation sur ces deux livres bibliques
constituait une préparation a la mort.

TROISIEME RAPPROCHEMENT ENTRE VIDIT IACOB ET ALBERT : DE SINGULIERS
EXEMPLES NATURELS

Enfin, plusieurs autres détails naturalistes, tres inattendus dans un com-
mentaire biblique, viennent sans doute d’Albert: au verset 16,18 de
I’Apocalypse, est mentionné un « grand tremblement de terre, tel qu’il
n'y en eut jamais de tel, depuis que les hommes sont sur la terre48. »
L’auteur de Vidit Iacob s’attache d’abord a montrer I'ampleur exception-
nelle du phénomeéne :

« Un tel tremblement de terre, aussi grand, est noté deux fois ici : Jean, en
cela, suggére que cette quantité excede la mesure. Il excédera les phéno-
meénes antérieurs, parce qu’il sera universel ; ceux qui ont précédé étaient lo-
caux. Ainsi Matthieu (24,7) dit : ‘il y aura des tremblements de terre locale-
ment.” Et la cause de ce mouvement naturel ne sera pas naturelle, mais volon-
taire. En effet, il n'est possible selon la nature que se produise seulement un
mouvement local de terre, mais non pas universel49 ».

47 ALBERT LE GRAND : Politica, Lib.7, cap. 14, éd. Borgnet, 739 : In fine addit, quod lex Antiquo-
rum gentilium fuit, et adhuc quorumdam est, sicut Sclavorum, qui Cumani dicuntur, et provident
quod nullus orbatus natus deficiens in membris reservetur ad vitam: statuerunt etiam ne nimia
multitudo excrescat, ut determinatus sit numerus puerorum a parentibus, ultra quem nullus
reservetur. Sed quia impium est et contra pietatem naturalem interficere proprios natos, repre-
hendit hanc legem, et dicit quod minus malum erit statuere, quod matres sentientes se conce-
pisse, antequam semen accipiat vitam et sensum, si seminis concepti procurarent abortum Haec
est sententia.

48 Et terremotus factus est qualis nunquam fuit, ex quo omnes homines fuerunt super
terram, Ap. 16, 18.

49 Et terremotus factus est, id est fiet, qualis nunquam fuit, ex quo omnes homines fuer-
unt super terram. Talis terremotus sic magnus bis ponitur hic, ut per hoc innuat Iohannes,
quantitatem modum excedere. Excedet enim omnes qui ante fuerunt, quia universalis erit.
Alii qui precesserunt particulares. Unde Matth. 24, erunt terremotus magni per loca. Illius
autem motus naturalis non erit causa naturalis, sed voluntaria. Non enim possibile est quod
secundum naturam fiat motus terre universalis, sed particularis, in : Vidit Iacob, ed. cit. p.
462a.



Albert le Grand, commentateur de '’Apocalypse 55

Le souci d’Albert est de concilier les causes naturelles et le miracle par la
notion de quantification anormale.

Précisément, dans son Commentaire des Sentences, il prend ce critére
pour expliquer la toute-puissance de la volonté de Dieu dans le cours de
la nature, en prenant 'exemple du tremblement de terre :

« non seulement, il accomplit des choses qui ne suscitent pas I'étonnement
du fait de la persévérance de I’habitude, mais aussi celles qui paraissent éton-
nantes en raison de leur événement rare et insolite, comme sont la cessation
des lumieres, les tremblements de terre les générations monstrueuses d’atres
animés etc., car rien ne se fait sans la volonté de Dieu5° ».

Il y a plus : 'auteur de Vidit Iacob poursuit avec une explication naturelle
qui fait intervenir I'exemple de la chataigne :

« <un mouvement de terre> comme celui qui se produit du fait d'une fumée
massive enfermée en quelque partie de la terre et qui est contraint de se dé-
velopper sous la poussée de la nature sans avoir de procédé d’échappement,
devient un tremblement de terre, comme cela est clair dans le cas de la cha-
taignes! ».

Les termes de 'enfermement des vapeurs dans la terre se trouvent dans
le commentaire, par Albert, des Topiques :

« en effet, toute terre mue selon tout mouvement produit pas un tremble-
ment de terre, mais il faut dire qu’il provient de telle quantité de vapeur ter-
restre et de telle solidité du solide, par laquelle la vapeur ne peut s’évaporer
et, enfermée, ébranle la terres2 ».

Cette explication, proche de considérations sismologiques modernes, n’'a
rien de trivial au XIII® siecle.
Enfin, 'analogie de la chataigne se lit dans Les animaux :

« Le feu est ainsi une opération : une expulsion avec une poussée. Car le
chaud dans un ensemble terrestre massif engendre la ventosité d’un trés fort
mouvement et augmente continuellement et le fait dominer. En raison de

so Ubi enim non operatur quod vult Dei omnipotentis sapientia? que pertingit a fine us-
que ad finem fortiter, et disponit omnia suaviter, et non solum facit ea que perseverantia
consuetudinis admirationem non admittunt, sed etiam ea quae propter raritatem et insoli-
tum eventum mira videntur : ut sunt defectus luminarium, et terremotus, et monstrosi ani-
mantium partus, et his similia: quorum nihil fit sine voluntate Dei, sed plerisque non
apparet. Ideoque placuit vanitati Philosophorum etiam causis aliis ea attribuere, cum omni-
no videre non possent superiorem caeteris omnibus causam, id est, voluntatem Dei, Super
Primum Sententiarum, Lib. 1, d. XLV, art. VII, “An voluntas Dei habeat causam ?” éd.
Borgnet, 410-411.

51 Sicut qui fit ex grosso fumo incluso in aliqua parte terre, qui cum exire cogatur natura
impellente non habens respiraculum facit terremotus, sicut patet in castanea. Vidit lacob, ed.
cit., 462b.

52 Non enim quolibet modo mota terra est terremotus : sed oportet dicere a quanto va-
pore terrestri, et a quanta soliditate solidi, per quam vapor evaporare non possit, et inclusus
moveat terram, Topica , Lib. 6, tract. III, cap. IV, éd. Borgnet, 1890, 461.



56 Alain Boureau

cela, enfin, il chasse I'ensemble en une grande poussée en sorte qu’il casse ou
brise parfois les contenants. Un signe en est dans les récipients clos de toutes
parts qui posés dans le feu, éclatent sous une grande poussée, comme parfois
les ceufs a la coque et les chataignes, etc. en lesquels une vapeur chaude est
enfermées3 ».

Le propre de la chdtaigne, par rapport a d’autres végétaux, est de pré-
senter un contenant (sa coque) dur qui conduit a I'éclatement.

Un autre détail, moins exclusivement propre a l'univers d’Albert, a
aussi une présence étrange en exégese. La premieére partie du chapitre
dernier (22,11) est commentée comme le festin des élus. De fagon unique
dans la tradition et sans reprise de la distinction dans la suite du texte,
les trois composantes du festin sont présentées ainsi :

« et parce qu’aux tables des grands, sont d’abord donnés des plats destinée a
la nourriture, puis d’autres a la médication, comme les épices aromatiquess4,
Jean décrit donc d’'abord la boisson, deuxiémement la nourriture et
troisiemement indique les médicationsss ».

Cette notation étrange, non développée, semble de I'ordre d’'une annota-
tion, disponible pour une lecture ultérieure et restée sans usage.

Enfin, on trouve dans Vidit Iacob deux mentionss¢ de la triade des
forces de I'dme, chére aux franciscains. Or, parmi les théologiens domini-
cains il est un des rares a y recourirs’.

Ces divers éléments albertiniens, qui semblent d’'une nature inhabi-
tuelle dans un commentaire biblique par leur c6té singulier et isolé, me

53 Similiter etiam ignis est operatio expulsio cum impetu. Calidum enim in humido
grosso terrestri facit ventositatem fortissimi motus et illam continue generando auget et
vincere facit: propter quod tandem cum impetu magno expellit ita quod etiam aliquando
vasa scindit et rumpit. Signum autem huius est in vasis fortibus undique clausis quae in
ignem posita magno dissolvuntur impetu sicut et ova assa aliquando et castaneae et cetera
in quibus calidus vapor includitur, De animalibus, lib. 14, tract.44, cap.1V, éd. Stadler, 1916-
1920, 1283.

54 Albert précisait ailleurs: species aromaticae, que sunt sicut piper et cinamomum,
Albert, De Vegetalibus, Lib. 6, tract. I, cap. XV, éd. E. Meyer-Jessen. Berlin : 1867, 377.

55 Primo describit refectionem, et ea que pertinent ad reficiendum gaudium et exultatio-
nem. Et quia in mensis magnatum primo apponuntur nutritiva, deinde medicinalia, ut sunt
species aromatice ideo Iohannes primo describit potum illius refectionis. Secundo cibum.
Tertio ponit medicinalia. Vidit Iacob, ed. cit. 506a.

56 Tunc habebit rationalis lucis plenitudinem, irascibilis, pacis multitudinem, concupis-

cibilis dulcedinis magnitudinem. 21 Vidit Iacob., ed. cit. p. 505a.
Sed iterum queritur quare istis tribus debetur aureola spiritualis. Solutio: tres sunt vires anime,
rationalis, concupiscibilis et irascibilis. Potissimum actus rationalis est predicatio veritatis, et hoc
convenit predicatoribus. Item potissimus actus concupiscibilis est observantia virginitatis, et hoc
convenit virginibus. Potissimus actus irascibilis est contemptus mortis, et hoc convenit martyri-
bus. 14, 4., op. cit. p. 442a.

57 Voir KNUUTTILA, S.: Emotions in Ancient and Medieval Philosophy. Oxford: Oxford Uni-
versity Press 2004, 237.



Albert le Grand, commentateur de '’Apocalypse 57

permettent donc de poser que le texte de Vidit Jacob est bien |'ceuvre
d’Albert.

Il resterait a comprendre les rapports entre Confiteor tibi, dont j’ai
mentionné quelques pages communes avec Vidit. Confiteor tibi pourrait
trés hypothétiquement étre I'ceuvre d’'Hugues de Saint-Cher a qui j’ai
retiré le commentaire Aser pinguis, qui figure dans les éditions incu-
nables de la Postille d'Hugues de Saint-Cher et que j'attribue a Richard
de Mediavilla. La composition de Confiteor tibi serait bien plus cohérente
avec le reste de la Postille d’Hugues de Saint-Cher.

Albert se serait servi de Confiteor tibi comme d’un canevas qu’il aurait
étendu en le complétant et en recourant notamment aux Enarrationes in
Apocalypsim du pseudo-Anselme de Laon : j’en vois une trace dans la re-
prise littérale d’'un paragraphe qui commente la venue de la grande
prostituée (Apoc. 17,1) :

« qui siege, comme souveraine, sur les eaux nombreuses, c’est-a-dire sur de
nombreux peuples qu’elle attire a elle par la convoitise et la luxure. Ainsi le
Seigneur dit a Job : sa force est dans les reins, quand il trompe les hommes
dont le lieu de production de semence est dans les reins, et dans 'ombilic,
quand il trompe les femmes dont la semence se trouve dans 'ombilics8 ».

L’application de Job 40,11 n’a rien de trivial, mais les raisons de cette
citation sont probablement différentes. « Anselme » entend sans doute
montrer l'étendue de la luxure dans toute la population humaine
(hommes et femmes) et I'attirance commune est montrée par la bi-sexua-
lité du diable. Albert aurait été intéressé par la confirmation implicite
des théories d’Aristote chez un Job qui comparerait le sperme (ici semi-
narium) masculin et les menstrues (ici semen) féminines. Il pouvait
trouver confirmation de ses analyses dans son traité Des animaux qui
reprenaient les théories d’Aristote en insistant sur l'importance de
I'ombilic comme veine dans la production des menstrues, accumulées
ensuite dans 'utérus.

Vidit Iacob, c’est aussi Vidit Albertus : un Albert singulier et authen-
tique avait jeté son regard percant sur les brumes des commentaires de
I’Apocalypse.

58 Vnde sequitur, que sedet, ut domina, super aquas multas, id est super populos multos,
quos attrahit ad se cupiditate et luxuria. Unde dominus ad lob, virtus eius in lumbis eius,
quan-do viros quorum seminarium in lumbis est, decipit, et in umbilico, dum mulieres qua-
rum semen est in umbilico, decipit, Vidit Iacob, op. cit. p. 472a.

Vnde dominus ad Iob, virtus ejus, id est dyaboli, in lumbis ejus, et virtus illius in umbilico
ventris ejus. Quoniam viros, quorum seminarium in lumbis est, decipit; et in umbilico mulie-
res, quarum semen est in umbilico, decipit, Pseudo-Anselme de Laon, PL 162, col. 1560.



58 Alain Boureau

Résumé

Albert le Grand aurait rédigé un commentaire de I’Apocalypse, dont
'existence a été masquée par lattribution d’un texte, Confiteor tibi, publié
en 1506 et repris dans les éditions Jammy et Borgnet avant d’étre rejeté. En
fait, le vrai commentaire serait Vidit lacob, commentaire pseudo-thoma-
sien, parfois attribué a Hugues de Saint-Cher. On note trois paralléles
précis avec Albert sur le sort des éléments a la fin du monde, sur les Cou-
mains et sur [lexplication naturaliste du tremblement de terre avec
'exemple de la chdtaigne. Sur le premier point, Albert poursuit une con-
troverse avec Bonaventure et Thomas, initiée en 1248, poursuivie dans les
enseignements sur les Sentences, puis dans les commentaires de [’Apoca-
lypse (Vox Domini et Vidit lacob).

Abstract

Albert the Great could well have written a commentary on The Revelation,
the existence of which went unnoticed because of a text, Confiteor tibi,
attributed to Albert, published in 1506 and taken into the Jammy and
Borgnet editions before being finally rejected. The actual commentary
would be Vidit lacob, a pseudo-Thomasian commentary, sometimes attri-
buted to Hughes de Saint-Cher. We can notice three precise parallels bet-
ween Vidit lacob and Albert’s doctrine on the doom befalling the elements
at the end of the world, on the Cumans and on the naturalistic explanation
of the earthquake with the example of the chestnut. On the first point,
Albert is taking up again a disputation with Bonaventure and Thomas,
which had begun in 1248 and had been continued in the teachings on the
Sentences and subsequently in the commentaries on Revelation (Vox
Domini et Vidit Iacob).



	Albert le Grand, commentateur de l'Apocalypse

