
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 1

Artikel: Du corporel au spirituel : Averroès et la question d'un sens "agent"

Autor: Brenet, Jean-Baptiste

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761033

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Baptiste Brenet

Du corporel au spirituel.
Averroès et la question d'un sens « agent »

Averroès et le sens agent

L'idée d'un sens agent1 - qu'Averroès ne nomme jamais ainsi - apparaît
exclusivement dans le Grand Commentaire du De anima, lorsque le
Cordouan commente De an. II, 5, 417022-29 (com. 60)2. Aristote souligne
dans ce passage une différence entre l'acte de sensation (tô oriaBccvecrSai

1 On parle ici de ce que la tradition scolastique nommera le sensus agens, à savoir, dans
l'ordre du sensible, l'équivalent de ce qu'est l'intellect agent dans l'ordre de l'intelligible.
Assurément, toutefois, l'idée que le sens soit « agent », et non purement passif, pourrait
s'entendre autrement : on pense (notamment) au développement fondamental de De an. II,
5, 4i7b2-i6 sur l'équivocité du « pâtir » sensoriel, qui montre que la réception de la forme
dans le sens équivaut à un déploiement de son être, à un accroissement, un « progrès » (une
additio, dit l'arabo-latin, qui traduit ziyâda, Yépidosis grecque) de la puissance vers elle-
même, et donc, quodam modo, à une activité - sur la « passivité » du sens et de l'intellect
chez Averroès, voir M. GEOFFROY : "Passio", "transmutatio", "receptio" : Averroès sur l'analogie

de l'intellect et du sens dans le(s) commentaire(s) au De anima d'Aristote, in : J. Ha-
MESSE/O. WEIJERS (éds.) : Écriture et Réécriture des textes philosophiques médiévaux. Volume
d'hommage offert à Colette Sirat. Turnhout : Brepols 2006, 137-184. Par ailleurs, le sens peut
être considéré comme « actif » en tant qu'il agit au dehors : Aristote en parle à propos de la

vue en De insom., 2, 42^26 sq. ; et Averroès aussi, bien qu'autrement : cf. par exemple son
Colliget, III, 38, in : Aristotelis opera cum Averrois commentariis. Venise (apud Junctas),
1562-1574 ; réimpr. Frankfurt a.M. : Minerva 1962, suppl. 1 ; f. 54VM sq. ; pour l'arabe, cf. IBN

RuSd : Kitâb al-Kullîyyât fi l-tibb, éd. critique J. M. Förneas Besteiro et C. Alvarez de Morales.
Madrid : Consejo Superior de Investigaciones Cientificas-Escuela de Estudios arabes de
Granada 1987, 173-177 ; cf. aussi son Talhîs Kitâb al-hiss wa-1-mahsüs : pour l'arabe, voir :

Averrois Cordubensis Compendia librorum Aristotelis qui Parva naturalia vocantur, textum
arabicum recensuit et adnotationibus illustrauit H. Blumberg. Cambridge (Mass.): The
Mediaeval Academy ofAmerica 1972, 80, 4 sq. ; pour le latin : Compendia librorum Aristotelis
qui Parva naturalia vocantur, éd. A.L. Shields/H. Blumberg. Cambridge (Mass.) : The Medieval

Academy of America 1949, 98, 71 sq.
2 Pour le texte, voir : Averrois Cordubensis commentarium magnum in Aristotelis de anima

libros (ci-dessous : GCDA), éd. F.S. Crawford. Cambridge (Mass.): The Medieval Academy
of America 1953, ici 219-221 ; trad, anglaise complète : AVERROES (IBN RUSHD) OF CORDOBA:

Long Commentary on the De anima ofAristotle, translated and with introduction and notes
by Richard C. Taylor, with Thérèse-Anne Druart, subeditor. New Haven: Yale University
Press 2009 ; trad, allem, partielle : AVERROES: Über den Intellekt. Auszüge aus seinen drei
Kommentaren zu Aristoteles' De anima. Arabisch, Lateinisch, Deutsch. Herausgegeben,
übersetzt, eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von D. Wirmer. Freiburg : Herder
2008 ; trad, franç. partielle : AVERROÈS : L'Intelligence et la Pensée. Grand Commentaire du
'De anima'. Livre III (42g a 10-435 b 25)< trad. A. de Libera. Paris: Flammarion (GF) 1998. Cf.

ici, AVERROÈS: Middle Commentary on Aristotle's De anima. A Critical Edition of the Arabic
Text with English Translation, Notes and Introduction by Alfred L. Ivry. Provo (Utah):
Brigham Young University Press 2002, 63 (§167).



20 Jean-Baptiste Brenet

Kar svépyetav ; sensus in actu) et l'acte de science (s7ticn:f|pq ; scientia).
Les deux sont certes analogues (puisque le sentir est, dans son état
premier, comme la possession du savoir, et, dans sa perfection dernière,
comme le Beoopeïv, son plein exercices), mais leurs « agents » (za
7toLqTiKà ; agentia) présentent une caractéristique distincte : si les
sensibles sont « extérieurs » (ë^ooBev ; extrinseca), c'est-à-dire dans le
monde, et donc hors de l'âme, la science, elle, n'a d'existence que
psychique, au dedans du savant. Qu'est-ce qui l'explique, et qu'en résulte-t-
il C'est le texte d'Aristote, ici dans sa version arabo-latine4, qui le dit :

sensus in actu comprehendit particularia, scientia autem universalia, quasi
essent in ipsa anima. Et ideo homo potest intelligere cum voluerit, sed non
sentire, quia indiget sensato. Et ista dispositio est etiam in scientia sensibi-
lium ; ista enim causa est causa eorum, scilicet quod sensibilia sunt ex rebus
particularibus extrinsecis. Sed loqui de istis et exponere ea erit post, et habe-
bit horam.5

Premièrement, donc : si les « agents » de la sensation sont « extérieurs »,
c'est parce que le sens appréhende des « particuliers » (particularia), des
choses individuelles, et que celles-ci sont des réalités mondaines ; en
revanche, si les agents de la science ne sont pas extrinsèques, c'est qu'elle
porte sur des « universels » (universalia)6 et que ceux-ci sont « en quelque

façon dans l'âme » (quasi in ipsa anima). Deuxièmement, la
conséquence est que l'homme n'entretient pas le même rapport de maîtrise à

chacun de ces actes. S'il faut pour sentir qu'un objet mondain soit donné,

3 Voir AVERROÈS : GCDA, II, c. 59, p. 219, 14 sq. : « Idest, ita quod, cum prima virtus fuerit
facta, statim sentiet, nisi aliquid impediat, aut sensibilia non sint presentia. Et hoc est simile
seiende que est in sciente qui non utitur scientia. Deinde dixit : et sentire est sicut scire.
Idest, et ultima perfectio sensus, que est comprehendere sensibilia in actu et considerare in
eius, simile est uti scientia et consideratione. Deinde dixit : Et quod est in actu est simile ad
considerare. Idest, sentire in actu simile est ad considerare et scire » (cf. trad. Taylor, 171).

4 Sur la tradition arabe du De anima d'Aristote, voir A. ELAMRANI-jAMAL : De anima.
Tradition arabe, in : R. GOULET et alii (éds.) : Dictionnaire des philosophes antiques.
Supplément, I. Paris : CNRS 2003, 346-358.

5 ARISTOTE : De an. II, 5, 4iyb22 sq., in AVERROÈS : GCDA, II, 60, 219-220 ; cf. trad. Taylor,
171 : « The reason for this is that sense in act apprehends particulars, while science
<apprehends> universals existing, as it were, in the soul itself. For this reason a human being
can exercise understanding when he wishes, but not sense, because he requires a sensible
object. That disposition is also in the knowledge of sensible things, for that cause is a cause
of them, namely, that sensibles are from particular external things. But we will speak of
these and expound on them later, and it will have <its> time » ; cf. la traduction du grec par
Thibet (ARISTOTE : De l'âme. Paris : Gallimard 2005, 122) : « La raison en est que c'est d'objets
individuels qu'il y a sensation en acte, tandis que la science a pour objet les universels, et
ceux-ci sont en quelque façon dans l'âme elle-même. C'est pourquoi intelliger est au pouvoir
du sujet, chaque fois qu'il le veut, alors que sentir ne dépend pas de lui : il est nécessaire que
soit donné l'objet sensible. Il en va également de même dans le cas des sciences des réalités
sensibles, et pour la même raison ; les sensibles sont du domaine des réalités individuelles et
des choses extérieures. »

6 Cf. ARISTOTE : An. Sec., I, 13, 8tb6-7 ; 31, 87b28~30 et 37, 88b7.



Averroès et la question d'un sens « agent » 21

cela signifie que la sensation ne dépend pas de celui qui sent, qu'elle
échappe à son contrôle : celui qui sent demande qu'une chose, indépendante

de lui, s'offre à ses sens. Pour la science, c'est autre chose, et presque

l'inverse. Le savant n'est pas suspendu aux aléas d'une rencontre.
Son objet, dans une forme d'autarcie seconde, c'est en lui qu'il le trouve,
dans son âme, toujours à disposition, si bien qu'il pense quand il veut
(cum voluerit)i.

Dans le système noétique d'Averroès, ce dernier point est capital.
C'est en effet par le maniement volontaire de ses images8, corrélats
nécessaires des concepts, que l'individu, par « acquisition », se voit attribuer

l'acte de l'intellect ontologiquement séparé9. C'est pourtant sur l'autre
aspect qu'Averroès va mettre l'accent dans ce passage, travaillant ainsi le

problème que pose l'extrinséquéité physique des agents de la sensation
plutôt que les possibilités (morales, anthropologiques) qu'ouvre l'intrin-
séquéité psychique des moteurs de la pensée.

D'où vient ce problème, quel est-il Il tient à la définition de la sensation

donnée par Aristote en De anima II, 12. « De manière générale », écrit
le Stagirite, « pour tout sens, il faut comprendre que la sensation est ce

qui est capable de recevoir les formes des sensibles, sans leur matière »10.

7 Cf. le commentaire D'AVERROÈS : CCDA, II, c. 60, p. 220, 10 sq. : « Et causa huius
diversitatis inter sensum et intellectum in acquirendo ultimam perfectionem est in hoc quod
motor est in sensu extrinsecus, et in intellectu intrinsecus est ; quia sensus in actu non
movetur nisi motu qui dicitur comprehensio a rebus particularibus sensibilibus, et iste sunt
extra animam ; intellectus autem movetur ad ultimam perfectionem a rebus universalibus, et
iste sunt in anima. Et dixit : et ista quasi sunt in anima, quia post declarabit quod ea que
sunt de prima perfectione in intellectu quasi sensibilia de prima perfectione sensus, scilicet
in hoc quod ambo movent, sunt intentiones ymaginabiles, et iste sunt universales potentia,
licet non actu ; et ideo dixit : et iste quasi sunt in anima, et non dixit sunt, quia intentio
universalis est alia ab intentione ymaginata. Deinde dixit : Et ideo potest homo intelligere,
etc. Idest, et quia moventia virtuem rationalem sunt intra animam et habita a nobis semper
in actu, ideo homo potest considerare in eis cum voluerit, et hoc dicitur formare ; et non
potest sentire cum voluerit, quia indiget necessario sensibilibus, que sunt extra animam »

(cf. trad. Taylor, 171).
8 Car c'est bien des images qu'il s'agit, et non, directement, des universels : c'est

pourquoi, explique Averroès, Aristote nuance son propos en affirmant que les agents de
l'intellection « quasi sunt in anima ». Le Commentateur glose ainsi le passage : « Et dixit : et
ista quasi sunt in anima, quia post declarabit quod ea que sunt de prima perfectione in
intellectu quasi sensibilia de prima perfectione sensus, scilicet in hoc quod ambo movent,
sunt intentiones ymaginabiles, et iste sunt universales potentia, licet non actu ; et ideo
dixit : et iste quasi sunt in anima, et non dixit sunt, quia intentio universalis est alia ab intentione

ymaginata » (GCDA, II, c. 60, p. 220,17 sq.).
9 Sur cela, voir J.-B. BRENET : Les possibilités de jonction. Averroès-Thomas Wylton. Berlin

: de Gruyter 2013, 68-75 1 1°. : Acquisition de la pensée et acquisition de l'acte chez Averroès.

Une lecture croisée du Grand Commentaire au De anima et du Kitäb al-Kasf 'an manâhig
al-adilla, in : L.X. LÔPEZ Fajeat/J.A. TELLKAMP (éds.) : Philosophical Psychology in Arabie
Thought and the Latin Aristotelianism of the 13th Century. Paris : Vrin 2012,111-139.

10 ARISTOTE : De anima, II, 12, 424317-19 ; cf. le textus de l'arabo-latine (c. 121, p. 316) : « et
dicendum est universaliter de omni sensu quod sensus est recipiens formas sensibilium sine



22 Jean-Baptiste Brenet

Ce qu'il illustre plus loin d'un exemple célèbre : « la pierre n'est point
dans l'âme, mais bien sa forme »u. Sentir n'est pas recevoir la chose même,
dans sa matérialité, mais, dissociée de cette matière, abstraite d'elle, seulement

sa forme. Comme le souligne Averroès dans son commentaire, cela
signifie que le senti, c'est-à-dire ce qui, de la chose, est exclusivement
reçu, n'a pas le même « être » (esse) que le sensible, i.e. le composé hylé-
morphique réel12 :

Si enim reciperet eas cum materia, tunc idem esse haberent in anima et extra
animam. Et ideo in anima sunt intentiones et comprehensiones, et extra ani-
mam non sunt neque intentiones neque comprehensiones, sed res materiales
non comprehense omnino.O

Or, c'est là qu'est la difficulté : comment passe-t-on d'un être à l'autre
Comment s'opère le transfert14 de la chose mondaine à sa forme motrice

materia ». Averroès commente ainsi (c. 121, p. 317, 13 sq.) : « Et dicendum est de omni sensu,
etc. Idest, et opinandum est quod receptio formarum sensibilium ab unoquoque sensu est
receptio abstracta a materia. Si enim reciperet eas cum materia, tunc idem esse haberent in
anima et extra animam. Et ideo in anima sunt intentiones et comprehensiones, et extra
animam non sunt neque intentiones neque comprehensiones, sed res materiales non comprehense

omnino. »
11 Aristote : De anima, III, 8, 43^29-43231; cf. le textus de l'arabo-latine (GCDA, III, c.

38, p. 503, 5-6) : « lapis enim non existit in anima, sed forma ». Averroès commente ainsi (c.
38, p. 504, 25 sq.) : « impossibile ut ipsum ens sit intellectum aut sensatum, scilicet per suam
formam et suam materiam, ut Antiqui opinabantur, (tune enim, quando lapidem inteiligeret,
anima esset lapis, et si lignum, esset lignum), remanet igitur ut illud quod existit in anima
de entibus sit forma tantum, non materia. Et hoc intendebat cum dixit : lapis enim, etc.
Idest, lapis enim non existit in anima, sed tantum forma eius. »

12 Sur le choix de « senti », plutôt que « sensible », cf. J. BRUNSCHWIG : En quel sens le

sens commun est-il commun in : G. ROMEYER DHERBEY (dir.) : Corps et âme. Sur le De anima

d'Aristote. Etudes réunies par C. Viano. Paris : Vrin 1996, 191-218, ici 192-193. Pour d'autres

passages d'Averroès sur la distinction entre forme réelle et forme intentionnelle (dans
des contextes différents), voir AVERROÈS : In XII Metaph., c. 14, in : Aristotelis opera cum
Averrois commentariis. Venise (apud Junctas) 1562-1574 ; réimpr. Frankfurt a.M. : Minerva
1962, f. 301VG ; c. 23, f. 309BC ; c. 36, f. 318L-M.

13 Averroès : GCDA, II, c. 121, p. 317,15 sq.

H Le terme est le bon ; cf. AVERROÈS : GCDA, III, c. 18, p. 439, 76-81 (nous soulignons) :

« Abstrahere enim nichil est aliud quam facere intentiones ymaginatas intellectas in actu
postquam erant in potentia; intelligere autem nichil aliud est quam recipere has intentiones.
Cum enim invenimus idem transferri in suo esse de ordine in ordinem, scilicet intentiones
ymaginatas, diximus quod necesse est ut hoc sit a causa agenti et recipienti. » Averroès en
fait un usage (dialectique) étonnant dans son Tahâfut al-tahâfut pour suggérer la possibilité
d'une vie future comprise comme un stade d'existence plus éminent que celui de cette vie-
ci : « Et l'on ne doit pas nier qu'une telle chose soit possible si l'on croit qu'il nous est bien
possible de percevoir un seul et même existant transporté d'un stade d'existence à un autre,
comme par exemple les formes des êtres inertes, lorsqu'on les appréhende selon leur
essence, et qu'elles deviennent des formes intelligibles » (AVERROÈS : L'incohérence de
l'incohérence, in : ID. : L'islam et la raison. Paris : GF 2000, 203 ; cf ID. Tahafot at-Tahafot.
L'incohérence de l'Incohérence, éd. M. Bouyges. Beyrouth : Dar el-Machreq *1992, 585). Le terme
arabe intiqâl pour désigner entre autres ce déplacement du senti au concept se trouve chez
al-Fârâbl (voir R.C. TAYLOR : Abstraction in Al-Fârâbî, in : Proceedings of the American Ca-



Averroès et la question d'un sens « agent » 23

du sens, c'est-à-dire, dans l'arabo-latin d'Averroès, à son « intentio »

(ma 'rtâ)15, ou encore, d'une formule plus ancienne et partiellement héritée

d'Ibn Bâgga16, à son être « spirituel » (spiritualis ; rûhâniyy)'7

tholic Philosophical Association 80 (2006) 151-168 ; cf. Al-FâRÀBÎ : Le livre du régime
politique, introduction, traduction et commentaires de Ph. Vallat. Paris : Les Belles Lettres 2012,

114, n. 380). Dans un article à paraître, nous montrons qu'Alexandre d'Aphrodise est l'une
des sources de cette notion dans le péripatétisme arabe.

*5 Comme on sait, la notion (que tous n'utilisent pas) est plurivoque : intentio, par
exemple, peut être un simple synonyme de forme, ou désigner la forme dans sa dimension
spirituelle, par opposition à son être réel, ou encore l'objet propre de quelque sens interne -
en l'occurrence, chez Averroès, celui qu'abstrait la cogitative de l'image pour le déposer dans
la mémoire. Dans son article : Averroes on the Spirituality and Intentionality ofSensation, in:
P. AdamsON (éd.): In the Age of Averroes : Arabic Philosophy in the Sixth/Twelfth Century.
London: The Warburg Institue 2011, 159-174, D. Black a raison de renvoyer à De an. II, 12,

424324-28 pour rappeler que c'est le sens, d'abord, qui chez Aristote est logos, c'est-à-dire,
dans l'arabo-latine : intentio (voir AVERROÈS : GCDA, II, c. 122, 318). Sur l'intentio, voir par
ailleurs D. BLACK: Memory, Individuals, and the Past in Averroes's Psychology, in : Medieval
Philosophy and Theology 5 (1996) 161-187 Ead.: Models of the mind : metaphysical presuppositions

of the averroist and thomistic accounts of intellection, in: Documenti e Studi sulla tra-
dizione filosofica medievale 15 (2004) 319-352 ; Ead. : Intentionality in Medieval Arabic
Philosophy, in : Quaestio 10 (2010) 65-82 ; J.-B. BRENET : Transferts du sujet. La noétique d'Averroès

selon Jean de Jandun. Paris : Vrin 2003, 213 sq. ; A. DE LIBERA : intention, in : B. CASSIN

(dir.) : Vocabulaire européen des philosophes. Dictionnaire des intraduisibiles. Paris : Ed. du
Seuil 2004, 608-619 i C. Dl MARTINO : Ratio particularis. Doctrines des sens internes d'Avi-
cenne à Thomas d'Aquin. Paris : Vrin 2008.

16 C'est Ibn Bâgga (Avempace), en effet, que suit le premier Averroès dans son exégèse
d'Aristote (voir notamment l'introduction de M. Geoffroy, in : AVERROÈS : La Béatitude de

l'âme. Éditions, traductions annotées, études doctrinales et historiques d'un traité
d'« Averroès », par M. Geoffroy et C. Steel. Paris : Vrin 2001 ; A. Elamrani-Jamal : Averroès,
de TEpitomé au Commentaire Moyen du De anima, questions de méthode, in : C. BAFFIONI

(éd.) : Averroes and the Aristotelian Heritage. Naples : Guida 2004, 121-136 ; A. IVRY : Averroes'

Short Commentary on Aristotle's De anima, in : Documenti e studi sulla tradizione
filosofica medievale 8 [1997] 512-513) ; et, comme on sait, la notion (fort riche) de « forme
spirituelle » est au cœur du système du philosophe de Saragosse. Ses sources, cependant, sont
multiples : elles tiennent autant de la « réécriture » arabe des Parva naturalia, que du pneu-
ma grec ou, en un sens fort différent, de l'immatérialité que prête à certains êtres le traité du
pseudo-Alexandre d'Aphrodise, Les formes spirituelles (en fait, une version arabe des

propositions 15-17 des Eléments de théologie de Proclus). Sur cela, qui déborde le cadre de
notre présentation, voir notamment, l'introduction de Ch. Genequand, p. 23 sq., in IBN
BÄÖÖA (Avempace) : La Conduite de l'isolé et deux autres épîtres, introduction, édition
critique du texte arabe, traduction et commentaire par Ch. Genequand. Paris : Vrin 2010. Sur le
texte arabe des Parva naturalia, voir notamment R. HANSBERGER: How Aristotle came to
believe in God-Given Dreams : the Arabic Version of De divinatione per somnum, in : M.
ASHTIANY (dir.): Dreaming Across Boundaries : The Interpretation of Dreams in Islamic
Lands. Washington-Cambridge (Mass.) : Ilex Foundation 2008, 50-77 ; Ead. : Aristotle's Parva

naturalia in Arabic Guise, in : Ch. Grellard/P.-M. MOREL (dir.) : Les Parva Naturalia
d'Aristote. Fortune antique et médiévale. Paris : Publications de la Sorbonne 2010, 143-162 ;

EAD. : Plotinus Arabus rides again, in : Arabic Sciences and Philosophy 21, 1 (2011) 57-84 ; sur
l'idée de spiritualisation, qu'elle reprend rapidement dans son livre, cf. C. DI MARTINO : La

perception spirituelle. Perspectives de recherche pour l'histoire des Parva Naturalia dans la
tradition arabo-latine, in : Veritas. Revista da Pontificia Universidade Catolica do Rio Grande do
Sul 52, 3 (2007) 21-35.



24 Jean-Baptiste Brenet

Il ne suffit pas de dire, en effet, que le sens est mû par le sensible. Car
ce sensible, qui le meut, ne le meut qu'à la condition d'exister sur un autre

mode que celui de sa réalité extra-psychique : c'est en tant qu'intentio
qu'il le meut, et plus exactement en tant qu'« intentio » en acte, ce qui
suppose que ce sensible soit dégagé de la matière physique où il n'a
d'intentionnalité qu'en puissance18. S'il n'y a de sensation, par conséquent,

que sous l'effet d'une intention sensible actualisée, c'est-à-dire
rendue motrice après dématérialisation, c'est la question de l'opérateur
de cette actualisation, condition de la motion du sens, qui surgit. Si donc
Averroès débusque du texte aristotélicien un problème dont la tradition
scolastique fera celui du « sens agent », c'est parce que sentir, en toute
rigueur, ne consiste pas seulement à pâtir du sensible, à recevoir des

formes ou des intentions sensibles, mais (a) à être mû par ces intentions
en acte, et (b) que d'elles-mêmes, c'est-à-dire dans la nature, inscrites
dans la matière, elles ne sont qu'en puissance.

D'où procède, par conséquent, ce changement d'état et de statut de

l'objet qui conditionne l'effectuation du sentir Averroès l'indique dans
ce texte, qui fera l'essentiel du dossier :

Et non potest aliquis dicere quod ista diversitas accidit per diversitatem
subiecti, ita quod fiant intentiones propter materiam spiritualem que est
sensus, non propter motorem extrinsecum. Melius est enim existimare quod
causa in diversitate materie est diversitas formarum, non quod diversitas
materie sit causa in diversitate formarum. Et cum ita sit, necesse est ponere
motorem extrinsecum in sensibus alium a sensibilibus, sicut fuit necesse in
intellectu. Visum est igitur quod, si concesserimus, quod diversitas formarum
est causa diversitatis materie, quod necesse erit motorem extrinsecum esse.
Sed Aristoteles tacuit hoc in sensu, quia latet, et apparet in intellectu. Et tu
debes hoc considerare, quoniam indiget perscrutatione.1?

Une première réponse est écartée, qui ferait tout reposer sur la nature du
« substrat » récepteur du sensible. La différence (diversitas) entre le mode
d'être du sensible en dehors de l'âme et celui de Vintentio appréhendée
résulterait de la subjection de ce sensible dans la matière « spirituelle »,
c'est-à-dire incorporelle, qu'est le sens. Le sensible ne serait pas seulement

une intentio en tant qu'il est reçu dans le sens (intentio lui-même),
il serait transmuté en intentio par cette réception même. Conformément

*7 C'est la formule récurrente qu'utilise Averroès dans son Talhis Kitâb al-hiss wa-I-
mahsûs ; voir par exemple, pour l'arabe, éd. Blumberg, 24, 6 ; pour le latin, éd. Shields-Blum-
berg, 30, 24 ; cf. Epitome of Parva naturalia, translated from the original Arabic and the
Hebrew and Latin versions, with notes and introduction by H. Blumberg. Cambridge (Mass.):
The Medieval Academy of America 1961, 16.

18 Voir AVERROÈS : GCDA, II, c. 60, p. 221, 40 sq. : « Et potest aliquis dicere quod sensi-
bilia non movent sensus illo modo quo existunt extra animam ; movent enim sensus secundum

quod sunt intentiones, cum in materia non sint intentiones in actu, sed in potentia. »

!9 AVERROÈS : GCDA, II, c. 60, p. 221, 44 sq. (cf. trad. Taylor, p. 172).



Averroès et la question d'un sens « agent » 25

à la nature du sens, la réception sensorielle produirait une spiritualisa-
tion du sensible dont le fruit serait l'intention sentie. Averroès, pourtant,
le refuse. Sans doute n'entend-il pas récuser alors l'adage structurant
typiquement médiéval selon lequel le reçu (receptum) est reçu sur le
mode de ce qui le reçoit (per modum recipientis) - car à chaque type de

matière correspond bien à ses yeux son type de forme. Ce qu'il rejette ici,
en revanche, c'est l'idée que cette homogénéisation procède du récepteur
puisque cela voudrait qu'on inversât l'ordre de dépendance de la matière
et de la forme. Si le sensible, forme matérielle, devenait une intentio, i.e.

une forme immatérielle, pour avoir été reçu par une matière spirituelle,
cela signifierait que la diversité des formes s'explique par celle des
matières, qu'une forme est matérielle parce qu'un corps lui sert de substrat,
et qu'elle est immatérielle parce qu'un support spirituel la reçoit. Or,
hiérarchiquement, c'est l'opposé qu'il faut penser : la matière n'est qu'en
vue de la forme (propter formam, dira la scolastique), si bien qu'on doit
poser, en toute rigueur, qu'il est différentes matières parce qu'il est
différentes formes, et non différentes formes parce qu'il est différentes
matières. Si le sens, autrement dit, est un substrat spirituel, c'est, dans une
nature bien ordonnée, afin de recevoir un sensible déjà changé en forme
spirituelle elle-même. Ce n'est pas la réception qui produit le mode d'être
de l'objet adapté au sujet, c'est le sujet qui se trouve adapté au mode d'être
singulier de l'objet devant être reçu.

Mais si tel est le cas, dit Averroès, il faut poser l'existence d'un «

moteur extrinsèque » (motor extrinsecum), autre que les sensibles. Si ces
sensibles, en effet, ne meuvent le sens qu'en tant qu'intentions, et qu'ils
ne s'intentionnalisent ni d'eux-mêmes, ni en étant reçus dans le sens,
cela implique l'intervention d'un autre moteur qui leur confère le mode
d'être spirituel requis par la sensation. Sentir ne suppose pas simplement
la rencontre dans des conditions satisfaisantes d'un objet sensible, d'un
milieu et d'un sensorium20. Outre cela, il semble falloir qu'intervienne un
troisième terme, transformateur premier de ce qui, dans un second

temps, viendra modifier le sens. C'est de la nature et du rôle exact de ce
motor extrinsecum que la scolastique va longtemps disputer.

Si Averroès de fait n'en dit presque rien, justifiant le silence d'Aristote
par l'obscurité de la chose même, un indice est fourni : une comparaison
avec l'ordre intellectuel. La nécessité de poser ici un moteur extrinsèque
pour rendre raison de la sensation serait semblable à la nécessité
d'admettre un moteur extrinsèque pour expliquer la pensée. En d'autres
termes, le motor extrinsecum nécessaire à l'effectuation de la sensation

20 Chez Aristote même, la perception n'a toutefois rien de simple ; voir notamment, dans
une immense bibliographie, V. CASTON : The Spirit and The Letter : Aristotle on Perception,
in : R. SALLES (éd.) : Metaphysics, Soul and Ethics in Ancient Thought. Themes from the work
ofRichard Sorabji. Oxford : Clarendon Press 2005, 245-320.



26 Jean-Baptiste Brenet

serait l'analogue inférieur de ce que, au livre III, Averroès nommera avec
la tradition « l'intellect agent » (intellectus agens).

Considérons brièvement ce qu'Averroès dit de « l'intellect agent »

dans le Grand Commentaire du De anima (comment il justifie son
existence, le rôle qu'il lui reconnaît, etc.) pour tâcher d'appréhender mieux
ce que peut être son équivalent dans la sensation.

Averroès souscrit à l'option empiriste anti-platonicienne du système
d'Aristote et considère avec le Stagirite que l'âme, dans l'ordre pratique
aussi bien que dans l'ordre strictement théorique, ne pense rien sans
image21. L'intellect n'a pas de connaissance a priori ni de science infuse,
et ce qu'il peut connaître du monde, c'est du monde, via l'imagination,
qu'il le tire. Sans expérience des choses, sans l'image de ces choses, autrement

dit, l'intellect serait vide, sans contenu. C'est l'image qui donne à la

pensée sa spécification formelle. Et tant que l'homme a rapport aux
choses du monde, il n'y a qu'elle qui puisse le faire étant donné que
l'universel, qui n'existe pas en acte comme une Idée platonicienne, n'est
toujours d'abord que l'universalisable d'une « intention » imaginée : « Et
ideo anima rationalis », écrit le Commentateur, « indiget considerare in-
tentiones que sunt in virtute ymaginativa, sicut sensus indiget inspicere
sensibilia. »22

La pensée n'est donc pas le fruit d'un épanchement direct de
l'intellect agent sur l'intellect matériel. Elle commence avec l'image et
surtout par elle. Le tort d'Avicenne fut en effet de n'avoir assigné d'autre
fonction à l'image que celle d'occasion d'un acte en lui-même strictement
intellectuel. Chez lui, l'âme n'acquiert par l'étude des données sensibles

que la capacité de s'unir à l'intellect agent, c'est-à-dire de se rendre apte
à en recevoir les formes intelligibles. Dans ce circuit, le sensible n'est
jamais la véritable source de l'intelligible, il n'est que le déclencheur d'une
donation extrinsèque. À l'inverse, donc, Averroès insiste sur l'idée que
l'image est réellement motrice dans le processus intellectif, et c'est ce

qu'il faut entendre dans la théorie rushdienne dite des « deux sujets »

(duo subiecta).
La pensée en acte, dit en effet le Cordouan, a deux sujets23 : le premier

est l'intellect « matériel », qui constitue son substrat, lui donne d'exister

21 Sur ce point, dans l'ordre théorique, voir à nouveau J.-B. BRENET : Les possibilités de

jonction, 187 sq.
22 AVERROÈS : GCDA, III, c. 4, p. 384, 45-47 (cf. trad. Taylor, 301) ; cf. ID. : L'intelligence et

la pensée, 55 : « De là vient que l'âme rationnelle a besoin de considérer les 'intentions' existant

dans la faculté imaginative, tout comme les sens ont besoin d'inspecter les sensibles. »

23 Sur cela, cf. J.-B. BRENET : Averroès a-t-il inventé une théorie des deux sujets de la

pensée in : Tôpicos. Revista de filosofia (Universidad Panamericana, México) 29 (2005) 53-
86 ; ID. : Transferts du sujet..., 311-328. L'héritage d'Ibn Bâgga, qu'il dénonce dans le Grand
Commentaire, est ici considérable ; cf. par exemple, le Discours sur la conjonction de

l'intellect avec l'homme, in : IBN BàGÛA (Avempace) : La Conduite de l'isolé et deux autres
épîtres..., § 24 et suiv., 191 sq.



Averroès et la question d'un sens « agent » 27

comme telle, et le second est l'image, qui permet à cette pensée, en tant
qu'elle la rapporte aux choses, d'être vraie. Clairement, l'image n'est pas
« sujet » au même titre que l'intellect matériel, c'est-à-dire en tant que
récepteur (et telle fut, selon Averroès, l'erreur d'Avempace qui, faisant
des formes imaginées elles-mêmes l'intellect matériel, revenait à faire du
moteur le mû) ; elle en est au contraire le « moteur », ou, d'un terme non
rushdien : l'objet. C'est dans l'image, donc, qu'est le pensable, et dans
cette mesure elle meut l'intellect matériel.

D'elle seule, toutefois, l'image ne saurait accomplir cette fonction
motrice en agissant directement sur l'intellect matériel. Ce dernier ne peut
en effet pâtir que d'une forme universelle, c'est-à-dire intelligible en acte.
Or, l'image est une forme individuelle, et l'intelligible n'est en elle qu'en
puissance. Si l'image, par conséquent, meut l'intellect matériel, c'est à la
condition d'avoir été préalablement dépouillée de son imaginalité. Ce qui
meut l'intellect matériel n'est pas l'image même, mais l'intelligible
abstrait de l'image, c'est-à-dire l'intelligible actualisé par cette abstraction :

le concept n'étant pas le fantasme, il faut donc, pour que l'image meuve,
qu'intervienne un autre moteur chargé de dégager sa dimension universelle

et de l'élever au plan de l'intelligibilité en acte. C'est le fruit de leur
co-opération qui se dépose dans l'intellect matériel :

videtur quod forme rerum extrinsecarum movent hanc virtutem ita quod
mens aufert eas a materiis, et facit eas primo intellecta in actu postquam
erant intellecta in potentia.24

Comme Aristote le fait, Averroès recourt pour l'illustrer au modèle de la
lumière dans le processus de vision:

quemadmodum enim subiectum visus movens ipsum, quod est color, non
movet ipsum nisi quando per presentiam lucis efficitur color in actu
postquam erat in potentia, ita intentiones ymaginate non movent intellectum ma-
terialem nisi quando efficiuntur intellecte in actu postquam erant in
potentia. Et propter hoc fuit necesse Aristoteli imponere intellectum agentem
[...]; et est extrahens has intentiones de potentia in actum.25

24 AVERROÈS : GCDA, III, c. 4, p. 384-385, 47-50 (trad. Taylor, 301-302) ; cf. ID. :

L'intelligence..., 55: « il appert que les formes des choses extérieures meuvent cette faculté
[l'âme rationnelle] dans la [stricte] mesure où l'esprit (mens) les retire [préalablement] de

[toute] matière et les rend pour la première fois intelligibles en acte, alors qu'elles étaient
auparavant intelligibles en puissance. »

25 AVERROÈS : GCDA, III, c. 5, p. 401, 405-410 (cf. trad. Taylor, p. 316) ; cf. ID. : L'intelligence...,

70 : « De même en effet que le sujet qui meut la vue, à savoir la couleur, ne la meut
que quand, en présence de lumière, la couleur devient couleur en acte après avoir été en
puissance, de même les " intentions " imaginées ne meuvent l'intellect matériel que quand
elles deviennent intelligibles en acte après l'avoir été en puissance. C'est pour cela qu'Aris-
tote a dû poser un intellect agent [...], car c'est cet intellect qui fait passer ces " intentions "

de la puissance à l'acte. »



28 Jean-Baptiste Brenet

Ce qu'on retrouve plus loin :

Quemadmodum enim visus non movetur a coloribus nisi quando fuerint in
actu, quod non completur nisi luce présente, cum ipsa sit extrahens eos de

potentia in actum, ita etiam intentiones ymaginate non movent intellectum
materialem nisi quando fuerint intellecte in actu, quod non perficitur eis nisi
aliquo présente quod sit intellectus in actu.26

En effet,

Neque [...] possumus dicere quod intentiones ymaginate sunt sole moventes
intellectum materialem et extrahentes eum de potentia in actum; quoniam, si
ita esset, tunc nulla differentia esset inter universale et individuum, et tunc
intellectus esset de genere virtutis ymaginative. Unde necesse est, cum hoc
quod posuimus quod proportio intentionum ymaginatarum ad intellectum
materialem est sicut proportio sensibilium ad sensus (ut Aristoteles post
dicet), imponere alium motorem esse, qui facit eas movere in actu intellectum

materialem (et hoc nichil est aliud quam facere eas intellectas in actu,
abstrahendo eas a materia).27

On peut à présent revenir sur l'allusion à l'intellect que fait Averroès en
II, 60. Au fond, suggère-t-il, la sensation présente un problème analogue
à celui qui, dans l'intellection, conduit à poser l'existence et l'intervention

d'un intellect agent. Le rapport des sensibles au sens est en effet
équivalent à celui des images à l'intellect matériel. Cette analogie est
fameuse28 et autorise plusieurs lectures. En l'occurrence, prenant comme

26 Averroès : GCDA, III, c. 18, p. 439, 66^71 (cf. trad. Taylor, p. 351) ; cf. ID. :

L'intelligence..., 108 : « De même que la vue n'est mue par les couleurs que quand elles sont
en acte, ce qui ne s'accomplit qu'en présence de lumière, puisque c'est elle qui les extrait de
la puissance à l'acte, de même aussi les entités de l'imagination ne meuvent l'intellect matériel

qu'une fois intelligibles (intellecte) en acte, ce qui ne s'accomplit pour elles qu'en
présence de quelque chose qui est intellect en acte. »

27 AVERROÈS : GCDA, III, c. 18, p. 438-439, 46-57 (cf. trad. Taylor, p. 350-351) ; cf. ID. :

L'intelligence..., 107 : « on ne peut pas dire [...] que les 'intentions' de l'imagination sont
seules à mouvoir l'intellect matériel et à l'extraire de la puissance à l'acte, car, s'il en était
ainsi, il n'y aurait aucune différence entre l'universel et l'individu, et l'intellect appartiendrait

au [même] genre [que] la faculté imaginative. Bien que (cum hoc quod) l'on pose que le

rapport des " intentions " de l'imagination à l'intellect matériel est comme le rapport des
sensibles au sens (comme Aristote le dit ensuite), il est donc nécessaire de poser qu'il y a un
autre moteur qui les rend à même de faire passer à l'acte l'intellect matériel (ce qui consiste
à les rendre intelligibles en acte en les abstrayant de la matière). »

28 On en trouve diverses formulations (qui servent parfois des objectifs différents) ; cf.
AVERROÈS : L'intelligence..., 68 : « les 'intentions' imaginées sont motrices pour l'intellect et
non pas mues. On sait en effet que leur rapport à la faculté distinctive rationnelle est comme
le rapport du sensible à la faculté sensorielle... » (cf. ID. : GCDA, III, c. 5, p. 398, 334-338 :

« intentiones enim ymaginate sunt moventes intellectum, non mote. Declaratur enim quod
sunt illud cuius proportio ad virtutem distinctivam rationabilem est sicut proportio sensati
ad sentiens... » ; cf. trad. Taylor, 314) ; L'intelligence..., 138 : « et puisque le rapport des

images à l'intellect matériel est comme le rapport des sensibles au sens... » (cf. Id. : GCDA,
III, c. 30, p. 469, 22-23 : « et quia proportio ymaginum ad intellectum materialem est sicut
proportio sensibilium ad sensum... » ; cf. trad. Taylor, 374) ; L'intelligence..., 172 : « les images



Averroès et la question d'un sens « agent » 29

point de repère la pensée, elle veut dire ceci : de même que l'image n'est
pas d'elle seule, c'est-à-dire comme telle, motrice de l'intellect matériel,
le sensible n'est pas de lui seul, en tant qu'il est hors de l'âme, moteur du
sens. Ou encore, plus précisément : de même que l'image, sous le rapport
de son individualité, ne peut actuer ce substrat (de F) universel qu'est
l'intellect matériel, si bien qu'elle n'est motrice qu'en vertu de l'intellect
agent qui, par « abstraction », la rend intelligible en acte, de même le
sensible hors de l'âme, du fait de son mode d'être matériel, ne peut
comme tel agir sur ce substrat spirituel, récepteur d'intentions, qu'est le

sens, et requiert pour ce faire l'intervention d'un moteur capable par
dématérialisation de lui conférer le mode d'être adéquat. Averroès, partant,
met en garde celui qui pourrait croire que la sensation, à la différence de

l'intellection (dont le principe est « séparé », « sans mélange », etc.) est
un processus psycho-somatique à l'explication facile : même si le maître
n'en dit mot, l'analogie aristotélicienne courante entre le sentir et le penser

semble devoir être menée jusqu'à cette question de l'élaboration (ou
pré-formation) de l'objet. La forme sensible, elle non plus, n'est pas donnée

d'emblée, pas plus qu'elle n'est produite par le simple filtrage d'un
milieu ou la réception de la puissance qui l'accueille. En somme, le
passage de la matérialité d'une forme extra-mentale à la spiritualité singulière

qu'elle a dans le sens n'est pas moins problématique que le transfert
de la spiritualité individuelle de l'image à la spiritualité générale du concept

sur quoi, par tradition, on se concentre exclusivement : voilà ce que
veut dire Averroès (qu'obsède par ailleurs la question de la nature de
l'intermédiaire noétique que sera dans son dernier système l'intellect matériel).

Pour qu'un mouvement conduise de l'intention particulière (dans
l'âme) à l'intention universelle (dans l'intellect), il a d'abord fallu, comme
en un saut qualitatif, qu'ait lieu celui de la forme (mondaine) à l'intention
(psychique). La conceptualisation suppose d'emblée, c'est-à-dire dès la
sensation, une manière d'abstraction qui fait basculer le réel dans l'ordre
spirituel, et c'est à quoi l'on doit s'attacher en considérant que lui correspond

un processus isomorphe à celui du dépouillement mental.
Soit, mais quel est ce moteur extrinsèque dans la sensation (et en quel

sens, du reste, est-il « extrinsèque ») Non seulement Averroès n'en dit
rien, mais ce que son analogie suggère, plutôt qu'éclaircir, embrouille.
S'il est délicat en effet de justifier l'existence in sensibus d'un motor ex-
trinsecum aux sensibles comme on justifie celle d'un principe agent dans

l'intellect, c'est que ce dernier, comme on sait, est illustré chez Aristote
d'une comparaison à l'acte sensoriel de vision. Or, ce rapprochement est
(au moins) doublement problématique, (a) D'une part, en tant qu'ana-

sont les sensibles de l'intellect, et elles lui tiennent lieu des sensibles, en l'absence des
sensibles... » (cf. ID. : GCDA, III, c. 39, p. 506, 36-38 : « Ymagines enim sunt aliqua sensibilia
intellectui, et sunt ei loco sensibilium apud absentiam sensibilium » ; cf. trad. Taylor, 405).



3° Jean-Baptiste Brenet

logue à la lumière, il est difficile de déterminer ce qu'« agit » ce moteur
de l'intelligible qu'est l'intellect « agent » (et donc, par voie de

conséquence, difficile d'établir de ce que dans la sensation le « moteur extrinsèque

» devra « faire » lui-même), (b) D'autre part, une telle référence
prend l'allure d'un cercle vicieux, puisque le « moteur extrinsèque » dans
le sens (dont Aristote ne dit rien, mais que, selon Averroès, il paraît
falloir admettre) est comparé au moteur intellectuel qu'est l'intellect agent,
lequel, pour être explicité, est associé lui-même à ce moteur (extrinsèque)

qu'est la lumière dans la sensation des couleurs.
Reprenons pour commencer ce texte célèbre (430310 sq.) dans lequel

Aristote appuie sa présentation d'un intellect producteur de toutes
choses, dont la tradition fera « l'intellect agent », par une analogie avec
la lumière :

Puisque, de même que dans la nature tout entière, il y a quelque chose qui
est, pour chaque genre, d'une part la matière (c'est ce qui est en puissance
toutes ces choses), et d'autre part la cause, c'est-à-dire l'agent, du fait qu'il
est capable de les produire toutes, comme l'art se comporte vis-à-vis de la
matière, il est nécessaire que dans l'âme aussi se trouvent ces différences. Et
de fait, il y a, d'une part l'intelligence dont le caractère est tel qu'elle devient
toutes choses, d'autre part celle qui a pour caractère de produire toutes
choses, elle est comme une sorte d'état semblable à la lumière. D'une
certaine façon, en effet, la lumière fait des couleurs en puissance des couleurs en
acte.29

Sur la base d'un textus très altéré (contaminé, sans doute, par les typologies

noétiques d'Alexandre d'Aphrodise)3o, c'est bien ce qu'Averroès
relance chaque fois qu'il le peut, en comparant le rapport de l'intellect
agent aux images (quand elles sont pensées) à celui de la lumière aux
couleurs (quand elles sont vues)3L Mais, comme on le notait, cette com-

29 ARISTOTE : De anima, III, 5, 43oaio-i7 ; trad. Thillet.
3° Cf. en effet AVERROÈS : GCDA, III, t. 17, p. 436, 1-7 (pour 430310-14) : « Et quia, que-

madmodum in Natura, est aliquid in unoquoque genere quod est materia (et est illud quod
est ilia omnia in potentia), et aliud quod est causa et agens (et hoc est illud propter quod
agit quidlibet, sicut dispositio artificii apud materiam), necesse est ut in anima existant hee
differentie » ; et, pour 430814-17, t. 18, p. 437, 1-7 : « Oportet igitur ut in ea sit intellectus qui
est intellectus secundum quod efflcitur omne, et intellectus qui est intellectus secundum
quod facit ipsum intelligere omne, et intellectus secundum quod intelligit omne, quasi
habitus, qui est quasi lux. Lux enim quoquo modo etiam facit colores qui sunt in potentia
colores in actu. » Sur l'altération du texte, voir les notes fouillées d'A. de Libera dans sa
traduction. Le Commentaire moyen n'offre pas les mêmes divergences, cf. AVERROÈS : Middle
Commentary on Aristotle's De anima, éd. Ivry, § 295-296, 115-116 ; trad, franç. A. Elamrani-
Jamal, in : ID. : Averroès : la doctrine de l'intellect matériel dans le Commentaire moyen au
'De anima' d'Aristote, in : A. DE LlBERA/A. ElaMRANI-JAMAL/ A. GALONNIER (éds.) : Langages
et Philosophie. Hommage à Jean Jolivet. Paris : Vrin 1997, 281-307, ici § 20, 297.

31 La métaphore, au service de conceptualisations diverses, ne s'entend pas toujours de la
même façon. Sur cela, voir J.-B. BRENET : Averroès et l'intellect matériel diaphane. Remarques
sur une analogie variable, à paraître dans les Actes du colloque From Cordoba to Cologna :



Averroès et la question d'un sens « agent » 31

paraison que le Commentateur prend implicitement comme modèle de la
sensation en II, 60 renseigne mal sur l'action, ou la « motion », de cet
intellect agent, et cela tient à la complexité du paradigme lumineux.

Il faut d'abord rappeler que chez Aristote la lumière, à proprement
parler, ne « fait » rien. Dans le De anima, en effet, il est écrit que la
lumière n'est ni du feu, ni en général un corps ou un effluve d'un corps
quelconque, « mais la présence (parousia) dans le diaphane du feu ou
d'un élément semblable » 32. La lumière, autrement dit, est 1'« entéléchie »

(4rqarr) du diaphane comme présence33 ; son « acte » (4r8b9), « dans » le
diaphane (4r8bi6-r7), (n')est (qu')une présence 34. Disons-le autrement :

lorsque du feu ou quelque chose d'igné est présent dans le diaphane,
celui-ci est actué, et, si l'on peut dire : il y a (de la) lumière, celle-ci
n'étant rien que le diaphane en acte, l'état actué, actuel, du diaphane. Et
c'est alors, explique Aristote, que la couleur peut se manifester : la
couleur de chaque objet se voit dans la lumière, parce que, par nature, la
couleur ne meut que le diaphane en acte.

Dans sa carrière, Averroès a hésité sur le sens à donner à ce mon-
tage35, et plus exactement, sur la rôle précis qu'y joue la lumière. Que

transformation and translation, transmission and edition ofAverroes's works, Cologne, 25-28
Octobre 2011.

32 Voir ARISTOTE : De l'âme, II, 7, 4i8bi6-i7 ; cf. ID. : De sens., 3, 439320. Sur la lumière et
la vision, voir notamment M. BURNYEAT : Aristote voit du rouge et entend un 'do' : combien se

passe-t-il de choses Remarques sur le De anima, II, 7-8, in : G. ROMEYER DHERBEY (dir.) :

Corps et âme..., 149-168 (nous reviendrons ailleurs sur ce que cette lecture doit à Alexandre
d'Aphrodise, lui-même essentiel à la compréhension d'Averroès - sur Alexandre, ici, voir
notamment R. SHARPLES : Alexander ofAphrodisias on the Nature and Location of Vision, in :

R. SALLES [éd.] : Metaphysics, Soul and Ethics in Ancient Thought, 345-362) ; pour la

comparaison avec l'intellect agent, voir R. BRAGUE : Aristote et la question du monde. Paris :

PUF 1988, 352-357 ; M. Frede : La théorie aristotélicienne de l'intellect agent, in : G. Romeyer
DHERBEY (dir.) : Corps et âme..., 377-390. Par ailleurs, voir V. CASTON : Aristotle's Two
Intellects : a Modest Proposal, in : Phronesis 44/3 (1999) 199-227.

33 Apparaît aussi le terme de hexis, qui, comme on sait, reviendra pour caractériser
l'intellect agent de De an. III, 5 (430315 : coq ë^iq nq, olov rô cfxBq). Voir De an. II, 7, 4i8bi8 sq. :

« L'obscurité consiste à priver de ce genre d'état (Tfjq roiatixqq ëÇetoq) la transparence. Il est

par conséquent évident que sa présence (f| toutou mxpouaia) constitue la lumière » (trad.
Bodéiis. Paris : GF-Flammarion 1993).

34 G. Rodier écrit sur ce passage que le terme de parousia « paraît donc s'appliquer à

l'influence, sur un sujet, des conditions qui lui permettent de réaliser les puissances qu'il
renferme » (Traité de l'âme. Commentaire par G. Rodier. Paris : Vrin 1985, 275).

35 II faut lire le com. II, 67, où l'on voit combien les lectures d'Alexandre d'Aphrodise et
d'Avempace, en des sens opposés, pèsent sur lui (cela doit être comparé à ses développements

dans le premier traité de son Epitomé des Parva Naturalia ; dans son Epitomé du De
anima, Talhis kitâb al-nafs li-Abi al-Walid Ibn Rusd wa-arba' rasâ'il, éd. F. al-Ahwânl. Le
Caire : Maktabat al-Nahda al-Misriyya 1950, 29-34 ; et dans son Commentaire moyen du De
anima, éd. Ivry, 65-69). Nous reviendrons ailleurs sur ce point ; cf. H. GÄTJE : Zur Farbenlehre

in der muslimischen Philosophie, in : Islam 43 (1967) 280-301 ; J. JANSSENS : Ibn Rushd et
sa critique d'Ibn Bägga (dans le Grand Commentaire sur le De anima), in : A. HASNAWI (éd.) :

La lumière de l'intellect. La pensée scientifique et philosophique d'Averroès dans son temps.
Leuven : Peeters 2011, 405-418.



32 Jean-Baptiste Brenet

signifie l'idée, en effet, qu'une couleur n'est vue qu'en présence de la
lumière Cela veut-il dire que la lumière est nécessaire pour intervenir
sur l'être même de la couleur, pour la rendre visible, ou seulement, la
couleur étant visible d'elle-même, pour « agir » sur le diaphane, pour
l'actuer, et, ce faisant, pour rendre effective sa manifestation Dans le
Grand Commentaire du De anima, Averroès a désormais tranché en
faveur de la seconde solution. On le lit nettement ici :

Manifestum est quod impossibile est dicere quod lux est illud quod largitur
colori habitum et formam qua fit visibilis.36

Là :

Et non potest aliquis dicere quod color non invenitur in actu nisi luce
présente. Color enim est ultimum diaffoni terminati ; lux autem non est ultimum
diaffoni terminati, et ideo necessaria non est in essendo colorem, sed in es-
sendo visibilem.37

Ou encore, plus loin :

Lux intrat in visionem secundum quod largitur diaffono preparationem ut
moveatur a coloribus, non quod largitur coloribus habitum.38

Mais dans ces conditions, comme nous le disions, la comparaison avec
l'intellect agent devient bancale39. Si la couleur, en effet, est visible par
soi, et ne requiert d'illumination que pour l'actualisation du diaphane,
l'image, elle, n'est intelligible qu'en puissance et a donc besoin pour elle-
même, i.e. pour exister comme pensable, de l'intellect agent : ce dernier,
autrement dit, ne s'impose pas simplement comme actuateur (ou comme
état actuel) d'un medium chargé de manifester un objet déjà là, en acte
quant à son être propre, il doit au préalable, dans un acte dont la portée
est ontologique, intervenir dans la constitution même de l'objet qui se
manifesterai.

36 Averroès : GCDA, II, c. 67, p. 233, 82 sq.
37 Averroès : GCDA, II, 67, p. 234,103 sq.
38 Cf. AVERROÈS : GCDA, II, 74, p. 244, 58 sq. : « et hoc demonstrat quod ipse non

opinatur quod causa in essendo lucem in visione est ut faciat colores in actu, sicut quidam
opinati sunt. »

39 Une limite, en vérité, qu'Averroès n'ignore pas ; cf. GCDA, II, 67, p. 233, 92 sq. : « Et
cum ita sit, lux non est necessaria in essendo colorem moventem in actu, nisi secundum
quod dat subiecto sibi proprio receptionem motus a se. Et Aristoteles videtur quod non po-
suit hoc quod posuit nisi intendendo dissolutionem istius questionis. Et secundum hoc in-
telligendus est sermo eius quod colores movent visum in obscuro in potentia ; lux enim est
illud quod facit eos motivos in actu, unde assimilât lucem intelligentie agenti, et colores uni-
versalibus. Quod enim inducitur secundum exemplum et large non est simile ei quod indu-
citur secundum demonstrationem ; de exemplo autem non intenditur nisi manifestatio, non
verificatio. » Nous soulignons.

4° Ce qui rend équivoque le c. 18 déjà cité du livre III, par exemple, où on lit, dans une
comparaison avec l'intellect agent, que la lux est « extrahens eos <i. e. les couleurs> de



Averroès et la question d'un sens « agent » 33

Voilà qui rend difficile l'allusion d'Averroès en II, 60 pour comprendre
la sensation. On ne peut guère savoir chez Averroès ce qu'est censé
« faire » sur les sensibles ce moteur sensoriel, puisqu'on voit mal ce que
« fait » sur les images l'intellect agent, son modèle implicite, comparé,
dans l'ordre du sens, à la lumière qui, elle, ne «fait » rien, ou en tout cas

n'agit pas, à proprement parler, sur cet objet qu'est la couleur de la
chose.

Mais si la référence à la lumière est gênante, on le disait, c'est aussi

pour le cercle vicieux qu'elle induit. Le sens, en effet, est comparé à

l'intellect, qui est comparé... au sens. Faut-il en conclure par transitivité que
le « moteur extrinsèque » aux sensibles qu'on cherche en II, 60 pour rendre

compte de la spiritualisation des formes sensibles n'est autre que la
lumière, extérieure aux couleurs, et dont l'intervention conditionne leur
réception dans la vue Ou plutôt, la lumière ne valant que pour la vue,
quelque chose, pour chacun des quatre autres sens (le goût, le toucher,
l'ouïe, l'odorat), d'équivalent à cette lux De cela aussi, les Latins
disputeront, dans l'espace ouvert, sans réponse, par l'exégèse rushdienne.

Enfin, notons que les textes d'Averroès que les Latins lisaient sur cette
question ne se recoupent pas exactement. Le Grand Commentaire du De
anima, lui-même, n'est pas toujours homogène^. Dans le corn. 59 (De an.
417)316-21) qui précède notre texte sur le motor extrinsecum in sensibus
(où c'est l'Averroès mûr, sans doute, qui s'exprime), le Cordouan
explique, usant d'un paradigme caduc dans sa dernière philosophie, que la
« perfection première » du sens (prima perfectio sensu) est produite par
(fit ab) « l'intelligence agente » (intelligentia agenti)*2. Cette thèse n'a pas

potentia in actum » (GCDA, III, c. 18, p. 439, 68). Sur les difficultés d'harmoniser le texte,
voir notamment, avec les notes de l'éditeur, THOMAS D'AQUIN : Sentencia libri de anima
Sancti Thomae de Aquino. Opera omnia XLV,i). Rome: Commission Léonine 1984, II, chap.
14 (4i8a27-4i8bi9), 130, 342 sq.

41 N'oublions pas, en effet, que le texte édité par Crawford mêle sans doute des couches
de rédaction diverses ; sur cette question, cf. M. GEOFFROY/C. SlRAT : L'original arabe du
Grand Commentaire d'Averroès au De anima d'Aristote. Prémices de l'édition. Paris : Vrin
2005 ; puis, des mêmes : La version arabo-hébraïque médiévale du Grand Commentaire d'Averroès

sur le De anima d'Aristote et Shem Tov b. Joseph b. Shem Tov, in : J. MEIRINHOS/O.
WEIJERS (éd.) : Florilegium mediaevale. Etudes offertes à Jacqueline Hamesse. Turnhout : Bre-
pols 2009, 541-561.

42 Cf. AVERROÈS : GCDA, II, c. 59, p. 219, 7 sq. : « et prima transmutatio sentientis, que
est similis transmutationi hominis de ignorantia ad scientiam per Doctorem, est transmutatio

que fit per agens generans animal, non a sensibilibus. Et innuit differentiam inter
primant perfectionem factam in sensu et ultimam. Opinatur enima quod prima perfectio sensus
fit ab intelligentia agenti, ut declaratur in libro Animalium ; secunda autem perfectio fit a

sensibilibus. » Cf. son troisième traité (sur le sommeil et la veille) dans son Epitomé des
Parva Naturalia, Averrois Cordubensis Compendium Libri Aristotelis De sompno et vigilia, éd.

Shields-Blumberg, 110, 13 sq. : « Declaratum est enim quod intelligentia agens dat primas
perfectiones virtutum anime particulares particularium, scilicet quinque sensus, et virtutis
ymaginative. Dator enim ultimarum perfectionum in eis est res sensibilis » ; éd. ar. Blum-
berg, 79, 13 sq. Nous avons examiné ailleurs, extraits de son Grand Commentaire à la Méta-



34 Jean-Baptiste Brenet

sa place dans le Grand Commentaire, qui n'accorde plus à l'intellect agent
qu'une fonction épistémologique43. On la trouve, en revanche, dans cette
œuvre de jeunesse qu'est son Epitomé des Parva naturalia44, mais c'est en
vain, là, qu'on chercherait un développement sur le sens agent. Dans son
« résumé » du De sensu et sensato, en effet, Averroès distingue
différentes positions de prédécesseurs (« opiniones antiquorum ») concernant
la perception des sensibles (« in comprehensione sensibilium »)45. D'un
côté, d'abord, (A) les platoniciens (ou presque), qui soutiennent que les
formes sensibles sont toujours déjà en acte dans l'âme et que, à proprement

parler, on ne les acquiert pas du dehors ; de l'autre, (B) ceux qui
défendent l'idée que les formes sensibles sont acquises du dehors. Ces

derniers donnent eux-mêmes deux groupes : (Bi) ceux, d'une part, qui
estiment que l'acquisition est corporelle (corporalis), l'être de la forme
sensible ne changeant pas d'état (dispositio) lorsque cette forme se
retrouve dans l'âme ; et (B2) ceux qui, à l'inverse, sont partisans d'une
acquisition « spirituelle » (spiritualis)46. Enfin, ce dernier groupe (B2) se

physique, plusieurs textes contraires à cette thèse : voir J.-B. Brenet : Le feu agit-il en tant
que feu Causalité et synonymie dans les Quaestiones de sensu et sensato de Jean de Jandun,
in : Ch. Grellard/P.-M. Morel (dir.) : Les Parva naturalia d'Aristote, 163-195.

43 Sur l'évolution de la position rushdienne sur l'intellect agent, voir les développements
d'H.A. Davidson dans son livre : Alfarabi, Avicenna, and Averroes, on Intellect. Their Cosmologies,

Theories of the Active Intellect, and Theories of Human Intellect. New York : Oxford
University Press 1992, 220-257 ; voir également G. FREUDENTHAL : The Medieval Astrologiza-
tion ofAristotle's Biology : Averroes on the Role of the Celestial Bodies in the Generation of
Animate Beings, in : Arabic Sciences and Philosophy 12 (2002) 111-137 ; Id.: The Medieval
Astrologization of the Aristotelian Cosmos : from Alexander of Aphrodisias to Averroes, in :

Mélanges de l'Université Saint-Joseph 59 (2006) 29-68 ; ID.: Averroes' changing mind on the
role of the active intellect in the generation of animal beings, in : A. HASNAWI (éd.) : La
lumière de l'intellect..., 319-328. On trouve plusieurs passages du jeune Averroès relatif à

l'intellect agent dans son Epitomé de la Métaphysique ; voir AVERROES : On Aristotle's «

Metaphysics ». An Annotated Translation of the So-called « Epitome », éd. R. Arnzen. Berlin : W.
de Gruyter 2010 ; pour le texte arabe (qui n'est pas exactement celui que R. Arnzen traduit),
voir AVERROES : Compendia de Metafisica. Texto arabe, con traducciön y notas de C.Q.
Rodriguez. Madrid : Estanislo Maestre 1919.

44 Cf. à nouveau son troisième traité (sur le sommeil et la veille), épitomé du De sompno
et vigilia, éd. Shields-Blumberg, 106, 31 sq. ; éd. ar. Blumberg, 76, 14 sq.

45 Cf. éd. Shields-Blumberg, 25, 31 sq. ; éd. ar. Blumberg, 20, 5 sq.
46 Voici le texte latin dans son entier, Averroès, Epitomé du De sensu et sensato, éd.

Shields-Blumberg, p. 25, 31 sq. (cf. éd. ar. Blumberg, p. 20, 5 sq.) : « Dicamus igitur quod
opiniones antiquorum in comprehensione sensibilium sunt quauor, qurum una est opinio di-
centium quod forme sensibilium sunt in anima et in actu, et quod non acquirit eas ab extrin-
seco, et quod forme extrinsece solummodo excitant et faciunt rememorari illud quod tenet
ex eius. Et istud est opinio Piatonis, aut fere. Secunda autem est opinio dicentium quod non
est in anima aliquod sensibilium in actu, sed acquirit ea ab extrinseco. Et isti dividuntur in
duo : quidam enim dicunt quod acquisitio formarum extrinsecarum est acquisitio corporalis
non spiritualis, scilicet quod esse earum in anima erit secundum dispositionem secundum

quam extra animam sunt. Uli autem qui dicunt quod comprehensio rerum extrinsecarum et
acquisitio earum est acquisitio spiritualis sunt bipartiti. Quidam enim dicunt quod in
comprehensione earum non indigent medio : dicunt enim quod anima comprehendit suum sen-



Averroès et la question d'un sens « agent » 35

partage entre ceux (B2a) qui récusent la nécessité d'un medium dans

cette acquisition spirituelle de la forme, et ceux (B2b), à l'opposé, qui la
défendent.

Cela donne schématiquement :

(A) Innées en acte

Les formes sensibles

(Bi) Acquisition corporelle

(B) Acquises du dehors

(B2a) Sans intermédiaire

(B2) Acquisition spirituelle

(B2b) Par un intermédiaire

Qui voit juste Contre les platoniciens, ce sont d'abord les partisans (B)
d'une acquisition extrinsèque des formes sensibles ; puis contre les
partisans de l'acquisition corporelle, ceux (B2) qui défendent la dimension
spirituelle de cette acquisition. Il est clair en effet que la forme de la
chose et la forme sentie de la chose ne sont pas dans la même dispositio,
n'ont pas le même mode d'être : ce qui l'atteste, c'est la capacité qu'a le

sens de recevoir des formes contraires ou celles de corps immenses47.
Reste la dernière alternative, qui demande si l'acquisition spirituelle des

formes sensibles requiert un medium ou pas. Pour Averroès, fidèle à

Aristote48( la réponse ne peut qu'être positive (B2b), mais elle mérite
d'être citée :

Puisqu'il est apparu que cette perception est spirituelle, nous disons à celui
qui nie que la perception du sens se fait par un intermédiaire, que parmi les
intentions que l'âme perçoit d'une perception spirituelle, certaines sont
universelles, à savoir les intelligibles, et d'autres particulières, à savoir les
sensibles. Et pour ces deux sortes d'intentions, de deux choses l'une : soit la

sibile extrinsecum et movendo se ad ipsum et supponendo se illi. <...> Quidam autem dicunt
quod anima recipit suum sensibile mediantibus mediis. »

47 Cf. Averroès : Epitomé du De sensu et sensato, éd. Shields-Blumberg, p. 29,15 sq. (cf.
éd. ar. Blumberg, 23, 11 sq.) : « sermo autem dicentium quod forme sensibilium imprimuntur
in anima impressione corporali destruitur per hoc, quod anima recipit formas contrariorum
insimul. Et hoc non tantum invenitur in anima sed in mediis : apparet enim quod per ean-
dem partem aëris recipit videns contraria, album et nigrum. Et hoc etiam, quod videtur,
quod maxima corpora comprehenduntur a visu per pupillam, licet sit ita parva adeo quod
comprehendit medietatem sphere mundi, est Signum quod non existunt colores in ea secundum

existentiam corporalem, sed spiritualem. » Sur les difficultés conceptuelles que pose
cette conception de la réception spirituelle (qui paraît exclure toute altération physique
dans le processus de sensation), et sur ses sources (notamment Ibn Bâgga), voir à nouveau
D. BLACK : Averroes on the Spirituality and Intentionality ofSensation.

48 Lequel, en vérité, a varié ; voir : G. ROMEYER DHERBEY : Les choses mêmes. La pensée
du réel chez Aristote. Lausanne : L'âge d'homme 1983, chap. IV.



36 Jean-Baptiste Brenet

perception qu'en a l'âme se fait spirituellement d'une seule et même manière,
soit elle se fait de deux manières <différentes>. Si c'était d'une seule et même
manière, alors les intentions universelles et particulières adviendraient de la
même manière, ce qui est absurde. Dans ces conditions, <on doit dire que
l'âme> perçoit les intentions universelles d'une façon, et les particulières
d'une autre. S'agissant des intentions universelles, elle les perçoit d'une
perception complètement dissociée de la matière, et, pour cette raison, elle n'a

pas besoin d'intermédiaire. S'agissant des intentions particulières, elle les

perçoit par des choses adaptées aux choses particulières, à savoir les intermédiaires.

Et si ce n'était pas le cas, les intentions qui seraient perçues seraient
<seulement> universelles, et non particulières. <...> De ce discours, il ressort
donc clairement que le fait que ces formes qui sont dans l'âme soient
spirituelles <et> particulières est la cause requérant que ces perceptions soient
par un intermédiaire.49

Si ce texte partage avec le Grand Commentaire du De anima la thèse de la

réception spirituelle des formes senties, c'est-à-dire celle de leur « in-
tentionnalité », le problème qu'ils affrontent, en revanche, est différent.
Dans l'Epitomé du De sensu et sensato, ce n'est pas le fondement,
l'opérateur ou le moteur de cette intentionnalité qui est en jeu, mais la possibilité

d'expliquer l'individualité de l'intention sentie et de la distinguer,
donc, de l'intention intelligée. Pour les caractériser, en effet, il ne suffit
pas de soutenir que les formes senties sont reçues spirituellement dans
l'âme, car c'est sur ce mode, aussi, que les formes universelles que sont
les concepts s'y trouvent. L'intentio que l'âme saisit de façon spirituelle,
autrement dit, ce peut être une forme sentie (« ce rouge ») aussi bien
qu'une forme pensée (« la rougeur »). D'où vient donc qu'elles ne se
confondent pas5° Cela tient au medium. Si l'intention que l'âme appréhende
quand elle sent n'est pas seulement spirituelle, mais individuelle, c'est
dans la mesure où l'âme la reçoit par un intermédiaire, comme l'air ou
l'eau dans le cas de la vue. Le medium par quoi le sens appréhende son
objet assure la singularité de l'intentio qu'il convoie, tandis que l'in-

49 AVERROÈS : Talhîs Kitâb al-hiss wa-l-mahsùs, éd. Blumberg, p. 24, 9 sq. (nous
traduisons) ; cf. éd. Shields-Blumberg, 30, 29 sq. : « Et cum declaratum est hanc comprehensio-
nem esse spiritualem, dicamus negantibus sensus comprehendere per medium quod inten-
tiones quas anima comprehendit spiritualiter, quedam sunt universales, scilicet intelligibilia,
et quedam particulates, scilicet sensibilia. Et isti duo modi intentionum aut comprehendun-
tur ab anima uno modo modorum spiritualium aut ambobus. Et si esset uno modo, tune in-
tentiones universales et particulates essent eedem, quod est impossibile. Comprehendit igi-
tur intentiones universales uno modo et particulates alio modo. Universales autem comprehendit

comprehensione non communicante cum materia omnino, et ideo non indigent
medio. Particulates vero comprehendit per res convenientes rebus particularibus, scilicet per
media. Et si hoc non esset, tunc intentiones comprehense essent universales, non particulates.

<...> Manifestum est igitur ex home seromine quod propter hoc, quod ista sunt in anima
spiritualia particularia, ideo comprehensio est per medium. »

5° Problème d'autant plus épineux qu'ici l'intellect matériel n'est pas une substance
séparée.



Averroès et la question d'un sens « agent » 37

tellect, qui vise l'universel, se passe de tout intermédiaires!. Voilà, par
conséquent, quel était ici le problème, qui venait s'ajouter pour les
lecteurs latins au questionnement du Grand Commentaire : non pas celui de

la spiritualisation de la forme sensible (où le sens est comme l'intellect,
et semble requérir un moteur pour agir sur son objet), mais celui de la

singularisation de l'intention spirituelle (où le sens, cette fois, ne saurait
être comme l'intellect, et réclame un medium qui limite l'abstraction de
la forme qu'il reçoit).

Jean de Jandun et la question du sens agent

Sur le sensus agens, quel fut l'héritage d'Averroès dans ce qu'on a
coutume d'appeler 1' « averroïsme latin »52 On se contentera ici de suivre ce

qu'en dit l'un de ses partisans les plus fameux, actif à Paris au début du
XIVe siècle : Jean de Jandun (Iohannes de Janduno), « Prince des aver-
roïstes »53.

Le thème du sens agent occupe une place importante dans la
production philosophique du maître ès arts que fut Jean de Jandun (m. 1328).
Outre une ample question au livre II de ses Quaestiones de anima (q.
16)54, ce sont deux traitésss au moins qu'il lui consacre. Ils témoignent

51 En vérité, comme on l'a noté plus haut entre parenthèses, et comme l'atteste le Grand
Commentaire du De anima, l'intelligible a bel et bien besoin, lui aussi, d'un intermédiaire : ce

sera l'intellect matériel, équivalent du diaphane, mais il aura fallu pour bien l'établir
qu'Averroès rompe avec Ibn Bägga faisant de l'imagination comme un « organe » de l'intelligible,

à la fois objet, intermédiaire, et récepteur de l'universel.
52 Sur cette notion discutée, qu'on reprend par commodité, nous renvoyons à

l'introduction de notre Transferts du sujet...; cf. aussi J.-B. BRENET : Averroès, commentateur ou
dépravateur in : M. ARKOUN (éd.) : Histoire de l'Islam et des musulmans en France, du moyen

âge à nos jours. Paris : Albin Michel 2006, 223-235 ; ID. : « Averroïsme », in : Dictionnaire
des Idées. Paris : Encyclopaedia Universalis 2005, 90-91 ; enfin, dans une perspective nouvelle :

BRENET, J.-B. : Les possibilités de jonction.
53 Sur Jean de Jandun, voir : WEIJERS, O. : Le Travail intellectuel à la faculté des arts de

Paris : textes et maîtres (ca 1200-1500). 5, Répertoire des noms commençant J (suite : à partir
de Johannes D.) Studia artistarum 11). Turnhout : Brepols 2003, 87-104. Pour une étude
générale de sa psychologie/noétique, voir BRENET, J.-B. : Transferts du sujet. Sur la question
du sens agent, voir Me CLINTOCK, St. : Perversity and Error. Studies on the « Averroist » John

ofJandun. Bloomington : Indiana Univ. Press 1956, puis la présentation plus complète, avec
édition des textes, de Pattin, A. : Pour l'histoire du sens agent. La controverse entre Barthéle-
myde Bruges et Jean de Jandun, ses antécédents et son évolution. Étude et textes inédits. Leu-
ven : University Press, 1988.

54 Cf. Ioannis de Ianduno philosophi acutissimi super libros Aristotelis de anima subtilis-
simae quaestiones (ci-dessous : QDA), Venise, 1587 ; Frankfurt a.M. : Minerva 1966, II, q. 16,

col. 129 sq. : « an praeter rei sensibilis speciem in sensu receptam, praeterquam sensum, qui
subiectum sensationis est, sit aliqua virtus sensationis actiua, seu sensus agens ». Il faut
rapprocher ce texte d'une rédaction brève : Quaestio de sensu agente, éd. A. Pattin (d'après le
manuscrit Vat. lat., 6768, f° 2i8ra-22ivb), in : PATTIN, A. : Pour l'histoire du sens agent..., 223-
234.



3» Jean-Baptiste Brenet

d'une vive querelle avec son collègue Barthélémy de Brugess6, ainsi
qu'avec un socius anonyme qui, lui-même, mais autrement que Jean, se
réclame d'Averroès57. Les textes sont d'un intérêt remarquable. Au début
du XIVe siècle, l'histoire du sens agent est déjà longue : les principales
options sont dégagées, les arguments se sont répétés, affinés, mais, sur la
base d'une exégèse minutieuse d'Averroès, le maître Jean de Jandun livre
une nouvelle lecture.

Sa position est systématique et s'offre comme l'analogue inférieur de

ce qu'il défend pour l'intelligerss. Fortement influencée par Duns Scot59,

quoiqu'implicitement, elle met en œuvre plusieurs principes de sa
doctrine, qu'on ne peut que brièvement rappeler : premièrement, l'idée que
l'âme ne saurait pâtir du corps en un sens absolu60 ; deuxièmement, qu'il
faut distinguer en tout processus cognitif la réception de l'espèce et l'acte
de cognition, lequel consiste à actuer la species en effectuant sa dimension

représentative ; troisièmement, que dans les sortes de cause on doit
placer, articulées l'une à l'autre, la cause préparatoire ou dispositive (dis-
ponens) et la cause parachevante ou complétive (perficiens)61.

Pour l'intelliger, Jean raisonne ainsi : l'image est nécessaire et produit
d'elle seule62 une species intelligible en agissant sur l'intellect matériel ;

mais cette passion n'est pas le terme du processus intellectif puisque
l'âme, sur cette base, déclenche l'acte immanent d'intellection qui lui est

propre. En effet, la réception de l'espèce intelligible dans l'intellect
n'équivaut pas à l'acte de penser mais n'en constitue que la cause
préparatoire. Ce qui achève le processus intellectif, c'est l'acte de l'intellect

55 Le Sophisma de sensu agente, éd. A. Pattin (d'après les manuscrits Paris, Bibl. nat. lat.,
16089, P i6ora-i66r et Osimo, Collegio Campana, 39 [ 18 L 38]), in : PATTIN, A. : Pour l'histoire

du sens agent..., 118-165 1 et Ie Tractatus de sensu agente, éd. A. Pattin (d'après le
manuscrit Osimo donné ci-dessus), in : PATTIN, A. : Pour l'histoire du sens agent..., 166-222.

56 Le De sensu agente de Barthélémy, qui s'oppose à l'existence d'un sens agent, est édité
par PATTIN, A. : Pour l'histoire du sens agent..., 46-94.

57 Le texte (ms Paris, Bibl. nat., lat., 16089, f- îôyra-iyora) est édité par PATTIN, A. : Pour
l'histoire du sens agent..., 332-335. Pattin en attribue la paternité à « Thomas de Wilton »

(sic). Pour la contestation de cette attribution (il pourrait s'agir de Maino de Milan, dont
nous préparons avec I. Costa l'édition des Quaestiones de anima), voir : Brenet, J.-B. : Jean
de Jandun et la Quaestio de anima intellectiva de Thomas Wylton, in : Freiburger Zeitschrift
für Philosophie und Theologie 56 (2009) 2, 309-340, ici 336-339. Le socius, qui critique
Barthélémy autant que Jean (lequel lui répondra...), précise, au cours de son exégèse : « et haec
est intentio exposita conveniens sermonibus Aristotelis et Averrois ubicumque » (349, 28-
29).

58 Pour les éléments analogues avec l'intelliger, voir BRENET, J.-B. : Transferts du sujet,
165-167 ; 179 ; 278-279.

59 Cette influence est forte aussi chez le contemporain de Jean de Jandun, qu'il copie à

longueur de pages : Thomas Wylton ; voir BRENET, J.-B. : Les possibilités de jonction...
60 C'est pourquoi l'on a pu parler d'« augustinisme » à propos de Jean de Jandun.
61 Sur cela, voir Brenet, J.-B. : Transferts du sujet, 278-283.
62 Ce qui revenait à déplacer le niveau d'intervention de l'intellect agent.



Averroès et la question d'un sens « agent » 39

agent, qui consiste à « abstraire » l'espèce déjà intelligible, présente dans
l'intellect matériel, c'est-à-dire à activer sa dimension représentative
d'un universel. Penser n'est donc pas pâtir d'une image, ni d'une espèce
intelligible ; c'est, après l'avoir reçue, « agir » une telle espèce en exhibant

l'intelligible dont elle est l'intentio. Il faut un intellect agent, par
conséquent, pour pouvoir intelliger, mais son intervention ne se situe pas
au niveau de l'image, son abstraction ne consiste pas à dépouiller le
fantasme de ses traits individuants, elle « agit » sur l'espèce déjà universalisée

en actualisant sa puissance signifiante.
Pour le sens, il en va de même. Il faut un « sens agent », assurément.

Mais, dit Jean de Jandun, qu'on n'aille pas mal l'entendre Le sens agent,
chez lui, n'est aucunement un sens dont l'action devrait s'appliquer aux
sensibles en dehors de l'âme pour en abstraire les intentions, c'est-à-dire
les espèces capables d'affecter le milieu puis les organes des sens. Voilà
qui serait ridicule, dit le maître ès arts63. Le sens agent n'intervient pas
dans l'engendrement de l'objet intentionnel susceptible de mouvoir le

sens. Au contraire, il n'agit que dans un second temps, qui suppose la

production de cette espèce et sa réception dans le sens64. Un processus
cognitif, en effet, a deux phases : la première, passive, est la réception de
l'intentio d'un objet, qui prépare ou dispose la faculté de connaître65 ; la
seconde, active, est l'effectuation de l'acte de connaissance lui-même, sur
la base de ce que l'intentio représente. C'est là, seulement là, dans cette

63 Voir Jean de Jandun : QDA II, 16, col. 136.
64 Le problème n'est pas d'expliquer la production de l'espèce : cela, si l'on peut dire, se

fait tout seul ; la difficulté, une fois que l'espèce est produite, est d'expliquer son activation,
c'est-à-dire l'advenir de la connaissance. Le sensible, autrement dit, est capable de produire
son espèce, mais pas la connaissance de ce qu'il est ; il peut offrir ce qui, intentionnellement,
le représente, mais pas opérer ce qui, effectivement, le fait connaître : cf. PATTIN, A. : Pour
l'histoire du sens agent..., 164, 6 sq. : « nec videtur valere quod communiter dicitur, exponen-
do quod phantasmata non sunt sufficienter proportionata intellectui ut povenant ipsum, et
ideo oportet esse alium motorem. Sed sensibilia sunt sufficienter proportionata sensui ut
agant in ipsum suas similitudines in quantum sensus coniunctus est organo immutabili ab

ipsis sensibilibus. Sed quod sint sufficienter proportionata sensui ut efficient per seipsam
cognitionem sensitivam, non video ». Mais alors, qu'est-ce qui cause la species Voir ibid. :

225, 88 sq. : « Sed tu dices quid est causans hanc speciem intentionalem in medio et in sensu

Respondeo quod est ipsum sensibile extrinsecum. Sed sensibile extrinsecum, ut color et
sic de aliis, dupliciter potest accipi : uno modo ut facit unum cum materiali corpore in quo
est, et sic non causât speciem immaterialem vel in medio vel in sensu cum ut sic sit forma
materialis. Alio modo potest accipi color ut est divisibile essentiae et negatur ab essentia et
natura materialis corporis et quia, ut sic, corporalem materiam non includit, ideo potest hoc
modo causare speciem imaterialem et intentioalem in medio et in sensu. Ex quibus verbis
apparet quid est illud agens quod causât formam intentionalem in medio vel sensu. »

65 II ne faut pas se tromper, ainsi, sur le type de causalité qu'exerce le sensible dans la
sensation. Pas de sensation sans sensible, certes, mais le sensible n'est requis qu'à titre de

cause sine qua non disposant le sens à l'effectuation de son acte : cf. PATTIN, A.: Pour l'histoire

du sens agent..., 191, 63 sq. : « quamvis non sentiamus sensibus exterioribus sine prae-
sentia sensibilium exteriorum, tarnen non sequitur ex hoc quod sensibilia agunt sensationem
nisi sicut agens dispositivum. »



40 Jean-Baptiste Brenet

seconde et dernière étape, qu'opère le sens agent. Son action ne consiste
donc pas à produire la species d'un objet (le sensible) dont la subjection
sensorielle équivaudrait à la sensation (sentir, dès lors, n'étant rien que
pâtir d'une espèce singulière), mais à agir la sensation, i.e. l'acte de sentir,

en se fondant sur l'espèce préalablement reçue66. D'où cette définition

: « per sensum enim agentem intelligimus virtutem animae, quae
immediate efficit sensationem in sensu passivo disposito per speciem a

sensibili sibi impressam »67. Ainsi, le sens « actif » ou « agent » n'agit pas
sur le sensible. Ou plutôt : il n'agit pas sur lui en tant que ce sensible
possède un esse reale, c'est-à-dire comme réalité corporelle, mais seulement

en tant qu'il revêt déjà un esse spirituale, c'est-à-dire en tarit que
species dans le sens68. Clairement, donc, l'action du sensus activus n'est

pas une spiritualisation du sensible réel, mais la « sensation » du senti
spirituel, c'est-à-dire l'effectuation cognitive de sa dimension représentative6^

On le répète : l'acte de sentir ne se confond pas avec la passion de

66 Cf. PATTIN, A. : Pour l'histoire du sens agent..., 128, 98 sq. : « dicimus quod in anima
sensitiva necesse est esse sensum agentem, sed non sic intelligimus quod ipse sensus agens
protendatur vel egrediatur ad sensibilia ita quod ipse vel actio eius recipiatur in aliquo exte-
riori ab ipso sentiente et quod eo mediante vel actione eius ipsum sensibile suam speciem
generet in medi et in organo. Hanc enim positionem sufficienter improba<n>t rationes phi-
losophicae et inferius improbabitur. Sed ponemus sensum agentem principium effectivum
immediatum sensationis quae recipitur in sensu passivo disposito per speciem rei sensibilis
ei impressam a sensibili, et imaginatur per hune modum quod sicut corpus luminosum praesens

diaphano générât in ipso lumen quo disponitur ipsum diaphanum ad suceptionem in-
tentionis coloris, sicut sensibile quoeumque praesens ipsi sensui proprio agit in ipso suam
speciem qua disponitur vis sensitiva ad receptionem sensationis a sensu activo et sicut color
praesens aeri non generaret in istis diaphanis suam speciem nisi esset actu illuminata ut pa-
tet secundo De anima, sic sensus non produceret sensationem in sensu passivo nisi ipse sensus

passivus esset informatus specie sensibili. »

67 Cf. PATTIN, A.: Pour l'histoire du sens agent..., 152, 43 sq. ; si les opposants l'entendent
ainsi, par conséquent, c'est parfait ; voir ibid. : 151, 34 sq. : « quid igitur primo dicunt per
nomen sensus agentis intelligi : virtutem animae quae facit sensibilia extra animam quae
sunt potentia intentiones, actu intentiones Si ipsi intelligunt per intentiones quas efficit
sensus agens ipsas sensationes sensibilium quae sunt in sensibus in potentia pro tanto quia
ipsa sensibilia non habent perfectam virtutem efficiendi huiusmodi sensationes, sed solum
habent virtutem disponendi sensum passivum ad susceptionem ipsarum sensationum, ut
prius visum fuit, sic bene capiunt sensum agentem. »

68 Voir JEAN DE Jandun : QDA II, 16, col. 139 ; cf. PATTIN, A. : Pour l'histoire du sens

agent..., 143, 82 sq. : « et cum dicitur quod sensus agens non agit in sensibile nec e contrario,
dicemus quod sensus agens non agit in sensibile secundum esse quod habet extra animam,
ita quod actio eius recipiatur in sensibili extra animam existente, sed agit in sensibile secundum

esse quod habet in anima, scilicet in quantum agit in speciem eius receptam in sensus,
non tamquam in principali receptivo suae actionis, sed tamquam in immediata dispositione
ad suam actionem recipiendam, sicut si diceremus quod color immutans medium illumina-
tum agit in lumen, non tamquam principale receptivum suae actionis, sed tamquam in prae-
parationem diaphani ad recipiendum intentionem coloris. »

69 La sensation est redéfinie : sentir n'est pas recevoir l'espèce, c'est produire la sensation.

Cf. PATTIN, A. : Pour l'histoire du sens agent..., 148, 39 : « sentire, id est efficere sensationem

».



Averroès et la question d'un sens « agent » 41

l'espèce puisque c'est à l'âme même, via le sensus agens, que revient d'en
présider l'effectuation. « Sentire accidit in quodam pati », écrit Aristote :

le sentir se produit dans une passivité, il lui fait suite, mais il n'est pas
cette passivité elle-même 7° : il la couronne. Une passion arrive à laquelle
s'ajoute l'acte de l'âme, conférant à cette dernière le statut de « cause
active » per se qui la déprend de l'accidentalité sans noblesse des choses

qu'on sent7i.
Nous sommes loin, sans doute, d'Averroès, même si Jean ne cesse de

le citer. La doctrine « averroïste » du sens agent que le maître développe
est une interprétation du Commentateur, elle n'en est pas la répétition.
Mais en dépit des différences, une chose frappe, sur laquelle nous
finirons, et qui concerne l'enjeu théorique d'une telle problématique. Il est
clair chez Averroès que la théorie de l'intellect agent ne sert pas seulement

à expliquer la production de l'intelligible sur la base de l'image.
C'est l'autonomie de l'être pensant, aussi, et plus fondamentalement,
qu'elle justifie. L'intellect agent est ma forme, en effet ; peut-être pas
d'emblée, et pas totalement, mais dès que ma vie pensante commence, et
de plus en plus. Or, en tant qu'il est ma forme, je pense comme je le

veux, à mon gré, et je suis l'agent de ma pensée : ce n'est pas seulement
parce que les images sont dans l'âme, intrinsèques, que nous pensons
quand nous le voulons et que nous sommes relativement indépendants ;

c'est en tant, plus radicalement, que l'intellect agent est en moi ce par
quoi j'universalise l'image. Il faut s'en aviser pour envisager un enjeu
possible de la doctrine du sens comme « moteur » analogue à l'intellect
agent : ce ne serait pas seulement l'explication de la spiritualisation du
sensible (comme on explique l'universalisation de l'image par l'intellect
agent), mais la fondation, jusque dans le sentir, d'une autonomie de

7° À propos de la sensation, analogue à la pensée, cf. JEAN DE JANDUN : QDA II, 14, col.
124 : « Et multum notandus est modus loquendi Aristotelis. Dicit enim quod sentire accidit
in quodam pati et moueri, quod sine dubio verum est. Non enim sentire est formaliter et es-
sentialiter ipsum pati et moueri a sensibili ». Cf. aussi QDA II, 31, col. 199 : « Item illud est
plane contra Commentatorem in isto 2 capitulo de sensu communi, ubi dicit, quod recipere
colorem est aliud a iudicare colorem, et iudicare est ipsum cognoscere : quare etc. Et hoc est
contra Aristotelem qui dicit, sentire accidit in quodam pati... ». Je connais une couleur
quand j'en juge, une fois reçue sa forme. Connaître est donc une action qu'on réalise dans un
second temps.

71 Cf., à propos de la sensation : « Nec est dicendum quod ipsa anima sit causa agens
ipsum sentire per speciem rei sensibilis solum, quia, cum species rei sensibilis sit accidens
aduentitium et separabile, ut manifestum est, sequeretur quod anima non esset actiua ipsius
sentire nisi pure et omnino per accidens, quod est absurdum et omnino contra Aristoteles
[...]. Est ergo intentio plane quod anima est per se causa actiua ipsius sentire » (JEAN DE JAN-
DUN : QDA II, 14, col. 123). Or elle ne peut l'être qu'en vertu d'un sensus agens. Pour une
réponse strictement parallèle sur l'intellection, cf. JEAN DE JANDUN : QDA III, 23, col. 339
(« intelligere nostrum dependet ab aliquo principio per se actiuo immediato ») et col. 341
(« necesse est esse intellectum agentem, quod sic probo, quia, si non esset intellectus agens,
sequeretur quod intelligere non esset ab aliquo principio actiuo immediato et per se »).



42 Jean-Baptiste Brenet

l'agent humain, progressant vers son être dans chacun de ses actes cogni-
tifs.

Résumé
Dans la scolastique, on appelle « sens agent » (sensus agens) l'équivalent,
dans l'ordre sensible, de ce qu'est l'intellect agent dans l'ordre intelligible.
S'il nous faut produire l'intelligible à partir des images, n'est-il pas également

nécessaire, au niveau inférieur, de produire la forme sensible à partir
des choses singulières C'est le problème que nous étudions ici, d'abord
chez Averroès, qui semble défendre l'existence d'un moteur extrinsèque
nécessaire à la spiritualisation de la forme sentie ; puis dans l'averroïsme
dit « latin », et principalement chez sa grande figure, Jean de Jandun,
lequel fournit une interprétation singulière de l'activité sensorielle, distincte
de ce qu'Averroès suggère.

Abstract
The scholastic tradition calls "agent sense" (sensus agens) the equivalent,
in the order of the sensible, ofwhat the agent intellect is in the order of the

intelligible. Ifwe are to "produce" the intelligible form from images, then is

it not necessary, at a lower level, also to produce the sensible form from
singular things? We shall first study here the occurrence of this question
with Averroes, for whom it seems we have to posit the existence of an
extrinsic motor that will grant the sensible the spiritual mode of being
required by sensation; then, on this topic, we consider Averroes' legacy in
what is commonly referred to as "Latin Averroism", and specifically with
John ofJandun, who interprets, rather than repeating, the Commentator.


	Du corporel au spirituel : Averroès et la question d'un sens "agent"

