Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 1

Artikel: "Was bringt das Klettern?" : Der Aufstieg (ascensus) als Bild
philosophischen Bemihens

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761032

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RUEDI IMBACH

,Was bringt das Klettern?”
Der Aufstieg (ascensus)
als Bild philosophischen Bemiihens.

Il semble qu’en s’élevant au-dessus du séjour des
hommes, on y laisse tout les sentiments bas et
terrestres, et qu’'a mesure quon approche des
régions éthérées, I'ame contracte quelque chose
de leur inaltérable pureté.

Jean-Jacques Rousseau, La Nouvelle Héloise
|

Der Weg ist ein ebenso beliebtes wie angemessenes Bild fiir das philoso-
phische Denken. Wer das Denken mit einem Weg vergleicht, der will da-
rauf hinweisen, dass diese den Menschen auszeichnende Tatigkeit eine
Bewegung einschliesst. Es ist diejenige Bewegtheit, die das Denken als
Diskurs auszeichnet, den man mit Thomas von Aquin und der scholasti-
schen Tradition durchaus und legitimerweise als eine ,gewisse Bewegung
vom einen zum anderen® (quidam motus intellectus de uno in aliud) um-
schreiben kann. Es ist ebenfalls diejenige Bewegtheit, die das Denken als
Weise des Suchens und des Argumentierens von dem unmittelbaren Ein-
sehen unterscheidet, der Intuition, die nach traditionneller Vorstellung
in erster Linie dem tibermenschlichen, gottlichen Denken eigen ist.

Zwei Schriften der abendldandischen Tradition reprasentieren diesen
Aspekt des Philosophierens und Denkens in exemplarischer Weise. Ich
meine zum einen das Reisebuch der Seele zu Gott (Itinerarium mentis in
Deum) des Bonaventura,' ein Opusculum, das auf der Grundlage der
Differenz von extra-intra-supra den Leser zundachst einladt, den Weg von
der Aussenwelt in das Innere der Seele zu vollziehen, und ihn dann auf-
fordert, die Seele selbst zu transzendieren. René Descartes’ Meditationes
de prima philosophia, die nicht zu Unrecht als eines der Hauptwerke
europaischer Philosophie betrachtet werden, kénnen ebenfalls als eine

1 BONAVENTURA: Pilgerbuch der Seele zu Gott - Die Zuriickfiihrung der Kiinste auf die The-
ologie. Eingeleitet, tibersetzt und erldutert von Julian Kaup. Miinchen: Kosel 1961; BONAVEN-
TURA: Der Pilgerweg des Menschen zu Gott. Ubersetzt und erlautert von Marianna Schlosser.
2. Aufl. St. Ottilien: EOS 2010.



6 Ruedi Imbach

Wegphilosophie ausgelegt werden.2 Diese Meditationen, zu deren Nach-
vollzug der Leser eingeladen wird, sind deskriptiv und praskriptiv zu-
gleich: der Weg von aussen nach innen und von innen nach oben, den
der Philosoph selbst beschritten hat, um zuerst sich selbst und dann
Gottes Existenz zu erkennen, erweist sich zugleich als der Weg des Phi-
losophierens schlechthin, den jeder Denkende zu gehen hat. Es ist keine
unzuldssige Vereinfachung, wenn ich behaupte, die beiden erwdahnten
[tinerare philosophischer Natur seien letztlich nicht anderes als die
Entfaltung jener Wegbeschreibung und Wegleitung, die Augustin in
folgenden Worten zusammenfasst:

,Geh nicht nach draussen, kehr ein bei dir selbst. Im inneren Menschen
wohnt die Wahrheit. Und wenn du deine Natur noch wandelbar findest, so
schreite tiber dich selbst hinaus.“ 3

Zwei Aspekte an diesem Text sind von Bedeutung: zum einen handelt es
sich um einen Imperativ, den der afrikanische Denker an jeden Leser,
mithin an jeden Denkenden, richtet. Mit diesem Imperativ wird die Be-
wegung der Philosophie als solcher beschrieben und zusammengefasst.
Zum anderen, und dies ist der fiir unser Vorhaben entscheidende Punkt,
erreicht die philosophische Reise ihre Vollendung in einem Aufstieg, der
in diesem Passus als transcendere bezeichnet wird. Philosophisches
Denken, so besehen, ist nicht nur Bewegung und Weg, sondern es ist
Aufstieg, Weg nach oben.

[1

Das Programm, das Augustin in diesem Passus zusammenfasst und das
von Bonaventura und Descartes aufgegriffen und weitergefiihrt wird, ist
meiner Meinung nach seinerseits begriindet in der Rede Diotimas, an die
Sokrates in seinem Gastmahl erinnert.4 Die Situation des Dialogs ist
bekannt: wie alle anderen Teilnehmer dieses Symposion muss auch
Sokrates in einer Rede das Wesen des Eros erlautern. Allerdings zieht er
es vor, an dieser Stelle seinen Tischgenossen das zu vermitteln, was ihn
einstmals eine Frau aus Mantineia namens Diotima gelehrt hat. Diese
Geheimlehre gipfelt in einer Unterweisung der ,erotischen Mysterien®,
die den ,rechten Weg zu den Dingen der Liebe“ (to orthos epi ta erotika
ienai, 211c) ganz eindeutig als einen Aufstieg beschreibt:

2 DESCARTES, René: Meditationes de Prima Philosophia - Meditationen tliber die Erste Phi-
losophie. Ubersetzt und herausgegeben von Gerhart Schmidt. Stuttgart: Reclam 1986.

3 AURELIUS AUGUSTINUS: De vera religione XXXIX, 72, Ubersetzung und Anmerkungen
Willhelm Thimme, Nachwort Kurt Flasch. Stuttgart: Reclam 1983, 122-123: ,Noli foras ire, in
te ipsum redi; in interiore homine habitat veritas, et si tuam naturam mutabilem inveneris,
transcende et te ipsum.“

4 Ich zitiere im Folgenden die Ausgabe: PLATON: Meisterdialoge. Eingeleitet von Olof Gi-
gon, iibertragen von Rudolf Rufener. Ziirich: Artemis Verlag 1974.



Der Aufstieg (ascensus) als Bild philosophischen Bemiihens 7

,Denn das bedeutet den rechten Weg zu den Dingen der Liebe gehen oder
von einem anderen gefithrt werden, dass man, mit diesen schonen Dingen
hier beginnend, um jenes Schénen willen immer weiter hinaufsteigt, wie auf
Stufen: von einem schdénen Leibe zu zweien und von zweien zu allen schonen
Leibern, und von den schonen Leibern zu den schonen Einrichtungen und
von den Einrichtungen zu den schonen Wissenschaften, bis man von den
Wissenschaften aus zu jener Wissenschaft gelangt, die die Wissenschaft von
nichts anderem als von jenem Schonen selbst ist, und er schliesslich das er-
kennt, was das Schone selbst ist.“5

Dieser Text erforderte selbstverstindlich einen langen Kommentar. An
dieser Stelle sei nur darauf verwiesen, dass der hier skizzierte Aufstieg,
der bereits die platonische Liebe als Sehnsucht und Verlangen des Scho-
nen an und fur sich beinhaltet, sich als ein fiinffaches Transzendieren be-
schreiben lasst: als Weg vom Zeitlichen zum Ewigen, vom Korperlichen
zum Geistigen, vom Bewegten zum Unbewegten, vom Besonderen zum
Allgemeinen, vom Kontingenten zum Notwendigen. Eigentlich ist in
dieser Rede das Wesen der abendlandischen Metaphysik zusammenge-
fasst, allerdings nicht im Sinne Kants, der meint, die Metaphysik sei die
Wissenschaft von dem, was jenseits der Erfahrung liege, sondern im
Sinne eines Wissens, das eben zur hochsten Erfahrung tiberhaupt fiihrt,
die im Sehen des Schonen selbst besteht, in der Idee des Schonen.

I11

Der Neuplatoniker Plotin hat in seinen Enneaden immer wieder seinen
eigenen Denkweg als einen derartigen Weg nach oben beschrieben: sechs
Mal begegnen wir dem Ausdruck eis to ano (hin zum Hoheren) und 25
Mal dem Syntagma pros to ano (nach oben hin). Mit diesen Ausdriicken
will der neuplatonische Philosoph den Weg des Denkens selbst, die
philosophische Reise beschreiben. Gleichsam sein ganzes Vorhaben
zusammenfassend sagt er, in einer wie ein Imperativ anmutenden For-
mulierung: ,wir miissen nach oben fliehen“ (pheugein dei pros ano)6. Er
meint damit, der Mensch miisse sich an das halten, was bleibt, was
unverdanderlich und geistig ist. In besonders eindrucksvoller Weise ver-
bindet der Philosoph diese platonische Konzeption der Philosophie als
Flucht nach oben mit der Figur des Odysseus. Dies erfolgt in einem Text,
der als eine Auslegung der Diotima-Rede gelesen werden darf, denn es
wird an dieser Stelle die anabasis, der Aufstieg, vom einzelnen Schonen
zum Schonen an sich aufgezeigt: ,So lasst uns fliehen in die geliebte

5 PLATON: Symposion, Rufener, 163.

6 Enn. 111, 4, 6, in: Plotins Schriften. Ubersetzt von Richard Harder, Neubearbeitung mit
griechischem Lesetext. Band I: Die Schriften 1-21 der chronologischen Reihenfolge. Hamburg:
Meiner 1956, 301; nach der chronologischen Zahlung handelt es sich um Traktat 15.



8 Ruedi Imbach

Heimat - so konnte man mit mehr Recht mahnen.“7 Doch worin besteht
diese Flucht? - so fragen wir mit Plotin selbst. ,Wir werden in See
stechen wie Odysseus”, sagt der Philosoph, und er lidt die Leserschaft
ein, diese Seefahrt allegorisch zu deuten. Der mit der Seefahrt des
Odysseus vergleichbare Aufstieg besteht, wie spdter bei Augustin, in
einer zweifachen Bewegung nach innen (,Kehre ein zu dir selbst®, anage
epi sauton8) und nach oben. Und um die Méglichkeit zum Sehen des
Schonen an sich zu erkldren, prazisiert der Philosoph, den berihmten
Satz eines anderen antizipierend: ,Kein Aug konnte je die Sonne sehen,
ware es nicht sonnenhaft; so sieht auch keine Seele das Schone, welche
nicht schon geworden ist.“9

IV

Wer, wie die Philosophen, deren Texte wir bislang zu Rate gezogen
haben, das Philosophieren nicht nur als Weg, sondern zugleich als Weg
nach oben versteht, setzt in einer merkwiirdigen Ndhe von wortlicher
und ibertragener Bedeutung der Worte voraus, dass oben und unten
axiologisch zu deuten sind. Meister Eckhart hat diese Voraussetzung in
einer ganz eindeutigen Sprache zum Ausdruck gebracht, wenn er fest-
halt, das Gute sei oben und das Bose unten. Selbstverstandlich ist in
dieser Redeweise das ,oben‘ in jenem platonischen Sinne, den wir kurz
angedeutet haben, als das zu interpretieren, was in der geistigen Bewe-
gung des Uberstiegs vom Einzelnen zum Allgemeinen, vom Materiellen
zum Geistigen, vom Kontingenten zum Notwendigen erreicht wird.

Es ist allerdings die Nahe von wortlicher und tibertragener Bedeutung
der Worte, die in dem gemeinten Text den Bezug zum Bild des Berges
erleichtert und ermdoglicht. Der Passus, auf den ich mich beziehe, steht
im gelehrten Werk des Meisters, genau genommen in seiner Auslegung
des Exodus. Eckhart kommentiert Exodus 24,12, wo wir lesen: ,steige
herauf zu mir auf den Berg und verweile dort“ (ascende ad me in montem
et esto ibi). Es darf an dieser Stelle daran erinnert werden, dass es in der
hebraischen Bibel unzahlige Stellen gibt, in denen der Berg nicht nur als
Wohnstatte Gottes verstanden wird, sondern schlechthin als Bild fir das
Vollkommene. Ich erinnere nur an drei besonders oft zitierte Stellen aus
den Psalmen:

,Wer darf auf des Herrn Berg gehen, und wer darf stehen an seiner heiligen
Statte?” (Ps 24,3 [23,3])

7 Enn. 1, 6, 8 [1], Harder, 21-22.

8 Enn. 1, 6, 9 [1], Harder, 23. Der Passus weist voraus zu Goethe, Zahme Xenien, Buch 3
»War nicht das Auge sonnenhaft / Die Sonne konnt es nie erblicken; / Lag nicht in uns des
Gottes eigne Kraft, / Wie konnt uns Gottliches entziicken?”

9 Enn. 1, 6, g [1], Harder, 25.



Der Aufstieg (ascensus) als Bild philosophischen Bemiihens 9

,Deine Gerechtigkeit steht wie die Berge Gottes und dein Recht wie die grof3e
Tiefe.” (Ps 36,7 [35,7])

,lch hebe meine Augen auf zu den Bergen, von welchen mir Hilfe kommt.*
(Ps 121,1 [120,1])

Zurilick zu Eckharts Auslegung der Exodusstelle°:
,Und weiter unten: Steige herauf zu mir auf den Berg und verweile dort.

Hierzu zweierlei: Erstens steigt nur derjenige herauf, der unten ist, der
niedrig, d.h. demiitig ist [...].

Zweitens sagt er: steige herauf, weil Gott in der Hohe wohnt. Er wohnt in den
hochsten Hohen. Zum Buchstaben: das allein ist Gott, was am hochsten ist,
und nur im Hochsten wohnt Gott. Alles, was etwas Hoheres tiber sich hat,
hat Gott als das Hohere tiber sich [...].

Denn das Gute ist immer oben, je hoher, desto besser. Das Hochste ist aber
das Beste. Umgekehrt ist das Bose immer unten, und je tiefer, je weiter un-
ten, je niedriger es ist oder etwas anderem unterliegt, oder je grosser die Zahl
derer ist, denen es unterliegt, umso weniger ist es wert.

Dies ist in der Abhandlung von der Natur des Hoheren dargelegt und hat,
kurz gesagt, folgenden Grund: immer ist das Hohere das Friihere, infolge-
dessen ist es ,von Natur aus reich‘. Das Niedere ist aber als solches bediirftig
und nackt, es bettelt.”

Zwei Aspekte dieses Passus sind besonders auffallend und bemerkens-
wert. Gott wird mit dem Hochsten identifiziert, ja es ist das Wesen
Gottes, das zu sein, tiber dem nichts Hoheres existiert. Hier wird klar, in
welchem Masse metaphysisches Denken dieser Pragung mit raumlichen
Vorstellungen verkniipft ist, auch dann noch, wenn es gerade darum
geht, Raum und Zeit zu transzendieren. Es ist, so will mir scheinen, nicht
zufdllig und ohne Bedeutung, wenn Nietzsche im berithmten Paragra-
phen 125 der Frohlichen Wissenschaft, wo Gottes Tod verkiindet wird, die
Frage stellt: ,Gibt es noch ein Oben und ein Unten?“

10 MEISTER ECKHART: Expositio libri Exodi, n. 262, ed. H. Fischer, ]J. Koch, K. Weiss, in:
MEISTER ECKHART: Die deutschen und lateinischen Werke. Die lateinischen Werke 11, 211-212:
,Et infra: ascende ad me in montem et esto ibi. Notandum quod ait: ascende. Ubi duo: non
ascendit nisi qui inferius est, id est humilis. [...] Secundo ait: ascende, quia deus in alto. Ipse
in altissimis habitat, Eccli. 24. Ad litteram: hoc solum deus quod altissimum, in solo altissi-
mo habitat deus. Omne habens altius se habet deum ipsum altius se [...] Semper enim in alto
bonum; quo altius, tanto melius. Quod autem altissimum, hoc optimum. E converso in imo
semper malum, et quanto plus imum fuerit, bassius et inferius sive subiectius aut subiectum
pluribus, tanto peius. Patet hoc in tractatu De natura superioris, et est ratio brevis. Semper
enim superius prius est et per consequens ‘dives per se’. Inferius autem, in quantum inferius,
egenum est et nudum, mendicans.”



10 Ruedi Imbach

\%

Fir unser Vorhaben ist indes noch bedeutsamer, dass in diesem Text
Eckharts der metaphysische Aufstieg in Verbindung gebracht wird mit
der Metapher des Berges. Ein gutes Jahrhundert vor Eckhart hat ein
anderer mittelalterlicher Denker diese Metapher in weit eindriicklicherer
Weise verwendet und ausgewertet - ich meine Richard von Sankt Viktor.
Die von der Philosophiegeschichte kaum beachtete Schrift Benjamin
minort des schottischen Denkers, der in Paris gewirkt hat und 1173
gestorben ist, konnte betitelt werden: Joseph und seine Briider. Es
handelt sich um eine in jeder Hinsicht einzigartige Abhandlung, in der
alle zwolf S6hne Jakobs in allegorischer Manier vorgestellt und erklart
werden. Das Werk, dessen explizite Aufgabe es ist, den Geist auf die
Kontemplation vorzubereiten, griindet auf der Identifikation von Rachel
und Lea, den beiden Frauen Jakobs, mit der Vernunft und dem Affekt. Im
Laufe der Abhandlung werden zwolf verschiedene Tatigkeiten oder Tu-
genden der beiden Vermdgen Vernunft und Wille analysiert und jeweils
mit einem der S6hne Jakobs in Verbindung gebracht. Der letztgeborene
Benjamin versinnbildlicht die héchste Stufe, d.h. die Kontemplation. Bei
seiner Geburt stirbt die Vernunft, da die Kontemplation die ratio tiber-
steigt.

In der Analyse der einzelnen Tatigkeiten spielt das Unterscheidungs-
vermogen, d.h. die discretio, als unabdingbare Voraussetzung fiir die
Betrachtung eine besonders wichtige Rolle. In den Kapiteln 67-71 handelt
Richard von diesem Vermdgen, das mit Joseph identifiziert wird. Die
Tatigkeit des Unterscheidungsvermogens wird mit der Selbsterkenntnis
gleichgesetzt, und ihre Ausiibung wird mit dem Besteigen eines Berges
verglichen. Die Selbsterkenntnis ist das vollkommenste Wissen, das der
Mensch selber erreichen kann, sie ist weit hoher einzuschatzen als alle
anderen Wissenschaften:

,Die vollkommene Selbsterkenntnis ist ein hoher Gipfel der Wissenschaft.
Die volle Erkenntnis des verntinftigen Geistes ist ein grosser und hoher Berg.
Dieser Berg tberragt alle Gipfel der weltlichen Wissenschaften; er blickt
herab auf alle Philosophie, auf alle Wissenschaft der Welt. Was haben
Aristoteles und Plato Vergleichbares gefunden? Was hat die grosse Horde der
Philosophen Vergleichbares entdecken kénnen?“2

1 Der lateinische Text wird nach folgender Ausgabe zitiert: RICHARD DE SAINT-VICTOR :
Les douze patriarches ou Beniamin minor. Texte critique et traduction par Jean Chatillon/
Monique Duchet-Suchaux, introduction, notes et index par Jean Longeére. Paris : Les Ed. du
Cerf1997. Die Ubersetzungen stammen vom Verfasser.

12 Benjamin minor, c. 75, ed. Chatillon, 308: ,Magna altitudo scientiae, semetipsum per-
fecte cognouisse. Mons magnus et altus, plena cognitio rationalis spiritus. Omnium munda-
narum scientiarum cacumina mons iste transcendit, omnem philosophiam, omnem mundi



Der Aufstieg (ascensus) als Bild philosophischen Bemiihens 11

Richard betont - was uns nicht erstaunt - die Schwierigkeit der Selbst-
erkenntnis, wobei er zwei Aspekte derselben unterscheidet, namlich die
Suche nach sich selbst und das Verweilen bei dem, was erkannt worden
ist:

,Die Menschen, die bis hierher aufsteigen kénnen und wollen, sind nicht
zahlreich. Es ist selten, dass jemand diesen Berg besteigt, aber noch seltener
ist es, dass jemand auf seinem Gipfel steht und dort verweilt; dussert selten
ist, dass jemand dort wohnt und sich ausruht [...]. Zuerst muss man aufstei-
gen, danach [auf dem Gipfel| stehen. Das Stehen erfordert Anstrengung, aber
grosser ist die Anstrengung des Aufstiegs. Viele gaben den Aufstieg wegen
der zu grossen Anstrengung auf, viele sind wegen der Miihe des sich Aufhal-
tens [auf dem Gipfel] schleunigst abgestiegen. Dies schien ihnen unertrag-
lich: nicht nur weil das Aufsteigen so anstrengend ist, sondern auch weil das
Verweilen auf dem Gipfel so mithsam ist.“13

In auffallender Weise wendet Richard sich in diesem Zusammenhang
direkt an den Leser und gibt ihm mit Imperativen Handlungsanweisun-
gen, fordert ihn also dazu auf, den Weg selber zu beschreiten. Diesen
Modus der Leseranrede und der Vollzugsanweisung haben wir bereits in
jenem fundamentalen Satz Augustins angetroffen, und in Bonaventuras
Schrift wird der Leser unabldssig aufgefordert, eine geistige Tatigkeit zu
vollziehen. Wir haben es hier mit einem Philosophieren zu tun, das nicht
bloss beschreibt und analysiert, sondern den denkenden Mitvollzug des
Lesenden erfordert. Offenbar eignen sich fiir diese Form inzitativer Rede
die Bilder des Aufstiegs und des Berges in ausgezeichneter Weise, zwei-
felsohne weil ein Weg beschritten werden muss:

,Mensch, lerne denken, lerne dich selbst erkennen, und du wirst die Gipfel
des Herzens bezwingen. Je mehr du taglich in der Selbsterkenntnis fortschrei-
test, umso mehr wirst du nach oben streben. Wer die vollkommene Selbster-
kenntnis erreicht, erblickt den Gipfel des Berges.“14

Die Originalitat Richards besteht eindeutig darin, dass er das antike
Thema der Selbsterkenntnis, das seit Sokrates in vielfachen Abschattun-

scientiam ab alto despicit. Quid tale Aristoteles, quid tale Plato inuenit, quid tanta philoso-
phorum turba tale inuenire potuit?*

13 Benjamin minor, c. 76, ed. Chatillon, 310: ,0O quam rari sunt, uel qui nolunt, uel quia
nequeunt, qui huc usque ascendunt. Rarum ualde in hunc montem ascendere, sed multo ra-
rius in eius vertice stare, et ibi moram facere, rarissimum autem ibi habitare et mente re-
quiescere [...] Prius est ascendere, postea stare. In stando quidem labor, sed in ascendendo
maior. Multi quidem in ipsa ascensione defecerunt propter nimium laborem ascendendi,
multi ab arduo eius uertice ocius descenderunt propter laborem standi. Hoc fortassis eis
intolerabile uidebatur, quoniam non solum in hunc montem nisi per magnum laborem as-
cenditur, uerum etiam non sine magna difficultate ibi immorari non datur.”

14 Benjamin minor, c. 75, ed. Chatillon, 308: ,Disce, homo, cogitare, disce cognoscere
teipsum, et ascendere ad cor altum. Quantum cotidie in tui cognitione proficis, tantum ad
altiora super tendis. Qui ad perfectam cognitionem sui pervenit, iam montis uerticem ap-
prehendit.”



12 Ruedi Imbach

gen immer wieder aufgegriffen und moduliert worden ist und das im
Laufe der Jahrhunderte mit zahlreichen Bildern zum Ausdruck gebracht
wurdets, mit dem biblischen Motiv der Verklarung Christi auf dem Berg
Thabor und dem alttestamentlichen Motiv des heiligen Berges verkniipft
hat. Auch wenn die Beschreibungen sowohl des Berges als auch des Auf-
stiegs ziemlich abstrakt sind, so haben wir dennoch hier eine Motivkon-
stellation vor uns wie in dem bertthmten Brief Petrarcas, in dem dieser
die Besteigung des Mont Ventoux!6 beschreibt und dabei den Primat und
die Bedeutung der Selbsterkenntnis als Hohepunkt und Gipfel mensch-
lichen Bemiihens mit dem Besteigen eines Berges in Verbindung bringt:

,Besteige diesen Berg, lerne dich selbst erkennen. Willst du die Geheimnisse
des Vaters horen? Besteige diesen Berg, lerne dich selbst erkennen. Vom
Himmel kommt jenes ,Gnothi seauton’, das bedeutet: ,Erkenne dich selbst".
Siehst du nun, wie bedeutsam die Besteigung dieses Berges ist, wie niitzlich
die vollkommene Selbsterkenntnis ist?“17

VI

Der Berg, von dem nun im letzten Teil meiner Abhandlung die Rede sein
wird, kann, im Gegensatz zu demjenigen Richards, geographisch genau
situiert werden: es ist eine Insel, die sich gemdss der mittelalterlichen
Konzeption der Erde auf der stidlichen, unbewohnten Hemisphare befin-
det. Die einsame Insel im siidlichen Ozean, die ich meine, ist der Laute-
rungsberg, das Purgatorio Dantes. Dieser Berg bildet den geographischen
Ort des zweiten Jenseitsreiches (,wo der Menschengeist sich reinigt®,
dove l'umano spirito si purga, Purg. 1, 518). Nachdem Vergil und Dante,
wie es die erste Cantica der Commedia berichtet, in einem ersten Teil
ihrer Reise die neun Kreise des Hollentrichters besucht haben, gelangen
sie zu jenem Berg, von dem Odysseus im 26. Gesang der Hélle sagt, er sei
ihm so riesenhoch erschienen, wie er vorher noch nichts gesehen habe.
Dieser Berg ist bekanntlich gleichzeitig mit dem Hollenloch durch

15 Das belegen die grossartigen Studien von COURCELLE, Pierre : Connais-toi toi-méme, de
Socrate a saint Bernard. 3 Bande. Paris : Etudes Augustiennes 1975.

16 FRANCESCO PETRARCA: Die Besteigung des Mont Ventoux, Lateinisch/Deutsch. Ubersetzt
und herausgegeben von Kurt Steinmann. Stuttgart: Reclam 1995.

17 Benjamin minor, c. 78, ed. Chatillon, 316: ,Ascende in montem istum, disce cognoscere
teipsum. Vis audire paterni secreti archanum? Ascende in montem istum, disce cognoscere
teipsum. De coelo enim descendit ‘Gnothi seauton’ illud, id est: ‘Nosce teipsum’. Videsne
adhuc quantum ualeat montis huius ascensio, quam utilis sit sui ipsius plena cognitio®.

18 DANTE ALIGHIERI: Commedia. Con il commento di Anna Maria Chiavacci Leonardi, 2.
vol.: Purgatorio. Milano: Mondadori 1994 (con il testo di Giorgio Petrocchi). Ich beniitze im
Folgenden die Ubersetzung von FLASCH, Kurt: Dante. Commedia in deutscher Prosa von
Kurt Flasch. Frankfurt: S. Fischer 20n1. Zur Einfithrung nicht allein in Dantes Hauptwerk,
sondern in sein Denken empfehle ich Flaschs Einladung, Dante zu lesen, die die gelungene
Ubersetzung begleitet.



Der Aufstieg (ascensus) als Bild philosophischen Bemiihens 13

Luzifers Sturz entstanden und befindet sich antipodisch zu Jerusalem.
Die 33 Gesange des Purgatorio berichten von den drei Tagen, an denen
Vergil und Dante, vom 10. April 1300, dem Ostersonntag, bis zum Mitt-
woch 13. April diesen Berg bestiegen haben. Wie bei der Holle besteht
auch hier eine genaue Entsprechung zwischen der Topographie und der
moralischen Ordnung, denn der Berg besteht aus sieben, terrassen-
artigen Stufen, denen die sieben Todsiinden entsprechen. Der Aufstieg
besteht in einer fortschreitenden Reinigung, die als ein komplexes Ritual
beschrieben wird. An dessen Ende tritt Dante, nachdem Vergil sich von
ihm verabschiedet hat, in das irdische Paradies ein und begegnet dort
Beatrice, die ihn wahrend des dritten Teiles der Reise begleiten wird,
bevor auch sie verschwindet und Bernhard von Clairvaux die Rolle des
Reiseleiters tibernimmt. Die sieben Todsiinden sowie die ihnen entge-
gengesetzten sieben Seligpreisungen bestimmen zwar die moralisch-
geographische Topographie des Lauterungsberges, doch Vergil erklart im
17. Gesang, der die genaue Mitte des monumentalen Werkes bildet, letzt-
lich allein die Liebe zum Kriterium allen menschlichen Handelns, denn
,weder Schopfer noch Geschopf, mein Sohn, waren je ohne Liebe“ (Purg.
XVII, 91-92). Der rémische Dichter, der die menschliche Vernunft dar-
stellt, enthiillt an dieser fundamentalen Stelle den Sinn des ganzen
philosophischen Lehrgedichtes und erkldrt zugleich, in welcher Weise
die sieben Todstinden, von denen die Seele im Fegefeuer gereinigt wird,

mit Hilfe des Kriteriums der Liebe eingeordnet werden kdénnen (Purg.
XVII, 103-105):

Quinci comprender puoi ch’esser convene
amor sementa in voi d’ogni virtute.
e d'ogne operazion che merta pene.

Daher kannst du verstehen, dass bei euch immer Liebe der Same ist fiir jede
Tugend und auch fiir jede Tat, die Strafe verdient.19

Wenn das Handeln des Menschen an der Liebe gemessen wird, dann
kann seine Verfehlung entweder darin bestehen, dass er sich im Gegen-
stand oder im Modus der Liebe irrt, indem er entweder etwas Falsches
liebt oder etwas zu viel oder zu wenig liebt (Purg. XVII, 91-96):

Und er begann: ,Weder Schopfer noch Geschopf, mein Sohn, waren je ohne
Liebe, ohne naturhaftes oder geistiges Begehren, wie du weift. Das natur-
hafte Verlangen ist immer ohne Irrtum, doch die geistige Liebe kann irren,
wenn sie sich auf den falschen Gegenstand richtet oder wenn sie zu viel oder
zu wenig Kraft hat.“20

19 FLASCH: Dante, 211.

20 Né creator né creatura mai“, / comincio el, ,figliuol, fu sanza amore, / o naturale o
d’animo; e tu ‘l sai./ Lo naturale & sempre sanza errore, / ma l'altro puote errar per malo
obietto / o per troppo o per poco vigore.”



14 Ruedi Imbach

Die gesamte moralische Ordnung, aber auch die Anordnung des Laute-
rungsberges kann anhand dieser Unterscheidung erfasst werden. Was
uns indes unmittelbarer interessiert, ist die Art und Weise, wie Dante
seinen Weg der Katharsis in Verbindung mit dem Besteigen des In-
selberges beschreibt. Immer wieder kommt er auf die Héhe und Steilheit
des Berges zu sprechen, beispielsweise im dritten Gesang:

»Inzwischen kamen wir an den Fuss des Berges. Die Felswand vor uns war so
steil, dass auch eingeilibte Beine nichts genutzt hatten. Die einsamste Berg-
wand, der zerkliiftetste Felssturz zwischen Lerice und Turbia ist dagegen eine
bequeme und offene Treppe® (Purg. I11I, 46-51; FLASCH, 154).

Auch im vierten Gesang vergleicht Dante den Lauterungsberg mit Orten
in Italien:

Man steigt hinauf in San Leo, man steigt ab in Noli; man klimmt hoch in
Bismantova und in Cacume (Purg. 1V, 25-27; FLASCH, 157-158).

Der Passus enthdlt vier Vergleiche: zuerst erwdahnt er den schwierigen
Aufstieg zur Bergfestung San Leo in der Grafschaft Urbino sowie den
miihevollen Abstieg zum Bergstadtchen Noli an der Riviera, danach evo-
ziert er zwei besonders steile Anhohen, Bismantova sitidlich von Reggio
Emilia und Cacume, eine zuckerhutformige Erhebung in den Lepinischen
Bergen. Mit dieser Gestalt des Berges ist unweigerlich die Schwierigkeit
des Aufstiegs verbunden, die unser Dichter in vielfaltiger Form zur
Sprache bringt, besonders eindrucksvoll im vierten Gesang. Zuerst wird
hier die Enge des Durchgangs mit einem Vergleich aus dem Weinbau
beschrieben (v. 19-21) und der Abhang mit Orten in Italien verglichen (v.
25-27). Danach berichtet Dante, wie der Aufstieg Hinde und Fiisse bean-
spruchte (v. 31-32; FLASCH 158): ,Wir stiegen auf zwischen geborstenen
Felsen. Von beiden Seiten bedriangten uns die Rinder. Der Boden unter
uns forderte Hande und Fiisse.” Dieses Klettern bedangstigt Dante, der
sich besorgt an Vergil richtet: Maestro mio, che via faremo? ,Mein Meis-
ter, welchen Weg nehmen wir?“ (v. 36). Der darauf folgende Passus gibt
Einblick in die erstaunliche Beziehung zwischen Vergil und Dante. Dante
nennt seinen Begleiter ,dolce padre®, und Vergil fasst in wenigen Worten
zusammen, worum es geht: die Hauptsache ist der Aufstieg, das streben-
de Bemiihen (v. 37-39). Gleichzeitig hdlt Dante fest, dass er ohne Vergil
verloren ware (v. 43-45). Und schliesslich, nach dem schwierigen Auf-
stieg, setzen sich die beiden und freuen sich tiber den Blick nach unten
(34-53, FLASCH 158):

,Als wir am aussersten Rand des Steilufers standen, vor uns ein offener Ab-
hang, da fragte ich: ,Mein Meister, welchen Weg nehmen wir?* Und er zu mir:
,Dein Schritt weiche nach keiner Seite ab! Nur immer den Berg hinauf, mir
nach, bis ein Begleiter erscheint, der sich auskennt.’

Die Spitze des Berges war hoher, als wir sehen konnten, und der Abhang
war steiler als die Linie, die von der Mitte eines Kreisviertels zum Zentrum



Der Aufstieg (ascensus) als Bild philosophischen Bemiihens 15

geht. Ich war erschopft, und ich begann: ,Oh, lieber Vater, dreh dich um und
schau, wie ich allein zuriickbliebe, wenn du nicht stehenbleibst.‘ ,Mein Sohn’,
sprach er, ,zieh dich bis hierhin hinauf!’, und er zeigte mir mit dem Finger
auf einen Vorsprung, wenig hdher, der sich von da an rings um den Berg
wand. Seine Worte spornten mich so sehr an, dass ich mich anstrengte, hin-
ter ihm herzukriechen, bis der Felsgiirtel unter meinen Fiissen lag. Hier
setzten wir beide uns nieder, nach Osten gewandt, von woher wir aufge-
stiegen waren - so zuriickzublicken pflegt Menschen zu erfreuen.”

Ganz befriedigt ist Dante durch die Worte Vergils immer noch nicht:
Etwas spdter fragt er noch einmal: ,Aber wenn es dir recht ist, wiisste ich
gerne, wie weit wir noch zu gehen haben® (v. 85-86). Vergil erklart, dass
vor allem der Anfang des Aufstiegs Mithe macht:

~Aber wenn es dir recht ist, wiisste ich gerne, wie weit wir noch zu gehen
haben, denn der Berg reicht weiter, als meine Augen hinaufgehen konnen.*
Und er zu mir: ,Dieser Berg ist so beschaffen, dass der Anfang des Aufstiegs
immer schwer ist, aber je weiter man hinaufkommt, um so weniger Miihe
macht er. Erst wenn dir das Hinaufsteigen so leicht fillt wie dem Schiff die
Fahrt flussabwarts, dann bist du am Ende dieses Weges. Dort oben kannst du
dich von der Anstrengung ausruhen. Mehr sage ich jetzt nicht, aber das weiss
ich mit Gewissheit™ (Purg. 1V, 85-96; FLASCH, 159).

Der letzte Teil dieses vierten Gesanges ist ergreifend. Dante begegnet
einem Freund, dem florentinischen Instrumentenbauer Duccio di Bona-
via, genannt Belacqua, der sich unter den tragen und saumigen Seelen
befindet, die in ihrem irdischen Leben die Lauterung versaumt haben. Es
ist die Stimme der Apathie, die an Dante, den eifrigen Wanderer, die
Frage stellt: ,Was bringt das mithsame Klettern?“2 (v. 127). Der Jugend-
freund stellt die Frage nach dem Sinn des ethischen Bemiihens, das Dan-
te mit seinem ganzen Gedicht darstellen und verkiinden will und das
durch den Aufstieg auf den Berg versinnbildlicht wird. Doch Vergil, die
Stimme der Vernunft, lasst Dante nicht bei diesem tiefen Zweifel verwei-
len: ,Komm jetzt! Du siehst, die Sonne hat schon den Meridian bertihrt,
und am Ufer setzt die Nacht schon ihren Fuss auf Marokko“ (v. 137-139).
Und die beiden Bergsteiger brechen auf.

VII

Dantes Reise ins Jenseits wurde verfasst, um den Menschen im Diesseits
das rechte Leben zu zeigen. Die eigentiimliche Rede vom Jenseits ist we-
sentlich Kritik am Diesseits. Diese grundsatzliche Einschdtzung gilt auch

21 O frate, andar in su che porta?”, FLASCH: ,O Bruder, da hinaufzugehen, was bringt
es?“ Ich ziehe eine etwas helvetische Ubersetzung vor, in Anlehnung an den Titel des sché-
nen Buches von LOTSCHER, Hugo: Lesen statt Klettern. Ziirich: Diogenes 2003. Dort ist der
aufschlussreiche Satz zu lesen: ,Wo andere Vélker nach den Sternen greifen, fangen die
Schweizer an zu klettern®.



16 Ruedi Imbach

fiir die Darstellung der Besteigung des Lauterungsberges: durch sie wird
das schwierige, aber lohnende Miihen des Menschen um das rechte
Leben versinnbildlicht. Es ist richtig, Dante besitzt nicht zuletzt auf-
grund einer prazisen scholastischen Lehre eine klare Vorstellung davon,
worin dieses rechte Leben besteht. Aber, und auch dafir ist der mithsam
zu erklimmende Berg ein Bild, er besitzt auch ein scharfes Bewusstsein
gewisser Aporien des kirchlich-scholastischen Wertesystems und vor
allem der Schwierigkeiten, die der Mensch zu iiberwinden hat, wenn er
richtig leben will. Beeindruckend und beachtlich sind die zahlreichen
Stellen im Purgatorio, wo die beiden Wanderer sich bei Seelen, die ihnen
begegnen, nach dem rechten Weg erkunden. Bereits die erste Begegnung
nach dem Gesprach mit Cato verdient Beachtung. Eine Gruppe von See-
len kommt in einem Nachen am Gestade der Insel an. Die Schar kennt
sich nicht aus, sie wenden sich an Vergil und Dante und bitten darum,
man moge ihnen den Weg nach oben weisen: ,Wenn ihr ihn wisst, zeigt
uns den Weg, der den Berg hinauffithrt“ (Purg. II, 59-60; FLASCH 150).
Auf diese Bitte erwidert Vergil folgendes:

,Ihr denkt wohl, wir kennten uns aus hier am Ort, aber wir sind fremd wie
ihr (peregrine)“22 (Purg. 11, 61-63; FLASCH, 150).

Wenn wir diesen Satz Vergils genau bedenken und erklaren, dann wird
in ihm Wesentliches der conditio humana offenkundig. Wie Dante be-
reits in seinem Frithwerk Vita Nuova festhielt, meint das Wort ,peregrine’
jeden, der sich ausserhalb des Vaterlandes befindet:

,Ich sagte aber ,Pilger’ im weiten Sinne des Wortes; denn Pilger kann man in
zweifacher Weise verstehen, in einer weiteren und in einer engen Bedeutung:
in der weiten, insofern Pilger jeder ist, der sich ausserhalb seines Vaterlandes
befindet; im engen Sinne versteht man unter Pilger nur den, der zum Haus
des Jakob zieht, oder von dort zuriickkehrt.“23

Nach Thomas von Aquin ist der peregrinus jener, der da, wo er ist, fremd
ist und sich nach einem anderen Ort sehnt: dicitur peregrinus qui est in
via tendendi ad alium locum.24 Wenn also Vergil als Figur der Vernunft in
Dantes Welt bekennt, er sei hier ein Fremder, so anerkennt er die Frag-
lichkeit menschlichen Daseins. Wer tiberall ein Fremder ist, glaubt zwar
oft — wie ein Passus aus dem Convivio bestdtigt —, er habe das Ziel, die
Herberge, erreicht, er muss jedoch immer wieder schmerzlich erfahren,
dass er noch nicht angekommen ist:

22 E Virgilio rispuose: ,Voi credete / forse ch siamo esperti d’esto loco; / ma noi siam

o«

peregrin come voi siete".

23 DANTE ALIGHIERI: Vita Nuova XL,6 (Ubersetzung von Anna Coseriu und Ulrike Kun-
kel. Miinchen: DTV 1988).

24 Super Heb. [rep. vulgata], cap. 11, lect. 4.



Der Aufstieg (ascensus) als Bild philosophischen Bemiihens 17

,Und wie ein Wanderer, der einen Weg geht, den er noch nie genommen hat,
jedes von weitem erblickte Haus fiir den Gasthof hdlt und entdeckend, dass
dies nicht der Fall ist, seinen Glauben auf das nachste Haus richtet und von
Haus zu Haus, bis der Gasthof kommt, so richtet auch unsere Seele, kaum
dass sie in den noch nie beschrittenen Weg des Lebens eintritt, die Augen auf
das Ziel ihres hochsten Gutes, und deshalb glaubt sie, welches Ding auch
immer sie sieht, das in sich ein wenig Gut zu haben scheint, dass dieses Ding
jenes hochste Gut sei.“25

Ist ein solcher Reisender mit dem Sisyphus, den Camus beschreibt, ver-
gleichbar? Zwar miiht er sich ab, den Berg zu besteigen, ohne dass es ihm
allerdings gelingt, indes konnen wir ihn uns gliicklich vorstellen:

« Je laisse Sisyphe au bas de la montagne! On retrouve toujours son fardeau.
Mais Sisyphe enseigne la fidélité supérieure qui nie les dieux et souleve les
rochers. Lui aussi juge que tout est bien. Cet univers désormais sans maitre
ne lui parait ni stérile ni futile. Chacun des grains de cette pierre, chaque
éclat minéral de cette montagne pleine de nuit, a lui seul, forme un monde.
La lutte elle-méme vers les sommets suffit a remplir un cceur d’homme. Il
faut imaginer Sisyphe heureux. »26

25 Convivio IV, 12, 15, aus: DANTE ALIGHIERI: Das Gastmahl, Viertes Buch. Ubersetzt von
Thomas Ricklin, eingeleitet und kommentiert von Ruedi Imbach in Zusammenarbeit mit Ro-
land Béhar und Thomas Ricklin, Italienisch-Deutsch. Hamburg: Meiner 2004.

26 Camus, Albert : Essais. Introduction par R. Quillot, textes établis et annotés par R.
Quillot et L. Faucon. Paris : Gallimard 1965, 198.



18 Ruedi Imbach

Zusammenfassung

Die Abhandlung versucht zu zeigen, dass das Aufsteigen ein ebenso be-
liebtes wie fruchtbares Bild des philosophischen Denkens ist. Dies belegen
nicht nur Texte von Platon und Plotin, sondern auch Denker wie Meister
Eckhart und Richard von Sankt-Viktor entwickeln das Bild des Besteigens
eines Berges, um die philosophische Erkenntnis zu erkldren. Der Aufsatz
zeigt in seinem zweiten Teil, wie Dante Alighieri in seiner Commedia
Bilder des Besteigens verwendet, um den Fortschritt der beiden Pilger
(Dante und Vergil) zu verdeutlichen.

Abstract

The intention of this brief study is to relate the image of the ascension and
of the act to climb upward with the philosophic effort and the activity of
the philosopher. For this objective, texts of Platon, Plotin, Richard of Saint
Victor, Eckhart and Dante are analysed.



	"Was bringt das Klettern?" : Der Aufstieg (ascensus) als Bild philosophischen Bemühens

