
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 61 (2014)

Heft: 1

Artikel: "Was bringt das Klettern?" : Der Aufstieg (ascensus) als Bild
philosophischen Bemühens

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruedi Imbach

„Was bringt das Klettern?"
Der Aufstieg (ascensus)

als Bild philosophischen Bemühens.

Il semble qu'en s'élevant au-dessus du séjour des

hommes, on y laisse tout les sentiments bas et
terrestres, et qu'à mesure qu'on approche des

régions éthérées, l'âme contracte quelque chose
de leur inaltérable pureté.

Jean-Jacques Rousseau, La Nouvelle Héloïse

I

Der Weg ist ein ebenso beliebtes wie angemessenes Bild für das philosophische

Denken. Wer das Denken mit einem Weg vergleicht, der will
darauf hinweisen, dass diese den Menschen auszeichnende Tätigkeit eine
Bewegung einschliesst. Es ist diejenige Bewegtheit, die das Denken als
Diskurs auszeichnet, den man mit Thomas von Aquin und der scholastischen

Tradition durchaus und legitimerweise als eine „gewisse Bewegung
vom einen zum anderen" (quidam motus intellectus de uno in aliud)
umschreiben kann. Es ist ebenfalls diejenige Bewegtheit, die das Denken als
Weise des Suchens und des Argumentierens von dem unmittelbaren
Einsehen unterscheidet, der Intuition, die nach traditionneller Vorstellung
in erster Linie dem übermenschlichen, göttlichen Denken eigen ist.

Zwei Schriften der abendländischen Tradition repräsentieren diesen
Aspekt des Philosophierens und Denkens in exemplarischer Weise. Ich
meine zum einen das Reisebuch der Seele zu Gott (ltinerarium mentis in
Deum) des Bonaventura,1 ein Opusculum, das auf der Grundlage der
Differenz von extra-intra-supra den Leser zunächst einlädt, den Weg von
der Aussenwelt in das Innere der Seele zu vollziehen, und ihn dann
auffordert, die Seele selbst zu transzendieren. René Descartes' Meditationes
de prima philosophia, die nicht zu Unrecht als eines der Hauptwerke
europäischer Philosophie betrachtet werden, können ebenfalls als eine

1 BONAVENTURA: Pilgerbuch der Seele zu Gott - Die Zurückführung der Künste aufdie
Theologie. Eingeleitet, übersetzt und erläutert von Julian Kaup. München: Kösel 1961; BONAVENTURA:

Der Pilgerweg des Menschen zu Gott. Übersetzt und erläutert von Marianna Schlosser.
2. Aufl. St. Ottilien: EOS 2010.



6 Ruedi Imbach

Wegphilosophie ausgelegt werden.2 Diese Meditationen, zu deren
Nachvollzug der Leser eingeladen wird, sind deskriptiv und präskriptiv
zugleich: der Weg von aussen nach innen und von innen nach oben, den
der Philosoph selbst beschritten hat, um zuerst sich selbst und dann
Gottes Existenz zu erkennen, erweist sich zugleich als der Weg des

Philosophierens schlechthin, den jeder Denkende zu gehen hat. Es ist keine
unzulässige Vereinfachung, wenn ich behaupte, die beiden erwähnten
Itinerare philosophischer Natur seien letztlich nicht anderes als die
Entfaltung jener Wegbeschreibung und Wegleitung, die Augustin in
folgenden Worten zusammenfasst:

„Geh nicht nach draussen, kehr ein bei dir selbst. Im inneren Menschen
wohnt die Wahrheit. Und wenn du deine Natur noch wandelbar findest, so
schreite über dich selbst hinaus." 3

Zwei Aspekte an diesem Text sind von Bedeutung: zum einen handelt es

sich um einen Imperativ, den der afrikanische Denker an jeden Leser,
mithin an jeden Denkenden, richtet. Mit diesem Imperativ wird die
Bewegung der Philosophie als solcher beschrieben und zusammengefasst.
Zum anderen, und dies ist der für unser Vorhaben entscheidende Punkt,
erreicht die philosophische Reise ihre Vollendung in einem Aufstieg, der
in diesem Passus als transcendere bezeichnet wird. Philosophisches
Denken, so besehen, ist nicht nur Bewegung und Weg, sondern es ist
Aufstieg, Weg nach oben.

II

Das Programm, das Augustin in diesem Passus zusammenfasst und das

von Bonaventura und Descartes aufgegriffen und weitergeführt wird, ist
meiner Meinung nach seinerseits begründet in der Rede Diotimas, an die
Sokrates in seinem Gastmahl erinnert.4 Die Situation des Dialogs ist
bekannt: wie alle anderen Teilnehmer dieses Symposion muss auch
Sokrates in einer Rede das Wesen des Eros erläutern. Allerdings zieht er
es vor, an dieser Stelle seinen Tischgenossen das zu vermitteln, was ihn
einstmals eine Frau aus Mantineia namens Diotima gelehrt hat. Diese
Geheimlehre gipfelt in einer Unterweisung der „erotischen Mysterien",
die den „rechten Weg zu den Dingen der Liebe" (to orthos epi ta erotika
ienai, 211c) ganz eindeutig als einen Aufstieg beschreibt:

2 DESCARTES, René: Meditationes de Prima Philosophia - Meditationen über die Erste
Philosophie. Übersetzt und herausgegeben von Gerhart Schmidt. Stuttgart: Reclam 1986.

3 AURELIUS AUGUSTINUS: De vera religione XXXIX, 72, Übersetzung und Anmerkungen
Willhelm Thimme, Nachwort Kurt Flasch. Stuttgart: Reclam 1983, 122-123: „Noli foras ire, in
te ipsum redi; in interiore homine habitat Veritas, et si tuam naturam mutabilem inveneris,
transcende et te ipsum."

4 Ich zitiere im Folgenden die Ausgabe: PLATON: Meisterdialoge. Eingeleitet von Olof Gi-

gon, übertragen von Rudolf Rufener. Zürich: Artemis Verlag 1974.



Der Aufstieg (ascensus) als Bild philosophischen Bemühens 7

„Denn das bedeutet den rechten Weg zu den Dingen der Liebe gehen oder
von einem anderen geführt werden, dass man, mit diesen schönen Dingen
hier beginnend, um jenes Schönen willen immer weiter hinaufsteigt, wie auf
Stufen: von einem schönen Leibe zu zweien und von zweien zu allen schönen
Leibern, und von den schönen Leibern zu den schönen Einrichtungen und
von den Einrichtungen zu den schönen Wissenschaften, bis man von den
Wissenschaften aus zu jener Wissenschaft gelangt, die die Wissenschaft von
nichts anderem als von jenem Schönen selbst ist, und er schliesslich das

erkennt, was das Schöne selbst ist."5

Dieser Text erforderte selbstverständlich einen langen Kommentar. An
dieser Stelle sei nur darauf verwiesen, dass der hier skizzierte Aufstieg,
der bereits die platonische Liebe als Sehnsucht und Verlangen des Schönen

an und für sich beinhaltet, sich als ein fünffaches Transzendieren
beschreiben lässt: als Weg vom Zeitlichen zum Ewigen, vom Körperlichen
zum Geistigen, vom Bewegten zum Unbewegten, vom Besonderen zum
Allgemeinen, vom Kontingenten zum Notwendigen. Eigentlich ist in
dieser Rede das Wesen der abendländischen Metaphysik zusammenge-
fasst, allerdings nicht im Sinne Kants, der meint, die Metaphysik sei die
Wissenschaft von dem, was jenseits der Erfahrung liege, sondern im
Sinne eines Wissens, das eben zur höchsten Erfahrung überhaupt führt,
die im Sehen des Schönen selbst besteht, in der Idee des Schönen.

III

Der Neuplatoniker Plotin hat in seinen Enneaden immer wieder seinen
eigenen Denkweg als einen derartigen Weg nach oben beschrieben: sechs
Mal begegnen wir dem Ausdruck eis to ano (hin zum Höheren) und 25
Mal dem Syntagma pros to ano (nach oben hin). Mit diesen Ausdrücken
will der neuplatonische Philosoph den Weg des Denkens selbst, die
philosophische Reise beschreiben. Gleichsam sein ganzes Vorhaben
zusammenfassend sagt er, in einer wie ein Imperativ anmutenden
Formulierung: „wir müssen nach oben fliehen" (pheugein dei pros ano)6. Er
meint damit, der Mensch müsse sich an das halten, was bleibt, was
unveränderlich und geistig ist. In besonders eindrucksvoller Weise
verbindet der Philosoph diese platonische Konzeption der Philosophie als
Flucht nach oben mit der Figur des Odysseus. Dies erfolgt in einem Text,
der als eine Auslegung der Diotima-Rede gelesen werden darf, denn es

wird an dieser Stelle die anabasis, der Aufstieg, vom einzelnen Schönen
zum Schönen an sich aufgezeigt: „So lasst uns fliehen in die geliebte

5 PLATON: Symposion, Rufener, 163.
6 Enn. III, 4, 6, in: Plotins Schriften. Übersetzt von Richard Harder, Neubearbeitung mit

griechischem Lesetext. Band I: Die Schriften 1-21 der chronologischen Reihenfolge. Hamburg:
Meiner 1956, 301; nach der chronologischen Zählung handelt es sich um Traktat 15.



8 Ruedi Imbach

Heimat - so könnte man mit mehr Recht mahnen."7 Doch worin besteht
diese Flucht? - so fragen wir mit Plotin selbst. „Wir werden in See

stechen wie Odysseus", sagt der Philosoph, und er lädt die Leserschaft
ein, diese Seefahrt allegorisch zu deuten. Der mit der Seefahrt des

Odysseus vergleichbare Aufstieg besteht, wie später bei Augustin, in
einer zweifachen Bewegung nach innen („Kehre ein zu dir selbst", anage
epi sauton8) und nach oben. Und um die Möglichkeit zum Sehen des
Schönen an sich zu erklären, präzisiert der Philosoph, den berühmten
Satz eines anderen antizipierend: „Kein Aug könnte je die Sonne sehen,
wäre es nicht sonnenhaft; so sieht auch keine Seele das Schöne, welche
nicht schön geworden ist."9

IV

Wer, wie die Philosophen, deren Texte wir bislang zu Rate gezogen
haben, das Philosophieren nicht nur als Weg, sondern zugleich als Weg
nach oben versteht, setzt in einer merkwürdigen Nähe von wörtlicher
und übertragener Bedeutung der Worte voraus, dass oben und unten
axiologisch zu deuten sind. Meister Eckhart hat diese Voraussetzung in
einer ganz eindeutigen Sprache zum Ausdruck gebracht, wenn er
festhält, das Gute sei oben und das Böse unten. Selbstverständlich ist in
dieser Redeweise das ,oben' in jenem platonischen Sinne, den wir kurz
angedeutet haben, als das zu interpretieren, was in der geistigen Bewegung

des Überstiegs vom Einzelnen zum Allgemeinen, vom Materiellen
zum Geistigen, vom Kontingenten zum Notwendigen erreicht wird.

Es ist allerdings die Nähe von wörtlicher und übertragener Bedeutung
der Worte, die in dem gemeinten Text den Bezug zum Bild des Berges
erleichtert und ermöglicht. Der Passus, auf den ich mich beziehe, steht
im gelehrten Werk des Meisters, genau genommen in seiner Auslegung
des Exodus. Eckhart kommentiert Exodus 24,r2, wo wir lesen: „steige
herauf zu mir auf den Berg und verweile dort" (ascende ad me in montem
et esto ibi). Es darf an dieser Stelle daran erinnert werden, dass es in der
hebräischen Bibel unzählige Stellen gibt, in denen der Berg nicht nur als
Wohnstätte Gottes verstanden wird, sondern schlechthin als Bild für das

Vollkommene. Ich erinnere nur an drei besonders oft zitierte Stellen aus
den Psalmen:

„Wer darf auf des Herrn Berg gehen, und wer darf stehen an seiner heiligen
Stätte?" (Ps 24,3 [23,3])

7 Enn. I, 6, 8 [1], Harder, 21-22.
8 Enn. I, 6, 9 [1], Harder, 23. Der Passus weist voraus zu Goethe, Zahme Xenien, Buch 3

„War nicht das Auge sonnenhaft / Die Sonne könnt es nie erblicken; / Lag nicht in uns des

Gottes eigne Kraft, / Wie könnt uns Göttliches entzücken?"
9 Enn. I, 6, 9 [1], Harder, 25.



Der Aufstieg (ascensus) als Bild philosophischen Bemühens 9

„Deine Gerechtigkeit steht wie die Berge Gottes und dein Recht wie die große
Tiefe." (Ps 36,7 [35,7])

„Ich hebe meine Augen auf zu den Bergen, von welchen mir Hilfe kommt."
(Ps 121,1 [120,1])

Zurück zu Eckharts Auslegung der Exodusstelle10:

„Und weiter unten: Steige herauf zu mir auf den Berg und verweile dort.

Hierzu zweierlei: Erstens steigt nur derjenige herauf, der unten ist, der
niedrig, d.h. demütig ist [...].

Zweitens sagt er: steige herauf, weil Gott in der Höhe wohnt. Er wohnt in den
höchsten Höhen. Zum Buchstaben: das allein ist Gott, was am höchsten ist,
und nur im Höchsten wohnt Gott. Alles, was etwas Höheres über sich hat,
hat Gott als das Höhere über sich [...].

Denn das Gute ist immer oben, je höher, desto besser. Das Höchste ist aber
das Beste. Umgekehrt ist das Böse immer unten, und je tiefer, je weiter
unten, je niedriger es ist oder etwas anderem unterliegt, oder je grösser die Zahl
derer ist, denen es unterliegt, umso weniger ist es wert.

Dies ist in der Abhandlung von der Natur des Höheren dargelegt und hat,
kurz gesagt, folgenden Grund: immer ist das Höhere das Frühere, infolgedessen

ist es ,von Natur aus reich'. Das Niedere ist aber als solches bedürftig
und nackt, es bettelt."

Zwei Aspekte dieses Passus sind besonders auffallend und bemerkenswert.

Gott wird mit dem Höchsten identifiziert, ja es ist das Wesen
Gottes, das zu sein, über dem nichts Höheres existiert. Hier wird klar, in
welchem Masse metaphysisches Denken dieser Prägung mit räumlichen
Vorstellungen verknüpft ist, auch dann noch, wenn es gerade darum
geht, Raum und Zeit zu transzendieren. Es ist, so will mir scheinen, nicht
zufallig und ohne Bedeutung, wenn Nietzsche im berühmten Paragraphen

125 der Fröhlichen Wissenschaft, wo Gottes Tod verkündet wird, die
Frage stellt: „Gibt es noch ein Oben und ein Unten?"

10 MEISTER Eckhart: Expositio libri Exodi, n. 262, ed. H. Fischer, J. Koch, K. Weiss, in:
MEISTER Eckhart: Die deutschen und lateinischen Werke. Die lateinischen Werke II, 211-212:

„Et infra: ascende ad me in montem et esto ibi. Notandum quod ait: ascende. Ubi duo: non
ascendit nisi qui inferius est, id est humilis. [...] Secundo ait: ascende, quia deus in alto. Ipse
in altissimis habitat, Eccli. 24. Ad litteram: hoc solum deus quod altissimum, in solo altissi-
mo habitat deus. Omne habens altius se habet deum ipsum altius se [...] Semper enim in alto
bonum; quo altius, tanto melius. Quod autem altissimum, hoc optimum. E converso in imo
semper malum, et quanto plus imum fuerit, bassius et inferius sive subiectius aut subiectum
pluribus, tanto peius. Patet hoc in tractatu De natura superioris, et est ratio brevis. Semper
enim superius prius est et per consequens 'dives per se'. Inferius autem, in quantum inferius,
egenum est et nudum, mendicans."



10 Ruedi Imbach

V

Für unser Vorhaben ist indes noch bedeutsamer, dass in diesem Text
Eckharts der metaphysische Aufstieg in Verbindung gebracht wird mit
der Metapher des Berges. Ein gutes Jahrhundert vor Eckhart hat ein
anderer mittelalterlicher Denker diese Metapher in weit eindrücklicherer
Weise verwendet und ausgewertet - ich meine Richard von Sankt Viktor.
Die von der Philosophiegeschichte kaum beachtete Schrift Benjamin
minor11 des schottischen Denkers, der in Paris gewirkt hat und 1173

gestorben ist, könnte betitelt werden: Joseph und seine Brüder. Es

handelt sich um eine in jeder Hinsicht einzigartige Abhandlung, in der
alle zwölf Söhne Jakobs in allegorischer Manier vorgestellt und erklärt
werden. Das Werk, dessen explizite Aufgabe es ist, den Geist auf die
Kontemplation vorzubereiten, gründet auf der Identifikation von Rachel
und Lea, den beiden Frauen Jakobs, mit der Vernunft und dem Affekt. Im
Laufe der Abhandlung werden zwölf verschiedene Tätigkeiten oder
Tugenden der beiden Vermögen Vernunft und Wille analysiert und jeweils
mit einem der Söhne Jakobs in Verbindung gebracht. Der letztgeborene
Benjamin versinnbildlicht die höchste Stufe, d.h. die Kontemplation. Bei
seiner Geburt stirbt die Vernunft, da die Kontemplation die ratio
übersteigt.

In der Analyse der einzelnen Tätigkeiten spielt das Unterscheidungsvermögen,

d.h. die discretio, als unabdingbare Voraussetzung für die
Betrachtung eine besonders wichtige Rolle. In den Kapiteln 67-71 handelt
Richard von diesem Vermögen, das mit Joseph identifiziert wird. Die
Tätigkeit des Unterscheidungsvermögens wird mit der Selbsterkenntnis
gleichgesetzt, und ihre Ausübung wird mit dem Besteigen eines Berges
verglichen. Die Selbsterkenntnis ist das vollkommenste Wissen, das der
Mensch selber erreichen kann, sie ist weit höher einzuschätzen als alle
anderen Wissenschaften:

„Die vollkommene Selbsterkenntnis ist ein hoher Gipfel der Wissenschaft.
Die volle Erkenntnis des vernünftigen Geistes ist ein grosser und hoher Berg.
Dieser Berg überragt alle Gipfel der weltlichen Wissenschaften; er blickt
herab auf alle Philosophie, auf alle Wissenschaft der Welt. Was haben
Aristoteles und Plato Vergleichbares gefunden? Was hat die grosse Horde der

Philosophen Vergleichbares entdecken können?"12

11 Der lateinische Text wird nach folgender Ausgabe zitiert: RICHARD DE SAINT-ViCTOR :

Les douze patriarches ou Beniamin minor. Texte critique et traduction par Jean Châtillon/
Monique Duchet-Suchaux, introduction, notes et index par Jean Longère. Paris : Les Ed. du
Cerf 1997. Die Übersetzungen stammen vom Verfasser.

12 Benjamin minor, c. 75, ed. Châtillon, 308: „Magna altitudo scientiae, semetipsum per-
fecte cognouisse. Möns magnus et altus, plena cognitio rationalis Spiritus. Omnium munda-
narum scientiarum cacumina mons iste transcendit, omnem philosophiam, omnem mundi



Der Aufstieg (ascensus) als Bild philosophischen Bemühens 11

Richard betont - was uns nicht erstaunt - die Schwierigkeit der
Selbsterkenntnis, wobei er zwei Aspekte derselben unterscheidet, nämlich die
Suche nach sich selbst und das Verweilen bei dem, was erkannt worden
ist:

„Die Menschen, die bis hierher aufsteigen können und wollen, sind nicht
zahlreich. Es ist selten, dass jemand diesen Berg besteigt, aber noch seltener
ist es, dass jemand auf seinem Gipfel steht und dort verweilt; äussert selten
ist, dass jemand dort wohnt und sich ausruht [...]. Zuerst muss man aufsteigen,

danach [auf dem Gipfel] stehen. Das Stehen erfordert Anstrengung, aber
grösser ist die Anstrengung des Aufstiegs. Viele gaben den Aufstieg wegen
der zu grossen Anstrengung auf, viele sind wegen der Mühe des sich Aufhaltens

[auf dem Gipfel] schleunigst abgestiegen. Dies schien ihnen unerträglich:

nicht nur weil das Aufsteigen so anstrengend ist, sondern auch weil das

Verweilen auf dem Gipfel so mühsam ist.''^

In auffallender Weise wendet Richard sich in diesem Zusammenhang
direkt an den Leser und gibt ihm mit Imperativen Handlungsanweisungen,

fordert ihn also dazu auf, den Weg selber zu beschreiten. Diesen
Modus der Leseranrede und der Vollzugsanweisung haben wir bereits in
jenem fundamentalen Satz Augustins angetroffen, und in Bonaventuras
Schrift wird der Leser unablässig aufgefordert, eine geistige Tätigkeit zu
vollziehen. Wir haben es hier mit einem Philosophieren zu tun, das nicht
bloss beschreibt und analysiert, sondern den denkenden Mitvollzug des
Lesenden erfordert. Offenbar eignen sich für diese Form inzitativer Rede
die Bilder des Aufstiegs und des Berges in ausgezeichneter Weise,
zweifelsohne weil ein Weg beschritten werden muss:

„Mensch, lerne denken, lerne dich selbst erkennen, und du wirst die Gipfel
des Herzens bezwingen. Je mehr du täglich in der Selbsterkenntnis fortschreitest,

umso mehr wirst du nach oben streben. Wer die vollkommene Selbsterkenntnis

erreicht, erblickt den Gipfel des Berges."H

Die Originalität Richards besteht eindeutig darin, dass er das antike
Thema der Selbsterkenntnis, das seit Sokrates in vielfachen Abschattun-

scientiam ab alto despicit. Quid tale Aristoteles, quid tale Plato inuenit, quid tanta philoso-
phorum turba tale inuenire potuit?"

•3 Benjamin minor, c. 76, ed. Châtillon, 310: „O quam rari sunt, uel qui nolunt, uel quia
nequeunt, qui hue usque ascendunt. Rarum ualde in hunc montem ascendere, sed multo ra-
rius in eius vertice stare, et ibi moram facere, rarissimum autem ibi habitare et mente re-
quiescere [...] Prius est ascendere, postea stare. In stando quidem labor, sed in ascendendo
maior. Multi quidem in ipsa ascensione defecerunt propter nimium laborem ascendendi,
multi ab arduo eius uertice ocius descenderunt propter laborem standi. Hoc fortassis eis
intolerabile uidebatur, quoniam non solum in hunc montem nisi per magnum laborem as-
cenditur, uerum etiam non sine magna difficultate ibi immorari non datur."

H Benjamin minor, c. 75, ed. Châtillon, 308: „Disce, homo, cogitare, disce cognoscere
teipsum, et ascendere ad cor altum. Quantum cotidie in tui cognitione proficis, tantum ad
altiora super tendis. Qui ad perfectam cognitionem sui pervenit, iam montis uerticem ap-
prehendit."



12 Ruedi Imbach

gen immer wieder aufgegriffen und moduliert worden ist und das im
Laufe der Jahrhunderte mit zahlreichen Bildern zum Ausdruck gebracht
wurdet, mit dem biblischen Motiv der Verklärung Christi auf dem Berg
Thabor und dem alttestamentlichen Motiv des heiligen Berges verknüpft
hat. Auch wenn die Beschreibungen sowohl des Berges als auch des
Aufstiegs ziemlich abstrakt sind, so haben wir dennoch hier eine Motivkonstellation

vor uns wie in dem berühmten Brief Petrarcas, in dem dieser
die Besteigung des Mont Ventoux16 beschreibt und dabei den Primat und
die Bedeutung der Selbsterkenntnis als Höhepunkt und Gipfel menschlichen

Bemühens mit dem Besteigen eines Berges in Verbindung bringt:

„Besteige diesen Berg, lerne dich selbst erkennen. Willst du die Geheimnisse
des Vaters hören? Besteige diesen Berg, lerne dich selbst erkennen. Vom
Himmel kommt jenes ,Gnothi seauton', das bedeutet: ,Erkenne dich selbst'.
Siehst du nun, wie bedeutsam die Besteigung dieses Berges ist, wie nützlich
die vollkommene Selbsterkenntnis ist?"1?

VI

Der Berg, von dem nun im letzten Teil meiner Abhandlung die Rede sein
wird, kann, im Gegensatz zu demjenigen Richards, geographisch genau
situiert werden: es ist eine Insel, die sich gemäss der mittelalterlichen
Konzeption der Erde auf der südlichen, unbewohnten Hemisphäre befindet.

Die einsame Insel im südlichen Ozean, die ich meine, ist der
Läuterungsberg, das Purgatorio Dantes. Dieser Berg bildet den geographischen
Ort des zweiten Jenseitsreiches („wo der Menschengeist sich reinigt",
dove l'umano spirito si purga, Purg. I, 518). Nachdem Vergil und Dante,
wie es die erste Cantica der Commedia berichtet, in einem ersten Teil
ihrer Reise die neun Kreise des Höllentrichters besucht haben, gelangen
sie zu jenem Berg, von dem Odysseus im 26. Gesang der Hölle sagt, er sei
ihm so riesenhoch erschienen, wie er vorher noch nichts gesehen habe.
Dieser Berg ist bekanntlich gleichzeitig mit dem Höllenloch durch

*5 Das belegen die grossartigen Studien von COURCELLE, Pierre : Connais-toi toi-même, de

Socrate à saint Bernard. 3 Bände. Paris : Études Augustiennes 1975.
'6 FRANCESCO PETRARCA: Die Besteigung des Mont Ventoux, Lateinisch/Deutsch. Übersetzt

und herausgegeben von Kurt Steinmann. Stuttgart: Reclam 1995.

Benjamin minor, c. 78, ed. Châtillon, 316: „Ascende in montem istum, disce cognoscere
teipsum. Vis audire paterni secreti archanum? Ascende in montem istum, disce cognoscere
teipsum. De coelo enim descendit 'Gnothi seauton' illud, id est: 'Nosce teipsum'. Videsne
adhuc quantum ualeat montis huius ascensio, quam utilis sit sui ipsius plena cognitio".

18 DANTE Alighieri: Commedia. Con il commento di Anna Maria Chiavacci Leonardi, 2.

vol.: Purgatorio. Milano: Mondadori 1994 (con il testo di Giorgio Petrocchi). Ich benütze im
Folgenden die Übersetzung von FLASCH, Kurt: Dante. Commedia in deutscher Prosa von
Kurt Flasch. Frankfurt: S. Fischer 2011. Zur Einführung nicht allein in Dantes Hauptwerk,
sondern in sein Denken empfehle ich Flaschs Einladung, Dante zu lesen, die die gelungene
Übersetzung begleitet.



Der Aufstieg (ascensus) als Bild philosophischen Bemühens 13

Luzifers Sturz entstanden und befindet sich antipodisch zu Jerusalem.
Die 33 Gesänge des Purgatorio berichten von den drei Tagen, an denen
Vergil und Dante, vom 10. April 1300, dem Ostersonntag, bis zum
Mittwoch 13. April diesen Berg bestiegen haben. Wie bei der Hölle besteht
auch hier eine genaue Entsprechung zwischen der Topographie und der
moralischen Ordnung, denn der Berg besteht aus sieben, terrassenartigen

Stufen, denen die sieben Todsünden entsprechen. Der Aufstieg
besteht in einer fortschreitenden Reinigung, die als ein komplexes Ritual
beschrieben wird. An dessen Ende tritt Dante, nachdem Vergil sich von
ihm verabschiedet hat, in das irdische Paradies ein und begegnet dort
Beatrice, die ihn während des dritten Teiles der Reise begleiten wird,
bevor auch sie verschwindet und Bernhard von Clairvaux die Rolle des
Reiseleiters übernimmt. Die sieben Todsünden sowie die ihnen
entgegengesetzten sieben Seligpreisungen bestimmen zwar die
moralischgeographische Topographie des Läuterungsberges, doch Vergil erklärt im
17. Gesang, der die genaue Mitte des monumentalen Werkes bildet, letztlich

allein die Liebe zum Kriterium allen menschlichen Handelns, denn
„weder Schöpfer noch Geschöpf, mein Sohn, waren je ohne Liebe" (Purg.
XVII, 91-92). Der römische Dichter, der die menschliche Vernunft
darstellt, enthüllt an dieser fundamentalen Stelle den Sinn des ganzen
philosophischen Lehrgedichtes und erklärt zugleich, in welcher Weise
die sieben Todsünden, von denen die Seele im Fegefeuer gereinigt wird,
mit Hilfe des Kriteriums der Liebe eingeordnet werden können {Purg.
XVII, 103-105):

Quinci comprender puoi ch'esser convene
amor sementa in voi d'ogni virtute.
e d'ogne operazion che merta pene.

Daher kannst du verstehen, dass bei euch immer Liebe der Same ist für jede
Tugend und auch für jede Tat, die Strafe verdient.^

Wenn das Handeln des Menschen an der Liebe gemessen wird, dann
kann seine Verfehlung entweder darin bestehen, dass er sich im Gegenstand

oder im Modus der Liebe irrt, indem er entweder etwas Falsches
liebt oder etwas zu viel oder zu wenig liebt {Purg. XVII, 91-96):

Und er begann: „Weder Schöpfer noch Geschöpf, mein Sohn, waren je ohne
Liebe, ohne naturhaftes oder geistiges Begehren, wie du weißt. Das naturhafte

Verlangen ist immer ohne Irrtum, doch die geistige Liebe kann irren,
wenn sie sich auf den falschen Gegenstand richtet oder wenn sie zu viel oder
zu wenig Kraft hat."20

!9 FLASCH: Dante, 211.

20 „Né creator né creatura mai", / cominciö el, „figliuol, fu sanza amore, / o naturale o

d'animo; e tu '1 sai./ Lo naturale è sempre sanza errore, / ma l'altro puote errar per malo
obietto / o per troppo o per poco vigore."



H Ruedi Imbach

Die gesamte moralische Ordnung, aber auch die Anordnung des
Läuterungsberges kann anhand dieser Unterscheidung erfasst werden. Was
uns indes unmittelbarer interessiert, ist die Art und Weise, wie Dante
seinen Weg der Katharsis in Verbindung mit dem Besteigen des
Inselberges beschreibt. Immer wieder kommt er auf die Höhe und Steilheit
des Berges zu sprechen, beispielsweise im dritten Gesang:

„Inzwischen kamen wir an den Fuss des Berges. Die Felswand vor uns war so
steil, dass auch eingeübte Beine nichts genutzt hätten. Die einsamste
Bergwand, der zerklüftetste Felssturz zwischen Lerice und Turbia ist dagegen eine
bequeme und offene Treppe" (Purg. III, 46-51; Flasch, 154).

Auch im vierten Gesang vergleicht Dante den Läuterungsberg mit Orten
in Italien:

Man steigt hinauf in San Leo, man steigt ab in Noli; man klimmt hoch in
Bismantova und in Cacume {Purg. IV, 25-27; Flasch, 157-158).

Der Passus enthält vier Vergleiche: zuerst erwähnt er den schwierigen
Aufstieg zur Bergfestung San Leo in der Grafschaft Urbino sowie den
mühevollen Abstieg zum Bergstädtchen Noli an der Riviera, danach
evoziert er zwei besonders steile Anhöhen, Bismantova südlich von Reggio
Emilia und Cacume, eine zuckerhutförmige Erhebung in den Lepinischen
Bergen. Mit dieser Gestalt des Berges ist unweigerlich die Schwierigkeit
des Aufstiegs verbunden, die unser Dichter in vielfältiger Form zur
Sprache bringt, besonders eindrucksvoll im vierten Gesang. Zuerst wird
hier die Enge des Durchgangs mit einem Vergleich aus dem Weinbau
beschrieben (v. 19-21) und der Abhang mit Orten in Italien verglichen (v.
25-27). Danach berichtet Dante, wie der Aufstieg Hände und Füsse
beanspruchte (v. 31-32; FLASCH 158): „Wir stiegen auf zwischen geborstenen
Felsen. Von beiden Seiten bedrängten uns die Ränder. Der Boden unter
uns forderte Hände und Füsse." Dieses Klettern beängstigt Dante, der
sich besorgt an Vergil richtet: Maestro mio, che via faremo? „Mein Meister,

welchen Weg nehmen wir?" (v. 36). Der darauf folgende Passus gibt
Einblick in die erstaunliche Beziehung zwischen Vergil und Dante. Dante
nennt seinen Begleiter „dolce padre", und Vergil fasst in wenigen Worten
zusammen, worum es geht: die Hauptsache ist der Aufstieg, das strebende

Bemühen (v. 37-39). Gleichzeitig hält Dante fest, dass er ohne Vergil
verloren wäre (v. 43-45). Und schliesslich, nach dem schwierigen
Aufstieg, setzen sich die beiden und freuen sich über den Blick nach unten
(34-53. Flasch 158):

„Als wir am äussersten Rand des Steilufers standen, vor uns ein offener
Abhang, da fragte ich: ,Mein Meister, welchen Weg nehmen wir?' Und er zu mir:
,Dein Schritt weiche nach keiner Seite ab! Nur immer den Berg hinauf, mir
nach, bis ein Begleiter erscheint, der sich auskennt.'

Die Spitze des Berges war höher, als wir sehen konnten, und der Abhang
war steiler als die Linie, die von der Mitte eines Kreisviertels zum Zentrum



Der Aufstieg (ascensus) als Bild philosophischen Bemühens 15

geht. Ich war erschöpft, und ich begann: ,Oh, lieber Vater, dreh dich um und
schau, wie ich allein zurückbliebe, wenn du nicht stehenbleibst.' .Mein Sohn',
sprach er, ,zieh dich bis hierhin hinauf!', und er zeigte mir mit dem Finger
auf einen Vorsprung, wenig höher, der sich von da an rings um den Berg
wand. Seine Worte spornten mich so sehr an, dass ich mich anstrengte, hinter

ihm herzukriechen, bis der Felsgürtel unter meinen Füssen lag. Hier
setzten wir beide uns nieder, nach Osten gewandt, von woher wir
aufgestiegen waren - so zurückzublicken pflegt Menschen zu erfreuen."

Ganz befriedigt ist Dante durch die Worte Vergils immer noch nicht:
Etwas später fragt er noch einmal: „Aber wenn es dir recht ist, wüsste ich
gerne, wie weit wir noch zu gehen haben" (v. 85-86). Vergil erklärt, dass

vor allem der Anfang des Aufstiegs Mühe macht:

„.Aber wenn es dir recht ist, wüsste ich gerne, wie weit wir noch zu gehen
haben, denn der Berg reicht weiter, als meine Augen hinaufgehen können.'
Und er zu mir: .Dieser Berg ist so beschaffen, dass der Anfang des Aufstiegs
immer schwer ist, aber je weiter man hinaufkommt, um so weniger Mühe
macht er. Erst wenn dir das Hinaufsteigen so leicht fällt wie dem Schiff die
Fahrt flussabwärts, dann bist du am Ende dieses Weges. Dort oben kannst du
dich von der Anstrengung ausruhen. Mehr sage ich jetzt nicht, aber das weiss
ich mit Gewissheit'" (Purg. IV, 85-96; Flasch, 159).

Der letzte Teil dieses vierten Gesanges ist ergreifend. Dante begegnet
einem Freund, dem florentinischen Instrumentenbauer Duccio di Bona-
via, genannt Belacqua, der sich unter den trägen und säumigen Seelen
befindet, die in ihrem irdischen Leben die Läuterung versäumt haben. Es

ist die Stimme der Apathie, die an Dante, den eifrigen Wanderer, die
Frage stellt: „Was bringt das mühsame Klettern?"21 (v. 127). Der Jugendfreund

stellt die Frage nach dem Sinn des ethischen Bemühens, das Dante

mit seinem ganzen Gedicht darstellen und verkünden will und das
durch den Aufstieg auf den Berg versinnbildlicht wird. Doch Vergil, die
Stimme der Vernunft, lässt Dante nicht bei diesem tiefen Zweifel verweilen:

„Komm jetzt! Du siehst, die Sonne hat schon den Meridian berührt,
und am Ufer setzt die Nacht schon ihren Fuss auf Marokko" (v. 137-139).
Und die beiden Bergsteiger brechen auf.

VII

Dantes Reise ins Jenseits wurde verfasst, um den Menschen im Diesseits
das rechte Leben zu zeigen. Die eigentümliche Rede vom Jenseits ist
wesentlich Kritik am Diesseits. Diese grundsätzliche Einschätzung gilt auch

21 „O frate, andar in sù che porta?", FLASCH: „O Bruder, da hinaufzugehen, was bringt
es?" Ich ziehe eine etwas helvetische Übersetzung vor, in Anlehnung an den Titel des schönen

Buches von LÖTSCHER, Hugo: Lesen statt Klettern. Zürich: Diogenes 2003. Dort ist der
aufschlussreiche Satz zu lesen: „Wo andere Völker nach den Sternen greifen, fangen die
Schweizer an zu klettern".



i6 Ruedi Imbach

für die Darstellung der Besteigung des Läuterungsberges: durch sie wird
das schwierige, aber lohnende Mühen des Menschen um das rechte
Leben versinnbildlicht. Es ist richtig, Dante besitzt nicht zuletzt
aufgrund einer präzisen scholastischen Lehre eine klare Vorstellung davon,
worin dieses rechte Leben besteht. Aber, und auch dafür ist der mühsam
zu erklimmende Berg ein Bild, er besitzt auch ein scharfes Bewusstsein
gewisser Aporien des kirchlich-scholastischen Wertesystems und vor
allem der Schwierigkeiten, die der Mensch zu überwinden hat, wenn er
richtig leben will. Beeindruckend und beachtlich sind die zahlreichen
Stellen im Purgatorio, wo die beiden Wanderer sich bei Seelen, die ihnen
begegnen, nach dem rechten Weg erkunden. Bereits die erste Begegnung
nach dem Gespräch mit Cato verdient Beachtung. Eine Gruppe von Seelen

kommt in einem Nachen am Gestade der Insel an. Die Schar kennt
sich nicht aus, sie wenden sich an Vergil und Dante und bitten darum,
man möge ihnen den Weg nach oben weisen: „Wenn ihr ihn wisst, zeigt
uns den Weg, der den Berg hinaufführt" (Purg. II, 59-60; FLASCH 150).
Auf diese Bitte erwidert Vergil folgendes:

„Ihr denkt wohl, wir kennten uns aus hier am Ort, aber wir sind fremd wie
ihr (peregrine)"22 (Purg. II, 61-63; FLASCH, 150).

Wenn wir diesen Satz Vergils genau bedenken und erklären, dann wird
in ihm Wesentliches der conditio humana offenkundig. Wie Dante
bereits in seinem Frühwerk Vita Nuova festhielt, meint das Wort .peregrine'
jeden, der sich ausserhalb des Vaterlandes befindet:

„Ich sagte aber ,Pilger' im weiten Sinne des Wortes; denn Pilger kann man in
zweifacher Weise verstehen, in einer weiteren und in einer engen Bedeutung:
in der weiten, insofern Pilger jeder ist, der sich ausserhalb seines Vaterlandes
befindet; im engen Sinne versteht man unter Pilger nur den, der zum Haus
des Jakob zieht, oder von dort zurückkehrt."23

Nach Thomas von Aquin ist der peregrinus jener, der da, wo er ist, fremd
ist und sich nach einem anderen Ort sehnt: dicitur peregrinus qui est in
via tendendi ad alium locum.M Wenn also Vergil als Figur der Vernunft in
Dantes Welt bekennt, er sei hier ein Fremder, so anerkennt er die
Fraglichkeit menschlichen Daseins. Wer überall ein Fremder ist, glaubt zwar
oft - wie ein Passus aus dem Convivio bestätigt -, er habe das Ziel, die
Herberge, erreicht, er muss jedoch immer wieder schmerzlich erfahren,
dass er noch nicht angekommen ist:

22 „E Virgilio rispuose: ,Voi credete / forse ch siamo esperti d'esto loco; / ma noi siam
peregrin come voi siete'."

23 DANTE ALIGHIERI: Vita Nuova XL,6 (Übersetzung von Anna Coseriu und Ulrike Kunkel.

München: DTV 1988).
24 Super Heb. [rep. vulgata], cap. 11, lect. 4.



Der Aufstieg (ascensus) als Bild philosophischen Bemühens 17

„Und wie ein Wanderer, der einen Weg geht, den er noch nie genommen hat,
jedes von weitem erblickte Haus für den Gasthof hält und entdeckend, dass
dies nicht der Fall ist, seinen Glauben auf das nächste Haus richtet und von
Haus zu Haus, bis der Gasthof kommt, so richtet auch unsere Seele, kaum
dass sie in den noch nie beschrittenen Weg des Lebens eintritt, die Augen auf
das Ziel ihres höchsten Gutes, und deshalb glaubt sie, welches Ding auch
immer sie sieht, das in sich ein wenig Gut zu haben scheint, dass dieses Ding
jenes höchste Gut sei."25

Ist ein solcher Reisender mit dem Sisyphus, den Camus beschreibt,
vergleichbar? Zwar müht er sich ab, den Berg zu besteigen, ohne dass es ihm
allerdings gelingt, indes können wir ihn uns glücklich vorstellen:

« Je laisse Sisyphe au bas de la montagne! On retrouve toujours son fardeau.
Mais Sisyphe enseigne la fidélité supérieure qui nie les dieux et soulève les
rochers. Lui aussi juge que tout est bien. Cet univers désormais sans maître
ne lui paraît ni stérile ni futile. Chacun des grains de cette pierre, chaque
éclat minéral de cette montagne pleine de nuit, à lui seul, forme un monde.
La lutte elle-même vers les sommets suffit à remplir un cœur d'homme. 11

faut imaginer Sisyphe heureux. »2é

25 Convivio IV, 12, 15, aus: DANTE ALIGHIERI: Das Gastmahl, Viertes Buch. Übersetzt von
Thomas Ricklin, eingeleitet und kommentiert von Ruedi Imbach in Zusammenarbeit mit
Roland Béhar und Thomas Ricklin, Italienisch-Deutsch. Hamburg: Meiner 2004.

2h CAMUS, Albert : Essais. Introduction par R. Quillot, textes établis et annotés par R.

Quillot et L. Faucon. Paris : Gallimard 1965, 198.



i8 Ruedi Imbach

Zusammenfassung
Die Abhandlung versucht zu zeigen, dass das Aufsteigen ein ebenso
beliebtes wie fruchtbares Bild des philosophischen Denkens ist. Dies belegen
nicht nur Texte von Piaton und Plotin, sondern auch Denker wie Meister
Eckhart und Richard von Sankt-Viktor entwickeln das Bild des Besteigens
eines Berges, um die philosophische Erkenntnis zu erklären. Der Aufsatz
zeigt in seinem zweiten Teil, wie Dante Alighieri in seiner Commedia
Bilder des Besteigens verwendet, um den Fortschritt der beiden Pilger
(Dante und Vergil) zu verdeutlichen.

Abstract
The intention of this briefstudy is to relate the image of the ascension and

of the act to climb upward with the philosophic effort and the activity of
the philosopher. For this objective, texts of Platon, Plotin, Richard of Saint
Victor, Eckhart and Dante are analysed.


	"Was bringt das Klettern?" : Der Aufstieg (ascensus) als Bild philosophischen Bemühens

