
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 2

Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsartikel

Irene Zavattero

L'enseignement à la Faculté des arts au moyen âge. À propos d'un ouvrage
d'Olga Weijers*

Le volume de Olga Weijers Études sur la Faculté des arts dans les universités
médiévales recueille dix-neuf articles, organisés en six sections, concernant
divers aspects de l'enseignement à la Faculté des arts au moyen âge. La vie
intellectuelle dans les facultés des arts des principales universités médiévales
(Paris, Oxford, Cologne, Vienne, Bologne) est le cœur de l'intérêt qui anime
ces articles. L'étude du vocabulaire, sujet de la première section (17-92), aide
à la compréhension correcte des concepts qui caractérisent cette vie intellectuelle

et permet de mieux saisir la réalité historique dont ces termes sont
issus. Les divers grades d'examens et les cérémonies nécessaires pour
l'obtention de la licence d'enseignement, thème abordé dans la deuxième
section (93-142), décrivent les conditions de travail et le niveau intellectuel des
maîtres et des étudiants. Cette activité intellectuelle est attestée par les textes

produits à la Faculté des arts, textes qui n'ont pas seulement un contenu
mais aussi une forme précise dérivant, le plus souvent, des exigences
d'enseignement. Selon la forme qui les caractérise, les textes appartiennent à des

genres littéraires, sujet exploré dans la troisième section du volume (143—

190). Parmi ces genres, le plus courant est celui des commentaires, analysé
dans la quatrième section (191-290), un genre qui montre des caractéristiques

variables selon les régions et les époques, en témoignant qu'il existait,
dans les modes de lecture des textes, des différences remarquables entraînées

par plusieurs facteurs, dont l'un était le différent but pédagogique. La
tâche d'approfondir les problèmes doctrinaux était accompli par l'une des
méthodes les plus répandues de l'enseignement universitaire, la disputatio,
sujet de la cinquième section (291-349), qui atteste de l'évolution de la
lecture du texte de base vers l'étude indépendante de la doctrine et qui donnera
lieu à la constitution des disciplines théoriques. Les disciplines enseignées à
la Faculté des arts, thème de la dernière section du volume (351-409),
révèlent l'enjeu de la vie intellectuelle réglée par les statuts universitaires et
les techniques de transmission de la connaissance adoptées par les maîtres.

Pour apprécier quelques aspects de la vie intellectuelle de la Faculté des

arts reconstruits par l'auteur, on peut choisir des mots significatifs, traités
dans la section de l'étude du vocabulaire, qui, démontrant la cohérence
interne entre les études, reviennent tout le long du volume.

Lectio est un mot-clé dans le domaine de l'enseignement ainsi que les
termes techniques rattachés : legere, lectura, ordinarie, extraordinarie, cursorie

* WEIJERS, Olga : Études sur la Faculté des arts dans les universités médiévales Studia
Artistarum 28). Turnhout : Brepols 2011, 426 p. ISBN 978-2-503-54191-4.



452 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

et d'autres encore. La lectio, qui consistait en une lecture commentée des
textes de base - à la Faculté des arts principalement les œuvres d'Aristote -,
n'avait pas partout la même forme. Les statuts universitaires distinguaient
deux types de lecture : la lectio ordinaria, faite par les maîtres, était
probablement partout un commentaire approfondi des livres au programme, tandis

que la signification, et par conséquent la pratique d'enseignement qu'elle
sous-tend, de la lectio cursoria, généralement faite par les bacheliers, varie
selon le lieu et l'époque : à Paris elle semble consister en une paraphrase
rapide sans questions, mais à Oxford, selon le statut de 1340, les bacheliers
doivent lire, donc commenter avec questions, un livre d'Aristote, et encore
en Italie à la fin XVe siècle elle semble être une explication courante sans
digressions. Dans les études La structure des commentaires philosophiques à

la Faculté des arts : quelques observations (193-217) et Un type de commentaire

particulier à la Faculté des arts : la sententia cum quaestionibus (259-
270), l'auteur a essayé de déterminer quels types de commentaires
correspondent aux diverses formes de lecture. Elle a proposé une hypothèse, déjà
avancé dans le volume La disputatio à la Faculté des arts de Paris (1200-1350
environ). Esquisse d'une typologie (Turnhout : Brepols 1995, 20012, [= Studia
Artistarum 2]), qui n'a pas été invalidées jusqu'à présent : à partir de fin du
XIIIe siècle à Paris, les sententiae cum quaestionibus, à savoir les commentaires

qui combine l'explication du texte avec des questions disputées, étaient
probablement le produit des cours cursifs, tandis que les commentaires sous
forme de questions disputées étaient le résultat des cours ordinaires des
maîtres. Cela démontre que, bien que tous les commentaires ne soient pas
nécessairement le résultat de cours, le problème des rapports entre la
pratique de l'enseignement et les commentaires est déterminant pour comprendre

comment se passait réellement le cours d'un maître ou d'un bachelier à

la Faculté des arts. Comme l'auteur le souligne, « l'histoire des commentaires
universitaires est loin d'être bien connue » (257), mais les études ici rassemblées

dans les sections dédiées aux commentaires et aux genres littéraires
ont établi un tableau des diverses types de commentaires et de leurs l'évolution

qui constitue la base de départ indispensable pour tous les spécialistes
qui ne voudront pas se limiter à analyser les produits de l'enseignement
médiévale comme source d'information doctrinale mais aussi en tant que
formes littéraires.

Un autre mot qui se retrouve régulièrement tant dans les statuts que dans
les textes résultant de l'enseignement est disputatio avec les termes
techniques quodlibet, disputare, opponere, respondere, determinare etc. Comme
dans le cas du terme lectio, l'acception de disputatio varie selon les régions
et les époques et désigne des pratiques très différentes, comme le démontre
l'histoire sémantique retracée dans l'étude Quelques observations sur les
divers emplois du terme disputatio (79-92). En générale le terme disputatio
indique la dispute scolastique, mais aussi « argumentation », « dialogue »,
« controverse », « discussion polémique » et encore « dispute dialectique ».
Cette dernière est un genre particulier de dispute, qui a ses racines dans

l'Antiquité et qui prend la dialectique non seulement comme instrument,
mais aussi comme objet. La distinction entre dispute dialectique et dispute



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 453

scolastique est bien expliqué dans l'étude De la joute dialectique à la dispute
scholastique (291-302), une distinction que personne n'avait vue avant l'étude

approfondie du terme conduite par l'auteur. La dispute scholastique,
développée à partir de la quaestio dans le courant du XIIe siècle, notamment
dans le milieu théologique, est la discussion d'une question, au moyen d'où-
tils dialectiques, qui se déroule entre le maître et ses étudiants ou entre
plusieurs maîtres et bacheliers. La dispute dialectique, par contre, se présente
comme un duel verbal entre deux opposants ayant pour but de s'exercer à

bien argumenter, selon les règles de la dialectique. Pratiquées toutes les
deux à la Faculté des arts, la dispute scolastique a dépassé celle dialectique
et est devenue la principale méthode de recherche des universités médiévales.

Comme le montre la communication prononcé par l'auteur lors du
colloque « 30 Years Logica Modernorum » (Amsterdam 1997) et publiée dans
ce volume pour la première fois (Logica modernorum and the Development
of the Disputatio, 303-312), la dispute dialectique occupe un rôle centrale
dans les textes relatifs à la logica moderna. Dans ce domaine, la dispute
dialectique était probablement un instrument pour l'acquisition des techniques
dialectiques, un moyen pour tester et exercer les concepts logiques et les

règles, donc elle constituait une préparation à la dispute scholastique. Un
aspect important à souligner est le rôle de la dispute dans l'enseignement et
le genre littéraire qui lui corresponde, à savoir le commentaire sous forme de

questions. Au moyen de la comparaison avec les commentaires sous forme
d'exposition, l'auteur souligne leurs buts pédagogiques différents: « tandis
que dans les commentaires littéraux on enseignait l'ensemble du texte de
base de façon plus ou moins détaillée, dans les quaestiones le maître se
concentrait sur un nombre limité de problèmes doctrinaux dont il traitait en
profondeur » (214). Le commentaire sous forme de questions ne contient pas
de paraphrase du texte de base et consiste exclusivement dans des questions
disputées, souvent sans rapport apparent avec le texte. Cette forme
d'enseignement donnera lieu à la constitution des disciplines théoriques, comme
l'auteur le montre dans l'étude The Evolution of the Trivium in University
Teaching : The Example of the Topics (351-377). Une étude de détail qui met
en lumière la différence de traitement du même texte de base, les Topiques,
dans trois commentaires appartenant à trois typologies différentes, à savoir
le commentaire de type parisien, la sententia et les questions. Cette confrontation

montre une évolution de la pratique de l'enseignement vers l'étude
indépendante du texte par rapport à la doctrine qui y est traitée.

Un terme de première importance de la vie universitaire est inceptio : se

rapportant au système des examens, il indique le moment finale de l'examen
de licence, à savoir la cérémonie par laquelle le nouveau maître était
accueilli dans la corporation de ses pairs. Grâce aux statuts de la Faculté des

arts d'Oxford, qui nous renseignent amplement sur le déroulement de cette
cérémonie, nous savons qu'elle consistait en deux parties : les vesperie et, le
lendemain, l'inceptio proprement dite, appelée aussi principium. Dans l'étude
Une trace de la cérémonie de Tinceptio à Oxford vers la fin du XIIT siècle (119-
126) l'auteur offre la transcription d'une oratio, à savoir de la dispute
soutenue par un nouveau maître pendant les vesperie. Le texte fragmentaire ne



454 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

transmet qu'une prise de position du candidat sur un thème tiré de la
Physique d'Aristote - les notions d'action et de passion - où le maître semble
jouer, comme il était prévu pendant cette séance, le rôle de respondens. La
valeur de ce texte réside dans le fait que les documents reflétant la
cérémonie de l'inceptio à la Faculté des arts sont très rares et ils datent des XVe-
XVIe siècles, tandis que cette dispute est contenue dans un manuscrit d'Oxford

(Merton College 272, f. 241V) de la fin du XIIIe siècle.
Dans l'étude Un exemple de la cérémonie de l'inceptio à Oxford au début

du XVe siècle (127-142) l'auteur analyse les descriptions des cérémonies des

vesperie et de l'inceptio contenues dans un manuscrit d'Oxford (Magdalen
College 38, ff. 32-48) du début du XVe siècle. Il en ressort un déroulement de
la deuxième séance de la cérémonie, l'inceptio proprement dite, différent par
rapport à ce que nous savons de l'inceptio au XIIIe siècle, car le nouveau
maître présente bien la question à disputer, mais il ne la détermine pas. En
outre d'autres données, tels qu'une plus grande complexité de la cérémonie
et le style du discours plus codé, attestent une évolution très nette par
rapport au XIIIe siècle. Par conséquent, il semble qu'au XVe siècle « l'inceptio au
lieu d'une véritable épreuve, soit devenue un rite de passage » (142).

De ce que nous venons de souligner, il n'apparaît que quelques détails de
la vaste quantité de données fournies par l'auteur. Ses études sont une mine
de renseignements sur la vie intellectuelle dans les universités médiévales et
elles fournissent aussi des exemples de l'approche méthodologique à suivre

pour aborder l'étude du milieu artiens. À ce propos, il est éclairant une
remarque faite par l'auteur au début de l'étude Les genres littéraires à la
Faculté des arts (143-155): « Les historiens du moyen âge ont tendance à

considérer les textes médiévaux comme autant de sources d'information directe,
sans se soucier du fait que ces textes ont eux-mêmes une histoire et un
contexte. En les utilisant, il faut tenir compte de plusieurs aspects : les conditions

de leurs transmission matérielle (dictée, reportation, copie, etc.), les
modalités de transmission de leur contenu (emprunts, circulation des idées)
et, finalement, le fait que ces textes étaient destinés à un public et qu'ils
appartenaient à un genre littéraire » (146). Tous ces aspects sont considérés
dans les études ici rassemblés. Notamment elles montrent une attention
remarquable pour le contexte : après avoir établi les limites chronologiques et
géographiques des enquêtes, l'auteur considère les textes par rapport au
cadre institutionnel (les statuts et les documents réglant la vie universitaire),
à l'époque et au siège universitaire dans lesquels ils ont été produits. En
outre, elle analyse la structure des textes et la compare à celle d'autres
commentaires du même auteur ou d'autres maîtres de l'époque portant sur
le même texte de base. Cette démarche se révèle très fructueuse pour
évaluer, par exemple, l'authenticité d'un texte et le genre littéraire auquel il
appartient, comme le démontre l'étude Le commentaire sur les Topiques attribué

à Robert Kilwardby (219-256). L'importance d'examiner les sources issues
du contexte institutionnel ou de la pratique intellectuelle se révèle très
clairement dans l'étude dédiée à La place de la musique à la Faculté des arts
de Paris (379-397). Une enquête limitée aux statuts aurait donné un résultat
décevant, tandis que l'examen d'autres sources d'information, comme les



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 455

manuels pour l'enseignement de base, les soi-disant guides de l'étudiant et
les introductions à la philosophie, a démontré qu'il y avait effectivement un
enseignement de la théorie de la musique à la Faculté des arts de Paris, fondée

sur le De institutions musica de Boèce et se situant dans le cadre de
l'enseignement du quadrivium. L'étude des textes réglementaires et des guides
de l'étudiants recèle aussi des données très intéressant en ce qui concerne le
bagage intellectuel d'un étudiant sortant de la Faculté des arts. L'auteur
démontre dans l'article intitulé Les règles d'examen dans les universités médiévales

(91-117) que, en dépit de la limitation des textes prescrits pour les

examens, le niveau des connaissances exigées des étudiants s'accroît avec le

temps et devient de plus en plus approfondi et complexe.
Grâce à ce recueil on peut apprécier la méthode de recherche de Olga

Weijers. Toujours méticuleuse, bien documentée et caractérisée par la
prudence du chercheur qui approfondit constamment ses enquêtes, sa démarche
est aussi marquée par l'attitude admirable - expression d'honnêteté intellectuelle

- de corriger les imprécisions, d'apporter des compléments, de réviser
ces acquis précédents à la suite de l'exploration de textes ultérieurs et de la
confrontation avec la recherche contemporaine, comme le démontrent les
notes qui précédent chaque article, ainsi que les nombreuses remarques
disséminées dans ses études. Cette attitude témoigne d'une information permanente

et d'une constante assimilation de l'évolution de la recherche, mais
aussi de la persuasion que la recherche peut avancer seulement si on ne se

renferme pas sur ses propres acquis et si on continue à préciser et à

améliorer les connaissances au service du savoir collectif.



Serena Masolini

Vernacular, Politics and Medieval Thought: A few notes on a recent volume*

Historians of philosophy have, for a long time now, redefined the horizons of
medieval thought in an effort to revise the reductionist models already
present at the very beginning of this discipline, models which seemed to
remain intact for the first half of the 20th century and beyond. This tendency
can be plainly noticed by glancing at the contents of the most recent
university handbooks and at the countless methodological discussions on
how the medieval period and its intellectual outcome ought to be categorized.1

Nowadays, it is universally acknowledged that the Middle Ages -
together with its textual production - cannot be considered as a monolith, but
rather as a mosaic. Medieval philosophy must be reduced neither to simple
Christian thought, nor to a bare philosophy of religion, nor even to the scholastic

literature generated in the faculties of Arts; it must not even be
identified with the works of the few isolated giants who have been classically
inscribed into the list of canonical authors.

Overlooking for a moment the Islamic, Jewish and Byzantine traditions,
and focusing only on the Latin Western world, one can see that alongside
the writings which were compiled in the main intellectual centers - monasteries,

cathedral schools, universities, the studia of the religious orders - a

different textuality arises related to those social milieux for which Latin was

* Namely: BRIGUGLIA, Gianluca/RlCKLIN, Thomas (eds.): Thinking Politics in the Vernacular

from the Middle Ages to the Renaissance Dokimion 36). Fribourg: Academic Press

2011, 223. These notes have been first discussed in the 'Philosophical Review Club' (KU Leu-
ven, 28 February 2013); they would have not come into being without the patient advice of
Andrea Robiglio and Gian Carlo Garfagnini's constant support. A special thanks to Brian
Garcia and Angela Ulacco. Papers by Ruedi Imbach and Gianluca Briguglia proved most
helpful, which were given at the study day on the rise of vernacular languages in medieval
philosophy within the last école thématique of LEM/CNRS/EPHE (Quelle historié pour la
pensée médiévale? Philosophie et histoire intellectuelle du VIT au XVIIe siècle, Piriac-sur-mer,
30 September-5 October 2012); noteworthy also were the fruitful discussions which arose
during Briguglia's HDR defense (Paris, 30 November 2012).

1 For an overview on the historiographical debates over the categories of 'Middle Ages'
and 'medieval philosophy', see the anthology: BRIGUGLIA, G. (ed.): Medioevo in discussione:
temi, problemi, interpretazioni del pensiero medioevale. Milano: Unicopli 2001. Among the
handbooks which have been written in the last decades, relevant for this matter, one can refer

to FLASCH, K.: Einführung in die Philosophie des Mittelalters. Darmstadt: Wissenscaftliche
Buchgesellschaft 1987, and DE LIBERA, A.: Penser au Moyen Âge. Paris: Seuil 1991. The recent
Italian handbook FUMAGALLI BEONIO BrOCCHIERI, M./FEDRIGA, R. (eds.): Luoghi e voci del

pensiero medievale. Milano: EncycloMedia 2010, shows in its own title and structure (each
chapter is comprised of an independent essay, written by a specialist in the field) the plurality

of the approaches necessary in order to understand the complexity of this field of study.
Among the latter publications on the multifaceted aspects of medieval philosophy, see
MUSCO, A. (ed.): Universalité délia ragione. Pluralité delle filosofie nel medioevo. XII Con-

gresso Internazionale di Filosofia Medievale de la Société Internationale pour l'Etude de la
Philosophie (S.I.E.P.M.), Palermo, 17-22 settembre 2007. Palermo: Officina di Studi Medievali
2012.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 457

neither the only nor the favorite instrument for the transmission of knowledge

and ideas: namely, the noblemen and officers working in the courts, as

well as the rising urban lay classes.

During the last few decades, the attention given to the emergence of
vernacular languages in medieval and renaissance texts by historians of philosophy

has certainly enriched this process of historiographical revision. As Rue-
di Imbach suggests in the first chapter of his work on the philosophy o/and
for laymen, several approaches must be avoided.2 One must resist the 'Platonic'

inclination to consider the history of philosophy as a history of some
'pure ideas' which tend to repeat themselves over the centuries, as well as

that anticipatory approach which studies medieval thought only in those of
its aspects which can be related to contemporary philosophical debates.

Quoting Kurt Flasch, Imbach states that medieval philosophy has to be

sought am Ort ihrer Entstehung - that is, in its place of birth.3 Medieval texts
need to be studied by taking into account the real and concrete circumstances

in which they were written, by inquiring, in each case, who the author
was, why he wrote, and for (or against) whom he was writing - in other
words, by trying to understand how each writer, in a particular context,
conceived of philosophical activity for himself, or better, understanding his way
of'doing philosophy.'

Introducing and closing the acts of the S.I.S.P.M. congress of 2003 -
which was indeed dedicated to the use of vernacular in philosophy - Loris
Sturlese and Luca Bianchi remarked on the necessity of embracing a poly-
centric vision of the Middle Ages, by studying it in the plurality of its traditions,

religions and audiences, as well as of its geographic, linguistic, social
and institutional environments. In this perspective, a new revision of the
disciplinary boundaries is required, and a series of textual genres that were
previously considered as the prerogative of different fields of study - history
of national literatures, philology, history of science and medicine, and so on
- needs to be reintegrated within the tools of the historian of philosophy.4

Although scholars have widened the sources of their research and have

gone beyond the old prejudice that philosophy cannot be expressed in the
vernacular without an impoverishment and a trivialization of its speculative
contents (using the words of the anonymous author of the Novellino: "volga-

2 IMBACH, R.: Dante, la philosophie et les laïcs. Paris : Éditions du Cerf 1996. See also the
introduction to the Italian translation by PORRO, P. (Genova: Marietti 2003, IX-XX).

3 FLASCH: Einführung, 15, cf. IMBACH: Dante, la philosophie et les laïcs, 5 (Italian translation

13).

4 BRAY, N./STURLESE, L. (eds.): Filosofia in volgare nel Medioevo. Atti del convegno délia
Società Italiana per lo Studio del Pensiero Medievale (S.I.S.P.M.), Lecce, 27-29 settembre
2002. Louvain-la-neuve: Fédération Internationale des Instituts d'études médiévales 2003, in
particular STURLESE, L.: Filosofia in volgare, 1-14; BIANCHI, L.: "Il core di filosofare vulgarmen-
te": qualche considerazione conclusiva, 483-502. See also ID.: Per una storia dell'aristotelismo
'volgare' nel Rinascimento: problemi e prospettive di ricerca, in: Bruniana & Campanelliana 15

(2009) 367-385.



458 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

rizzare la scienzia si era menomare la deitade"5), the systematic study of
these documents is still far from being completed. One of the main difficulties

- which nonetheless coincides with one of the most enriching and
fascinating aspects of this area of studies - lies in the astonishing variety of these
texts and of the multiple ways in which they were composed.

First, it is not easy to draw a clear dividing-line between translations,
rehashes, and original works, since the authors of the translations often became

a sort of co-author, by making specific lexical choices, by rearranging the
contents of the original text in order to make it intelligible and useful in the
new historical and social context, or by using different kinds of literary genre
- prose, poetry, or forms that recalled those which were typical of the scholastic

literature.6
Second, one has to discern between different kinds of translation: one

can distinguish a so-called 'vertical' translation - one in which the language
of the original text was considered as having a higher value compared to that
of the translated text - from a 'horizontal' translation between languages of
similar structure and prestige.7 The typical example of the former is
represented by the vulgarization from Latin to the vernacular, while the latter by
translations from one vernacular to another. It must be said, however, that
this scheme can be much more multifaceted. The vulgarization from Latin to
the vernacular was not the only case of vertical translation; one can find, for
example, reversed occurrences of translation from the vernacular to Latin.8

5 FAVATI, G. (ed.): II Novellino. Genova: Fratelli Bozzi 1970, 307 (novella LXXVIII). On the
contrary, besides the relevance of this textuality from an historical point of view, the study
of philosophical texts written in the vernacular might offer fresh material to a larger debate

- namely, to what extent does the use of different languages affect philosophical enquiry and
conceptualisation.

6 For a lexical and conceptual framework on the ideas and praxis of translating and
vulgarizing, see the fundamental FOLENA, G.: Volgarizzare e tradurre. Torino: Einaudi 1991,

as well as SEGRE, C.: I volgarizzamenti de! Due e Trecento, in: Id.: Lingua, stile e società. Studi
suIIa storia delta prosa italiana. Milano: Feltrinelli 1963, 49-78. For an historical presentation
of the dynamics of this phenomenon, see DlONISOTTI, C.: Tradizione c/assica e volgarizzamenti,

in: ID.: Geografia e storia delta letteratura italiana. Torino: Einaudi 1999 (19671), 125-
178, and, in view to the trend of Humanism, ID.: Gli umanisti e il volgare fra quattro e

Cinquecento. Milano: 5 Continents 2003 (Firenze: Le Monnier 19681). For an history of literary

theory and criticism produced during the Middle Ages, covering the Latin and the European

vernacular traditions, see MlNNIS, A.J./JOHNSON, I. (eds.): The Cambridge History of
Literary Criticism. Vol. 2: The Middle Ages. Cambridge: Cambridge University Press 2005, in
particular parts III—VI, and the earlier MinniS, A.J./ScOTT, A.B. (eds.): Medieval Literary Theory
and Criticism c.uoo - C.13J5: The Commentary Tradition. Oxford: Clarendon Press 1988.

7 FOLENA: Volgarizzare e tradurre, 65-66.
8 In this regard, one can mention the Latin translation of Dante's Commedia by Giovanni

Bertoldi da Serravalle, written during the Council of Constance. This case of vertical translation

has been interpreted as having the aim of facilitating the access to the poem through
a rustic Latin ("de rusticana latinitate, incompta et inepta translatione") to those who did
not understand the original vernacular. As it is suggested by WALLACE, D.: Dante in Somerset:

Ghosts, Historiography, Periodization, in: New Medieval Literatures 3 (1999) 16: "Bertoldi
thus effects a neat reversal of roles habitually accorded to vernacularity and latinitas: Latin
here assumes a role of vernacular (a language of everyday speech) in shaping to serve an



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 459

Moreover, these processes could have been intertwined: one example is the
case of a translator who while vulgarizing a Latin work simultaneously
referred to a previous vulgarization of the same text, written in his own vernacular

or perhaps another.
Third, it must be remarked that this framework cannot be reduced to a

simple series of schematic contrapositions such as Latin vs vernacular,
educated vs ignorant audience, clergy vs laymen, universal and institutional
language vs mother tongue particular to a certain land, and so on. It could have
happened that a medieval or renaissance author used to write both in Latin
and in vernacular, and occasionally in more than just one vernacular;
Brunetto Latini, for instance, used both French and Tuscan. The lay
audience who read texts in the vernacular was often well-educated and able to
read Latin easily as well; a clerk could have been otherwise interested in
reading vernacular texts. Besides, one must avoid thinking that to each modern
nation, at that time, corresponded a specific and univocal vernacular -
evident counter-examples are the fragmentary linguistic situations of Italy
and France.9 Similarly, despite being a tool of unity and of the universal
transmission of knowledge within the boundaries of the societas Christiana,
Latin was not a homogeneous reality.10

By taking all these variables into account, one can clearly see how difficult

it is to compile a taxonomy of these texts and to display the many
combinations of genres, contents, origins, linguistic dynamics and purposes that
can emerge from them.

Focusing on the specific topic of the volume - namely, the relation
between vernacular languages and political thought from the Middle Age to the
Renaissance - it must be remarked that a considerable number of
workshops, conferences and research groups have come to light in the last few
years. A short account of the latest studies has been provided by one of the
editors of the current volume, Gianluca Briguglia, in a recent article.11

illustrious mother tongue". For the same reading and a comparison with the humanistic
translation of the Commedia by Matteo Ronto, see LOMBARDI, T.: Vita e opere di Giovanni
Bertoldi O.F.M.Conv. da Serravalle di S. Marino (1355-1445). Bologna: Grafiche Dehoniane
1976, 147. See also the recently published FERY-HUE, F. (éd.): Traduire de vernaculaire en latin
au Moyen Âge et à la Renaissance. Paris: École Nationale des Chartes 2013.

9 For a reading of the Italian situation, see DlONISOTTI: Geografla e storia della lettera-
tura italiana, 25-54.

10 See the very beginning of the introduction by Ricklin and Briguglia to the volume we
are going to review (7), where they define Latin as a "family of special languages", being used
within different contexts and serving different disciplines. An aperçu of the multiplicity of
Latin is provided by VÄÄNÄNEN, V.: Introduction au latin vulgaire. Paris: Klincksieck 2006
(19631). See also the Introduction to the Italian edition by A. LlMENTANI (Bologna: Patron
1971, 5-17).

11 BRIGUGLIA, G.: "Lo comun" di Cicerone e la "gentilezza" di Egidio Romano. Alcune consi-
derazioni su pensiero politico e lingue volgari nel tardo medioevo, in: II pensiero politico.
Rivista di storia delle idee politiche e sociali 44/3 (2011) 397-399. One can mention, among
others, the proceedings of the workshop on language and cultural change in the Renaissance
held in Groningen in February 2004 (NAUTA, L. [ed.]: Language and Cultural Change. Aspects
of the Study and Use of Language in the Later Middle Ages And the Renaissance. Leuven:



460 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Gathered in Thinking Politics in the Vernacular are the proceedings of the
international conference held in Munich on 28-29 November 2008,12 together

with some additional essays from scholars who became interested in the
project at a later date. The articles pay attention to several typologies of
texts which deal with different chronological, geographical, linguistic, cultural

and political realities, and they are treated respectively from different
points of view. It is in this multiplicity of sources and approaches that the
main value of this collection of studies lies: each contribution can be seen as
a thread in a wide tapestry which is far from completion but which is already
taking shape. As the editors affirm in the introduction, they have "aimed
further to complicate the historiographical scene of political thought during the
Middle Ages and Humanism by adding a few core concepts and taking into
consideration a richer and wider range of texts and above all by identifying
new paths that remain to be fully discovered and explored" (11).

Following and further developing the thematic structure provided by the
editors in their introduction, one can see how some elements emerging from
these collected essays may contribute to sketching an overview of the
complexity of the issues at stake within this field of study.u

Peeters 2006); the conference at Bergen in December 2010 on the relation between vernacular
and political writings in the Northern Europe (Translating Political Thought in Middle

Ages, Centre for Medieval Studies, University of Bergen, organized by 1. Moilanen, S.

Sonnesyn and B. Tjâllén); the meeting held in Regensburg in 2010 on literature and political
thought (HIDALGO, O./Nonnenmacher, K. (eds.): Politisches Denken und literarische Form.
Italien zwischen Spätmittelalter und Renaissance. Akten der Internationalen Tagung, 14-16

Januar 2010, forthcoming); as well as a notable number of panels hosted by the International
Medieval Congress of the Institute for Medieval Studies of Leeds in 2010, 2011, and 2012. For
its next edition, to take place in July 2013, the Leeds Congress has scheduled three sessions

on the dynamics of the vernacular languages - in particular on the Ideology of Translation.
The themes which will be developed by the panels concern the role of the official translators
at the Western, Byzantine and Islamic courts; the idea of translation as an instrument of
cultural, theological or political contact and persuasion; the project(s) of translation as a mirror
of the cultural needs of the society receptive to the influence of texts produced in a different
area. Among the organizers of the panels one finds Pavlina Rychterovâ, a contributor to the
present volume, who has recently received the prestigious ERC Starting Grant for her project
Origins of the Vernacular Mode, which focuses on the genesis and development of national
and linguistic cultural identities in Central Europe.

12 Politik und Volkssprache. Das politische Denken und die Pluralität der Sprachen
zwischen Mittelalter und Humanismus, organized in collaboration with the Seminar für
Geistesgeschichte und Philosophie der Renaissance (Ludwig-Maximilians-Universität München), the
Historisches Kolleg and the Zentrum für Mittelalter und Renaissancestudien of Munich.

3 The reader will not find a complete summary of the articles, whose contents go
beyond the singular aspects which are presented herein. In order to provide a brief overview
which might compliment the current topical survey, the contents of the volume are as
follows: BRIGUGLIA, Gianluca/RlCKLIN, Thomas: Introduction, 7-12; BLACK, Antony: The uses of
the Arabic and Persian languages in medieval Muslim political thought: exploratory
comments, 13-22; BOLLERMANN, Karen/ NEDERMAN, Cary J.: The Sword in Her Hand: Judith as
Anglo-Saxon Warrior and John ofSalisbury's Tyrant Slayer, 23-41; BRIGUGLIA, Gianluca: II diletto
del linguaggio. La scelta della lingua come spazio politico in alcuni testi politici e letterari
délia seconda metà del Duecento, 43-56; UBL, Karl: Political Propaganda and the Vernacular
during the Reign of Philip the Fair. The Rise of Laicism?, 57-73; Miethke, Jürgen: Eine spät-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 461

(I) In the first place, the variety of languages which has been taken into
account must be mentioned: Old English, French and Italian vernaculars,
German, Castilian, and Old Czech. Along with the European vernaculars,
some space has been dedicated to reflections on other linguistic realities.
The first example is the opening article of the volume, in which Anthony
Black reflects on the role of New Persian (and to a lesser extent Middle
Turkish) as an alternative language to Arabic in the political thought of medieval

Islam, by offering a survey of the texts related to the 'Advice-to-Kings'
genre (13-22). It must be noted, however, that the relationship between New
Persian and Arabic in the medieval Muslim-regulated world must not be
read as the paralleled counterpart of the distinction between vernacular and
Latin in the West, but rather must be investigated according to different
interpretative schemes. The second example is the paragraph in which Bri-
guglia analyzes the prologue of the Cronica by Rolandino da Padova and
shows that one can find therein an early reflection on the renovation of
Latin: Rolandino opens his work by looking at the ancient authors, whose auc-
toritas, mores and doctrinae he wished to imitate (43-48). The simultaneous
presence of several vernaculars within the same region is mentioned by Karl
Ubl, referring to the case of French (57-73). In his contribution treating the
royalist propaganda against Boniface VIII and the Templars, Ubl states that
one of the reasons why vernacular pamphlets played a marginal role in the
conflict lies in the fact that an extensive diversity of vernaculars coexisted
within the same kingdom during the age of Philip the Fair. The importance
of the use of langue d'oïl in politics was limited by occurrence of Occitan,
Breton, Flemish and Basque: in this framework language could have not been
considered as a fundamental element of collective identity (60). As the
editors remark, Ubl "warns us against the error of confusing current linguistic
and national boundaries with the multi-territorial and heterogeneous communities

of many Medieval kingdoms" (9).
(II) By looking at the materials employed by the authors, one can realize

that the history of political thought in the Middle Ages cannot be confined
to the mere study of commentaries or treatises, but on the contrary needs to
extend to different kinds of literary genres such as chronicles, tales, satire,
and poems. For instance, Jürgen Miethke dedicates his contribution to the
'patriotic' Ritmaticum querulosum of Lupoid von Bebenburg, a dream vision
written in Latin rhymed verse couplets, as well as its two German trans-

mittelalterliche patriotische Ermunterung des deutschen Adels in der Landessprache und ihr
Publikum. Das „Ritmaticum" Lupoids von Bebenburg und seine beiden Übersetzungen ins
Deutsche durch Otto Baldemann und Lupoid von Hornburg, 75-92; LAMBERTINI, Roberto: Lost
in Translation. About the Castilian Gloss on Giles ofRome's „De regimine principum", 93-102;
MarmURSZTEJN, Elsa: Nicole Oresme et la vulgarisation de la Politique d'Aristote au XIVe
siècle, 103-127; RYCHTEROVÂ, Pavllna: „Hör zu, König, der du meinen Rat verlangst!" Das
richtige Regiment in der alttschechischen Literatur der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts,
129-148; Garfagnini, Gian Carlo: La Monorchia di Dante e la traduzione di Ficino: un manifesto

politico tra Utopia e realtà, 149-166; LANZA, Lidia: Firenze e la lezione degli antichi: i
„Trattati" di Bartolomeo Cavalcanti, 167-187; TOSTE, Marco: Evolution within Tradition: The
Vernacular Works on Aristotle's „Politics" in Sixteenth-Century Italy, 189-211.



462 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

lations, likewise in verse. Criticizing the past historiography on Smils Flaskas
Nova Rada, Pavlina Rychterovâ approaches the allegedly founding text of
Czech vernacular political satire (p. 130) within the contemporary discourse
on the just ruler. In doing so, she makes an impressive recourse to a wide
range of texts in which "satire, fairy tale and political elements fuse
together" (9). While the Nova Rada itself displays an allegory of a political
council by means of a parliament of animals, the Songe du Vieil Pèlerin by
Philippe de Mézières presents an elaborate allegoric voyage of six women,
symbolizing love, hope, truth, peace, justice and mercy (135). From this point
of view, a noteworthy essay is that of Karen Bollermann and Cary J. Neder-
man on the medieval reception of the biblical figure of Judith (23-41). They
demonstrate that the almost-unique John of Salisbury's interpretation of
Judith as an active political agent and as the prototype of the legitimate
tyrant slayer which he presented in the Policraticus can be found also in
some texts composed in Old English between the 10th and the 11th century,
namely the anonymous poem Judith and the correspondence of Aelfric,
abbot of Eynsham.

(Ill) The majority of the articles deal with translations or vulgarizations,
therefore the volume represents a useful synopsis of concrete cases which
illustrate the different dynamics related to these phenomena. One can find
examples of vertical translations as well as more complicated situations, for
instance those in which the translator of a Latin work used earlier
vulgarizations or other sources as mediating tools. Two examples are helpful
here: (1) Lupoid von Flornburg's German version of the Ritmaticum was written

on the basis of the previous translation by Otto Baldemann (Miethke,
90); (2) the Castilian Gloss on Giles of Rome's De regimine principum,
analyzed by Roberto Lambertini, can be identified as a translation from the
Latin original in its dedicatory letter and the very first chapter, while the
rest of the text is derived from John of Wales's compilation of auctoritates
(93-102).

Particular attention has been given to how the translators solved the
interpretative and lexical challenges which they had to face. In order to make
the contents more comprehensible, commentaries were sometimes integrated

into the translations, giving life to a remarkable "mutation générique" of
the text.h This is the case for Oresme's translation of Aristotle's Politics,
examined by Elsa Marmursztejn (103-127). An example of a translator who was
aware of his 'creative' function within his enterprise of translation is Brunet-
to Latini, who at the beginning of his Tuscan version of Cicero's De Inven-

'4 See the passage by Marmursztejn referring to Oresme's translation of Politics: « cette
vulgarisation a donné lieu non à une régénération de la Politique par la langue, mais à une
mutation générique du texte : la vulgarisation à destination du prince a peut-être fondamentalement

transformé l'ouvrage savant en manuel de prudence politique, en un "art de
gouverner" obtenu par un travail spécifique d'actualisation de la science pratique que constitue
la politique» (107).



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 463

done explicitly claims his role of co-author (52).^ Marco Toste presents an
inquiry into eight 16th century vernacular works related to Aristotle's Polidcs
which appeared in several forms - translation with commentary, different
kinds of summary, paraphrases, and dialogues (189-211). A noteworthy case
is that of the Trattati o vero Discorsi sopra gli otdmi reggimenti delle re-
pubbliche antiche e moderne by Bartolomeo Cavalcanti, which is treated in
Lidia Lanza's article (167-187). The genre of these texts lies somewhere
between vulgarization, commentary, and treatise: they consist of a free but
reliable reconstruction of the political thought of Aristotle, Plato, and (to a
lesser extent) Polybius, being filtered through the commentary on the
Politics of Thomas Aquinas, completed by Peter of Auvergne.

(IV) A further remark to be made is that, in approaching a work which
treats political topics, one cannot avoid reflecting upon the multiple
relationships between the history of ideas and the history of events. The production

of a text cannot disregard the background of its author, his perception
of reality and, probably, his intention of preserving, justifying or changing
that reality. Beyond being a witness to a particular re-reading of the past and
a description of the author's awareness of his own time, a political writing
can be seen also as a proposal for the future. The fact that this proposal was
often hidden under the veil of an interpretation of a given tradition -
according to the medieval authors' usual suspicion towards anything that was
presented as an absolute innovation - does not change its proactive
strength. Thus, it must be noticed that the interpretative choices of a translator

of a political text, as well as the decision that an author made to write
his original work in vernacular, could have been caused not only by the
necessity of making those texts accessible to their new audience, but also by
the particular historical context in which the writer operated, as well as by
the intellectual or political agenda which he supported.

Some of the peculiarities of the Glosa Castellana, for instance, are due to
the personal religious and existential choices of its author. As Lambertini
points out, only a member of the Order of the Friars Minor would have chosen

to raise a question concerning the separability of usus and dominium in
consumables within the exposition of chapter XI, book III, wherein Giles
explains Aristotle's critique of Plato's community of goods and women: he

supplements the De regimine with reference to Holy Scripture and theological
tradition; he makes reference to Augustine's City of God; and moreover he

*5 "L'autore di questa opera è doppio: uno che di tutti i detti de' fdosofi che fuoro davanti
a lui e dalla viva fonte del suo ingegno fece suo libro di rettorica, cio fue Marco Tulio Cicero,
il più sapientissimo de' Romani. Il secondo è Brunetto Latino cittadino di Firenze, il quale mise

tutto suo studio e suo intendimento ad isponere e chiarire ciö che Tulio avea detto; et
esso è quella persona cui questo libro appella sponitore, cioè ched ispone e fae intendere, per
lo suo proprio detto e de' filosofi e maestri che sono passati, il libro di Tulio, e tanto più quanto
all'arte bisogna di quel che fue tralasciato nel libro di Tulio, si come il buono intenditore po-
tràe intendere avanti", (my italics), cf. BRUNETTO LATINI: La Rettorica, ed. F. Maggini. Firenze:

Galletti e Cocci 1912, I, p. 25 (this bibliographical reference is missing in the footnote, p.

52, n. 25). For a further reading on this text, see BRIGUGLIA: "Lo comun" di Cicerone e la "gen-
tilezza"di Egidio Romano, 402-408.



464 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

inserts a brief treatise on marriage and a discussion on the relationship
between secular and spiritual power. Therefore, the aim of the Franciscan
author was not to deepen the understanding of Giles' work, but rather to create
a comprehensive interpretation of a Christian monarchy.

A further example is that of Ficino's translation of Dante's Monarchia: as
Gian Carlo Garfagnini states, Ficino's vulgarization must not be read simply
as the outcome of a literary issue or as an enterprise of philosophical
divulgation, but rather should be contextualized within the broader picture of his
own theological and political project (149-166). According to Ficino, a renewal

in moral philosophy and in theology - under the aegis of the ancient
doctrines - mirrored and was the necessary premise of a reform of the
Church and of the general renovation of humanity. His embrace of a new
philosophy founded upon human interiority - along with his refusal of the
predominance of Aristotelian teaching in the universities - made him redefine

the contents of Dante's philosophical message. Neglecting Dante's
connections with the Aristotelian tradition, Ficino saw in him a supporter of
that Platonic doctrine which combines the constant attention to individual
human behavior and the longing for a higher beatitude which goes beyond
creaturely possibilities. Dante was rediscovered as the "cantore neoplatonico
dell'amore 'che move il sole e l'altre stelle'", and therefore was regarded as a

'modern' author, "proprio perché antico, alio stesso livello dei classici, eroe
eponimo della sua città" (153). It is no coincidence that Ficino translated the
political work which was written by the protector of Florentina libertas par
excellence during the years in which the papal interference in secular questions

and a series of conspiracies threatened the power of the Medici government

- which should have been the institution guaranteeing his project of
philosophical and theological renovatio (162). In this sense, a theme historically

anachronistic, such as that of the universal monarchy, acquires a new
political meaning and appears coherent within the broader cultural plan of
the translator.

A few decades later, Bartolomeo Cavalcanti's complex reflection on
ancient political thought was similarly meditated in light of his personal political

experience, and it aimed towards an understanding of the historical and
political events witnessed by the author. The Trattati exhibited Cavalcanti's
awareness of the contemporary situation and provided a lucid analysis of the
failure of Florentine and Italian politics. Although he reinstated his trust and
devotion to the Republican ideals, he knew that in that historical moment
they were unfeasible (Lanza, 187).

The case that more clearly expresses the connections between the use of
the vernacular, politics, and the programmatic transmission of knowledge, is

probably the enterprise of vulgarization by Oresme, commissioned by
Charles V. First of all, in his commented translation of Aristotle's Politics,
Oresme himself offers a reflection on the political value of language, as a

manifestation of the natural civility of man, as well as a remark on the division

and diversity of languages as a possible threat to the civil conversa-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 465

tion.16 Second, this vulgarization represents the will of a sovereign who tries
to consolidate the unity of his kingdom by making the vernacular the official
language of expression of his own power: "la traduction commandé à Nicole
Oresme procédait d'une politique de la langue qui s'affirmait précisément
comme la langue du pouvoir" (Marmursztejn, ro8). During the reign of
Charles V, the translation policy began by Philip the Fair, and stressed by
Philip VI and John the Good, grew to an "ampleur inedited" (no).1? The
translation of the Politics can be seen as a fundamental act of a more
comprehensive enterprise which linked «savoir» and «pouvoir», identifiable with
the last stage of that translatio studiorum which led the seat of knowledge
from Greece to Rome, then finally to Paris. The result is a text aimed to be

explicitly valid and useful for its own age - hence the concrete and pressing
examples that Oresme introduces: fiscality, reform of the Church, and
critique of the voluntary embrace of poverty.

Nevertheless, the framework is, once again, extremely complex. Sometimes

the vernacular texts concerning political matters seem to be
influenced exclusively by a purely intellectual motive rather than by a concrete
reflection on the contemporary events or by a proactive political will. According

to Marco Toste, the growing importance of Aristotle's Politics in
vernacular (and Latin) forms during the r6th century must not be seen as the
result of political circumstances: "sixteenth-century authors did not look to
the Politics as a text likely to be of assistance in understanding contemporary

political reality" (191).18 As Toste writes in his concluding comments,
some of these texts were certainly linked with their reality in presenting
contemporary examples or in supporting a particular regime or another (210).'9

'6 cf. From book I, chapter 2: « Homme a parole par nature, et parole est ordonnée par
nature a communication civile. Donques est homme par nature ordené a tele communication

» and after, VII, 10: « selon ce que fu dit ou secunt chapitre du premier, nature a donné
a homme parole pour entendre l'un l'autre afin de communication civile. Et donques la

division et diversité des langages répugné a conversation civile et a vivre de policie » (105).
On the linguistic and political theories - of Dante as well as of other authors - connected to
the Aristotelian idea of the man as a civil animal and to the issue of the mutation of human
locutio during time, one must take into account the studies by Mirko Tavoni and the recent
publications by Irène Rosier-Catach.

*7 As the author remarks, from the 1960s a notable number of studies have been conducted

on the translation policy of the Valois, especially of Charles V, and the role of the vernacular

works of Oresme within this political and intellectual project. The studies by Albert
Douglas Menut, Jacques Monfrin, Jeannine Quillet and Serge Lusignan must be mentioned.
Among the latter contributions, see GRELLARD, C.: Nicole Oresme et l'élaboration d'une science

pour les laïcs, entre esbatement et contemplation, in : FZPhT 59/2 (2012) 436-447.
18 With regards to the recent studies on the renaissance translation of Aristotle, one can

mention the project Vernacular Aristotelianism in Renaissance Italy, c. 1400-c. 1650, started
in 2010 led by the Centre for the Study of Renaissance of the University of Warwick, in
collaboration with the Warburg Institute of London.
(http://www2.warwick.ac.uk/fac/arts/ren/projects/vernaculararistotelianism/database).

'9 "Reality is indeed present in these works: the three works linked to Tuscany - Segni,
Figliucci and Piccolomini - support monarchy, while the works linked to Venice - Dolce,
Denores and Gucetic - prefer the republic or mixed regime" (210).



466 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

The fortunes of these writings must be explained, nonetheless, with relation
to a broader wave of vernacular works connected to the whole Corpus Aristo-
telicum, as well as in connection with the 'language issue' which emerged in
Italy in the 1540s - that is, whether the vernacular could have been considered

as a valid vehicle for philosophical thought. In other words, translating

and commenting in the vernacular was "more a cultural than a political
act" (191) which developed, moreover, in tandem with the tradition of Latin
political commentaries - thus the title of the article: "Evolution within
Tradition".

As Rychterovâ suggests, the relationship between political literature and
the history of the events must be approached in a cautious manner. In her
article, she rejects the hasty judgment of any historiographical approach
which tries to read the Nova Rada as a mirror of its contemporaneous
historical reality. Although one particular criticism voiced in the animal
parliament can be identified as that of the author, the rest of the text seems
to be fairly conventional to a certain kind of literature (145). Trying to identify

in each animal of the allegory an actual figure of the Bohemian political
scene or trying to delineate the historical figure of Wenceslaus IV on the
basis of the critiques emerging from the writings she presented is misleading
as well as useless. If we want to appropriate correctly the Nova Rada as a

source for the study of the medieval thought, one must read it within a

broader and complex literary and social discourse, rather than search for any
allusions to singular concrete realities (147-148).

(V) A final consideration remains to be touched upon, and it lies in the
stimulating suggestions expressed by Briguglia in his article on the theme of
pleasure associated with language, the act of telling, and the desire of
knowledge (43-56).20 The scholar analyzes the way in which some authors
justified their literary and linguistic choices deferring to the notion of
'pleasantness'. Rolandino da Padova stated that his Latin Cronica "non erit
inutile vel delectabile minus" compared to the narrations in langue d'oïl
prose (43-48). Martino da Canal defined French as the language "la plus
delitable" and used it to compose his Storie di Venezia, with a shift that
seemed to indicate a broader cultural project - that is, an ideologically-
oriented assimilation of the history of Venice with the French chivalric epic
and courtly literature (49-50). Similarly, Brunetto Latini's choice of writing
the Tresor in langue d'oïl can be read as a reference to a particular society
and context which were more compatible with his cultural program (52-54).
Briguglia suggests that, in this sense, the choice of a language had a strong
symbolic and political function: the crux of the matter was to indentify a

language that was most suitable for conveying one's own ideas to a particular

community - or for establishing a new community, one capable of receiving

those ideas. Writing in a particular language rather than in another

20 The theme of pleasure and beatitude connecting to philosophy - or "félicita mentale",
using Maria Corti's expression - has been the subject of the last S.I.E.P.M. Congress,
Pleasures ofKnowledge, held in Freising in August 2012.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 467

might have been connected, therefore, with a more significant dynamic:
namely, the foundation of a political community by starting from the selection
or the establishment of a community of readers.

Coming to a conclusion, Thinking Politics in the Vernacular represents a

window opened unto a new and promising field, which provides notions,
sources, and - if one digs into the apparently disconnected contributions
and at-tempts to engage a meaningful dialogue therein - a treasure of
methodological reflections. As its title suggests, it ultimately can be the star-
ting-point of a threefold meditation. The first is that of the iridescent dynamics

of Medieval and Renaissance multilingualism, which leads us to
conclude that it is time, as the editors writes, "to distance ourselves even more
systematically from the approach of 'national philology"', "to consider vernacular

texts less exclusively than before in terms of its differences from Latin
literacy, and to pay increased attention instead to the mutual relationships
between the output of vernacular languages" (11). The second concerns the
history of political thought, and the benefits that this area of studies can
offer through a reflection on the connections between theory and praxis, or
rather, through a consideration of texts in relation to the constant re-reading

of the past, understanding of the present, and proposing creative
solutions for the future which were (or were not) employed by their authors. The
third reflection - and here we come back to the very opening of these
remarks - might concern (1) the broadening of the disciplinary boundaries of
Medieval philosophy; (2) the possibility of studying the intellecttual production

of its representatives on the basis of alternative places, literary genres,
and approaches; and finally (3) the process of revising of the historiogra-
phical categories related to this field, by redefining them case by case and by
employing them in a non-dogmatic manner, or in other words, simply as
instrumental placeholders. From this perspective, we can conclude this note
by using Boccaccio's words, as Kurt Flasch did in the opening of his Poesie
nach der Pest:

E dobbiamo credere non sempre nelle cattedre, non sempre nelle scuole,
non sempre nelle disputazioni leggersi e intendersi filosofia: ella si legge
spessissimamente ne' petti degli uomini e delle donne.21

21 BOCCACCIO, Giovanni: Esposizioni sopra la Commedia di Dante, Canto IV (II), 64, cf.
FLASCH, K.: Giovanni Boccaccio. Poesie nach der Pest. Der Anfang des "Decameron". Mainz:
Dietrich 1992. "We must recognize that the reading and studying of philosophy is not something

confined to universities, schools, and disputations. It can oftentimes be learned within
the hearts of men and women", cf. Boccaccio's Expositions on Dante's Comedy. Ed. M. Papio.
Toronto: University of Toronto Press 2009, 251.



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

HELLMEIER, Paul Dominikus: Anima et intellectus. Albertus Magnus und Thomas

von Aquin über Seele und Intellekt des Menschen Beiträge zur
Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters 75). Münster:
Aschendorff Verlag 2011. 362 S. ISBN: 978-3-402-10285-5.

Die Frage nach den Potenzen der menschlichen Seele sowie der Streit um
Beschaffenheit und Fähigkeit des Intellekts bilden ein Leitthema der Philosophie

des 13. Jahrhunderts. Durch neu zugängliche Quellen und Übersetzungen

antiker Texte steht diese Zeit vor der Herausforderung, ihren Begriff des
Seins (Metaphysik), ihre Vorstellung vom Menschen (Anthropologie),
seinem Denken (Logik), seinem Handeln (Ethik) und seinem Erkennen (Episte-
mologie) neu zu ordnen. Dieser Prozess und zwei seiner Protagonisten -
Albert der Große und Thomas von Aquin - sind der Forschung nicht
unbekannt. Dass es dennoch im als bekannt Vermuteten noch Unbekanntes zu
finden gibt, zeigt Paul Dominikus Hellmeier in seiner Dissertation.

Diese verfolgt zwei Fragestellungen: Sie untersucht die Interdependenz
zwischen Seelen- und Intellektlehre im Werk Alberts des Großen und analysiert

das Verhältnis der Theoriebildung Alberts zu der seines Schülers, Thomas

von Aquin. Hellmeier orientiert sich in seiner als diachron bezeichneten
Methodik an der zeitlichen Abfolge ausgewählter Schriften Alberts (vgl. 41-
43), die er thematisch passenden Stellen aus dem Werk des Aquinaten
gegenüberstellt. Zunächst geraten - noch ohne thomasisches Pendant - die
Frühschriften Alberts in den Blick. Dabei wird eine Akzentverschiebung zur
bisherigen Forschung deutlich, in der De homine oft als Schlüsselwerk zu
Alberts Seelenlehre gilt. Hellmeier kritisiert daran, „dass manches, was in
diesem frühen Werk erstmals intuitiv aufscheint, oft noch recht unverbun-
den nebeneinander steht" (72). Die Entfaltung von Alberts späterer Psychologie

und Intellektlehre wird im Herzstück von Hellmeiers Dissertation
untersucht: der vergleichenden Analyse der von den beiden Dominikanern
stammenden Kommentarwerke. Hellmeier betrachtet etwa die
Sentenzenkommentare, das außergewöhnliche Interesse Alberts und Thomas' an den
Schriften des Boethius sowie beider Interpretationen zu Ps.-Dionysios Areo-
pagita und dem Liber de causis. Ein besonderer Schwerpunkt liegt auf den
Aristoteles-Kommentaren, allen voran dem stellenweise enigmatischen, aber
für die mittelalterliche Psychologie und Epistemologie grundlegenden De
anima. Dass die von Albert und Thomas vorgelegten theologischen Summen
nur kurz behandelt werden, mag mit Blick auf die Ausführungen in der Summa

theologiae des Aquinaten verwundern, entspricht aber konsequent
Hellmeiers methodischem Vorgehen, da er die Theoriebildung Alberts als
Ausgangspunkt des Vergleiches wählt, die Authentizität der Albert zugeschriebenen

Summa theologiae II aber „mit Sicherheit" (288) ausschließen kann. In
einer Auswertung am Ende der Dissertation werden die diachronen Einzel-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 469

beobachtungen systematisch gebündelt: Alberts Seelen- und Intellektlehre
habe sich im Laufe seines Wirkens stark modifiziert, wohingegen Thomas'
Position weitgehend konstant bleibe (vgl. 290). Mit Blick auf das Lehrer-
Schülerverhältnis der beiden, für das Hellmeier besonderes Interesse zeigt,
ließe sich sagen: Albert beeinflusst den frühen und mittleren Thomas, der
sich gegenüber seinem Lehrer bisweilen positiv-rezipierend (vgl. 293f.),
bisweilen negativ-abgrenzend verhalte (vgl. 296b). Die umgekehrte Möglichkeit,

dass der jüngere Thomas auf seinen Lehrer eingewirkt haben könnte,
der ihn überlebte und oft an ähnlichen Fragestellungen arbeitete, schließt
Hellmeier aus: Albert habe, „zumindest in der Seelen- und Intellektlehre
sowie auf allen anderen davon berührten Themenfeldern, keinerlei Notiz
vom Werk seines ehemaligen Schülers genommen" (295b). Umgekehrt habe
sich auch der späte Thomas von seinem Lehrer entfernt, so dass beider
Entwicklung in Psychologie und Intellekttheorie „als scherenartiges Auseinandergehen"

(337) beschrieben werden könne.
Hellmeier ist sich der Implikationen, die sich bereits aus seiner Fragestellung

ergeben, in außergewöhnlicher Präzision bewusst und macht sie selbst
zum Gegenstand der Untersuchung. Denn: Ein Zusammenhang zwischen
Seelen- und Intellektlehre liegt nahe, ist aber metaphysisch, anthropologisch
und epistemologisch erläuterungsbedürftig. Albert scheint die Interrelation
wohl erst in Super Ethica, seinem ersten Kommentar zur Nikomachischen
Ethik, in ein systematisches Lehrgebäude überführt zu haben. Er entwerfe
dort, so Hellmeier, „eine metaphysisch-erkenntnistheoretische Großtheorie,
die erstmals eine starke Verbindung zwischen Seelen- und Intellektlehre
herstellt" (142). Gegenüber der die Studie Hellmeiers prägenden begrifflichen

Genauigkeit erscheint die kurze Schlussbemerkung als etwas
zusammenhanglos. Dort wird behauptet, die „intellektuelle Redlichkeit" verlange
es vom Verfasser, die Frage zu stellen, welcher Entwurf - derjenige Alberts
oder der des Thomas - „als der wahrere, oder zumindest als der innerhalb
des scholastischen Rahmens .bessere' erscheint" (342). Vermutlich will
Hellmeier auf Folgendes hinaus: Die historische Untersuchung der Lehre zweier
Gestalten des 13. Jahrhunderts darf sich nicht nur in der deskriptiven
Aneinanderreihung einzelner Beobachtungen erschöpfen. Wenn es der Philosophie

um die Suche nach der Wahrheit geht, dann muss auch eine philoso-
phiegeschichtliche Studie die Frage nach der Wahrheit der beiden Entwürfe
stellen. Dieses Anliegen ist einerseits nachvollziehbar, andererseits sind die
Kriterien, die der Beantwortung der Wahrheitsfrage zugrunde liegen müss-
ten, unklar. Deshalb wirft Hellmeiers Feststellung, dem Konzept des Thomas
sei der Vorzug zu geben, weil „es den Blick auf den Menschen an sich frei
gibt und die spezifisch menschlichen Existenz- und Erkenntnisbedingungen
deutlich herausarbeitet" (342), mehr Fragen als Antworten auf.

Die Schlussbemerkung, die sich an eine stringente systematische
Zusammenschau der Ergebnisse anschließt, ist jedoch die einzige Stelle in Hellmeiers

Studie, die kritisch zu beäugen wäre. Die Untersuchung selbst überzeugt
voll und ganz. Hellmeier stellt sich sowohl den systematischen Ausformungen

(Worin besteht das Problem?), als auch den historischen Hintergründen
seiner Fragestellung (Wie und durch welche Quellen kam das Problem auf?).



470 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Dabei glänzt er durch die klare sprachliche Form seiner eigenen Darstellung,
aber auch durch einen philologisch präzisen Umgang mit den Primärtexten -
dort, wo es etwa um die verschiedenen Übersetzungen von De anima und
ihren Einfluss auf die Theoriebildung von Albert und Thomas geht (vgl. z.B.

i53f.). Hellmeier gelingt es durch eine kenntnisreiche Fokussierung auf die
Quellentexte, die Stringenz und Prägnanz seiner Untersuchung zu wahren
und sie so vor dem ,Versinken' in der Sekundärliteratur zu bewahren, die vor
allem für Thomas von Aquin ein kaum überschaubares Maß angenommen
hat. In großer Vertrautheit mit den Primärtexten - und gleichzeitig in
kritischer Distanz zu ihnen - entdeckt Hellmeier Unschärfen in Alberts Psychologie

und Intellektlehre, verteidigt diesen aber gegen den Vorwurf des
Eklektizismus und der Widersprüchlichkeit (vgl. 335T). Die Dichte der Gedankenführung,

die ohne Redundanzen auskommt und zügig voranschreitet, bringt
es mit sich, dass manch interessanter Gedanke eher angedeutet als voll
entfaltet wird. Ein Beispiel: Der Verfasser formuliert mit Blick auf Alberts
Frühschrift De resurrectione, „dass es im postmortalen Zustand zu einer völligen
Richtungsumkehrung unseres Erkenntnisprozesses kommt" (49). Was damit
gemeint ist, bleibt offen, wäre aber (nicht nur aus eschatologischem
Interesse), sondern auch mit Blick auf das Leib-Seele-Verhältnis und die Rolle
des Körpers als Voraussetzung intellektiver Erkenntnis, der weiteren Ausführung

wert.
Hellmeiers Studie vermeidet gekonnt thomistische Verengungen, die

heute ohnehin selten sind, die in Albert aber nur einen Vorläufer des Aqui-
naten sehen würden. Gleichzeitig verbannt Hellmeier aber den Aquinaten
nicht hinter einem imaginären .Schleier des Nichtwissens', der vorgibt,
Alberts Profil stärker zum Vorschein zu bringen, wenn man so tut, als habe
es Thomas nicht gegeben. Im Gegenteil: Gerade durch den vergleichenden
Blick auf Thomas gelingt es Hellmeier, Alberts Position (samt dem, was er
ablehnt), klar zu konturieren und in einem breiteren Zusammenhang zu
sehen. Dadurch wird sowohl der Albert-Forschung als auch einer historisch
interessierten Erkenntnislehre ein beträchtlicher Fortschritt ermöglicht.

Michael Seewald

KOSUCH, Andreas: Abbild und Stellvertreter Gottes. Der König in
herrschaftstheoretischen Schriften des späten Mittelalters Passauer Historische
Forschungen 17). Köln 2010.

Andreas Kosuchs Buchtitel ist ein gaukelnder, im positiven Sinne, was auch
auf den Untertitel des Werkes zutrifft, positiv, da tiefstapelnd. Entgegen der
Erwartungen führt uns das Werk einerseits bis in die Antike hinein, andererseits

bis nahe auf unsere Zeit heran. Der Frage nachzugehen, was für ein
Werk vorliegt, ist schwierig, denn obgleich in monographischem Gewände
präsentiert, ist es weder eine doxographische Untersuchung (als Beispiel
hierfür sei nur an die grosso modo weniger gelungene Arbeit Bettina Kochs
Zur Dis-/Kontinuität mittelalterlichen politischen Denkens in der neuzeitlichen



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 471

politischen Theorie. Marsilius von Padua, Johannes Althusius und Thomas
Hobbes im Vergleich Berlin 2005 erinnert) noch ein Kompendium der Schriften,

ihrer Verfasser, ihrer Eigenheiten, sondern ist - im besten Sinne - ein
Pasticcio.

Der Schwerpunkt der Arbeit liegt auf dem späteren Mittelalter, doch wird
das Fundament sorgsam bereits in der Antike gelegt und vermessen, Station
bei Alexander dem Großen nehmend, Hellas und Rom, auch Ägypten nicht
wirklich aus den Augen verlierend. Überraschend knapp hingegen fällt die
Zeit des frühen und hohen Mittelalters aus, allerdings wird auch hier wieder
ein Grundzug dieses Praeludiums deutlich: Der Arbeit hier ist weder ein
chronologischer noch ein sachlicher Zug zueigen, nein, eine Abfolge
zeitlicher wie inhaltlicher Zugriffe wird gegeben. Was nun aber ist xeXoo dieser
Arbeit? Prima vista überraschend (vor allem, wenn man die Konflikte des

Investiturstreites, der Stauferzeit oder Ludwigs des Baiern mit der Kurie
mitdenkt) ist es die Einsetzung des Herrschers durch Gott bzw. die Gottesab-
bildlichkeit des Herrschers.

Fluchtpunkt der Arbeit ist jedoch immer auch der Blick auf Canossa, das

changement des idées. Vorgestellt werden viele Autoren, nicht nur die cum
grano salis „üblichen Verdächtigen" der Forschung (als partes pro toto seien
hier nur Aegidius Romanus und Wilhelm von Ockham, a und o genannt),
sondern auch Texte, die einem nicht unbedingt als allererste Vertreter ihrer
Gattung einfallen; auch der Einbezug juristischer Texte ist hier hervorzuheben.

Diese werden in extenso zitiert (deutsch wie lateinisch, dies verbannt
in die Fußnoten) und auch bearbeitet; weitestgehend verzichtet - und dies
ist problematisch - wird hingegen auf die Auseinandersetzung mit der
Forschung.1 Aufgrund der quellennahen Bearbeitung, auch wenn hier gerne ab
und an mehr Fleisch am Knochen wünschenswert gewesen wäre (bzw. nicht
hauptsächlich die an der Heerstraße der Forschung gelegenen Autoren in

extenso behandelt worden wären), ist die Arbeit schon beachtenswert. Bedauerlich

ist, daß an Stelle der feinziselierten Arbeit nur Überblicke gewährt werden,

selbst bei Autoren, deren Debatte gerade am Kochen ist (hier sei nur an
Marsilius von Padua erinnert)2.

Ab und an scheint die eine oder andere Fußnote verloren gegangen zu
sein (extrem im Kapitel zu Johannes Falkenberg, bei dem im Apparat lediglich

die Edition des zitierten Textes genannt wird).
Resümierend ist festzuhalten, daß die Arbeit eine schöne Zusammenstellung

mit kurzer Einführung zu Text und - soweit bekannt! - Autor ist, die
entsprechenden Kontroversen findet man jedoch nicht. Aber vielleicht wird
gerade dies den Impuls für die eine oder andere (notwendige!) Reaktion
geben. Lesenswert ist das inhaltsreiche Werk allemal und sollte nicht fehlen,

1 Zu welchen Irrtümern und Fehlern dies führen kann, wurde deutlich gemacht in unseren

Literaturberichten PPM VI (2008), bzw. (am Falle des us-amerikanischen Politologen
Cary Joseph Nederman) in der FZPhTh Bd. 58 (2011) 317 seq.

2 Cf. nur die wenig hilfreichen Buchbindersynthesen der letzten Jahre von Gerson Mo-
reno-Riano und/oder Cary Joseph Nederman (v. Anm. 2) bzw. EHR (im Druck).



472 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

denn es ist (trotz aller vorgetragenen monita) ein gutes, notwendiges Buch
für die Forschung und auch flüssig zu lesen.

Klaus-Frêdêric Johannes

Taurellus, Nicolaus: Philosophiae Triumphus, hoc est, Metaphysica philoso-
phandi Methodus. Hg., übers, u. eingel. v. Henrik Wels Editionen zur Frühen

Neuzeit 3). Stuttgart-Bad Canstatt: Frommann Holzboog 2012. 596 S.

ISBN: 978-3-7728-2374-9.

Der Philosoph Nicolaus Taurellus (1547-1606), der sein Geld als Mediziner in
Basel und Altdorf verdiente, gehört ohne Zweifel zu den Vergessenen der
Philosophiegeschichte. Ob er auch zu den Verkannten gehört, lässt sich
nunmehr an der zweisprachigen Textedition seines Hauptwerkes Philosophiae
Triumphus von 1573 überprüfen, das von Henrik Wels (W.) mustergültig
übersetzt worden ist. Es enthält neben einer Thesenreihe, die Taurellus
bereits fünf Jahre zuvor editiert hatte, um sie von den Gelehrten auf ihre
Stichhaltigkeit hin prüfen zu lassen, drei Traktate, in denen Taurellus die Kräfte
des menschlichen Geistes, die Prinzipien der Metaphysik sowie das Wesen
Gottes und seiner Werke beschrieb. Was der auffällige Titel Triumph der
Philosophie bedeutet, erhellt der lange Untertitel, der nichts weniger verspricht,
als dass die Philosophie, die „lange unter der Autorität der Philosophen
begraben war, als Siegerin hervorbricht" (3). Dieser Sieg ist nun keiner über die
Theologie, wie man erwarten könnte. Vielmehr wird die Philosophie umgekehrt

von der Theologie besiegt, unter der sie sich beugt. So dient sie dem
Glauben. Doch in diesem Besiegt-Werden behauptet sie sich nach Taurellus
paradoxerweise gerade als Siegerin, indem sie zum Fundament des Glaubens
wird (13, 237). Sie erkennt nämlich durch die Offenbarung ihre eigenen Irrtümer,

denen sie bisher aufgrund eines bloßen Autoritätsglaubens - insbesondere

an Aristoteles - verhaftet geblieben ist, und kehrt auf den Weg der
Wahrheit zurück. Mit diesem doch recht orthodoxen Programm einer
Erleuchtung der Philosophie durch die Offenbarung wollte Taurellus das
Ungeheuer einer doppelten Wahrheit ein für allemal bändigen (125).

Es leuchtet nicht ganz ein, warum W. in seiner informativen Einleitung in
diesem Zusammenhang von einer aufklärerischen Tendenz im Werk des
Taurellus spricht. Es mag ja sein, dass Taurellus „das Joch der Autorität des

Aristoteles über den rechten Verstandesgebrauch" (XXI) abwarf, um frei,
souverän und autonom den Acker der Philosophie zu durchpflügen. Selbst

wenn damit formal Kants Beschreibung der Aufklärung als einer Befreiung
aus der selbst verschuldeten Unmündigkeit entsprochen wird, richtete sich
das Programm von Taurellus inhaltlich gerade nicht gegen die theologischen
Dogmen, die der Philosophie als Wahrheiten vorgesetzt werden. Ganz im
Gegenteil. Taurellus ist weit davon entfernt, der Philosophie eine solche
Eigenständigkeit zuzuschreiben, dass sie die Dogmen unbefangen prüft. Vielmehr
ist es ihre Aufgabe, diese mit Vernunftgründen zu bekräftigen (127) bzw. gar
zu beweisen (129). „Du musst glauben, damit du erkennen kannst" (383):



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 473

Diese zentrale Forderung, die Taurellus auch für sich selbst formulierte
(129), macht deutlich, dass es ihm nicht um eine neue Verhältnisbestimmung

von Philosophie und Theologie bzw. Vernunft und Glauben ging,
sondern um eine Bestätigung der orthodoxen Glaubensdogmen, die als richtig
erwiesen werden sollten. So zweifelte Taurellus nicht an einer göttlichen
Schöpfung aus dem Nichts, die er ausführlich verteidigte (467-489). Hierbei
kam es auch zu einer deutlichen Abwertung der ersten Materie, die
Taurellus in augustinischer Tradition als „das theologische Nichts selbst" (241)

bezeichnete, worunter er etwas Ungeformtes und Unbestimmtes verstand,
das damit nichts sei (329T). Ebenso wenig zweifelte Taurellus an der
Unsterblichkeit der menschlichen Seele (553) und an der substantiellen Einheit
der drei Personen Gott Vater, Gott Sohn und Heiliger Geist (531). Aufklärerisch

kann man dieses Programm wohl nur sehr eingeschränkt nennen.
Statt dieses unzeitgemäßen Gebrauchs eines Begriffs wäre es besser,

Taurellus aus seiner eigenen Zeit heraus zu verstehen. Denn wie auch W. ganz
richtig sieht, blieb er „in den Bahnen des zu seiner Zeit zu denken Möglichen"

(XXIII). Hier zeigen sich dann gewisse heterodoxe Tendenzen im
Werk des Taurellus, die deutlich machen, warum er trotz seiner religiösen
Haltung verschiedenen Angriffen von Seiten der protestantischen Orthodoxie

ausgesetzt war. Zum einen ging es hierbei um die Frage nach der Bewahrung

der Schöpfung, die Taurellus für nicht notwendig hielt, wolle man nicht
die Vollkommenheit der Schöpfung negieren (493T). Seine lutherischen Gegner

wie Jacob Martini und Abraham Calov sahen mit dieser Einschätzung die
Tür zum Manichäismus geöffnet. Gottfried Wilhelm Leibniz, der Taurellus
als „Scaliger der Deutschen" (zitiert nach S. XXXI) rühmte, sah die Sache
differenzierter. In seiner Theodizee stellte er Taurellus im Zusammenhang
mit der Frage nach der Quelle des Übels in der Welt in die Tradition eines
Durandus a Sancto Portiano und des Kardinals Aureolus, um zu zeigen, dass
die Antwort auf die Frage, inwieweit Gott am Bösen mitwirke, nicht leicht zu
geben sei (vgl. XXXI). Denn hier gelte es, zwischen der Heiligkeit Gottes und
der Freiheit des Menschen wohl abzuwägen. Viel schwerwiegender wog
jedoch der zweite Vorwurf einiger reformierter Theologen, die Taurellus einen
heterodoxen Gottesbegriff unterstellten. Gerade seine paradoxen Aussagen
würden den Skeptikern, Libertinisten und Atheisten Vorschub leisten, wie
Gisbert Voetius in seiner Disputatio de Atheismo betonte (vgl. XXXIV).

Auch wenn dieser Vorwurf stark übertrieben ist, zeigt er eben doch
gewisse heterodoxe Gedanken bei Taurellus an, die man damals viel klarer
auch zwischen den Zeilen erspürte, als wir das heute vermögen. Ungewöhnlich

ist z.B. die Position, die Taurellus bei der Frage nach der Erkenntnisfähigkeit

des menschlichen Geistes nach dem Sündenfall einnahm. Anders
als viele Theologen, namentlich ist hier Matthias Flacius Illyricus zu nennen,
hielt er daran fest, dass diese Fähigkeit auch nach Adams Sündenfall
unverändert vorhanden sei (122, 137). Der Geist sei nicht so verderbt, dass er von
den göttlichen Dingen nichts mehr erkennen könne (127). Die Sünde habe

nur eine akzidentielle, keinesfalls eine substantielle Veränderung des Geistes
bewirkt. Taurellus wollte sich nicht damit zufrieden geben, die göttlichen
Dinge als für den menschlichen Verstand nicht begreifbare Mysterien zu be-



474 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

schreiben. Es ist auffällig, dass er im Triumph der Philosophie nicht ein einziges

Mal auf die Mysterien rekurrierte oder zwischen einem contra & supra
rationem differenzierte. Vielmehr wird die Vernunft als „Mutter der Philosophie"

(137) beschrieben, die wiederum als Fundament des Glaubens die Dogmen

bewährt. Diese enge Verknüpfung von Vernunft und Glauben dürfte der
eigentliche Grund gewesen sein, weshalb Taurellus auf der einen Seite von
einigen lutherischen Theologen angegriffen wurde und auf der anderen Seite
bei reformierten Philosophen wie Rudolph Goclenius, Bartholomäus Keckermann

und Clemens Timpler Anklang fand. Taurellus stand mit seinem
optimistischen Vernunftbegriff sozusagen zwischen den Konfessionen. Seine
Definition der Philosophie als eine „aus einer dem Menschen angeborenen
Erkenntniskraft mittels einer sicheren Untersuchung der Vernunftgründe
erworbene Kenntnis der göttlichen und menschlichen Dinge" (r37), seine Rede

von der Philosophie als „Geschenk Gottes" (145) sowie seine Bestimmung,
dass die Philosophie zur Erkenntnis des Wesens Gottes und seiner Attribute
führe, während die Theologie allein die Lehre von der Gnade und der
Offenbarung des göttlichen Willens beschreibe (127) - all dies lag auf der Linie der
reformierten Philosophie. Als das eigentlich Neue und, wenn man so will,
Aufklärerische im Werk des Altdorfer Philosophen erscheint daher die
Befreiung der Vernunft von der Erbsünde, die er ansonsten durchaus verteidigte

(549). Gleichwohl bleibt es dabei: Die Philosophie wird nicht um ihrer
selbst willen betrieben, sondern dient als ein Mittel, den Glauben zu fundieren.

In fast Kierkegaardscher Manier wird die Verzweiflung als Schrecken
vor dem Tod als letzte Stufe der Philosophie und Anfang der Theologie
beschrieben (565). Sie zu überwinden, ist allein Sache des Glaubens.

Insgesamt liegt hier eine exzellente Übersetzung des Textes vor, von ganz
vereinzelten Flüchtigkeitsfehlern abgesehen (vgl. 81, 231). Sehr hilfreich ist
der umfassende Index rerum - allerdings in lateinischer Sprache -, der das
Werk gut erschließt. Zu bedauern ist, dass der Text mit keinerlei Anmerkungen

versehen worden ist. Selbst wenn W. dies mit dem ungeheuren Zeitaufwand

entschuldigt, der hierfür nötig gewesen wäre (XLV), hat man sich
damit selbst der Gelegenheit beraubt, dass Werk stärker in den Kontext der
zeitgenössischen Debatten zu verorten. So bleibt man als Leser mit seinem
Wissen allein, um das Werk zu verstehen. Zu bemängeln ist schließlich das
Fehlen einer Bibliographie. Wer sich über Werk und Person des Taurellus
weiter informieren möchte, bekommt in der Einleitung nur wenige Flinweise
auf die Forschungsliteratur. An neuerer Literatur wird allein Günter Franks
Schrift Die Vernunft des Gottesgedankens erwähnt, nicht aber die
entsprechenden Studien von Peter Petersen, Siegfried Wollgast und Ulrich Gottfried
Leinsle, die wichtige Hinweise zum Kontext und zur Rezeption des Triumphs
der Philosophie enthalten. Abschließend sei auf die Studie David Gorlaeus
(1591-1612): An Enigmatic Figure in the History of Philosophy von Christoph
Lüthy verwiesen, deren Veröffentlichung im Jahr 2012 sich wohl mit der
vorliegenden Textedition überschnitten hat. Lüthy zeigt dort sehr schön
Taurellus' Einfluss auf die beiden heterodoxen Gestalten Conrad Vorstius und
David Gorlaeus aus dem frühen 17. Jahrhundert. Hier findet sich der lohnen-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 475

de Anknüpfungspunkt für die Philosophie- und Theologiegeschichte der Frühen

Neuzeit, wollte man Taurellus dem Vergessen entreißen.

Sascha Salatowsky

PIPPIN, Robert B.: Kunst als Philosophie. Hegel und die moderne Bildkunst.
Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2011. Aus dem Amerikanischen von Wiebke
Meier. Berlin: Suhrkamp 2012. 223 S. ISBN: 978-3-518-58584-9.

Die Studie des international renommierten Philosophen und Kant- sowie
Idealismus-Forschers aus Chicago ist eine überarbeitete Fassung der im Jahr
2011 in Frankfurt a.M. gehaltenen Adorno-Vorlesungen. Die Hauptthese lautet:

Anders als es Hegels Urteil vermuten lässt, dass die Kunst als Medium
des absoluten Geistes der Vergangenheit angehört, kann die Bildkunst der
klassischen, zeitlich Hegel erst folgenden Moderne mit Hegel sachgerecht
erschlossen werden; die Bildkunst erscheint dann als eine Weise sinnlich-
affektiv verkörperter Intelligibilität des Absoluten.

Wie Pippin einführend in seinem ersten Kapitel darlegt (7-48) schließt
Hegels Ästhetik an die aus Kants Kritik der Urteilskraft bekannte Figur
subjektiver Allgemeingültigkeit und damit die Frage nach der Möglichkeit einer
konsistenten Fassung ästhetischer Intelligibilität an. Diese Frage ist
untrennbar mit der Verhältnisbestimmung von Sinnlichkeit und Verstand
verbunden. Wenn deren Verhältnis von Fichte, Schelling und Hegel - anders als
tatsächlich oder scheinbar von Kant - nicht mehr als voneinander unabhängig

konzipiert wird, dann avanciert das Kunstwerk zur Manifestation des
Geistes, das nicht allein begrifflich gefasst werden kann. Hegel fügt diese
Einsicht in seine Rekonstruktion der Geschichte als Realisierung der Freiheit
ein, so dass die Kunst wesentlich geschichtlich und im Narrativ der Kunstgeschichte

wesentlich reflexiv wird, nämlich als Selbstverständigung sozial und
sinnlich inkorporierter Handlungsakteure im Horizont der Freiheit. Was in
der Kunst dabei besonders in Erscheinung tritt, aber allgemein das Ringen
um nicht-entfremdete Rationalität bestimmt, ist Pippin zufolge der Aspekt,
dass Menschen durch ihr Handeln sinnlich Bedeutung verkörpern und
verstehen.

Im zweiten Kapitel (49-98) geht Pippin von Hegels Ansicht aus, wonach
die Kunst als eine unumgängliche Weise menschlicher Selbstverständigung
der Vergangenheit angehören soll. Denn die Kunst, so Hegels Begründung,
kann als sinnlicher Modus der wahren, geistigen Selbstverständigung des
Geistes nicht entsprechen, die sich selbst absolut durchsichtig sein will, und
gerät letztlich in ihrer romantischen Epoche infolge der Fokussierung von
Subjektivität in eine fundamentale Spannung zu ihrer Eigenart, als Kunst
objektiv und gegenständlich sein zu müssen. Dass für Hegel dabei das Absolute
im Spiel ist, möchte Pippin als die Bearbeitung der mit der Unterscheidung
von Sinnlichkeit und Verstand verknüpften Differenz von Subjekt und
Objekt verstanden wissen. Doch Hegel irrt offenkundig, so Pippin, wenn er diesen

Ansatz insofern realisiert sieht, als es substantiell keine Formen von
Irrationalität mehr geben soll. Mit der Korrektur dieses Irrtums rücken Pippin



476 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

zufolge die Kunst im Allgemeinen und die Bildkunst im Besonderen wieder
in den Mittelpunkt. Denn die Bildkunst ist in ausgezeichneter Weise eine
soziale Praxis objektiv verkörperter Selbsterkenntnis von Menschen in ihrer
Zeit. Damit lässt sich - gleichsam mit Hegel gegen Hegel - die dialektisch
unterbestimmte Vorstellung berichtigen, wonach die leibliche Verkörperung
dem geistigen Selbstverständnis nicht zu entsprechen vermag. Mit der
Einsicht in die unumgänglich leiblichen Verkörperung von Subjektivität, so Pippin,

wird auch Hegels These von der Überführung des Absoluten der Kunst
in das Absolute der Philosophie problematisch. Mit dieser Revision wiederum

legt sich, so Pippin, ein hegelscher Zugang zur Bildkunst der klassischen
Moderne nahe. Wenn letztere ihren Selbstverständlichkeitsverlust in der
Problematisierung der Subjektivität ausdrückt, wie sie im Bildraum dargestellt

wird, dann gilt dies auch performativ: Relativiert nämlich das Bild -
gerade durch die Problematisierung des Subjektiven - seine verobjektivierende
Funktion, wird das Bild zur sinnlichen Erscheinung einer bestimmten Spannung

von Subjektivität und Objektivität.
Dies verweist auf und kulminiert in den Werken von Édouard Manet, so

das dritte Kapitel (99-150). Unter Berufung auf die kunsthistorischen
Deutungen von Timothy J. Clark und Michael Fried vertritt Pippin die These: Die
moderne Bildkunst ist vor dem Hintergrund einer (auch) soziopolitisch
erhellbaren Krise der Glaubwürdigkeit verkörperter und intersubjektiver Intel-
ligibilität verständlich. In der Bildkunst zeigt sich das Unvermögen der
Gesellschaft, sich selbst kohärent zu repräsentieren, oder, wenn diese
Repräsentation wider Erwarten doch gelingt, eine Selbstentlarvung von inhumaner
Entfremdung. Diese Entwicklungen schließen eine zunehmende Krise der
Theatralität und eine ebenso zunehmende Unwirksamkeit antitheatralischer
Strategien ein, die zur nachhaltigen Problematisierung malerischer Konventionen

führen. Dies gipfelt bei Manet, wenn insbesondere in seinem Bild
„Olympia" die Darstellung einer Prostituierten den kapitalistischen Tauschwert

paradigmatisch und für die bürgerliche Gesellschaft schockierend
verkörpert. Im vollen Bewusstsein der Kenntnis traditioneller Konventionen der
Bildkunst, so Pippin, wählt Manet eine Bildsprache, die in aggressiver
Konfrontation den Betrachter verblüfft. Dies geschieht so, als ob im Theater ein
Schauspieler plötzlich aus seiner Rolle heraustritt und direkt wie unmittelbar

das Publikum anspricht. Mit Michael Fried bezeichnet Pippin diese
Technik als „facingness", die auf die Krise glaubwürdiger Subjektivität und
deren Einbindung in gemeinschaftliche Praktiken hindeutet. Damit aber, so

Pippin, ist man wieder bei hegelschen Einsichten angelangt: Die historische
Zurücknahme des Ästhetischen in der Kunst zeigt an, was die modernen
Gesellschaften umtreibt. Dies ist die Frage nach der Möglichkeit authentisch
verkörperter, sinnlich-affektiv erfassbarer Intelligibilität in einem intersubjektiven

Sinnsystem von Praktiken, die für genau diese Möglichkeit in der
Dialektik von inszenierter Theatralität und gegenwendiger Antitheatralität
anscheinend keinen Raum lassen.

Das vierte Kapitel (151-199) kritisiert den Versuch Martin Heideggers in
Der Ursprung des Kunstwerks, diesem Problem durch eine vormoderne
Ontologie zu entkommen. In dem Fall wird die nach Pippin vernünftig er-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 477

schließbare und zu erschließende Orientierung an der Wirklichkeit und
Verwirklichung der Freiheit durch die Behauptung einer ereignisontologischen
Wahrheit ersetzt, deren Entbergen immer auch ein Verbergen sein soll. Dies
konzipiert Heidegger so, dass eine grundlegende Undurchsichtigkeit des
Materiellen und Erdhaften - durchaus mit heidnischen Anklängen - gegen die
abendländische Vorstellung der Intelligibilität aufgeboten wird. Nach Pippin
ist dies reflexiv wenig überzeugend, wenn man die bei Hegel angelegten
Selbstrelativierungen des Intelligiblen berücksichtigt. Es ist sogar nicht
ungefährlich. Denn Heideggers Versuch läuft darauf hinaus, wieder vor einer
Form sinnlicher Undurchsichtig in die Knie zu gehen. Hinzu kommt bei
Heidegger die Tendenz, die moderne Bildkunst einseitig und von einem konservativen

Standpunkt aus zu sehen.
Im fünften Kapitel (200-220) bündelt Pippin seine Einsichten: Die (Bild-)

Kunst ist ein kollektiver Versuch, gesellschaftliche Intelligibilität sozial-affek-
tiv und öffentlich bedeutsam zu verkörpern, zu repräsentieren und zu
verstehen. Ihre Krise verweist auf das Dilemma wechselseitiger Anerkennung,
die das Ziel der Verwirklichung der Freiheit darstellt. In der Kunst wird diese

Krise ihrer selbst gewahr, und zwar in der Doppelsinnigkeit des Sinnlichen

und des Intelligiblen. Daher ist die Kunst, so Pippin, eine ausgezeichnete

Weise der Erscheinung des Intelligiblen und mithin eine geistgegenwärtige
Form des Geistes. Diese Rücknahme des hegelschen Konzepts des absoluten

Geistes in das Medium der Kunst ist, so Pippin, genuin dem Geist der
hegelschen Philosophie verpflichtet. Denn so wird die dialektische
Doppelsinnigkeit bewusst erhalten, die Hegels System bestimmt.

Pippins Studie ist ein elegant geschriebener und übersetzter Essay, der
geistreich und vor dem Hintergrund zahlreicher anderer Studien des Autors,
Hegel für das Verständnis der modernen Bildkunst erschließt. Dies geschieht
auf eine Weise, die der Studie absehbar einen Platz im philosophischen
Diskurs - insbesondere zur Bildtheorie und Ästhetik - sichern dürfte. Wie
immer in solchen Fällen sind zahlreiche Rückfragen möglich. Meines Erachtens
drängen sich insbesondere drei Fragekomplexe auf. Der erste Fragekomplex
ist exegetischer Natur: Lässt sich die Methode der hegelschen Dialektik von
seiner Theorie des Absoluten trennen, die in der spekulativen Philosophie
endet? Müsste man nicht schon Hegels Dialektik (etwa im Anschluss an
Schelling) modaltheoretisch einklammern? Und welche Rolle spielt neben
der Kunst die Religion? Welche Funktion hat bei einer sinnlich-affektiven,
gleichsam kantianisierenden Lesart des Absoluten die Formation des objektiven

Geistes? Der zweite Fragekomplex ist argumentationsanalytischer
Natur: Wie steht es um die interne Stringenz der Überlegungen von Pippin?
Wäre es nicht zielführender gewesen, den eigenen, nicht eigens ausgewiesenen

Bildbegriff im Kontext der gegenwärtigen Bildtheorie zu bestimmen?
Und wäre dann nicht auch das Verhältnis von Bildkunst zur Kunst im
Allgemeinen klarer geworden? Der dritte Fragekomplex ist zeitdiagnostischer
Natur: Welche Rolle spielt für Pippins Auslegung - mehr oder weniger bewusst
oder unbewusst - die gegenwärtige Bilderflut und ihre Deutung („iconic
turn"), die etwa auf den auch so genannten Bildschirmen von Personalcomputern

auf die Verbindung von Bildlichkeit und Schriftlichkeit hinweist?



478 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Und damit verbunden: Ist das Mediale bei einer Auslegung der entästheti-
sierten Bildkunst, die nicht mehr auf die so genannte Hochkunst eingegrenzt
werden kann, nicht stärker zu berücksichtigen?

Malte Dominik Krüger

Heidegger, Martin: La Storia dell'Essere, curato e tradotto da Antonio Cimi-
no. Milano: Marinotti Edizioni 2012, 206 pp., ISBN 978-88-8273-131-1.

Che nella ricerca ermeneutica e fenomenologica si sia spesso discusso, in
maniera filosoficamente awertita o meno, di una eventuale portata politica
del pensiero heideggeriano è senz'altro assodato. Altrettanto assodato è pero
come, nell'importante mole di scritti del filosofo di Meßkirch, sia possibile
rintracciare solo una quantité estremamente ristretta di passaggi espliciti su

questo tema. All'interno di un tale panorama i testi raccolti sotto il titolo La
storia dell'Essere3 rappresentano un'eccezione e, in quanto taie, un arricchi-
mento importante alla ricezione délia filosofia di Heidegger, soprattutto per
quanto riguarda la fase centrale del suo sviluppo, il cosiddetto "pensiero
ontostorico" o "pensiero dell'evento".

Grazie alla pregevole traduzione di Antonio Cimino è ora disponibile
questo testo anche al pubblico italiano. L'impresa ardua di trasporre il tedes-
co di Heidegger - la lingua che il filosofo usa in questa fase del suo pensiero
è particolarmente densa e complessa, e in quanto taie spesso dura da rendere
in italiano - riesce al traduttore e curatore del volume lasciando da parte,
per un verso, qualsiasi tentativo di super-interpretazione nella traduzione, e

seguendo d'altro canto una linea improntata alla sobrietà e alla compléta
aderenza al testo, senza evitare formulazioni spigolose a volte inevitabili, ma
anche senza rinunciare, al contempo, alla scorrevolezza délia lettura, là dov'è
stato possibile conservarla.

Non è certamente un caso che le considerazioni più profonde sul piano
politico si affaccino alla riflessione heideggeriana nel giro d'anni tra il 1938 e

il 1940 (a queste date risale la serie di abbozzi e pensieri sparsi che costituis-
cono il volume in questione), là dove il suo pensiero si affranca da qualsiasi
questione trascendentale per dirigersi in maniera particolarmente marcata
verso un pensiero délia storia che va di pari passo con la riflessione ontolo-
gica. Cinque anni dopo il discorso di accettazione del rettorato all'Università
di Friburgo in Brisgovia, dunque, Heidegger si confronta apertamente con
aspetti centrali délia sua interpretazione délia situazione politica e sociale

europea: la questione del potere e délia dittatura, la centralità del problema
délia macchinazione (Machenschaft) e la riflessione sull'essenza del comu-
nismo - il tutto all'interno di una discussione generale su quei terni corne
l'evento, il pensiero ontostorico e l'Essere (Seyn) che attraversano la sua pro-
duzione di questi anni e per la cui comprensione i Contributi alla filosofia

3 II testo che discutiamo è la traduzione di HEIDEGGER, Martin: Die Geschichte des Seyns,
volume 69 délia Gesamtausgabe (d'ora in avanti: GA), a cura di Peter Trawny. Frankfurt am
Main: Klostermann Verlag 1998.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 479

(daU'evento)4 e Besinnung5 rappresentano punti di riferimento imprescindi-
bili.

Nell'epoca del compimento délia metafisica, il cui cardine è certamente
Nietzsche, la metafisica stessa, divenuta signora e padrona ovunque, è «cosi
sconcertante da diventare spavento» (44); l'essenza della metafisica risiede
nell'interpretazione dell'enticità in quanto rappresentezza, e cioè in quanto
oggettivizzazione dell'«effettivo» nella tecnica (24). In quanto tale oggetti-
vizzazione, l'ente «si offre nella sua manipolabilità» e come null'altro che

manipolabilità (33). L'epoca dell'«illimitata fattura della manipolabilità»
dell'ente è l'epoca della macchinazione, la cui manifestazione storica più
concreta è il comunismo: «il "comunismo" fa dominare sull'ente in mezzo
all'ente quell'essere che, per l'abbandono dell'ente da parte dell'essere, viene
consegnato a questo stesso ente» (35; vedi anche 164-165). La conseguenza
essenziale della storia della metafisica occidentale e del suo sfociare nella
macchinazione è l'illimitata lotta per l'assicurazione del potere e perciô le

guerre sconfinate, che assumono corne unico obiettivo il «potenziamento del
potere» (37).

La macchinazione, il cui essenziarsi è il potere, è il potenziamento stesso
del potere nella sua essenza, è strapotenza: il potere è essenzialmente, in
quanto potere, sempre un volere più potere. È dunque nella dimensione poli-
tica che il detto nietzscheano secondo cui la volontà di potenza vuole solo se

stessa, vuole solo un "plus" di potenza6 trova la sua realizzazione precipua.
Si puô forse dire che la più estrema determinazione ontologica dell'essere
corne volontà di potenza, e cioè corne macchinazione, implica necessaria-
mente un aspetto sociopolitico?

La risposta heideggeriana è senz'altro positiva, per quanto rimanga da

capire esattamente in che senso il comunismo sia la concrezione storica della

metafisica occidentale nella macchinazione, cioè nel pensiero dell'ente
corne manipolabilità, un pensiero che ha abbandonato l'Essere. Heidegger è

molto chiaro: «la soggettività dell'umanità <è> l'assicurazione distintiva
delfabbandono dell'essere effettuato dalla metafisica», e «la conseguenza
essenziale della soggettività è il nazionalismo dei popoli e il socialismo del
popolo» (36). Non solo il comunismo, dunque, rappresenta l'epoca della fine
della metafisica; il nazionalismo possiede infatti la stessa matrice. «L'idea
della razza [...] scaturisce dall'esperienza dell'essere corne soggettività e non
è una "questione politica"» (60, vedi anche 193). Del resto «il pericolo non è

il "bolscevismo", bensi noi stessi, in quanto gli portiamo la sua essenza metafisica

(senza comprenderla come taie) aumentata al massimo - e priviamo
l'elemento tedesco e quello russo della sua storia» (ro2-ro3). Ma c'è un terzo

4 HEIDEGGER, Martin: Contributi alla filosofia (dall'evento). Milano: Adelphi 2007. Edizio-
ne originale: Beiträge zur Philosophie (vom Ereignis), GA 65, a cura di F.-W. von Herrmann.
Frankfurt a.M.: Klostermann Verlag 1989.

5 HEIDEGGER, Martin: Besinnung, GA 66, a cura di F.-W. von Herrmann. Frankfurt am
Main: Klostermann Verlag 1997.

6 Cfr. HEIDEGGER, Martin: Nietzsche. Pfullingen: Neske 1961; trad. it. di F. Volpi. Adelphi:
Milano 1994, in particolare 49.



480 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

aspetto, al di là di comunismo e "idea délia razza", che emerge, per quanto in
modo non immediatamente evidente, nelle pagine del filosofo: la "potenza
americana". Ci sembra infatti di poterne cogliere un riferimento in moltepli-
ci passaggi, in particolare quando Heidegger scrive che «salvezza della razza
e difesa della libertà sono, su lati reciprocamente opposti, i pre-testi
[Vorwände] dietro a cui si scatena il puro potere» (132). L'analisi ontostorica, in
quanto propriamente filosofica e non storico-politica, mira a rintracciare un
carattere comune ai tre sistemi politici in gioco, tedesco, americano e russo;
tutti e tre, pur con le loro profonde differenze (essi si trovano infatti su «lati
reciprocamente opposti», ibidem) risultano essere concrezioni storiche di un
unico fenomeno, la metafisica come macchinazione e la sua l'interpretazione
dell'ente corne manipolabilità.

Le analisi heideggeriane si estendono su molteplici terni aderenti a vario
titolo aile poche linee generali che abbiamo appena schizzato: l'equilibrio e

la lucidità delle analisi sui «grandi criminali» (67-70), sull'assoggettamento e

sull'annientamento, sul nesso tra potere e verità «al di là di ogni questione
morale» (70), sul ruolo della dimensione pubblica nell'amministrazione del

potere e sulla questione dell'indifferenza mostrano un pensatore all'opera
con terni che, all'epoca in cui queste considerazioni sono state scritte, erano
di straordinaria attualità - ma che non hanno perso smalto nella contempo-
raneità. In particolare Koluou - Dalla storia dell'essere e YAbbozzo su Koiuôu.
Sulla storia dell'essere contengono considerazione importanti sulla «stra-
nezza» (151) della seconda guerra mondiale e sul concetto di guerra totale -
un concetto che, nell'interpretazione che ne dà Heidegger, rimane attuale al-
meno fino al 1989, e che forse non è estraneo neppure alla situazione odier-
na. Scrive dunque Heidegger in una citazione che vale la pena riportare per
intero: «le "guerre mondiali" ricevono il loro nome in primis da questo
processo: il mondo, nel senso del globo terrestre abitato, viene ricoperto da

esse, senza risparmiare posti. Solo che il contenuto più essenziale di questa
denominazione rimanda a qualcos'altro. Il "mondo", nel senso di ciô che, in
quanto struttura di rimandi, cattura entro il suo vigere l'ambito progettuale
dell'uomo storico, diventa bellico. La guerra non ottiene più uno stato di pace,

bensi fissa in modo nuovo l'essenza della pace. La pace ora è lo strapo-
tente dominio di tutte le possibilità belliche e l'assicurazione dei mezzi della
relativa attuazione [...]. Dato che nella pace vige ancora più minaccioso il
carattere sinistro, non appariscente, di ciô che la guerra puô essere, la pace
diventa rimozione della guerra [...]. Ciô che è ancora impalpabile e tuttavia,
in ciô che è privo di senso, è ovunque invadente e si insinua è lo svanire
della differenza tra guerra e pace» (153). Questo accade non per un ordine
mondiale casualmente costituitosi nella storia umana, ma risulta nella sua

portata planetaria dal fatto che alla sua radice si trova la determinazione
metafisica del potere, che è ora il nome per bessere dell'ente. Tra forme
autoritarie e parlamentari dello Stato vige una «medesimezza metafisica ba-
sata sul potere stesso e sulla imposizione di un ideale» (161).

La concezione metafisica dell'ente che trova la sua concrezione storica
nei regimi contemporanei ad Heidegger (siano essi democratici o meno,
americani, russi o tedeschi) e che si basa sull'essenza del potere in quanto



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 481

macchinazione «annienta la possibilité délia verità dell'ente. Essa è la fine
délia metafisica» (62). Come pensatore, non resta dunque ad Heidegger che
"prendere una decisione" e guardare al di là. E cid che c'è al di là è il «salto
dentro l'oltre-passamento délia metafisica» verso «l'interrogare ontostorico»,
perché un interrogare del tipo délia metafisica «non è più possibile» (31): bi-
sogna dunque «scuotere la storia, aiutando a disincagliare dalla macchinazione

l'ente nella sua totalità. / La liberazione nella liberté per la verità
dell'Essere. / Taie pensiero è in-umano (non si rivolge a criteri, scopi e ten-
denze dell'umanità esistita finora). / Taie pensiero è a-teo (non puô richia-
marsi a una missione e a un compito e in ciô acquietarsi). / Taie pensiero è -
Vesser-ci. La repentinità dell'istante di un altro inizio délia storia dell'Essere»
(22).

Diego D'Angelo

Bialas, Wolfgang: Politischer Humanismus und „Verspätete Nation": Helmuth
Plessners Auseinandersetzung mit Deutschland und dem Nationalsozialismus.
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2010. 295 S. ISBN 978-3-525-36918-0.

Helmuth Plessner (1892-1985) gilt in der Philosophiegeschichte, zusammen
mit Max Scheler und Arnold Gehlen, als einer der Begründer der philosophischen

Anthropologie: Unter dieser Perspektive ist der Philosoph schon des
Öfteren gedeutet und gelesen worden, weniger jedoch als Kulturphilosoph
oder als Diagnostiker seines Zeitalters. Plessner ist aber nicht nur der Autor
des bekannten Buchs Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung
in die philosophische Anthropologie (1928), sondern auch von Schriften, die
den Bereichen der philosophischen „Diagnostik" und der sozial-politischen
Anthropologie zugeschrieben werden können: Grenzen der Gemeinschaft
(1924), Macht und menschliche Natur (1931) und Die verspätete Nation. Über
die politische Verführbarkeit bürgerlichen Geistes (erste Ausgabe 1935 mit
dem Titel Das Schicksal deutschen Geistes im Ausgang seiner bürgerlichen
Epoche-, zweite Ausgabe mit Ergänzungen, mit dem oben genannten Titel,
1959). Das letztgenannte Buch untersucht die sozial-kulturellen und geistigen

Umwandlungen in den ersten Jahren des NS-Regimes. Wolfgang Bialas,
der sich vor allem mit der Rolle der Intellektuellen während der Weimarer
Republik und des Dritten Reichs beschäftigt, entwickelt diesen Plessner und
seine Auseinandersetzung mit dem deutschen Denken und dem Nationalsozialismus.

Es kommt nicht von ungefähr, dass die Hauptschrift Plessners
dieser „diagnostischen Phase", Die verspätete Nation, auch als „Deutschlandbuch"

bezeichnet wird, weil es Deutschland als Ganzes bzw. sein Denken,
seine Art, seine Bestrebungen sowie seinen Untergang untersucht und
darstellt. Plessner wird von Bialas also in eine breiterere Perspektive über die
Moderne und das Abendland einbezogen und betrachtet. Bialas teilt in
seiner Rekonstruktion denselben theoretisch-historischen Ausgangspunkt
Plessners: die Krise der bürgerlichen Welt und Werte während des 19. und
20. Jahrhunderts. Er teilt nicht nur diesen Ausgangspunkt, in seinem präzisen

Nachvollzug der Gedankengänge Plessners scheint es manchmal, als ob



482 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Plessner und Bialas sich „überlagern" bzw. „verschmelzen". So eine Methodik
kann einige Zweideutigkeiten und Verwirrungen verursachen, vor allem,
wenn der Leser sich mit Plessner nicht gut auskennt. Die Moderne, betont
Bialas, bringt die Notwendigkeit einer Reaktion mit sich und Deutschland ist
das Land, das sich zu einem „Sonderweg" entschließt. Die Eigenart dieser
Nation gibt Plessner mit dem Begriff „verspätete Nation" wieder, der uns,
meiner Meinung nach, ein tieferes Verständnis des deutschen Charakteristikums

(sowohl Plessner als auch Bialas sprechen explizit von einer
„deutschen Natur", ein Ausdruck, der damals in der philosophischen und politischen

Debatte verbreitet war, ohne unbedingt negative Facettierungen zu
haben) ermöglicht und die Zeitlage des damaligen Deutschlands beschreiben
kann. Von einer „verspäteten Nation" zu reden, heißt, den schwierigen und
langen Prozess der deutschen Nationalstaatsbildung bzw. seiner politischen
Einheit darzustellen und zu problematisieren. Dieser nationale Prozess und
die nationale Herausbildung Deutschlands erfolgte relativ spät: Erst 1871
entstand formell das deutsche Reich und schon am Ende des ersten Weltkriegs
erfuhr diese Einheit eine erste Krise, die mit dem zweiten Weltkrieg ihre
katastrophale Zuspitzung erreichte. Das Ende des NS-Regimes stellte nicht die
Wiedergewinnung einer potenziellen (demokratischen) Einheit Deutschlands
dar, sondern seine erneute Spaltung: Deutschland wurde in zwei Staaten
gespaltet, sodass Bialas mit Recht betont, dass die „Verspätungssituation"
Deutschlands bis 1990 dauerte. Dies weiterdenkend ließe sich sagen, dass die
Wiedervereinigung aus einer geschichtsphilosophischen Sicht dem „verspäteten

Deutschland" ein Ende setzt, eine „Vollendung" der deutschen und
europäischen Geistesgeschichte darstellt. „Verspätete Nation" verweist aus Bialas'

Sicht (eine solche Idee kann man aber implizit auch den Ausführungen
Plessners entnehmen) auch auf einen ständigen Bezug auf die Vergangenheit
(manchmal auf eine mythische) mit der kritischen Absicht, die Gegenwart
mit einem Blick auf die Zukunft infrage zu stellen. Verschiedene Stufen der
Zeitlichkeit bzw. der Geschichtlichkeit überschnitten sich damals in Deutschland.

Solche Überlagerungen der zeitlichen Stufen bestimmen auch Bialas'
Forschung selbst, dessen Perspektive den Autor zu einer gesamten Darstellung

des Zusammenhangs „Nationalsozialismus - Krise der bürgerlichen
Werte - deutscher Sonderweg" führt. Ein derartiger Zusammenhang
beleuchtet die Hintergründe der Auffassung von einer angeblichen Überlegenheit

Deutschlands (nicht nur seitens der Nationalsozialisten; vgl. 70-85)
sowie die Eigenartigkeit des deutschen Verhältnisses zur Vergangenheit.
Bialas behauptet, dass es Plessner darum geht, durch eine Diagnose der Krise
der bürgerlichen Welt eine produktive Perspektive auf Deutschland als Werte-

und Gesellschaftsordnung zu entwerfen.

„Das beschleunigte Nachholen europäischer Entwicklung, so seine [Plessners]
Ausgangsthese, habe den Deutschen das Gefühl gegeben, im Ensemble der
europäischen Nationen etwas Besonderes zu sein. Das Fehlen eines historisch
gewachsenen Nationalcharakters hätten sie mit der Behauptung von .Charak¬
tereigenschaften des ewigen Deutschen' beantwortet, die die Deutschen zur
weltgeschichtlichen Führungsrolle bestimmte. Im Unterschied zu anderen
Völkern könne das deutsche Volk aus inneren Ursprünglichkeit, Urtümlichkeit



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 483

und Tiefe noch unausgeschöpfte Entwicklungspotentiale mobilisieren, die es

an die Spitze zukunftweisender Entwicklungen tragen werde" (89).

Diese deutsche Ansicht, eine Eigenartigkeit und Besonderheit zu haben, also
eine bestimmte und entscheidende Rolle im Kontext Europas des 20.
Jahrhunderts zu spielen, verkörperte einen Ausgangspunkt, der auch den damaligen

(und heutigen) deutschen Extremismus bestimmte und förderte. In den
Worten des Autors: „Die Denkfigur weltgeschichtlicher Ungleichzeitigkeit,
die den Deutschen gegenüber dem Rest der Welt zum Vorteil einer beispiellosen

Affinität für Zukunft und Entwicklung ausschlage, benutzte auch die
nationalsozialistische Ideologie zur Rechtfertigung eines weltpolischen
Führungsanspruchs Deutschlands" (89).

Trotz dieser ideologischen Verwendung seitens des NS-Regimes hat die
Denkfigur weltgeschichtlicher Ungleichzeitigkeit ein konkretes Potenzial: Es

geht, so scheint es mir, um ein „mythisches" Substrat deutscher Eigenartigkeit,
das zu einer theoretischen Betrachtung der Zeit bzw. Zeitlichkeit

anregt. Deutschland und Westeuropa lebten, sozusagen, in verschiedenen Zeiten.

Diese zeitliche Spannung zwischen Europa und Deutschland konnte,
nach Plessner, „produktiv" für eine geistige Reifung sein, indem die deutsche
Geschichte und ihre Leistungen sowie die Rolle Deutschlands in eine parallele

(soziale, kulturelle und auch politische) Dimension versetzt würden.
Diese geistige Spannung und diese Verspätung Deutschlands wären in der
Lage, so Bialas mit Bezug auf Plessner und auf den Historiker C. Steding,
sein Entwicklungspotential durchzuführen und zu mobilisieren - also die
Mobilisierung des geschichtsmächtigen Potentials deutscher Nation. Die
„Ungleichzeitigkeit" Deutschlands ist eine alternative Zeitberechnung, die
der (deutschen) Geschichte einen anderen Sinn zuschrieb (man könnte sogar
sagen, eine andere Einordnung Deutschlands in das geopolitisch-europäi-
schen Gleichgewicht vornahm). Ein solches Verfahren, das dem abendländischen

Denken nicht ganz fremd war (man denke an das Christentum, aber
auch an die aktuelleren und nicht traditionellen „Zeitbetrachtungen" Nietzsches,

Spenglers, Jüngers und Benjamins), fasst Bialas explizit so zusammen:

„Diese Ungleichzeitigkeit eröffne den Deutschen Erkenntnismöglichkeiten, die
so für die Westeuropäer nicht bestünden. Da sie jenes Zeitalter, in dem die
Westeuropäer noch lebten, bereits hinter sich hätten, seien sie im Unterschied
zu diesen auch in der Lage, diese Epoche zu überblicken" (89).

„Überblicken": Dieser Ausdruck ist das Leitmotiv der Auseinandersetzung
Bialas' mit Plessner. Das Buch ist ein sehr gelehrtes Fachwerk, das bestimmte

Kenntnisse der Zeitgeschichte, der damaligen Geisteslage Deutschlands
sowie der sozio-philosophischen und politischen Auffassungen Plessners
beim Leser voraussetzt. Bialas' Schrift ist nämlich vielschichtig: Um seine
Einstellung zur Zeitdiagnose Plessners zu erkennen, darf man den kulturellen

Kontext des jüngeren Deutschlands keinesfalls vernachlässigen. Durch
dieses Werk hat der Autor den kulturellen Hintergrund Deutschlands ab
dem 19. Jahrhundert „überblickt", ohne in eine bloße kompilatorische (und
nicht mehr innovative, also weniger interessante) Darstellung zu geraten.



484 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Obwohl Bialas' Deutung sich mit der Plessners oft überschneidet, ist diese
affirmierende Position Plessners insofern eine fruchtbare Lektüre, als Pless-

ner hier ausführlich durchgedacht worden ist. Bialas' Studie kann deshalb

sozusagen als eine philosophische „Einführung für Fortgeschrittene"
bezeichnet werden, die im 20. Jahrhundert neue Deutungsmöglichkeiten des
deutschen Geistes eröffnet.

Manuel Rossini

FISCHER, Johannes: Verstehen statt Begründen. Warum es in der Ethik um
mehr als nur um Handlungen geht. Stuttgart: Kohlhammer 2012. 176 S. ISBN

978-3-17-022334-9.

Man muss eigentlich nicht begründen, warum es mehr Bücher wie dieses
geben sollte, sondern eher verstehen, warum dies leider nicht so ist. Verstehen
statt Begründen von Johannes Fischer, bis zu seiner Emeritierung 2011
Professor für Theologische Ethik in Zürich, ist ein engagiertes und meinungsfreudiges

und doch zugleich umsichtiges, ja sensibles Buch. Es ist gegen den
Mainstream der philosophischen und theologischen Ethik geschrieben, die
die rationale Begründung moralischer Urteile als ihre Hauptaufgabe ansehe.
F. erkennt darin eine für Moral und Ethik ruinöse Einengung und lädt daher
dazu ein, die disziplinare Ausrichtung zu weiten, um der tatsächlich gelebten

„Sittlichkeit" Raum zu geben, statt sie in theoretischen Abstraktionen
latent oder gar explizit zu verkürzen. Dem setzt F. eine „Streitschrift" entgegen,

die in der Tat „cum ira et studio geschrieben" ist, wie der Autor selbst
mitteilt (21), um so unterschiedliche Linien seines Werkes pointiert zusammen

zu führen: die Herausarbeitung der Dimension des Geistes als ethischen
Ausgangspunkt (Leben aus dem Geist, 1994), das sich daraus ergebende
Verständnis der Ethik als einem hermeneutischen Unternehmen (Theologische
Ethik, 2002) und die entsprechende Kritik der desengagierten Rationalität
samt der von der Moral entkoppelten Theorie begründeten Handelns
(Sittlichkeit und Rationalität, 2010).

Titel und Untertitel drücken polemisch, aber treffend aus, worum es in
allen vier Kapiteln auf je unterschiedliche Weise geht. Demnach sei Ethik
falsch verstanden, wenn sie sich als Begründungslieferant moralischen
Handelns präsentiere (Kap. 1). Inwiefern es um mehr als um Handlungen gehen
müsse, wird unter dem Stichwort „Geistvergessenheit" verhandelt (Kap. 3).
Daraus werden die methodologischen Konsequenzen für die Ethik als
Disziplin in ihrer Relation zur Religion und dem christlichen Ethos gezogen
(Kap. 4). Mit diesem Gedankengang etwas unverbunden scheint Kapitel zwei
zu sein, das sozialethische Fragen von Menschenwürde und Gerechtigkeit
thematisiert. F.s Grundthese wird jedoch auch dort deutlich und lautet, dass

an die Stelle rational-ethischer Begründungen die bescheidenere Aufgabe zu
treten habe, unseren Sinn für die moralische Signifikanz konkreter Situationen

zu schärfen und somit hermeneutisch zum guten moralischen Sich-Ver-
halten anzuleiten (26).



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 485

Dabei geht F. immer wieder von Beispielen aus, unter denen die Erzählung

vom Barmherzigen Samariter (Lk 10,25-37) eine Schlüsselrolle einnimmt.
Was der Samariter zwischen Jerusalem und Jericho tat, ist so bekannt wie es
umstritten ist, wie sein Handeln, seine Gründe und Motive konkret zu
charakterisieren sind. Offenbar hat er nicht mit der Intention gehandelt, das

Richtige zu tun; er hat sich auch nicht erst über seine Gründe Rechenschaft
abgelegt, obgleich es auch keine rein spontane Tat gewesen ist (48). Um das

Richtige oder um richtige Gründe geht es hier nirgends; und so erweist sich
die meist unhinterfragte Grundthese, nach der es in moralischen Orientierungen

um Orientierungen an richtigen moralischen Urteilen gehe, als nicht
nur jener Szene unangemessen. Sie verlasse den ganz konkreten Standpunkt
des moralisch handelnden Menschen und zugleich unsere moralischen
Reaktionen auf dessen Tat, die weder nur das Motiv des Mitgefühls, noch die
isolierte Handlung, sondern eben die umfassende Sequenz eines Handelns
aus Mitgefühl adressierten (46, 115).

F. weist dabei nicht nur die Ansicht ab, wonach es die Ethik mit
Begründungsfragen zu tun hätte (26-41), sondern stellt auch in Abrede, moralische
Urteile könnten überhaupt argumentativ begründet werden (26E). Hinter
diesem Irrglauben steckt nach F. ein konfuser Begriff der Handlung, der
deren Gründe mit moralischen Urteilen verwechsle. Doch die Überlegung, A
statt B zu tun, veranlasse A, begründe die A-Tat aber nicht (109). Es ist eines,
Gründe zu haben, ein anderes, entsprechend zu handeln (57). Daher schlägt
F. vor, Gründe als Produkte von ex-post-Verständigungen anzusehen:
Handlungen samt deren Motive (Außenperspektive) und Gründe (Vorstellung des
Handelnden als Urheber) seien dann allein mittels der Verständigung und
als Antworten auf Warum-Fragen zu denken, sodass die Relation von Kognition

und Aktion auf ganz andere Weise zu denken sei (115).

Dazu erinnert F. zunächst daran, dass es zu einer „Verwüstung" des
Ethischen komme (174), wenn die Rolle der emotionalen Involvierung aussortiert,

statt in ihrem moralischen Gehalt gewürdigt werde. Die Ausklammerung

der Emotionen für das moralische Handeln korreliere mit einer
desengagierten Vernunft, die sich in ihrer vermeintlich rationalen Isolierung der
„Erschlossenheit" des Moralischen im Individuell-Konkreten von vornherein
beraubt habe (42). Daher sei die Brennweite der ethischen Wahrnehmung zu
erweitern, um den Fokus auf rationales Handeln durch den Blick des emotional

immer schon gestimmten (Sich)Verhaltens zu ersetzen. Die moralische
Orientierung richtet sich dann nicht mehr an Begründungen aus, sondern
wäre als ein Sinn zu verstehen, der die moralische Signifikanz einer spezifischen

Situation wahrnehme - genau wie es der Samariter getan habe (56).
Erst in dieser umfassenden Dimension einer existentiellen Ausrichtung
zwischen bewusstem Engagement und dem oft subtileren Bestimmt-Werden
durch ein Ethos - etwa dem der christlichen Tradition - werde die Ethik
ihrer hermeneutischen Aufgabe gerecht; denn nur auf diesem Weg sei die
„Erfahrung atmosphärischer Präsenz, wie sie sich im menschlichen Verhalten"
vermittle, greifbar, um dem Leben und Handeln aus einem bestimmten Geist
auf die Spur zu kommen (154, 158).



486 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Das hat weit reichende Auswirkungen für das Verständnis dessen, was
Ethik ist. In ihr könne es nicht um die Begründung von Handlungen gehen,
da sich Handlungen überhaupt nicht aus einem theoretischen Überbau
ableiten Hessen; vielmehr habe sie sich einem moralischen Denken zu widmen,
das wesentlich darin bestehe, die moralische Signifikanz überhaupt wahrzunehmen

und den damit konfrontierten Menschen vor dem Hintergrund seiner

Prägungen, Werte und ganz individuellen Präferenzen jenseits bloßer
Kasuistik und Regelhaftigkeit zu verstehen (61, 101). Dann greift aber auch
nicht mehr die philosophische Kritik, es könne keine genuin theologische
Ethik mehr geben, weil diese nicht zu allgemeingültigen Begründungen
durchdringen könnte (139; so u.a. Volker Gerhardt); ebenso verfehlt erscheint das

theologische Korrelat, das entweder von einer theonomen Ethikbegründung
ausgeht (142h; so W. Härle) oder Handlungen als Wahl im Horizont letzter
Zielorientierung charakterisiert (i44f.; so E. Herms). Die Religion - bzw. das

christliche Ethos - komme nicht durch die Bereitstellung spezifischer Gründe

ins Spiel, sondern auf der weit basaleren Ebene einer Wahrnehmung für
das moralisch Signifikante, auf das wir antworten (147). Wenn der Term
nicht so verfänglich wäre, könnte man von einer responsiven Situationsethik
sprechen, die nicht mehr an generalisierenden Begründungsmustern interessiert

sein kann, sondern an der Ethos-basierten Sensibilisierung für das, was
uns moralisch „unmittelbar angeht". Zu fragen, was denn dies genau sei,
wiederholt nur jene Frage des Schriftgelehrten, wer denn sein Nächster sei. Der
Samariter hatte unmittelbar erkannt, wer sein Nächster ist und was zu tun
ist (62). Konkreter geht's nicht.

Es wird deutlich geworden sein, dass F. in nuce einen fundamentalethischen

Ansatz präsentiert, der nicht Einzelfragen anwendungsorientierter Ethik
betrifft, sondern den Kern des Dissenses treffsicher lokalisiert. F. geht von
einer anderen Vorstellung davon aus, wie Gründe „in unserem Leben liegen"
(Wittgenstein): eben nicht als isolierbare Fundamente, die zu dadurch
qualifizierten Handlungen führen würden, sondern als rekursive Konstrukte, welche

die auch für den Handelnden selbst oft undurchsichtige Gemengelage
von Prägung, Intuition und Motiven ordnen könnten. Das sollte nicht als

schwammiger Nichtrationalismus aufgefasst werden, wohl aber als dezidierte
Reserve gegenüber einem rationalistischen Begründungsdenken, das den Sinn
für das sich konkret aufdrängende Moralische geradezu verdunkelt. F. ist
dafür zu danken, dass er Licht in die Debatte gebracht hat, indem er die
Alternative pointiert skizziert. Man wird dann in Einzelfrage - etwa gegenüber
F.s tierethischen Thesen (98) - anderer Meinung sein können, aber (besser)
verstehen, inwiefern Ethik selbst auf (besseres) Verstehen aus ist. Dem
Nachdenken über Ethik kommt dann seinerseits etwas Ethisches zu. Das aber lässt
sich nicht nur verstehen, sondern - wie hier geschehen - gut begründen.

Hartmut von Sass



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 487

TORRELL, Jean-Pierre : Résurrection de Jésus et résurrection des morts. Foi,
histoire et théologie. Paris : Cerf, 2012. 256 p. ISBN 978-2-204-09815-1.

Justly renowned for his historically-attentive works on St. Thomas Aquinas,
Fr. Jean-Pierre Torrell in this book offers a concise theological treatment on
the resurrection. This Dominican scholar engages in a theological, doctrinal
reading of the New Testament (informed by exegetical studies), with the aid
of the Catholic tradition, of which Thomas is his principal example. As its
title indicates, the book deals with both the resurrection of Jesus and that of
the dead; the close connection between these two articles of faith is a

leitmotif of the book. Indeed, for Torrell, belief in Christ's resurrection is at the
heart of the Christian faith, and forms the very foundation for belief in the
resurrection of the dead. Thus, the book has a unity that goes beyond a
series of observations on related theological themes; this unity arises from the
work's subject matter, a unity that the author makes explicit in its plan,
execution, and contents.

After a brief preface (7-12), the book's main content is divided into three
main sections, concerning: (I) Jesus' resurrection (13-96), (II) the resurrection

of the dead (97-145), and (III) "Questions Complémentaires" (147-196).
Some excerpts from relevant source texts follow (197-230), with a bibliography

at the end (231-239). The first of the three main sections (I), on Christ's
resurrection, seeks to show the coherence of the New Testament, as well as
the credibility of the first witnesses and of the resurrection itself. This
section notably attempts to address the difficult problem of aptly describing
how the resurrection of Christ is related to history. Torrell considers Jesus'
resurrection to be a divinely-willed self-manifestation to chosen witnesses;
in this, the author steers a middle course between the apologetic, positivistic
view (holding Jesus' resurrection to be as observable as any other event), and
an experiential one (reducing it to an interior experience of the witnesses).
The author's observations bring out the congruence between the resurrect-
tion of Jesus as an article of faith and its quality as a unique in-breaking of
the eschatological into history.

The second major section (II) deals with the resurrection of the dead. It is
divided into three parts: the first, on the Scriptural expressions of Jesus as
first-born of the dead; the second, on how Christ's resurrection brings about
the resurrection of all; and the third, on what belief in the general resurrect-
tion entails, with reflections on its implications for theological anthropology
(including the communal and cosmological dimensions of humanity), and
the question of damnation. In this section, Torrell's use of St. Thomas is more

pronounced. The Common Doctor is less a source of material than a guide
- even though Torrell will not slavishly follow him on every matter of
interpretation (e.g., 87).

The third section (III) addresses three specific, current issues related to
resurrection, well-chosen for their relevance. The first concerns certain
recent attempts to consider whether resurrection may occur at the moment of
death ("resurrection in death"), thereby obviating any need to posit an interim

state in which the soul is without the body, as in the traditional account.



488 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Torreil considers the (scant) scriptural support for such attempts, and analyses

the anthropological stakes involved. In light of certain texts of St. Thomas

and of the Holy See, he is generally dubious of the value of the newer
views (which, while remaining widespread popularly today, are advocated
less frequently in academic circles, he rightly notes). The second issue
concerns conceptions of reincarnation, and whether any such conception is

compatible with Christianity. The author rejects such conceptions sharply;
one reason he offers for this rejection is their inherent and irremediable
dualism, one that implicitly denies the Incarnation and the bodily glorification
of Christ. The third matter regards pastoral questions surrounding cremation;

Torrell offers a brief history of this way of dealing with bodily remains,
gives the reasons for the recent change in discipline regarding it, and
provides some theological reflections on the practice today.

The back matter of the book includes a selection of texts for reference,
including passages from works by St. Thomas and key excerpts of texts from
the Holy See. The select bibliography offers a thematically-arranged listing
of texts (in French) for further reading. This is particularly welcome, since
Torrell has chosen to leave his text largely free of source references (though
he acknowledges his debt to the work of others). No index of any kind is
provided; while there is little need for an index of names (since references are
kept to a minimum) or of subjects (due to the work's topically-structured
format), an index to biblical passages would have been helpful.

Having considered the book's contents, a few general remarks are in
order. Throughout the book, since the author seeks a doctrinal interpretation
of Scripture, it is not surprising that he occasionally finds a harmony among
texts that at least appear to diverge from one another. For example, he
suggests (56) the plausibility that the risen Jesus appeared to the Twelve both in
Jerusalem (as in Mark and Luke) and in Galilee (so Matthew and John); such
a concord may be unexpected for those more ready to suspect contradictions
among the texts. However, Torrell can also leave differences unresolved, e.g.,
noting a "tension" between two traditions concerning who was first to see
the risen Jesus (Kephas in Luke and Paul, vs. Mary Magdalene in John, 55-
56). This is understandable in this latter case, since, after all, only one of the
two could be the first to witness the risen One. Thus, the author's judgment
steers clear of a methodological bias toward either disagreement or harmony
among the biblical texts.

As for his results, Torrell sometimes engages in speculation that goes well
beyond currently available dogmatic determinations (e.g., the list of "ten
propositions for today" regarding the relationship of the resurrection of Jesus to
history, 85-93). Nevertheless, he depends to a great degree on the doctrinal
tradition. Thus, for example, he notes his intention to hold to the clear
teaching of scripture and magisterium on the reality and eternity of the
punishment of the damned (144); and in speaking of the non-meritorious quality

of the causality of Jesus' resurrection, he quickly notes about purgatory,
without any explanation or reference, that one may "pray for the dead," but
that they cannot make progress toward beatitude on their own (112). The
contrast between the extended attention to certain speculative aspects, on



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 489

the one hand, and the commitment to standard statements of doctrine, on
the other, sometimes gives a sense of unevenness to the book. Is it an elaboration

of catechesis, or a work of speculative theology? Yet this unevenness
is explained largely by the subject matter itself: concerning issues upon which
the tradition has been silent or undecided, the author offers attention of a

more exploratory kind; otherwise, a more cursory (though thoughtful) treatment

can be expected.
What will be of most interest to readers is the way Torrell has achieved

an effective kind of integration in examining Jesus' resurrection and the
general resurrection together. These two themes are normally treated in separate

sub-domains of theology (the former, in Christology, the latter, in
eschatology); by considering them in their mutual relationship, the author
can offer some insights less readily available to treatments separated by the
usual dogmatic subdivisions. For example, in the second section (II), on the
resurrection of the dead, a preliminary conclusion ("Conclusions provisoires,"
104-106) on the proper Christian regard for the body and for a non-dualistic
anthropology is founded precisely upon the intimate interconnection
between Christ's resurrection and ours (105, with Christ's rising making the
recreation of humanity in its soul-body unity definitive). Thus, treating the
interconnection of the two kinds of resurrection allows for a certain economy

of argumentation about central matters of faith that would not be well-
served by any attempted material separation between Christology and
eschatology.

In the French-speaking world, the work may be unique in offering an
accessible treatment of the themes it covers. Originally adapted by the
author from lectures for future priests, teachers of religious studies, and cate-
chists, the book should be of value for those audiences, as well as for
theologically-informed members of the laity. It would be well-suited to support a

master- or bachelor-level course on resurrection, or even for adult faith-formation

of the more advanced kind. Although the book is not intended for
specialists, they should nevertheless want to examine it for the astute
arguments and perceptions offered by its author. For anyone with interest in the
doctrine of resurrection - Jesus' and ours - this work provides a succinct
overview and many clarifying insights.

Bryan Kromholtz, OP




	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

