
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 2

Artikel: Entzug oder Unmittelbarkeit Gottes? : Zur Situation gegenwärtiger
Religionsphilosophie in Frankreich

Autor: Kühn, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761003

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761003
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rolf Kühn

Entzug oder Unmittelbarkeit Gottes?
Zur Situation gegenwärtiger Religionsphilosophie in

Frankreich

Nach der Epoche religionskritischer Aufklärung und säkularer Indifferenz
gegenüber Religion und Kirche scheint es im gegenwärtigen Kontext geo-
politischer Umwälzungen so zu sein, dass das „religiöse Phänomen" wieder
zu einem wesentlichen Faktor innerhalb interkultureller wie strategischer
Auseinandersetzungen geworden ist. Es erstaunt also nicht, dass auch
Publikationen und Tagungen zum Thema „Religionsphilosophie" zunehmen
und neue internationale Vereinigungen zu Forschungszwecken entstehen.1
Die religionsphilosophische Tradition bleibt dadurch nicht nur an die
ererbten Bezüge zu Metaphysik und Theologie gebunden, sondern es knüpfen

sich auch neue Verbindungen mit Human-, Sozial-, Kultur- und
Religionswissenschaft, um dem „religiösen Phänomen" in seiner ganzen
geschichtlichen wie aktuellen Gegebenheit philosophisch und empirisch
gerecht zu werden.

In methodischer Hinsicht hat angesichts solch vielfältiger Annäherungen

Jean Greisch2 im französischen Sprachraum die Unterscheidung von
philosophie de la religion, philosophie religieuse, théologie philosophique
und théologie religieuse (confessante) vorgeschlagen, da das „Denken der
Religion'h weder allein zur gläubigen Haltung noch zum ausschließlichen
Bemühen um den „Gegenstand Gott" hinführe, sondern eine Öffnung
gegenüber theoretischen wie praktischen Manifestationen hinsichtlich jener
Beziehungen impliziere, die mit den Sinnordnungen von Mensch, Welt
und Gott existieren. Diese vornehmlich seit dem 19. Jahrhundert vorgegebene

hermeneutische Sichtweise, wie sie dann Heidegger fundamental-

1 Für unseren Zusammenhang sei die im Oktober 2011 gegründete „Société Francophone
de Philosophie de la religion" unter Leitung von Philippe Capelle-Dumont, Jean-Louis
Vieillard-Baron und Jean Grondin erwähnt; zu den Gründungsmitgliedern gehören ebenfalls
Jean Greisch und Jean-Luc Marion.

2 Vgl. Le buisson ardent et les Lumières de la raison. L'invention de la philosophie de la
religion T. 1: Héritages et héritiers du XIXe siècle; T. 2: Les approches phénoménologiques et
analytiques; T. y Vers un paradigme herméneutique. Paris : Cerf 2002-2004; dazu die Besprechung

von DELACROIX, Victor : Jean Greisch: Le Buisson ardent et les Lumières de la raison,
in: Archives de sciences sociales des religions 130 (2005); ebenfalls in dieser Perspektive
CAPELLE-DUMONT, Philippe (Hg.): Philosophie et Théologie. Anthologie, 5 Bände. Paris: Cerf
2009-2011.

3 Wir greifen hier den Titel eines älteren Sammelbandes unter der Leitung von H.J.
AdriaanSE u. J. GREISCH auf: Penser la religion. Recherches en philosophie de la religion. Paris:
Beauchesne 1991.



436 Rolf Kühn

ontologisch weiter geprägt hat,4 kann sich ohne Zweifel durch neuere
berechtigte Interessen für religiöse Diskursanalysen sowie Narrativität und
Metaphorologie ergänzen lassen, wie wir sie im französischen Raum durch
Ricceur kennen gelernt haben. Sofern sich die Religionen durch ihre
„Erzählungen" (récits) in ihrem positum selbst interpretieren und als
„Verkündigung" kerygmatisch mitteilen, kommt dieser Sachverhalt allen
Disziplinen entgegen, welche das „religiöse Phänomen" unter ihrem jeweiligen
epistemologischen Gesichtspunkt ernst nehmen wollen: Historie, Exegese,
Linguistik, Archäologie, Ethnologie, Religionssoziologie und -psychologie
sowie Kunstwissenschaft, ohne von den einzelnen Theologien in
konfessioneller Hinsicht zu sprechen.

Ob diese methodische Vielfalt der Disziplinen jedoch den alten und
neuen Problemen der „Religionsphilosophie" tatsächlich entgegenkommt,
ist eine Frage, die vom vorausgesetzten Wesensverständnis der Religion
selbst abhängt, welches nicht nur auf die Vielheit der Religionen zu achten
hat, sondern vor allem auf die phänomenologische Art und Weise, wie sich
deren jeweilige Diskursivität und Hermeneutik artikuliert, das heißt als
ein Repräsentationsmodell gläubigen Verstehens der oben genannten Trias
von Mensch, Welt und Gott bzw. auch als eine ethisch-kulturelle Praxis,
die dem individuellen und/oder gesellschaftlichen Heil zugewandt ist. Ein
wirkliches „Wesensverständnis" des Religiösen lässt sich aber wohl nur
dann gewinnen, wenn die Vorstellungsstruktur als solche aufgeklärt wird,
um in Abgrenzung davon den immanent religiösen Vollzug genauer zu
fassen, der sich mit der Wirklichkeit des Absoluten selbst konfrontiert
oder sogar in dessen inneres Leben eingelassen ist. Die französische Reli-
gionsphänomenologie der letzten Jahrzehnte, wie sie in unserer Untersuchung

hier diskutiert wird,5 hat uns für diese Problematik eindeutig zwei
Antworten im Augenblick hinterlassen: entweder entzieht sich Gott oder
das Absolute in eine unzugängliche Alterität oder Namenlosigkeit hinein,
von der nur eine Spur im Vergessen selbst bleibt (was die virtuelle
„Selbstauflösung" des Christentums und der anderen Religionen für die Zukunft
einschließt), oder das Absolute gibt sich dergestalt, dass Vorstellung und
Differenz als letzte Gegenstandskategorien nicht mehr maßgeblich sind,
um die eigenwesentliche Selbstgebung Gottes als seine „Selbstoffen-

4 Vgl. schon das entsprechende an Heidegger orientierte Schlusskapitel bei GREISCH,

Jean: Le cogito herméneutique. L'herméneutique philosophique et l'héritage cartésien. Paris:
Vrin 2000, 246-248, über das „Fragende und befragte Denken"; ebenfalls GREISCH, Jean:
Entendre d'une autre oreille. Les enjeux philosophiques de l'herméneutique biblique. Paris: Bayard
2006.

5 Wir berücksichtigen hier nicht die analytische Religionsphilosophie in Frankreich, wozu

folgende Arbeiten weiterführend genannt werden können: BOURGEOIS-GIRONDE, Sacha/
GNASSOUMOU, Bruno/POUIVET, Roger (Hgg.): Analyse et théologie. Paris: Vrin 2002; POUIVET,

Roger/MlCHON, Cyrille (Hgg.): Philosophie de la religion. Paris: Vrin 2010; MlCHON, Cyrille:
Le fiacre des propositions. Remarques sur la pertinence de la philosophie analytique de la
religion, in: ThéoRèmes 2 (2012): Les renouveaux de la philosophie de la religion en question.



Zur Situation gegenwärtiger Religionsphilosophie in Frankreich 437

barung" zu leben und zu denken. Letztere wäre dann auch keiner besonderen

geschichtlichen Mystik mehr geschuldet, sondern sie würde das
einlösen, was die mystische Tradition stets reduktiv-kriteriologisch eingefordert

hat, nämlich „Gott" an keine Begrifflichkeit und Metaphorilc mehr zu
binden und „sich" von „Ihm" als Sein, Grund oder Leben selber heimsuchen

zu lassen, mit anderen Worten dass Er sich als jene Wirklichkeit offenbare,

die Er als Ursprung im nicht-kausalen Sinne immer gewesen ist.6
Wie die „Religion" und ihre „Gegenstände" religionsphilosophisch zu

behandeln seien, bleibt mithin die entscheidende Frage, wobei ein solches
Wie im Sinne klassisch-ekstatischer Phänomenologie die Erscheinenskriterien

bereits im Vorhinein festgelegt sind: Welthorizont, Daseinsstrukturen,
Bewusstseinsimmanenz (Seele) oder Transzendenz, von denen sich insgesamt

die Frage stellt, ob sie für „Gott" letztlich überhaupt sinnvoll sind.
Dogmatil«, Verkündigung und Riten lassen sich zweifellos auf diese
Grundgegebenheiten der Manifestation Gottes und seiner menschlichen Rezeption

im Dasein hin untersuchen, aber es gibt auch Traditionen, welche die
Unterscheidung von Philosophie/Religion nicht kennen bzw. sogar der
Philosophie gegenüber ablehnend sind. Deshalb müssen sie nicht weniger
genuin religiös sein, denn die Themen der Religionen von ihrem Beginn an

- wie Hoffnung, Heil, Einheit oder Vermittlung von Gott/Mensch - müssen

nicht philosophisch oder theologisch formuliert sein, um als
„unmittelbare Erprobung" im Sinne ursprünglicher religio wesenhaft gelebt zu
werden. Theologie wie Philosophie sind in unserer Tradition in der Tat
beide auch immer als Disziplinen des Ursprungs im Sinne eines Grundes
zu verstehen, der vor dem Gedachten liegt, so dass zwar gegenseitige
Entlehnungen aus diesen Disziplinen - mit entsprechender methodischer
Vorsicht - nicht auszuschließen sind, aber eine unvordenkliche Einheit eben
nicht durch eine solche gegenseitige Allianz oder Anerkennung in irgendeiner

Weise verdunkelt werden darf.
Das religionsphilosophische Problem besteht also nicht so sehr in der

relativen Zugehörigkeit von philosophischen und theologischen Lektüren,
sondern in dem Maß der Differenz oder Alterität, welches darin am Werk
bleibt, um vielleicht jene originäre Einheit als Wirklichkeit nicht mehr
durchscheinen zu lassen.7 Ideen- und wirkungsgeschichtlich gesehen ist

6 Vgl. zur Diskussion CAPELLE-DUMONT, Philippe (Hg.): Dieu en tant que Dieu. Paris: Cerf
2011. Damit bleibt auch problematisch, in Religion und Religiösem hauptsächlich eine
„trennscharfes" Definitionsaufgabe als hauptsächliches Anliegen zu sehen; vgl. SCHMIDT, Thomas
M./MÜLLER, Tobias (Hgg.): Was ist Religion? Beiträge zur aktuellen Debatte um den

Religionsbegriff. Paderborn: Schöningh 2012.
7 Eine Übersicht über das Denken der Differenz von Parmenides bis Derrida bietet die

Vorlesungsreihe von DASTUR, Françoise: Philosophie de Différence. Un cours. Chatou: Les
Éditions de la transparence 2004. Dastur gehört zur mittlerweile älteren Pänomenologenge-
neration in Frankreich wie Richir und Marion und berücksichtigt unter der Inspiration von
Husserl, Heidegger und Hölderlin in ihren Publikationen besonders die Problematik der



438 Rolf Kühn

nämlich spätestens seit Kant die empirisch-kategoriale Angleichung von
Vorstellung und Objektivität zum einzigen Wahrheitskriterium geworden,
was aber prinzipiell zur Folge hatte, dass alles Sein oder Gegebene dem
„Verdacht" anheim fällt, so lange bloße Illusion zu sein, wie keine
adäquate (wissenschaftliche) Vorstellung (Begriff) von ihnen gebildet wurde.
Dadurch wurde nicht nur eine unmittelbare (radikale) Erscheinensweise
wie das pathische oder rein phänomenologische Leben verdunkelt, indem
es als „Gefühl" desavouiert bzw. der rektifizierenden Technik des
Handelns jeglicher Art unterworfen wurde,8 sondern gerade auch die Religion
wurde vornehmlich zum Gegenstand einer „Philosophie des Verdachts"
unter anderem bei Feuerbach, Nietzsche und Freud, da sie scheinbar
gegenüber der rationalen Vorstellung und der humanistischen Selbstbehauptung

keinerlei Eigenwesen an Wahrheit mehr besaß. Umgekehrt kann eine
radikale Phänomenologie in der Welt keinerlei „Versicherung" finden, welche

über die wechselnden Sinn-Vorstellungen eine Antwort auf die
daseinsfaktische „Sorge" sucht, so dass ein Gott solcher „Versicherung" im
Außen nur ein irrtümlicher sein kann - wogegen im Grunde alle Religionen

protestieren, sofern der „Bruch mit der Welt" als ihre unverzichtbare
Epoche zum Wesen ihres Selbstverständnisses gehören dürfte, in der
„Welt" kein Ziel zu besitzen.9

Wenn wir also programmatisch schon feststellen konnten, dass die
gegenwärtige französische Religionsphänomenologie vor der Alternative von
Differenz und Immanenz in Bezug auf das Absolute stehen bleibt10 (wobei

Zeit, des Sterbens und der Ästhetik; vgl. La phénoménologie en question. Langage, altérité,
temporalité, finitude. Paris: Vrin 2004.

8 Vgl. HENRY, Michel: Généalogie de la psychanalyse. Le commencement perdu. Paris: PUF
1985, 194 u. 202.

9 Vgl. schon KÜHN, Rolf: Geburt in Gott. Religion, Metaphysik, Mystik und Phänomenologie.

Freiburg/München: Alber 2003, 12-18.
10 Womit nicht gesagt sein soll, dass Immanenz/Differenz selber eine letzte Dualität

bilden, denn eine als originär ausgewiesene phänomenologische Immanenz bleibt der effektive
Ermöglichungsgrund jeglicher Differe(ä)nz oder Transzendenz. Mit „Alternative" sollten hier
nur die beiden Grundorientierungen angezeigt sein, innerhalb derer sich die französischen
Religionsphänomenologien gegenwärtig bewegen; vgl. auch DUFOUR-KOWALSKA, Gabrielle:
Michel Henry. Passion et magnificence de la vie. Paris: Beauchesne 2003, Kap. 1 u. 3:
„Comprendre l'immanence" und „Phénoménologie matérielle et christianisme". - Diese Situation
kann der eingangs genannte, groß angelegte Versuch einer Übersicht und Aktualisierung zur
Religionsphilosophie bei Jean Greisch unterstreichen, denn er führt nach seinen eigenen
Aussagen über die „Triangulation" von Philosophie, Theologie und Wissenschaften mit Hilfe
einer „idealtypischen, spekulativen und kritischen Methode", welche Wirkungs- und
Rezeptionsgeschichte integrieren will, selbst beim letztlich favorisierten hermeneutischen
Paradigma nur zur „Dialektik einer aufgeschobenen Synthese" (die wir zur „Horizont-Entfaltung"
zählen). Dadurch wird die schon in seinem Buchtitel angekündigte Spannung zwischen
„brennendem Dornbusch" und „Licht der Vernunft" keineswegs aufgehoben und eine
„absolute Religion" bleibt nur mögliche Hypothese, wobei allerdings die proklamierte
Unterscheidung zwischen „Religionsphilosophie" und „religiöser Philosophie" nicht immer
eingehalten ist. Vgl. Le buisson ardent et les Lumières de la raison, t. 1, 33 u. t.3, 735. Das heißt, die
Religionshermeneutik bei J. Greisch im Anschluss an Husserl, Heidegger und Ricoeur vor-



Zur Situation gegenwärtiger Religionsphilosophie in Frankreich 439

die Frage nach dem Zusammenhang von Hermeneutik, Dekonstruktion
und radikaler Phänomenologie eine maßgebliche Rolle spielt), dann ist
diese Konstellation dem religionsphilosophischen Erbe insgesamt eben
nicht ganz unbekannt. Einige kurze Streiflichter vermögen zu zeigen, dass
Descartes etwa die Ontologie nur als allgemeine Wissenschaft der Seienden

verstand und die entsprechende religiöse Metaphysik aus seiner
physikalisch orientierten Ersten Philosophie ausschloss, womit auch besiegelt
war, dass die „Offenbarung" - bis auf die Idee des „Unendlichen" - aus
dem Bereich philosophischer Reflexion weitgehend verbannt wurde. Spätere

Cartesianer hielten sich nicht an diese Trennung, so dass etwa
Malebranche den Anspruch der idealen Gewissheit gerade wieder in den
geoffenbarten Wahrheiten garantiert sah und in der „christlichen Philosophie"

eine Metamorphose der ratio erblickte, welche ihrerseits das Wesen
der Philosophie in Frage stellt. Hegel akzentuierte diese Problematik, insofern

nach ihm nur das Christentum in der Lage sei, den „Tod Gottes" unter
der Form der Passion Christi und als philosophischen Atheismus zu
integrieren, mit anderen Worten durch eine „Negation der Negation des
Absoluten" alle mythologischen und reflexiven (aufgeklärten) Prozesse der
Bewusstseinserfahrung zu beenden, welche stets nur den gebrochenen
Spiegel ihrer selbst hervorgebrachten Vorstellungen anschauen kann, von
dem der „Riss" des „spekulativen Karfreitags" in der absoluten Religion
das „Ich (denke)" eben befreien soll.11

Allein Heidegger hielt an seinem philosophischen Widerstand gegenüber

dem „Christlichen" denkerisch fest, was ihn dazu veranlasste, die
epochale Geschichtslosigkeit oder Abwesenheit Gottes in dessen „Kommen"

als Befreiung von allen Seinsvorherbestimmungen zu verwandeln,
welche das Dasein gegenüber einer solchen (anderen) Erwartung noch
einschränken könnte. Diese spekulativen Etappen der Religionsphilosophie
fanden vielleicht bei Maurice Blondel eine gewisse Korrektur, insofern er
aufweisen wollte, dass keine theoretische Reflexion vom rein Praktischen
der „Aktion" absolvieren kann, wodurch Gott einerseits zur immanenten
Wirklichkeit einer in ihrer Möglichkeit je erneuerten Existenz wird und
andererseits alle idolatrischen oder transzendenten Handlungssysteme
einer Kritik unterworfen werden, sofern sie den inneren Bezug von Natur
und Gnade im Sinne einer verborgenen, aber effektiven Gegenwart Gottes
nicht zulassen.12 Ob auf diesem Weg auch der Bruch zwischen mittelalter-

nehmlich, ohne die analytische Tradition Wittgensteins zu übergehen, ist weniger „Aufhebung"

der anderen religionsphilosophischen Paradigmen als die „Sondierung ihrer hermeneu-
tischen Möglichkeiten" auf einem Weg, über den seiner Ansicht nach erst die Zukunft
entscheiden wird; vgl. Le buisson ardent et les Lumières de la raison, t.3, 161.

11 Vgl. auch RESWEBER, Jean-Paul (Hg.): Le Jésus des philosophes. Metz: Le Portique 2002.
12 BLONDEL, Maurice: L'Action. Essai d'une critique de la vie et d'une science de la pratique.

Paris: Alcan 1893 (Neuaufl. 1950 u. 1993 bzw. in: Œuvres complètes, Bd. 1. Paris: PUF 1995; dt.



440 Rolf Kühn

lichem und modernem Denken mit seinem ausschließlichen
Wissenschaftsanspruch von Descartes bis Husserl aufgehoben werden kann, ist
sicher fraglich, aber thomistisch orientiere Denker wie Edith Stein (1891-
i942)n oder Etienne Gilson (i884-r97i)14 haben zumindest die Notwendigkeit

einer solchen Kontinuität unterstrichen, die wieder gefunden werden
müsse, falls es zu einer Versöhnung von christlichem Glauben und
philosophischer Rationalität kommen sollte.

Unsere eigenen Untersuchungen im Bereich des gegenwärtigen
französischen Religionsdenkens haben uns demgegenüber eher erkennen
lassen,^ dass eine solche Kontinuität zwischen der antik-mittelalterlichen
Ontologie und der radikalen Problematisierung des Seins durch die neuere
Phänomenologie nicht mehr möglich erscheint, da von „Sein" nur etwas
ausgesagt werden kann, sofern es „erscheint" oder „sich gibt". Diese
konstitutiv vorausliegende Erscheinens- oder Gebungswirklichkeit verabschiedet

notwendiger Weise jegliches Vorstellungsapriori, welches Metaphysik
wie moderne Rationalität als Versuche der Objektivierung von Seiendheit
auszeichnet, so dass die Ausgangslange für die Erkenntnis oder Erfahrung
des Absoluten in Bezug auf uns Menschen heute eine andere geworden ist:
Es geht nicht mehr um die Möglichkeit einer Gewissheit als Evidenz, die
dem Denken einsichtig sein könnte, selbst wenn sie den „Tod Gottes" und
des „Subjekts" zu integrieren vermag, sondern wie das Absolute im Erschei-

Übers. Die Aktion. Versuch einer Kritik des Lebens und einer Wissenschaft der Praktik.
Freiburg: Alber 1965).

3 Vgl. ihr Hauptwerk Endliches und ewiges Sein. Versuch eines Aufstiegs zum Sinn des
Seins (entst. 1931-1936). Freiburg i.Br.: Herder 1950.

H Vgl. Réalisme thomiste et critique de la connaissance. Paris: Vrin 1939; L'être et
l'essence, Paris: Vrin 1948 (420oo). - Für die protestantische Seite bleibt Jean Héring (1890-
1966) zu nennen, der als einer der ersten Schüler Husserls in Straßburg lehrte, mit Levinas
die Phänomenologie in Frankreich einführte und folgendes beachtetes religionsphilosophisches

Werk verfasste: Phénoménologie et philosophie religieuse. Étude sur la théorie de la
connaissance religieuse. Paris: Alcan 1926. Héring will die Religionsphilosophie aus der Krise
herausführen, indem sie nach Schleiermacher zur Religionspsychologie wurde, denn der An-
thropozentrismus verkennt die Wahrheit der Religion als eines „Glaubensaktes". Durch die
Orientierung an Max Scheler ist die Religiosität des Bewusstseins daher auf religiöse Werte
bezogen, vor allem auf die Heiligkeit. So ist zwar Gott gegenüber dem empirischen Universum

und der Welt der Wesenheiten transzendent, aber die Phänomenologie darf solche
Transzendenz - wie Husserl es methodisch gefordert hatte - nicht aus der Phänomenologie
aussparen. Damit weist Héring gleichzeitig die Auffassung vom ontologischen Primat des
Bewusstseins zurück, so dass die Religion jenseits von Psychologie und reduzierter intentio-
nalität (sowie auch von Soziologismus und Historismus) früh einen eigenen Stellenwert in
der phänomenologischen Forschung gewinnt, auf den sich die jüngste Entwicklung in Frankreich

erneut besinnt; vgl. SCHMITZ-PERRIN, Robert: Strasbourg, „banlieue de la phénoménologie".

Edmond Husserl et l'enjeu de la philosophie religieuse, in: Revue des sciences religieuses
69/4 (1995) 65-80; MONSEU, Nicolas: Les usages de l'intentionnalité. L'introduction de Husserl
en France. Louvain: Peeters 2005.

'5 Vgl. KÜHN, Rolf: Französische Religionsphilosophie und -Phänomenologie der Gegenwart.

Metaphysische und post-metaphysische Positionen zur Erfahrungs(un)möglichkeit Gottes.

Freiburg i.Br.: Herder 2013.



Zur Situation gegenwärtiger Religionsphilosophie in Frankreich 441

nensvollzug selber anwesend ist oder nicht - als Ethik des Anderen, als

Sättigung des Anrufs bzw. als lebendige Selbstaffektion oder als Unent-
scheidbarkeit des Sinns, wie die Antworten von Levinas bis Nancy lauten.
Von diesen phänomenologischen Radikalisierungen führen keine Wege
mehr zu ontologischen Substanz- oder Prinzipienaussagen zurück, weil die
Gebungsweise sich prinzipiell im Vergessenen oder Verborgenen vollzieht,
ohne aufzuhören, effektiv zu sein, das heißt eben ge-geben. Die „Gottesfrage"

und ihr Korrelat einer transzendent ausgerichteten Intentionalität
des Menschen scheitern hieran, weil jedes „Wo?" oder „Wohin?" Gottes
(wie Nietzsche letzteres als neue Frage formulierte) irgendwelche „Orte"
voraussetzen, die weder kosmologisch noch ideell von Gott besetzt werden
können, sofern alle Orte erst in der Horizont-Entfaltung von Gegebenheit
oder Erscheinen entstehen - und somit Gott ihnen als nicht-kausal voraus
liegen muss. Gewiss kann man hierbei Problem und Frage weiterhin
methodisch unterscheiden (Marcel, Heidegger, Greisch), aber maßgeblich
bleibt, dass Gott kein „Befragter" ist, wenn wir selbst zunächst die vom
Phänomen „Angerufenen" sind, was in letzter Konsequenz heißt: in einer
Passivität affiziert, die älter als jeder besondere Anruf sogar noch ist und
daher auch nicht mit einer ontischen Gefühlsanalyse im Sinne Schleiermachers

oder Rudolf Ottos verwechselt werden darf.
In Bezug auf das Absolute wäre dann nicht nur jegliche Frage-Philosophie

zu verabschieden, weil sie sich stets schon in vorentworfenen
Antwort-Horizonten bewegt, die relativ sind oder enttäuscht werden können,
sondern selbst der Verzicht auf die Begriffsvergötzung (idolâtrie conceptuelle)

bei J.-L. Marion16 reicht nicht aus, da die „Unbegreiflichkeit Gottes",
die ja älter als Ontologie und Metaphysik in einem gewissen Sinne der
bereits biblischen theologia negativa ist, keine theoretische Frage des Denkens

und der Philosophie letztlich bedeutet - sondern unsere schweigende
oder unsichtbare Passibilität in ihrem Vollzug selbst, wodurch „Gott" in
jeglichem immanenten Handeln anwesend wäre, sofern er uns „im Anfang"
affiziert, das heißt schon immer und ohne Unterbrechung in unserer
transzendentalen Lebendigkeit. Diese Problematik ist auch keine Wer-
Frage mehr, wie sie in der Frage nach dem „Selbst" als implizite Gottesfrage

noch mitschwingen könnte, sofern es sich beim „Gott, der ins Denken

einfallt" eben nicht mehr um einen gedachten Gott handelt, sondern
um die absolute Rekurrenz solcher Passivität selbst, das heißt um „Schöpfung",

die nach Levinas falschlicher Weise von Heidegger nicht berücksichtigt

wurde, sofern solche Passivität (Schöpfung) selbst dem Geworfensein

des zeitlichen Daseins noch vorausgeht.1?

16 Vgl. Certitudes négatives. Paris: Grasset & Fasquelle 2010.
*7 Vgl. etwa LEVINAS, Emmanuel: Zwischen uns. Versuche über das Denken an den Anderen.

München: Hanser 1991, 73-82: „Menschwerdung Gottes"?



442 Rolf Kühn

Die hermeneutische Situativität von religionsphilosophischen Vorfragen

in Bezug auf die Frage, wie richtig nach Gott zu fragen sei - gemäß
dem „Wie nun suche ich dich, Herr?" bei Augustinus18 - reduziert sich
mithin selbst als Problematik der Antreffbarkeit und Ansprechbarkeit Gottes

durch unsere reine Affizierbarkeit durch Ihn. Dabei kann dann auch
Vergessen und Spur an sich keine letzte (dekonstruktiv retentionale) Relevanz

mehr beanspruchen, sofern diese Affektion als Lebendigkeit per se im
rein phänomenologischen Sinne absolut ist - über unser Sein oder Nicht-
Sein als transzendentale Geburt entscheidet, von welcher her ebenfalls so
etwas wie „Erscheinen" oder „Gegebenheit" allein möglich ist. Damit ist
ebenfalls die Wertfrage an ihren phänomenologischen Ursprungsort
zurückgeführt, denn wenn nach Michel Henry ohne Affektion nichts Axiolo-
gisches erfahren werden kann, dann gehören Affektion, Vollzug als Praxis
und Kultur im Absoluten selbst zusammen.^ Die französische Religions-
phänomenologie der Gegenwart kann also verständlich machen, dass „über
Religion" nicht von außen zu sprechen ist, sondern sich dort nur bewährt,
wo sich das Denken in seiner transzendentalen Ermöglichung selbst
empfängt, sofern es zu dieser äußersten Reduktion bereit ist. Alle Aussagen
betreffs des „Wesens der Religion" auf der Ebene von Repräsentation und
Hermeneutik sind damit relativiert, wie wir unterstreichen möchten, da
sie wie die ontologisch-metaphysischen Bestimmungen nur eine Deixis-
Funktion hinsichtlich dessen besitzen können, was sich in der Affektibili-
tät der inneren Lebensrezeptivität entscheidet.20

18 Confessiones X, 20, 29.
*9 Vgl. auch KÜHN, Rolf: Lebensreligion. Unmittelbarkeit des Religiösen als Realitätszugang.

Nordhausen: Bautz 2013. - Unter den jüngeren Phänomenologen in Frankreich hat
Renaud Barbaras (geb. 1955) ebenfalls eine Phänomenologie des Lebens auf der Grundlage der

Analyse des Begehrens (désir) im Ausgang von Husserl, Patocka und Merleau-Ponty
vorgelegt, worin er den henryschen Lebensbegriff als selbstaffektive Einheit von Fleisch/Leben
als zu „schillernd" kritisiert. Damit ist eine nach seiner Meinung zu große Nähe zum
Geistbegriff gemeint, welche dem Animalischen in der Lebensgegebenheit nicht gerecht würde.
Durch das Beharren auf die Univozität des Seienden ist Barbaras allerdings nicht in der Lage,

seinen Begriff des „Begehrens" so weit zu führen, dass dieser sich in seiner passiblen
Absolutheit als für das göttlich Absolute selbst offen erweist; vgl. Introduction à une phénoménologie

de la vie. Paris: Vrin 2008. Unser Ansatz beruht gerade darin, die konkrete Faktizität
des Leiblichen (chair) phänomenologisch so bestimmt wie möglich zu fassen, ohne
religionsphilosophische Fragen auszublenden, das heißt die Gegebenheit des Absoluten nicht
nur thematisch der Geschichte und Hermeneutik anzuvertrauen, sondern diesem „Fleisch"
in seiner Originarität selbst. Ähnlich ließe sich auch gegenüber Jocelyn Benoist (geb. 1968)
argumentieren, der sich gegenüber den erfolgten Durchbrüchen einer radikalisierten
Phänomenologie in Frankreich im Sinne einer intentional enger verstandenen Phänomenologie
mit Rückgriff auch auf Bolzano, Meinong und Schlick wieder abgrenzt, wie etwa an seinen
Titeln wie „L'écart plutôt que l'exédent" (in: Philosophie 78 [2003] 77-93) oder Sens et sensibilité.

L'intentionalité en contexte. Paris: Cerf 2009, abgelesen werden kann. Vgl. im Einzelnen

auch zu Barbaras und Benoist: GONDEK, Hans-Dieter/TENGELYI, Läzlö: Neue Phänomenologie

in Frankreich. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2011, 581-603 u. 640-662.
20 In dieser Hinsicht sind gleichfalls die vielfaltigen Publikationen zu werten, wie sie

gegenwärtig zu diesem Fragenkomplex erscheinen; vgl. etwa YOUSEFI, Hamid Reza/WALDEN-



Zur Situation gegenwärtiger Religionsphilosophie in Frankreich 443

Damit klären sich letztlich auch noch einmal die teilweise schon in
Erinnerung gerufenen Fragen der Traditionsstränge, die für das Verständnis

von Religion durch Judentum und griechisch-römische Antike in
unserer Geschichte maßgeblich geworden sind. Keine Tradition ist nämlich
denkbar ohne in den Individuen zunächst vorgegebene Affektionen, in
denen jeweils das Absolute des Lebens empfangen wird. Hinter Semantik
und Begriffsgeschichte als Rezeptionsproblematik hermeneutischer Natur
im weitesten Sinne ist daher stets auf das transzendentale Moment solch
originärer Empfänglichkeit zurückzugehen, um die Relativität der historischen

Symbolisierung zu durchbrechen. Damit sind diese Letzteren keine
bloße Illusion, sondern habitualisierte Arten und Weisen, wie das Absolute

situativ oder kontextuell entgegengenommen werden konnte, sofern
„Affektion" immer auch unmittelbar gegebene Leiblichkeit mit deren
individueller wie gesellschaftlicher Praxis bedeutet. Auf diese Weise reicht die
ideologisch wie praxeologisch typisierte Historie in die rein affektive His-
torialität des Lebens hinein, indem sie präkategorial oder vorbegrifflich
aus ihr hervorgeht, da rein phänomenologisches Leben in seiner inneren
Selbstbewegung ununterbrochene Hervorbringung oder Tun als Vollzug
ist. Und insofern sich dieser Vollzug in seinem subjektiven Ursprung nicht
selbst setzen kann, ist seine selbstaffektive Abkünftigkeit immer schon die
welthaft schweigende Anwesenheit des absoluten Lebens, ohne formlos zu
sein, weil jeder Vollzug von Leben bereits ein phänomenologisch je
bestimmter ist, das heißt affektiv-praktische Selbstrealisierung des Lebens in
der ganzen Breite und Tiefe seiner konkreten Potenzialitäten.21

FELS, Hans/GANTKE, Wolfgang (Hgg.): Wege zur Religion. Aspekte - Grundprobleme - Ergänzende

Perspektiven. Nordhausen: Traugott Bautz 2010. Die oben genannte Deixis-Funktion
ermöglicht es uns daher zugleich, den interdisziplinären Austausch aufrecht zu erhalten, ohne

allerdings die Religion an eine solche Interdisziplinarität als einen einseitigen epistemi-
schen „Gegenstand" Religion verlieren zu müssen.

21 Abgesehen von möglichen Hinweisen auf Dürkheim, Lévi-Strauss, Foucault oder Cer-
teau können wir hier nicht näher auf Fragen der Religionssoziologie eingehen; es sei jedoch
in Bezug auf die Frage von Habitus und gesellschaftlicher Praxeologie auf das einflussreiche
Werk von Pierre Bourdieu (1930-2002) für diesen Themenbereich verwiesen. Bourdieu
nimmt einen gewissen subjektiv spontanen „praktischen Sinn" (sens pratique) der „Akteure"
an, welchen er grundlegend durch einen Habitus geprägt sieht, der es schwierig macht, die
Rollendeterminierung im gesellschaftlichen Handlungs-„Feld" als klassengeprägten Lebenswelten

zu durchbrechen. Eine wesentliche Frage ist dabei, wie die verschiedenen „Kapital"-
Formen wie Bildung, Geld, Fertigkeiten etc. eingesetzt werden können, um den gewünschten

sozialen Status zu erhalten oder zu erreichen; vgl. BOURDIEU, Pierre (Hg.): La misère du
monde. Paris: PUF 1993 (dt. Übers. Das Elend der Welt. Zeugnisse und Diagnosen alltäglichen
Leidens an der Gesellschaft. Konstanz: Zentrum für Europäische Gesellschaftsforschung 1997);
Das religiöse Feld, Texte zur Ökonomie des Heilsgeschehens. Konstanz: Zentrum für Europäische

Gesellschaftsforschung 2000. Diskussionswürdig bleibt hierbei die Frage, auch in Bezug
auf religionssoziologische Gegebenheiten, wie der Objektivismus in der Soziologie
überwunden werden kann, falls der Habitus die dem Individuum unbekannte Ausstattung durch
seine klassenstrukturelle Position im sozialen Feld ist. Immerhin ist festzuhalten, dass mit
Bourdieu sowohl der Strukturalismus wie die rationale Kalkulation des rational-choice-



444 Rolf Kühn

So hat Didier Franck letzthin mit Recht darauf hinweisen können, dass

Heidegger mit seiner Frage, wie der „Gott der Philosophen" überhaupt in
die onto-theologische Metapyhsik eintreten konnte, zu kurz greife, weil
der Gott Israels immer schon in deren Geschichte eingebrochen sei und sie

prinzipiell verändert habe: Noch Nietzsches Dionysos ist ein tanzender
Gott und Hegels Logik der Wissenschaft ist ohne Trinität nicht denkbar,
so dass die Elemente der Anbetung, welche Heidegger dem metaphysischen

Gott abspricht, in den philosophischen Texten selber immer auch
mit präsent seien.22 Unter radikal reduktiven Voraussetzungen bedeutet
dies, dass auch die Philosophie als eine konkrete Weise theoretischen und
praktischen Lebens von einem „Vorgegebenen" her lebt, welches etwa als

Artikulierung des Zusammenhangs von Sinnlichkeit/Begriff oder Meinung/
Idee seinerseits stets ein jede Konzeptualisierung übersteigendes Erstmoment

der Rezeptivität impliziert, selbst wenn das Ethos der Philosophie
dahin tendiert, dieses Vor-Gegebene in eine umfassende Anschauung zu
integrieren. Darf man mit einer gewissen historischen Berechtigung davon
ausgehen, dass der Einbruch des Gottes Israels in die Metaphysik durch
biblische Weisheitsliteratur, Septuaginta-Übersetzung und das Wirken des

Apostels Paulus geschah, wobei Letzterer die Mensch- oder Leibwerdung
Gottes zusammen mit einer „Auferstehung von den Toten" in den Mittelpunkt

stellte, dann wird daran ersichtlich, dass das Unmittelbarste unserer
selbst - nämlich die Leiblichkeit - so mit der Offenbarung Gottes als solche
verknüpft wird, dass die radikalisierte Leiblichkeit als Rezeptivität oder
Affektibilität nicht länger von der Selbstmitteilung Gottes getrennt sein
kann.23 Genau diese Diskussion zieht sich heute vor allem durch die fran-

Ansatzes in der Soziologie überwunden wird, sofern die Individuen in ihrem Inneren auf das
soziale Leben vorbereitet sind, mit anderen Worten die Schemata der Wahrnehmung und
ethischen Bewertungsmuster sowie die Enaktierung von Handlungen der sozialen Welt
dienen, ohne wie noch bei Dürkheim gänzlich einem transzendentalen Funktionalismus zu
unterliegen.

22 Vgl. FRANCK, Didier: Nietzsche et l'ombre de Dieu. Paris: PUF 1998, hier bes. 147F; vgl.
auch Heidegger et le christianisme. L'explication silencieuse. Paris: PUF 2004. - Didier Franck
gehört wie J.-L. Marion zur inzwischen älteren Phänomenologengeneration in Frankreich
und hat sich besonders um die Weiterführung des Pariser Husserl-Archivs an der École
Normale Supérieure verdient gemacht, wodurch in den 1980er Jahren eine vertiefte Erforschung
der Husserl-Texte mit Ubersetzungen ins Französische einsetzte. Durch seine Studien zur
Leiblichkeit vermittelte er zugleich zwischen der französischen Husserl- und Heideggerrezeption;

vgl. Heidegger et le problème de l'espace. Paris: Minuit 1986, sowie GONDEK/
TENGELYI: Neue Phänomenologie in Frankreich, 491-520: „Didier Franck und das Dramatische
am Phänomen".

23 Vgl. FRANCK : Nietzsche et l'ombre de Dieu, 158F Genau diese Perspektive nimmt auch
M. HENRY in seinem Spätwerk Inkarnation. Eine Philosophie des Fleisches. Freiburg: Alber
2002, ein, wobei er besonders auf die epochale Auseinandersetzung zwischen Gnosis und
Kirchenvätern eingeht, um die Veränderungen durch das christlich-inkarnatorische Gottesbild

für die griechische Metaphysik deutlich zu machen und daraus die heute notwendigen
Konsequenzen für eine radikalisierte Offenbarungsphänomenologie zu ziehen. Vgl. dazu
auch Navigante, NAVIGANTE, Adrian: Gnostische Wahrheit und christliche Offenbarung. An-



Zur Situation gegenwärtiger Religionsphilosophie in Frankreich 445

zösische Religionsphänomenologie, und wenn Jean-Luc Nancy gerade
einen solchen christologisch-inkarnatorischen Zusammenhang für das
kommende Denken unserer Kultur auflösen will, dann zeigt dies nur, wie stark
er trotzdem in seinem Denkansatz einer „Aufschließung" (déclosion) des
Christentums noch von dieser Vorgabe abhängig ist - also auf seine Weise
auf den urfaktischen Sachverhalt der Rezeptivität angewiesen bleibt,
welches das Wesen der religio ohne weitere Thematisierung oder Repräsentation

ausmacht. 24

Ist der „Augenblick" reiner Affektibilität weder der Welt noch ihrer
zeitlich-hermeneutischen Geschichte geschuldet, weil die „Affektion" als
unmittelbar passible Präsenz des Absoluten zugleich den radikal vorgegebenen

- und nicht deduzierbaren - Wert des immanenten Werdens als

jeweiliges „Sich-Entscheiden" des Werthaften dieses Absoluten im Sinne
eines „Sich-Gebens" darstellt, dann entfallt auch die Dramatik oder der
Konflikt, das „Richtige" in diesem Ersterscheinen zu finden, da der affektive

Augenblick mit dem „Heil" selbst schon identisch ist - nach den
synoptischen Evangelien mit dem „Reich Gottes", welches „weder hier noch
da" ist, sondern in unserer Mitte, das heißt im je individuellen wie
gemeinschaftlichen Zentrum des Lebens. Es ist daher keine „theologische Wende"
vonnöten,25 um zu verstehen, dass die französische Religionsphänomenologie

in der reinen Entgegennahme - sei es als Anruf, Sättigung, Affekt/
Leib oder Lebensempfangnis - eine rein phänomenologische Unmittelbarkeit

wieder zu finden erlaubt, die letztlich weder Hiatus noch Transzendenz

mehr verpflichtet sein muss, wohinein sich das Theologische als das

Dogmatische durchaus weiterhin einschreiben kann - ohne durch diese
thematische Notwendigkeit den rein rezeptiven Kern der religio zu
verfehlen.

Kurz gefasst ließe sich dieser abschließende Zusammenhang (welcher
außer für die Philosophie auch für die kulturelle Vielgestalt der Religionen

merkungen zu Michel Henrys Hyletik des Lebens, in: APPEL, Kurt/METZ, Johannes Baptist
(Hgg.): Dem Leiden ein Gedächtnis geben. Thesen zu einer anamnetischen Christologie.
Göttingen: V& R unipress Vienna University Press 2012, 379-401.

24 Man könnte nicht nur auf Schelling verweisen, um verständlich zu machen, dass Be-

wusstseinsrezeptivität und Christologie aufs Engste miteinander verbunden sind. Dann wäre
nicht nur die Christusfigur der eigentliche Einbruch Gottes in die Metaphysik, sondern jede
Weise philosophischer Zustimmung in ein vorgegebenes Erstelement des Denkens oder
Daseins wäre so bereits christologisch geprägt; vgl. ausführlicher über diese Affinität von
religiöser und philosophischer Rezeptivität KÜHN, Rolf: Gottes Selbstoffenbarung als Leben.
Religionsphilosophie und Lebensphänomenologie. Würzburg: Echter 2009, 79-92: „Religionsphilosophische

Fragen der Offenbarung".
25 Vgl. für diese Kritik an der französischen Phänomenologie JANICAUD, Dominique: Le

tournant théologique de la phénoménologie française. Combas: Éclat 1991, sowie für eine
abwägende Auseinandersetzung hierzu STAUDIGL, Michael: Phänomenologie der Religion oder

„theologische Wende"? Zur Problematik der methodischen „Integrität" radikalisierter
Phänomenologie, in: Focus Pragensis. Jahrbuch für Philosophie und Phänomenologie der Religion I
(2001) 44-63.



446 Rolf Kühn

zuträfe) dergestalt formulieren, dass die geschichtlich wie anthropologisch
kairologische Dramatik reduziert auf die reine Affektibilität sogar noch die
Frage nach Schuld/Unschuld oder Macht/Ressentiment im Sinne Nietzsches

auflöst, um die Affektibilität mit der „Erlösung" selber zusammenfallen

zu lassen, ohne zur Selbsterlösung zu werden: Wir empfangen jeden
Augenblick die sich ohne Rückhalt oder Verweigerung gebende Selbstgabe
des Lebens, ohne eine Vorbedingung leisten zu müssen oder zu können.26
Schon für die traditionelle christliche Theologie fallen die einzelnen
Momente der Heilsgeschichte wie Schöpfung, Sündenfall, Erlösung und
Gericht nicht auseinander, da Gott keinem zeitlichen Werden unterliegt, so
dass von einem „ewigen Christentum" im Sinne des stets präsentischen
Heils wie beim Evangelisten Johannes oder auch bei Meister Eckhart und
Fichte gesprochen werden kann.27 An diesen Punkt führen die aktuellen
religionsphänomenologischen Analysen zurück, sofern Technik und
Globalisierung uns immer mehr der Welt und des Lebens in deren phänomenaler

Erstgegebenheit berauben, um durch solches „Gestell" als wachsende
Selbst-Automatisierung28 der Verfallenheit eingedenk zu werden, welche
die schweigende Präsenz des Absoluten überdeckt.

Die damit kurz erwähnte Thematik der „Spur" von Heidegger bis Der-
rida und darüber hinaus wäre auf solchem Hintergrund nicht nur eine
ebenfalls mögliche Lektüre eines status corruptionis, wie ihn Theologie
und Metaphysik von ihrem Beginn an kennen, sondern vor allem die
dadurch gegebene Grundproblematik unseres Selbst- oder Lebensvergessens,
welches im biblisch-christlichen Sinne weiterhin als „Abfall von Gott"
gelesen werden könnte. Die abendländische Seinsgeschichte sperrt sich also

keineswegs gegen die nicht-metaphysische „Spur Gottes", und sollten die
Übersetzungen dieses Gottes in die Metaphysik hinein Ihn wortlos
gemacht oder sogar getötet haben, so bleibt unser lebendiges „Herz", um
diesseits all solcher geschichtlich-hermeneutischen Verschiebungen und
Verdrängungen Gottes affektive Unmittelbarkeit wieder vernehmen zu
können. Schon Kierkegaards ethische Subjektivität als kritische Ausfor-

26 Vgl. FRANCK: Nietzsche et l'ombre de Dieu, 472F, der eine solche „Dramatik" sowohl
auf die Entscheidung des Augenblicks wie auch auf das Schuldverhältnis von Ich/Wir im
Sinne von Levinas bezieht. Wir möchten hier nur erneut unterstreichen, dass das reine Sich-
Geben der Problematik von Unschuld/Schuld vorausliegt, welche bereits einen intentionalen
Blick auf das Leben impliziert, während die Empfänglichkeit des Lebens keiner Schau unterliegt.

Hieraus ergäbe sich die radikal phänomenologische Möglichkeit, auch einer Religion
„ohne Gott" wie dem Buddhismus gerecht zu werden; vgl. KURODA, Ario: Enjeux, possibilités
et limites d'une philosophie de la vie: Katarô Nishida au miroir de quelques philosophes
français. Université de Strasbourg: Diss. Philosophie 2003.

27 Vgl. ENDERS, Markus/KÜHN, Rolf: „Im Anfang war der Logos..." Studien zur Rezeptionsgeschichte

des Johannesprologs von der Antike bis zur Gegenwart. Freiburg i.Br.: Herder 2011.
28 Vgl. HENRY, Michel: „Ich bin die Wahrheit". Für eine Philosophie des Christentums.

Freiburg: Alber 1997, 38if; dazu auch SEBBAH, François-David: Levinas, Henry et la question
de la technique, in: Philosophie 114/2 (2012) 124-152.



Zur Situation gegenwärtiger Religionsphilosophie in Frankreich 447

mung des Spätidealismus Schellings wusste darum, und Michel Henry ruft
es in radikaler Gegen-Reduktion seinerseits religionsphänomenologisch
unter anderem mit Bezug auf die Kainsgeschichte des Jahwisten in Erinnerung:

„Weil die Wahrheit [Christi] das Böse entlarvt, richtet sich das Böse gegen
sie. Fügen wir jedoch dieser Bemerkung hinzu, dass das Böse nicht die
Verbindung zur Wahrheit selber zerstört, obwohl dies im Gegenteil zu ihr seinen
Hass motiviert, so bleibt die Verbindung des Herzens zur Wahrheit auch im
Abgrund bestehen. [...] Dieser Verbindung wird ihre ursprüngliche Reinheit,
das Herz in seiner unzeitlichen Geburt im Wort des Lebens [in Christus als
dem Erst-Lebendigen] zurückgegeben. In jedem Fall hängt, ob das Böse dem
Herzen den Hass einflößt oder dieses seine geburtliche Reinheit wieder
findet, das Verhältnis des Lebendigen zum Leben oder das Verhältnis des
Herzens zum Wort, welches es zeugt, von der Natur dieses Wortes ab, in dem
alles entstanden ist."29

Dieses Herz ist folglich keine ethische oder psychologische Sonderregion,
sondern Phänomenologie, Ontologie und Ethik in der ursprunghaften Einheit

wie Einfachheit unserer Abkünftigkeit oder Empfänglichkeit, worauf
eindeutig die Begriffe Geburt, Abgrund und Wahrheit in ihrer Proto-Rela-
tionalität verweisen. Ein ähnlicher Versuch lässt sich bei Levinas ausmachen,

der das Sagen (Dire) vom Gesagten (Dit) trennt, um in jeder Bedeutung

mit ihren unendlichen Verweisungszusammenhängen einschließlich
Skeptizismus einen Überschuss des Sagens anzuerkennen, welches jedoch
auf kein „Du" wie bei Rosenzweig oder Buber verweist, sondern auf ein
„Er" (II) der „Dritten Person", die als „Illeität (Er-heit) auf die Notwendigkeit

der Gerechtigkeit im hyperbolischen Bezug der Verantwortung zu meinem

Nächsten hinlenkt. Vermag Levinas allerdings dieses ethische Alteri-
tätsdenken in die Ontologie als Phänomenologie des il y a („Es gibt")
einzuschreiben, welches jeden Sinn von Sein pervertiert, insofern sich solch
namenloses oder neutrales Seinsgeschehen in Sinnlosigkeit verkehrt? Oder
in religionsphilosophischer Perspektive wäre hier am Schluss unserem
Beitrag zu fragen, ob das II der Illeität mit dem II des il y a identisch werden
kann? Die Schwierigkeit dazu dürfte nicht nur an der Übersetzung scheitern,

weil wir im Deutschen dann ein Er und ein Es hätten (auch dann,
wenn wir mit ça donne übersetzten), sondern darüber hinaus die im Sinne
Derridas kaum entscheidbare Frage auftritt, 3° worin der Er und das Es als
Gestalt des Dritten (oder des unzerstörbaren „Voraus" in der Frage der
Gerechtigkeit, der Spur, des Schweigens, der Dekonstrulction etc.) bestehen
kann. Für den Nihilismus nach Nietzsche gibt es keine scharfe Trennlinie

29 Christi Worte. Eine Phänomenologie der Sprache und Offenbarung. Freiburg: Alber 2010,

129.
3° Diese Frage hat D. Franck in seinem Buch über Levinas herausgearbeitet; vgl. L'un-pour-

l'autre. Levinas et la signification. Paris: PUF 2008, 127L, 251L u. 274F



448 Rolf Kühn

zwischen beiden mehr, es sei denn, dass mit dem „Tode Gottes" einschließlich

dessen „Schatten" nur noch post-modern das Es bliebe - und seine
ewige Wiederkehr bzw. die gewollte Fraktur der ständigen Ver-Äußerung
in allem Welt- und Selbstgeschehen. Ontologie und Ethik wären dann
ebenfalls unter dieser Prämisse a-theistisch vereint, aber die französische
Religionsphänomenologie, wie auch Marion3i unterstreicht, scheint in
diesem Zeitalter des Nihilismus, welchem sie in seiner geschichtlich einmaligen

Ereignishaftigkeit die notwendige Ernsthaftigkeit zukommen lassen
möchte, „den theologischen Traditionen von Europa Probleme abzuringen,
die der Philosophie zugehören, obgleich sie bisher niemals als rein
philosophische Probleme formuliert werden konnten".32

Ist diesem Fazit zuzustimmen, so geht es mithin nicht mehr um den
Gegensatz oder die Alternative von Philosophie/Theologie, sondern um
einen originären Wahrheitsmodus im phänomenologischen Sinne, welcher
in seiner neuen Unmittelbarkeit mit der „Erfahrungsmöglichkeit Gottes"
und seiner Selbstoffenbarung zusammenfiele.33 Der „Eine-für-den-Ande-
ren" ersetzt als ethisches qui pro quo das anonyme quid pro quo der bloßen
Etwas-Verweisungshorizonte und fordert nach Levinas gemäß der Auslegung

Didier Francks, um uns paradigmatisch hierauf nochmals zu beziehen,

für das „unsagbare Sagen" in jedem Gesagten als „Jenseits des Seins"
einen ethisch-politischen Weg heraus, welcher sich allerdings nicht nur als
Alternative zur von Heidegger kritisierten Onto-Theologie anbiete,
sondern weiterhin auch einen außer-gesellschaftlichen Bezug durch das nicht
einholbare Sagen bewahre. Im Vergleich zur originären Lebendigkeit des

„Herzens", welches nach Michel Henry ebenfalls me-egologisch die
„Barmherzigkeit" unmittelbar als gemeinschaftlichen Bezug zum „Nächsten"
einschließt, wird somit nochmals eindrücklich die konstitutive Spannung
zwischen Ferne/Entzug und Unmittelbarkeit/Präsenz in den Analysen der
französischen Religionsphänomenologie deutlich, deren Stringenz an
diesem Kardinalpunkt sowohl methodologisch wie deskriptiv-analytisch
jeweils zu überprüfen bleibt. Unsere Untersuchung endet damit in keinem
schematisch klassifizierenden Ja oder Nein bzw. Sowohl als Auch hinsichtlich

der jeweils diskutierten Positionen mit ihren geistesgeschichtlichen
Zusammenhängen, sondern ein religionsphilosophisches Potenzial ist je-

31 Vgl. Marion, Jean-Luc/WOHLMUTH, Joseph: Ruf und Gabe. Zum Verhältnis von
Phänomenologie und Theologie. Bonn: Borengässer 2000, 38h: „Es gab auch einen anderen Weg [in
Bezug auf den ,Tod Gottes'], der darin bestand, zu sagen, dass die Analyse Heideggers richtig
sei, dass das Sein in den Nihilismus münde, also in den ,Tod Gottes', dass es keinen Zugang
mehr zu Gott durch das Sein gäbe. Folglich musste man einen anderen Zugang zu Gott
finden als durch das Sein."

32 GONDEK/TENGELYI: Neue Phänomenologie in Frankreich, 520. Für religionsphilosophisch

relevante Fragen der Europaproblematik heute vgl. auch BRAGUE, Rémi: Europa - eine
exzentrische Identität. Frankfurt/M.: Campus 1993.

33 Vgl. KÜHN, Rolf: „Ungeteiltheit" - oder Mystik als Ab-Grund der Erfahrung. Ein radikal
phänomenologisches Gespräch mit Meister Eckhart. Leiden: Brill 2012.



Zur Situation gegenwärtiger Religionsphilosophie in Frankreich 449

weils latent oder manifest gegeben, wo die Frage nach einem durch keine
denkerische Vorentscheidung mehr verstellten Erst-Erscheinen vorangetrieben

wird. Die rein phänomenologischen oder radikal destruktiven
Analysen sind hierdurch immer auch in diesem Sinne „theologisch", ohne
thematische Theologie betreiben wollen zu müssen. Inhaltlich kann dieses
Erst-Erscheinen unserer Erfahrung in seiner reinen Passibilität dabei als

„Entzug" wie „Unmittelbarkeit" gelebt und konzipiert werden, wobei dann
eine letzte theoretische Entscheidung hinsichtlich solchen Empfindens nicht
mehr möglich ist, insofern es im reduzierten Sich-Empfinden kein anderes
Maß dahinter mehr gibt. In diesem Sinne kann auch Differenz, Transzendenz,

Spur etc. „Offenbarung" des Absoluten (als Gerechtigkeit, Anders-
heit, Mystik etc.) sein,34 selbst wenn in unseren Augen die uranfanglich
material-phänomenologische Ge-Gegebenheit solcher Affektibilität für das
fleischliche „Sagen" (Wort) eines Absoluten spricht, das nicht entfernt ist,
sondern unmittelbar in uns, wenn auch diesseits aller möglichen Benennung

mit den Begriffen gegenstandsorientierter Disziplinen.
Die Selbstaufklärung der Religionsphilosophie wie -Phänomenologie ist

damit in ein entscheidendes Stadium heute getreten, denn sie hätte zu
überprüfen, inwieweit sie sich in ihren Aussagen noch am Leitfaden der
Objektität orientiert oder vielmehr bereit ist, sich selber etwas selbst-affi-
zierend „sagen zu lassen", das vor solcher Konstitutionsabhängigkeit liegt.
Die Rezeption der französischen Religionsphänomenologie wäre damit das
Einüben in eine prinzipielle oder ständige Epoché, welche gewillt bleibt,
alle operativen Schatten theoretischer Einsätze im Sinne Eugen Finks hinter

sich zu lassen, um die Unvordenklichkeit ge-gebener Erfahrung in ihrer
innersten wie äußersten Selbstfülle sich von sich selbst her verwirklichen
zu lassen - was mit dem Begriff „Offenbarung" als Parusie, Manifestation,
Epiphanie, Wahrheit im biblischen Wortlaut originär gemeint sein dürfte
und in diesem Sinne mit der vortheoretischen religio zusammenfallt, die
ebenso individuell wie universal in Einem ist, ohne in Individualismus
oder Totalisierungen zu verfallen.

34 Vgl. DERRIDA, Jacques: Gesetzeskraft, der „mystische Grund" der Autorität.
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1991, 49: „Unendlich ist diese Gerechtigkeit, weil sie sich nicht reduzieren,

auf etwas zurückführen lässt, irreduktibel ist sie, weil sie dem Anderen gebührt, dem
Anderen sich verdankt. [...] Man erkennt darin vielleicht sogar eine (andere) Art Mystik (und
klagt sie deshalb an). Die Dekonstruktion ist verrückt nach dieser Gerechtigkeit, wegen dieser

Gerechtigkeit ist sie wahnsinnig."



45° Rolf Kühn

Zusammenfassung
Anfang der 1990er Jahre hat man der Phänomenologie in Frankreich eine

„theologische Wende" (Janicaud) bescheinigt, aber die genaueren Analysen der

gegenwärtigen französischen Religionsphänomenologie zeigen, dass es sich in
den Arbeiten von Levinas, Derrida, Henry wie Marion etc. um eine
Selbstradikalisierung der Phänomenologie im Sinne des Aufweises eines originären
Erscheinens handelt. Dadurch werden bisherige theologische Themen zu
Problematiken der Philosophie selbst, wobei sich zwei große Lösungsrichtungen

abzeichnen: Entweder entzieht sich das Absolute als „Spur" in das

Unbenennbare hinein oder es erweist sich in einer nicht zurückweisbaren
Unmittelbarkeit von Passivität oder Anruf. Diese äußerste Alternative erfordert

es, die jeweiligen Konstitutionsbedingungen selbst in den Blick zu
nehmen, das heißt zu fragen, ob phänomenologische Vorgaben wie Horizont,
Dasein, Transzendenz oder Differenz (die an sich für die Welt- und
Gegenstandsanalyse gedacht waren) auf „Gott" und seine Selbstgebung als
„Selbstoffenbarung" überhaupt beziehen lassen.

Abstract
In the early 1990s a theological "turn" in French phenomenology was
acknowledged, but a closer analysis ofpresent French religious phenomenology
shows that it is a matter of a self-radicalizing of phenomenology, in the
sense of a showing ofa primordial appearance, as this is seen in the works of
Levinas, Derrida, Henry, Marion and other. By this "turn", themes which
were formerly theological become problems for philosophy itself. In this
development we can discern two lines of solution: Either the Absolute
withdraws itself into a mere "trace" in the Unnameable or it shows itself in a

not-to-be rejected immediacy of passivity or call. These most extreme
alternatives require that each option take a good look at its own condition
or presuppositions, that is, that it ask itselfwhether such phenomenological
concepts as horizon, personal existence, transcendence or difference allow
themselves to be at all connected to "God" ant his self-giving as "self-
revelation".


	Entzug oder Unmittelbarkeit Gottes? : Zur Situation gegenwärtiger Religionsphilosophie in Frankreich

