Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 60 (2013)

Heft: 2

Artikel: Entzug oder Unmittelbarkeit Gottes? : Zur Situation gegenwartiger
Religionsphilosophie in Frankreich

Autor: Kihn, Rolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761003

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761003
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ROLF KUHN

Entzug oder Unmittelbarkeit Gottes?

Zur Situation gegenwartiger Religionsphilosophie in
Frankreich

Nach der Epoche religionskritischer Aufklarung und sdkularer Indifferenz
gegeniber Religion und Kirche scheint es im gegenwartigen Kontext geo-
politischer Umwalzungen so zu sein, dass das ,religiose Phanomen” wieder
zu einem wesentlichen Faktor innerhalb interkultureller wie strategischer
Auseinandersetzungen geworden ist. Es erstaunt also nicht, dass auch Pu-
blikationen und Tagungen zum Thema ,Religionsphilosophie“ zunehmen
und neue internationale Vereinigungen zu Forschungszwecken entstehen.:
Die religionsphilosophische Tradition bleibt dadurch nicht nur an die er-
erbten Beziige zu Metaphysik und Theologie gebunden, sondern es kniip-
fen sich auch neue Verbindungen mit Human-, Sozial-, Kultur- und Reli-
gionswissenschaft, um dem ,religiésen Phianomen“ in seiner ganzen ge-
schichtlichen wie aktuellen Gegebenheit philosophisch und empirisch ge-
recht zu werden.

In methodischer Hinsicht hat angesichts solch vielfdltiger Anndaherun-
gen Jean Greisch2z im franzdsischen Sprachraum die Unterscheidung von
philosophie de la religion, philosophie religieuse, théologie philosophique
und théologie religieuse (confessante) vorgeschlagen, da das ,Denken der
Religion“s weder allein zur glaubigen Haltung noch zum ausschlief8lichen
Bemiihen um den ,Gegenstand Gott“ hinfithre, sondern eine Offnung ge-
geniiber theoretischen wie praktischen Manifestationen hinsichtlich jener
Beziehungen impliziere, die mit den Sinnordnungen von Mensch, Welt
und Gott existieren. Diese vornehmlich seit dem 19. Jahrhundert vorgege-
bene hermeneutische Sichtweise, wie sie dann Heidegger fundamental-

1 Fiir unseren Zusammenhang sei die im Oktober 2011 gegriindete ,Société Francophone
de Philosophie de la religion unter Leitung von Philippe Capelle-Dumont, Jean-Louis
Vieillard-Baron und Jean Grondin erwahnt; zu den Griindungsmitgliedern gehoren ebenfalls
Jean Greisch und Jean-Luc Marion.

2 Vgl. Le buisson ardent et les Lumiéres de la raison. L’invention de la philosophie de la
religion (= T. 1: Héritages et héritiers du XIX® siécle; T. 2: Les approches phénoménologiques et
analytiques; T. 3: Vers un paradigme herméneutique. Paris : Cerf 2002-2004; dazu die Bespre-
chung von DELACROIX, Victor : Jean Greisch: Le Buisson ardent et les Lumiéres de la raison,
in: Archives de sciences sociales des religions 130 (2005); ebenfalls in dieser Perspektive
CAPELLE-DUMONT, Philippe (Hg.): Philosophie et Théologie. Anthologie, 5 Bande. Paris: Cerf
2009-2011.

3 Wir greifen hier den Titel eines dlteren Sammelbandes unter der Leitung von H.J.
ADRIAANSE u. ]J. GREISCH auf: Penser la religion. Recherches en philosophie de la religion. Paris:
Beauchesne 1991.



436 Rolf Kithn

ontologisch weiter gepragt hat,4 kann sich ohne Zweifel durch neuere
berechtigte Interessen fiir religiose Diskursanalysen sowie Narrativitat und
Metaphorologie ergianzen lassen, wie wir sie im franzosischen Raum durch
Ricoeur kennen gelernt haben. Sofern sich die Religionen durch ihre ,Er-
zahlungen“ (récits) in ihrem positum selbst interpretieren und als ,Ver-
kiindigung” kerygmatisch mitteilen, kommt dieser Sachverhalt allen Diszi-
plinen entgegen, welche das ,religiose Phanomen® unter ihrem jeweiligen
epistemologischen Gesichtspunkt ernst nehmen wollen: Historie, Exegese,
Linguistik, Archaologie, Ethnologie, Religionssoziologie und -psychologie
sowie Kunstwissenschaft, ohne von den einzelnen Theologien in konfes-
sioneller Hinsicht zu sprechen.

Ob diese methodische Vielfalt der Disziplinen jedoch den alten und
neuen Problemen der ,Religionsphilosophie® tatsdchlich entgegenkommt,
ist eine Frage, die vom vorausgesetzten Wesensverstdindnis der Religion
selbst abhangt, welches nicht nur auf die Vielheit der Religionen zu achten
hat, sondern vor allem auf die phanomenologische Art und Weise, wie sich
deren jeweilige Diskursivitit und Hermeneutik artikuliert, das heifst als
ein Reprdsentationsmodell glaubigen Verstehens der oben genannten Trias
von Mensch, Welt und Gott bzw. auch als eine ethisch-kulturelle Praxis,
die dem individuellen und/oder gesellschaftlichen Heil zugewandt ist. Ein
wirkliches ,Wesensverstandnis“ des Religiosen lasst sich aber wohl nur
dann gewinnen, wenn die Vorstellungsstruktur als solche aufgeklart wird,
um in Abgrenzung davon den immanent religiosen Vollzug genauer zu
fassen, der sich mit der Wirklichkeit des Absoluten selbst konfrontiert
oder sogar in dessen inneres Leben eingelassen ist. Die franzosische Reli-
gionsphdnomenologie der letzten Jahrzehnte, wie sie in unserer Untersu-
chung hier diskutiert wird,5 hat uns fiir diese Problematik eindeutig zwei
Antworten im Augenblick hinterlassen: entweder entzieht sich Gott oder
das Absolute in eine unzugadngliche Alteritit oder Namenlosigkeit hinein,
von der nur eine Spur im Vergessen selbst bleibt (was die virtuelle ,Selbst-
auflosung” des Christentums und der anderen Religionen fiir die Zukunft
einschliefdt), oder das Absolute gibt sich dergestalt, dass Vorstellung und
Differenz als letzte Gegenstandskategorien nicht mehr mafgeblich sind,
um die eigenwesentliche Selbstgebung Gottes als seine ,Selbstoffen-

4 Vgl. schon das entsprechende an Heidegger orientierte Schlusskapitel bei GREISCH,
Jean: Le cogito herméneutique. L’herméneutique philosophique et I’héritage cartésien. Paris:
Vrin 2000, 246-248, iiber das ,Fragende und befragte Denken®; ebenfalls GREISCH, Jean: En-
tendre d’une autre oreille. Les enjeux philosophiques de I’herméneutique biblique. Paris: Bayard
2006.

5 Wir beriicksichtigen hier nicht die analytische Religionsphilosophie in Frankreich, wo-
zu folgende Arbeiten weiterfiihrend genannt werden konnen: BOURGEOIS-GIRONDE, Sacha/
GNASSOUMOU, Bruno/POUIVET, Roger (Hgg.): Analyse et théologie. Paris: Vrin 2002; POUIVET,
Roger/MICHON, Cyrille (Hgg.): Philosophie de la religion. Paris: Vrin 2010; MICHON, Cyrille:
Le fiacre des propositions. Remarques sur la pertinence de la philosophie analytique de la reli-
gion, in: ThéoRémes 2 (2012): Les renouveaux de la philosophie de la religion en question.



Zur Situation gegenwartiger Religionsphilosophie in Frankreich 437

barung“ zu leben und zu denken. Letztere wdre dann auch keiner beson-
deren geschichtlichen Mystik mehr geschuldet, sondern sie wiirde das ein-
losen, was die mystische Tradition stets reduktiv-kriteriologisch eingefor-
dert hat, namlich ,Gott“ an keine Begrifflichkeit und Metaphorik mehr zu
binden und ,sich“ von ,Jhm“ als Sein, Grund oder Leben selber heimsu-
chen zu lassen, mit anderen Worten dass Er sich als jene Wirklichkeit offen-
bare, die Er als Ursprung im nicht-kausalen Sinne immer gewesen ist.6

Wie die ,Religion und ihre ,Gegenstiande” religionsphilosophisch zu
behandeln seien, bleibt mithin die entscheidende Frage, wobei ein solches
Wie im Sinne klassisch-ekstatischer Phanomenologie die Erscheinenskrite-
rien bereits im Vorhinein festgelegt sind: Welthorizont, Daseinsstrukturen,
Bewusstseinsimmanenz (Seele) oder Transzendenz, von denen sich insge-
samt die Frage stellt, ob sie fiir ,Gott“ letztlich iberhaupt sinnvoll sind.
Dogmatik, Verkiindigung und Riten lassen sich zweifellos auf diese Grund-
gegebenheiten der Manifestation Gottes und seiner menschlichen Rezep-
tion im Dasein hin untersuchen, aber es gibt auch Traditionen, welche die
Unterscheidung von Philosophie/Religion nicht kennen bzw. sogar der
Philosophie gegeniiber ablehnend sind. Deshalb miissen sie nicht weniger
genuin religios sein, denn die Themen der Religionen von ihrem Beginn an
— wie Hoffnung, Heil, Einheit oder Vermittlung von Gott/Mensch - miis-
sen nicht philosophisch oder theologisch formuliert sein, um als ,un-
mittelbare Erprobung” im Sinne urspriinglicher religio wesenhaft gelebt zu
werden. Theologie wie Philosophie sind in unserer Tradition in der Tat
beide auch immer als Disziplinen des Ursprungs im Sinne eines Grundes
zu verstehen, der vor dem Gedachten liegt, so dass zwar gegenseitige Ent-
lehnungen aus diesen Disziplinen - mit entsprechender methodischer Vor-
sicht - nicht auszuschliefen sind, aber eine unvordenkliche Einheit eben
nicht durch eine solche gegenseitige Allianz oder Anerkennung in irgend-
einer Weise verdunkelt werden darf.

Das religionsphilosophische Problem besteht also nicht so sehr in der
relativen Zugehorigkeit von philosophischen und theologischen Lektiiren,
sondern in dem Mafd der Differenz oder Alteritdt, welches darin am Werk
bleibt, um vielleicht jene origindre Einheit als Wirklichkeit nicht mehr
durchscheinen zu lassen.7 Ideen- und wirkungsgeschichtlich gesehen ist

6 Vgl. zur Diskussion CAPELLE-DUMONT, Philippe (Hg.): Dieu en tant que Dieu. Paris: Cerf
2011. Damit bleibt auch problematisch, in Religion und Religiésem hauptsdchlich eine ,trenn-
scharfes“ Definitionsaufgabe als hauptsdchliches Anliegen zu sehen; vgl. SCHMIDT, Thomas
M./MULLER, Tobias (Hgg.): Was ist Religion? Beitrdge zur aktuellen Debatte um den Reli-
gionsbegriff. Paderborn: Schoningh 2012.

7 Eine Ubersicht iiber das Denken der Differenz von Parmenides bis Derrida bietet die
Vorlesungsreihe von DASTUR, Francoise: Philosophie de Différence. Un cours. Chatou: Les
Editions de la transparence 2004. Dastur gehért zur mittlerweile ilteren Pinomenologenge-
neration in Frankreich wie Richir und Marion und beriicksichtigt unter der Inspiration von
Husserl, Heidegger und Hélderlin in ihren Publikationen besonders die Problematik der



438 Rolf Kiithn

namlich spatestens seit Kant die empirisch-kategoriale Angleichung von
Vorstellung und Objektivitdt zum einzigen Wahrheitskriterium geworden,
was aber prinzipiell zur Folge hatte, dass alles Sein oder Gegebene dem
»Verdacht® anheim fdllt, so lange blof3e Illusion zu sein, wie keine ada-
quate (wissenschaftliche) Vorstellung (Begriff) von ihnen gebildet wurde.
Dadurch wurde nicht nur eine unmittelbare (radikale) Erscheinensweise
wie das pathische oder rein phanomenologische Leben verdunkelt, indem
es als ,Geftithl“ desavouiert bzw. der rektifizierenden Technik des Han-
delns jeglicher Art unterworfen wurde,8 sondern gerade auch die Religion
wurde vornehmlich zum Gegenstand einer ,Philosophie des Verdachts®
unter anderem bei Feuerbach, Nietzsche und Freud, da sie scheinbar ge-
gentiiber der rationalen Vorstellung und der humanistischen Selbstbehaup-
tung keinerlei Eigenwesen an Wahrheit mehr besafy. Umgekehrt kann eine
radikale Phanomenologie in der Welt keinerlei ,Versicherung” finden, wel-
che iiber die wechselnden Sinn-Vorstellungen eine Antwort auf die da-
seinsfaktische ,Sorge“ sucht, so dass ein Gott solcher ,Versicherung® im
Aufden nur ein irrtimlicher sein kann - wogegen im Grunde alle Religio-
nen protestieren, sofern der ,Bruch mit der Welt" als ihre unverzichtbare
Epoché zum Wesen ihres Selbstverstindnisses gehoren diirfte, in der
~Welt" kein Ziel zu besitzen.9

Wenn wir also programmatisch schon feststellen konnten, dass die ge-
genwartige franzosische Religionsphanomenologie vor der Alternative von
Differenz und Immanenz in Bezug auf das Absolute stehen bleibte (wobei

Zeit, des Sterbens und der Asthetik; vgl. La phénoménologie en question. Langage, altérité,
temporalité, finitude. Paris: Vrin 2004.

8 Vgl. HENRY, Michel: Généalogie de la psychanalyse. Le commencement perdu. Paris: PUF
1985, 194 u. 202.

9 Vgl. schon KUHN, Rolf: Geburt in Gott. Religion, Metaphysik, Mystik und Phdnomeno-
logie. Freiburg/Miinchen: Alber 2003, 12-18.

10 Womit nicht gesagt sein soll, dass Immanenz/Differenz selber eine letzte Dualitdt bil-
den, denn eine als origindr ausgewiesene phanomenologische Immanenz bleibt der effektive
Ermoglichungsgrund jeglicher Differe(d)nz oder Transzendenz. Mit ,Alternative” sollten hier
nur die beiden Grundorientierungen angezeigt sein, innerhalb derer sich die franzosischen
Religionsphdnomenologien gegenwartig bewegen; vgl. auch DUFOUR-KOWALSKA, Gabrielle:
Michel Henry. Passion et magnificence de la vie. Paris: Beauchesne 2003, Kap. 1 u. 3: ,Com-
prendre I'immanence” und ,Phénoménologie matérielle et christianisme“. - Diese Situation
kann der eingangs genannte, grof angelegte Versuch einer Ubersicht und Aktualisierung zur
Religionsphilosophie bei Jean Greisch unterstreichen, denn er fithrt nach seinen eigenen
Aussagen tber die ,Triangulation“ von Philosophie, Theologie und Wissenschaften mit Hilfe
einer ,idealtypischen, spekulativen und kritischen Methode“, welche Wirkungs- und Rezep-
tionsgeschichte integrieren will, selbst beim letztlich favorisierten hermeneutischen Para-
digma nur zur ,Dialektik einer aufgeschobenen Synthese“ (die wir zur ,Horizont-Entfaltung”
zdhlen). Dadurch wird die schon in seinem Buchtitel angekiindigte Spannung zwischen
»brennendem Dornbusch® und ,Licht der Vernunft keineswegs aufgehoben und eine ,ab-
solute Religion® bleibt nur mogliche Hypothese, wobei allerdings die proklamierte Unter-
scheidung zwischen ,Religionsphilosophie® und ,religiéser Philosophie“ nicht immer einge-
halten ist. Vgl. Le buisson ardent et les Lumiéres de la raison, t. 1, 33 u. t.3, 735. Das heifdt, die
Religionshermeneutik bei ]J. Greisch im Anschluss an Husserl, Heidegger und Ricceur vor-



Zur Situation gegenwartiger Religionsphilosophie in Frankreich 439

die Frage nach dem Zusammenhang von Hermeneutik, Dekonstruktion
und radikaler Phanomenologie eine mafdgebliche Rolle spielt), dann ist
diese Konstellation dem religionsphilosophischen Erbe insgesamt eben
nicht ganz unbekannt. Einige kurze Streiflichter vermogen zu zeigen, dass
Descartes etwa die Ontologie nur als allgemeine Wissenschaft der Seien-
den verstand und die entsprechende religiose Metaphysik aus seiner physi-
kalisch orientierten Ersten Philosophie ausschloss, womit auch besiegelt
war, dass die ,Offenbarung“ - bis auf die Idee des ,Unendlichen® - aus
dem Bereich philosophischer Reflexion weitgehend verbannt wurde. Spate-
re Cartesianer hielten sich nicht an diese Trennung, so dass etwa Male-
branche den Anspruch der idealen Gewissheit gerade wieder in den ge-
offenbarten Wahrheiten garantiert sah und in der ,christlichen Philoso-
phie“ eine Metamorphose der ratio erblickte, welche ihrerseits das Wesen
der Philosophie in Frage stellt. Hegel akzentuierte diese Problematik, inso-
fern nach ihm nur das Christentum in der Lage sei, den ,, Tod Gottes” unter
der Form der Passion Christi und als philosophischen Atheismus zu inte-
grieren, mit anderen Worten durch eine ,Negation der Negation des
Absoluten® alle mythologischen und reflexiven (aufgeklarten) Prozesse der
Bewusstseinserfahrung zu beenden, welche stets nur den gebrochenen
Spiegel ihrer selbst hervorgebrachten Vorstellungen anschauen kann, von
dem der ,Riss“ des ,spekulativen Karfreitags“ in der absoluten Religion
das ,Ich (denke)“ eben befreien soll.n

Allein Heidegger hielt an seinem philosophischen Widerstand gegen-
tiber dem ,Christlichen“ denkerisch fest, was ihn dazu veranlasste, die
epochale Geschichtslosigkeit oder Abwesenheit Gottes in dessen ,Kom-
men“ als Befreiung von allen Seinsvorherbestimmungen zu verwandeln,
welche das Dasein gegentiber einer solchen (anderen) Erwartung noch ein-
schranken konnte. Diese spekulativen Etappen der Religionsphilosophie
fanden vielleicht bei Maurice Blondel eine gewisse Korrektur, insofern er
aufweisen wollte, dass keine theoretische Reflexion vom rein Praktischen
der ,Aktion“ absolvieren kann, wodurch Gott einerseits zur immanenten
Wirklichkeit einer in ihrer Moglichkeit je erneuerten Existenz wird und
andererseits alle idolatrischen oder transzendenten Handlungssysteme ei-
ner Kritik unterworfen werden, sofern sie den inneren Bezug von Natur
und Gnade im Sinne einer verborgenen, aber effektiven Gegenwart Gottes
nicht zulassen.:z Ob auf diesem Weg auch der Bruch zwischen mittelalter-

nehmlich, ohne die analytische Tradition Wittgensteins zu tibergehen, ist weniger ,Aufheb-
ung”“ der anderen religionsphilosophischen Paradigmen als die ,Sondierung ihrer hermeneu-
tischen Moglichkeiten® auf einem Weg, tiber den seiner Ansicht nach erst die Zukunft
entscheiden wird; vgl. Le buisson ardent et les Lumiéres de la raison, t.3, 161.
1 Vgl. auch RESWEBER, Jean-Paul (Hg.): Le Jésus des philosophes. Metz: Le Portique 2002.
12 BLONDEL, Maurice: L’Action. Essai d’une critique de la vie et d’'une science de la pratique.
Paris: Alcan 1893 (Neuaufl. 1950 u. 1993 bzw. in: (Euvres complétes, Bd. 1. Paris: PUF 1995; dt.



440 Rolf Kithn

lichem und modernem Denken mit seinem ausschliefdlichen Wissen-
schaftsanspruch von Descartes bis Husserl aufgehoben werden kann, ist si-
cher fraglich, aber thomistisch orientiere Denker wie Edith Stein (1891-
1942)3 oder Etienne Gilson (1884-1971)4 haben zumindest die Notwendig-
keit einer solchen Kontinuitat unterstrichen, die wieder gefunden werden
misse, falls es zu einer Versohnung von christlichem Glauben und philo-
sophischer Rationalitit kommen sollte.

Unsere eigenen Untersuchungen im Bereich des gegenwartigen franzo-
sischen Religionsdenkens haben uns demgegeniiber eher erkennen las-
sen,’s dass eine solche Kontinuitat zwischen der antik-mittelalterlichen
Ontologie und der radikalen Problematisierung des Seins durch die neuere
Phanomenologie nicht mehr moglich erscheint, da von ,Sein“ nur etwas
ausgesagt werden kann, sofern es ,erscheint” oder ,sich gibt“. Diese kon-
stitutiv vorausliegende Erscheinens- oder Gebungswirklichkeit verabschie-
det notwendiger Weise jegliches Vorstellungsapriori, welches Metaphysik
wie moderne Rationalitdt als Versuche der Objektivierung von Seiendheit
auszeichnet, so dass die Ausgangslange fiir die Erkenntnis oder Erfahrung
des Absoluten in Bezug auf uns Menschen heute eine andere geworden ist:
Es geht nicht mehr um die Moglichkeit einer Gewissheit als Evidenz, die
dem Denken einsichtig sein konnte, selbst wenn sie den ,Tod Gottes” und
des ,Subjekts” zu integrieren vermag, sondern wie das Absolute im Erschei-

Ubers. Die Aktion. Versuch einer Kritik des Lebens und einer Wissenschaft der Praktik. Frei-
burg: Alber 1965).

13 Vgl. ihr Hauptwerk Endliches und ewiges Sein. Versuch eines Aufstiegs zum Sinn des
Seins (entst. 1931-1936). Freiburg i.Br.: Herder 1950.

14 Vgl. Réalisme thomiste et critique de la connaissance. Paris: Vrin 1939; L'étre et
I'essence, Paris: Vrin 1948 (*2000). - Fiir die protestantische Seite bleibt Jean Héring (1890-
1966) zu nennen, der als einer der ersten Schiiler Husserls in Straburg lehrte, mit Levinas
die Phanomenologie in Frankreich einfithrte und folgendes beachtetes religionsphiloso-
phisches Werk verfasste: Phénoménologie et philosophie religieuse. Etude sur la théorie de la
connaissance religieuse. Paris: Alcan 1926. Héring will die Religionsphilosophie aus der Krise
herausfiihren, indem sie nach Schleiermacher zur Religionspsychologie wurde, denn der An-
thropozentrismus verkennt die Wahrheit der Religion als eines ,Glaubensaktes®. Durch die
Orientierung an Max Scheler ist die Religiositit des Bewusstseins daher auf religiose Werte
bezogen, vor allem auf die Heiligkeit. So ist zwar Gott gegeniiber dem empirischen Univer-
sum und der Welt der Wesenheiten transzendent, aber die Phanomenologie darf solche
Transzendenz - wie Husserl es methodisch gefordert hatte — nicht aus der Phinomenologie
aussparen. Damit weist Héring gleichzeitig die Auffassung vom ontologischen Primat des
Bewusstseins zuriick, so dass die Religion jenseits von Psychologie und reduzierter Intentio-
nalitdt (sowie auch von Soziologismus und Historismus) frith einen eigenen Stellenwert in
der phdnomenologischen Forschung gewinnt, auf den sich die jingste Entwicklung in Frank-
reich erneut besinnt; vgl. SCHMITZ-PERRIN, Robert: Strasbourg, ,banlieue de la phénoménolo-
gie“. Edmond Husserl et l'enjeu de la philosophie religieuse, in: Revue des sciences religieuses
69/4 (1995) 65-80; MONSEU, Nicolas: Les usages de l'intentionnalité. L'introduction de Husserl
en France. Louvain: Peeters 20035.

15 Vgl. KUHN, Rolf: Franzésische Religionsphilosophie und -phdnomenologie der Gegen-
wart. Metaphysische und post-metaphysische Positionen zur Erfahrungs(un)méglichkeit Got-
tes. Freiburg i.Br.: Herder 2013.



Zur Situation gegenwartiger Religionsphilosophie in Frankreich 441

nensvollzug selber anwesend ist oder nicht - als Ethik des Anderen, als
Sattigung des Anrufs bzw. als lebendige Selbstaffektion oder als Unent-
scheidbarkeit des Sinns, wie die Antworten von Levinas bis Nancy lauten.
Von diesen phanomenologischen Radikalisierungen fithren keine Wege
mehr zu ontologischen Substanz- oder Prinzipienaussagen zuriick, weil die
.Gebungsweise sich prinzipiell im Vergessenen oder Verborgenen vollzieht,
ohne aufzuhoren, effektiv zu sein, das heif3t eben ge-geben. Die ,Gottes-
frage“ und ihr Korrelat einer transzendent ausgerichteten Intentionalitat
des Menschen scheitern hieran, weil jedes ,Wo?“ oder ,Wohin?“ Gottes
(wie Nietzsche letzteres als neue Frage formulierte) irgendwelche ,Orte“
voraussetzen, die weder kosmologisch noch ideell von Gott besetzt werden
konnen, sofern alle Orte erst in der Horizont-Entfaltung von Gegebenheit
oder Erscheinen entstehen - und somit Gott ihnen als nicht-kausal voraus
liegen muss. Gewiss kann man hierbei Problem und Frage weiterhin me-
thodisch unterscheiden (Marcel, Heidegger, Greisch), aber mafdgeblich
bleibt, dass Gott kein ,Befragter” ist, wenn wir selbst zundchst die vom
Phanomen ,Angerufenen® sind, was in letzter Konsequenz heifdt: in einer
Passivitdt affiziert, die dlter als jeder besondere Anruf sogar noch ist und
daher auch nicht mit einer ontischen Gefiihlsanalyse im Sinne Schleierma-
chers oder Rudolf Ottos verwechselt werden darf.

In Bezug auf das Absolute wire dann nicht nur jegliche Frage-Philoso-
phie zu verabschieden, weil sie sich stets schon in vorentworfenen Ant-
wort-Horizonten bewegt, die relativ sind oder enttduscht werden konnen,
sondern selbst der Verzicht auf die Begriffsvergotzung (idoldtrie concep-
tuelle) bei J.-L. Marion¢ reicht nicht aus, da die ,Unbegreiflichkeit Gottes®,
die ja alter als Ontologie und Metaphysik in einem gewissen Sinne der be-
reits biblischen theologia negativa ist, keine theoretische Frage des Den-
kens und der Philosophie letztlich bedeutet — sondern unsere schweigende
oder unsichtbare Passibilitdt in ithrem Vollzug selbst, wodurch ,Gott" in
jeglichem immanenten Handeln anwesend ware, sofern er uns ,im Anfang“
affiziert, das heif3t schon immer und ohne Unterbrechung in unserer
transzendentalen Lebendigkeit. Diese Problematik ist auch keine Wer-
Frage mehr, wie sie in der Frage nach dem ,Selbst” als implizite Gottes-
frage noch mitschwingen konnte, sofern es sich beim ,Gott, der ins Den-
ken einfdllt” eben nicht mehr um einen gedachten Gott handelt, sondern
um die absolute Rekurrenz solcher Passivitat selbst, das heif3t um ,Schép-
fung®, die nach Levinas falschlicher Weise von Heidegger nicht beriick-
sichtigt wurde, sofern solche Passivitdt (Schopfung) selbst dem Geworfen-
sein des zeitlichen Daseins noch vorausgeht.7

16 Vgl. Certitudes négatives. Paris: Grasset & Fasquelle 2010.

17 Vgl. etwa LEVINAS, Emmanuel: Zwischen uns. Versuche iiber das Denken an den Ande-
ren. Miinchen: Hanser 1991, 73-82: ,Menschwerdung Gottes"?



442 Rolf Kithn

Die hermeneutische Situativitit von religionsphilosophischen Vorfra-
gen in Bezug auf die Frage, wie richtig nach Gott zu fragen sei - gemaf
dem ,Wie nun suche ich dich, Herr?“ bei Augustinus® - reduziert sich
mithin selbst als Problematik der Antreffbarkeit und Ansprechbarkeit Got-
tes durch unsere reine Affizierbarkeit durch Ihn. Dabei kann dann auch
Vergessen und Spur an sich keine letzte (dekonstruktiv retentionale) Rele-
vanz mehr beanspruchen, sofern diese Affektion als Lebendigkeit per se im
rein phanomenologischen Sinne absolut ist - iiber unser Sein oder Nicht-
Sein als transzendentale Geburt entscheidet, von welcher her ebenfalls so
etwas wie ,Erscheinen“ oder ,Gegebenheit” allein moglich ist. Damit ist
ebenfalls die Wertfrage an ihren phianomenologischen Ursprungsort zu-
rickgefiihrt, denn wenn nach Michel Henry ohne Affektion nichts Axiolo-
gisches erfahren werden kann, dann gehoéren Affektion, Vollzug als Praxis
und Kultur im Absoluten selbst zusammen.? Die franzosische Religions-
phinomenologie der Gegenwart kann also verstandlich machen, dass ,iiber
Religion“ nicht von aufsen zu sprechen ist, sondern sich dort nur bewahrt,
wo sich das Denken in seiner transzendentalen Ermdglichung selbst em-
pfingt, sofern es zu dieser dauflersten Reduktion bereit ist. Alle Aussagen
betreffs des ,Wesens der Religion“ auf der Ebene von Reprasentation und
Hermeneutik sind damit relativiert, wie wir unterstreichen mochten, da
sie wie die ontologisch-metaphysischen Bestimmungen nur eine Deixis-
Funktion hinsichtlich dessen besitzen kénnen, was sich in der Affektibili-
tdt der inneren Lebensrezeptivitdt entscheidet.ze

18 Confessiones X, 20, 29.

19 Vgl. auch KUHN, Rolf: Lebensreligion. Unmittelbarkeit des Religiésen als Realitdtszu-
gang. Nordhausen: Bautz 2013. - Unter den jiingeren Phianomenologen in Frankreich hat Re-
naud Barbaras (geb. 1955) ebenfalls eine Phanomenologie des Lebens auf der Grundlage der
Analyse des Begehrens (désir) im Ausgang von Husserl, Pato¢ka und Merleau-Ponty vor-
gelegt, worin er den henryschen Lebensbegriff als selbstaffektive Einheit von Fleisch/Leben
als zu ,schillernd” kritisiert. Damit ist eine nach seiner Meinung zu groffe Nahe zum Geist-
begriff gemeint, welche dem Animalischen in der Lebensgegebenheit nicht gerecht wiirde.
Durch das Beharren auf die Univozitdt des Seienden ist Barbaras allerdings nicht in der La-
ge, seinen Begriff des ,Begehrens” so weit zu fithren, dass dieser sich in seiner passiblen Ab-
solutheit als fiir das gottlich Absolute selbst offen erweist; vgl. Introduction a une phénomé-
nologie de la vie. Paris: Vrin 2008. Unser Ansatz beruht gerade darin, die konkrete Faktizitat
des Leiblichen (chair) phdanomenologisch so bestimmt wie moglich zu fassen, ohne reli-
gionsphilosophische Fragen auszublenden, das heiflt die Gegebenheit des Absoluten nicht
nur thematisch der Geschichte und Hermeneutik anzuvertrauen, sondern diesem ,Fleisch®
in seiner Originaritit selbst. Ahnlich lieRe sich auch gegeniiber Jocelyn Benoist (geb. 1968)
argumentieren, der sich gegeniiber den erfolgten Durchbriichen einer radikalisierten Phano-
menologie in Frankreich im Sinne einer intentional enger verstandenen Phinomenologie
mit Rickgriff auch auf Bolzano, Meinong und Schlick wieder abgrenzt, wie etwa an seinen
Titeln wie ,L’écart plutot que l'exédent” (in: Philosophie 78 [2003] 77-93) oder Sens et sensi-
bilite. L'intentionalité en contexte. Paris: Cerf 2009, abgelesen werden kann. Vgl. im Einzel-
nen auch zu Barbaras und Benoist: GONDEK, Hans-Dieter/TENGELYI, Lazl6: Neue Phdnomeno-
logie in Frankreich. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2011, 581-603 u. 640-662.

20 In dieser Hinsicht sind gleichfalls die vielfaltigen Publikationen zu werten, wie sie ge-
genwartig zu diesem Fragenkomplex erscheinen; vgl. etwa YOUSEFI, Hamid Reza/WALDEN-



Zur Situation gegenwartiger Religionsphilosophie in Frankreich 443

Damit klaren sich letztlich auch noch einmal die teilweise schon in
Erinnerung gerufenen Fragen der Traditionsstrdnge, die fur das Verstand-
nis von Religion durch Judentum und griechisch-romische Antike in un-
serer Geschichte maf3geblich geworden sind. Keine Tradition ist namlich
denkbar ohne in den Individuen zunachst vorgegebene Affektionen, in
denen jeweils das Absolute des Lebens empfangen wird. Hinter Semantik
und Begriffsgeschichte als Rezeptionsproblematik hermeneutischer Natur
im weitesten Sinne ist daher stets auf das transzendentale Moment solch
origindrer Empfanglichkeit zuriickzugehen, um die Relativitat der histori-
schen Symbolisierung zu durchbrechen. Damit sind diese Letzteren keine
blofde Illusion, sondern habitualisierte Arten und Weisen, wie das Abso-
lute situativ oder kontextuell entgegengenommen werden konnte, sofern
»2Affektion“ immer auch unmittelbar gegebene Leiblichkeit mit deren indi-
vidueller wie gesellschaftlicher Praxis bedeutet. Auf diese Weise reicht die
ideologisch wie praxeologisch typisierte Historie in die rein affektive His-
torialitat des Lebens hinein, indem sie prakategorial oder vorbegrifflich
aus ihr hervorgeht, da rein phanomenologisches Leben in seiner inneren
Selbstbewegung ununterbrochene Hervorbringung oder Tun als Vollzug
ist. Und insofern sich dieser Vollzug in seinem subjektiven Ursprung nicht
selbst setzen kann, ist seine selbstaffektive Abkiinftigkeit immer schon die
welthaft schweigende Anwesenheit des absoluten Lebens, ohne formlos zu
sein, weil jeder Vollzug von Leben bereits ein phanomenologisch je be-
stimmter ist, das heifdt affektiv-praktische Selbstrealisierung des Lebens in
der ganzen Breite und Tiefe seiner konkreten Potenzialitiaten.z

FELS, Hans/GANTKE, Wolfgang (Hgg.): Wege zur Religion. Aspekte — Grundprobleme - Ergdn-
zende Perspektiven. Nordhausen: Traugott Bautz 2010. Die oben genannte Deixis-Funktion
ermoOglicht es uns daher zugleich, den interdisziplindren Austausch aufrecht zu erhalten, oh-
ne allerdings die Religion an eine solche Interdisziplinaritdt als einen einseitigen epistemi-
schen ,Gegenstand“ Religion verlieren zu miissen.

21 Abgesehen von moglichen Hinweisen auf Durkheim, Lévi-Strauss, Foucault oder Cer-
teau konnen wir hier nicht naher auf Fragen der Religionssoziologie eingehen; es sei jedoch
in Bezug auf die Frage von Habitus und gesellschaftlicher Praxeologie auf das einflussreiche
Werk von Pierre Bourdieu (1930-2002) fir diesen Themenbereich verwiesen. Bourdieu
nimmt einen gewissen subjektiv spontanen ,praktischen Sinn“ (sens pratique) der ,Akteure”
an, welchen er grundlegend durch einen Habitus gepragt sieht, der es schwierig macht, die
Rollendeterminierung im gesellschaftlichen Handlungs-,Feld” als klassengeprdgten Lebens-
welten zu durchbrechen. Eine wesentliche Frage ist dabei, wie die verschiedenen ,Kapital“-
Formen wie Bildung, Geld, Fertigkeiten etc. eingesetzt werden konnen, um den gewiinsch-
ten sozialen Status zu erhalten oder zu erreichen; vgl. BOURDIEU, Pierre (Hg.): La misére du
monde. Paris: PUF 1993 (dt. Ubers. Das Elend der Welt. Zeugnisse und Diagnosen alltdglichen
Leidens an der Gesellschaft. Konstanz: Zentrum fiir Europaische Gesellschaftsforschung 1997);
Das religiose Feld, Texte zur Okonomie des Heilsgeschehens. Konstanz: Zentrum fiir Europii-
sche Gesellschaftsforschung 2000. Diskussionswiirdig bleibt hierbei die Frage, auch in Bezug
auf religionssoziologische Gegebenheiten, wie der Objektivismus in der Soziologie iiber-
wunden werden kann, falls der Habitus die dem Individuum unbekannte Ausstattung durch
seine klassenstrukturelle Position im sozialen Feld ist. Immerhin ist festzuhalten, dass mit
Bourdieu sowohl der Strukturalismus wie die rationale Kalkulation des rational-choice-



444 Rolf Kithn

So hat Didier Franck letzthin mit Recht darauf hinweisen konnen, dass
Heidegger mit seiner Frage, wie der ,Gott der Philosophen” tiberhaupt in
die onto-theologische Metapyhsik eintreten konnte, zu kurz greife, weil
der Gott Israels immer schon in deren Geschichte eingebrochen sei und sie
prinzipiell verandert habe: Noch Nietzsches Dionysos ist ein tanzender
Gott und Hegels Logik der Wissenschaft ist ohne Trinitdat nicht denkbar,
so dass die Elemente der Anbetung, welche Heidegger dem metaphysi-
schen Gott abspricht, in den philosophischen Texten selber immer auch
mit prasent seien.22 Unter radikal reduktiven Voraussetzungen bedeutet
dies, dass auch die Philosophie als eine konkrete Weise theoretischen und
praktischen Lebens von einem ,Vorgegebenen® her lebt, welches etwa als
Artikulierung des Zusammenhangs von Sinnlichkeit/Begriff oder Meinung/
Idee seinerseits stets ein jede Konzeptualisierung iibersteigendes Erstmo-
ment der Rezeptivitat impliziert, selbst wenn das Ethos der Philosophie
dahin tendiert, dieses Vor-Gegebene in eine umfassende Anschauung zu
integrieren. Darf man mit einer gewissen historischen Berechtigung davon
ausgehen, dass der Einbruch des Gottes Israels in die Metaphysik durch
biblische Weisheitsliteratur, Septuaginta-Ubersetzung und das Wirken des
Apostels Paulus geschah, wobei Letzterer die Mensch- oder Leibwerdung
Gottes zusammen mit einer ,Auferstehung von den Toten“ in den Mittel-
punkt stellte, dann wird daran ersichtlich, dass das Unmittelbarste unserer
selbst — namlich die Leiblichkeit — so mit der Offenbarung Gottes als solche
verkniipft wird, dass die radikalisierte Leiblichkeit als Rezeptivitat oder
Affektibilitat nicht langer von der Selbstmitteilung Gottes getrennt sein
kann.23 Genau diese Diskussion zieht sich heute vor allem durch die fran-

Ansatzes in der Soziologie tiberwunden wird, sofern die Individuen in ihrem Inneren auf das
soziale Leben vorbereitet sind, mit anderen Worten die Schemata der Wahrnehmung und
ethischen Bewertungsmuster sowie die Enaktierung von Handlungen der sozialen Welt die-
nen, ohne wie noch bei Durkheim ganzlich einem transzendentalen Funktionalismus zu
unterliegen.

22 Vgl. FRANCK, Didier: Nietzsche et I'ombre de Dieu. Paris: PUF 1998, hier bes. 147f.; vgl.
auch Heidegger et le christianisme. L’explication silencieuse. Paris: PUF 2004. - Didier Franck
gehort wie J.-L. Marion zur inzwischen dlteren Phanomenologengeneration in Frankreich
und hat sich besonders um die Weiterfiihrung des Pariser Husserl-Archivs an der Ecole Nor-
male Supérieure verdient gemacht, wodurch in den 198oer Jahren eine vertiefte Erforschung
der Husserl-Texte mit Ubersetzungen ins Franzdsische einsetzte. Durch seine Studien zur
Leiblichkeit vermittelte er zugleich zwischen der franzésischen Husserl- und Heidegger-
rezeption; vgl. Heidegger et le probléme de l'espace. Paris: Minuit 1986, sowie GONDEK/
TENGELYIL: Neue Phdnomenologie in Frankreich, 491-520: ,Didier Franck und das Dramatische
am Phanomen®.

23 Vgl. FRANCK : Nietzsche et 'ombre de Dieu, 158f. Genau diese Perspektive nimmt auch
M. HENRY in seinem Spatwerk Inkarnation. Eine Philosophie des Fleisches. Freiburg: Alber
2002, ein, wobei er besonders auf die epochale Auseinandersetzung zwischen Gnosis und
Kirchenvdtern eingeht, um die Verdanderungen durch das christlich-inkarnatorische Gottes-
bild fiir die griechische Metaphysik deutlich zu machen und daraus die heute notwendigen
Konsequenzen fiir eine radikalisierte Offenbarungsphanomenologie zu ziehen. Vgl. dazu
auch Navigante, NAVIGANTE, Adridn: Gnostische Wahrheit und christliche Offenbarung. An-



Zur Situation gegenwartiger Religionsphilosophie in Frankreich 445

z0sische Religionsphanomenologie, und wenn Jean-Luc Nancy gerade ei-
nen solchen christologisch-inkarnatorischen Zusammenhang fiir das kom-
mende Denken unserer Kultur auflosen will, dann zeigt dies nur, wie stark
er trotzdem in seinem Denkansatz einer ,AufschliefSung“ (déclosion) des
Christentums noch von dieser Vorgabe abhangig ist - also auf seine Weise
auf den urfaktischen Sachverhalt der Rezeptivitdat angewiesen bleibt, wel-
ches das Wesen der religio ohne weitere Thematisierung oder Reprisenta-
tion ausmacht.24

Ist der ,Augenblick” reiner Affektibilitit weder der Welt noch ihrer
zeitlich-hermeneutischen Geschichte geschuldet, weil die ,Affektion® als
unmittelbar passible Prasenz des Absoluten zugleich den radikal vorgege-
benen - und nicht deduzierbaren - Wert des immanenten Werdens als
jeweiliges ,Sich-Entscheiden“ des Werthaften dieses Absoluten im Sinne
eines ,Sich-Gebens® darstellt, dann entfdllt auch die Dramatik oder der
Konflikt, das ,Richtige“ in diesem Ersterscheinen zu finden, da der affek-
tive Augenblick mit dem ,Heil“ selbst schon identisch ist - nach den sy-
noptischen Evangelien mit dem ,Reich Gottes“, welches ,weder hier noch
da“ ist, sondern in unserer Mitte, das heifdt im je individuellen wie gemein-
schaftlichen Zentrum des Lebens. Es ist daher keine ,theologische Wende*
vonnoten,2s um zu verstehen, dass die franzosische Religionsphdnomeno-
logie in der reinen Entgegennahme - sei es als Anruf, Sittigung, Affekt/
Leib oder Lebensempfangnis - eine rein phanomenologische Unmittelbar-
keit wieder zu finden erlaubt, die letztlich weder Hiatus noch Transzen-
denz mehr verpflichtet sein muss, wohinein sich das Theologische als das
Dogmatische durchaus weiterhin einschreiben kann - ohne durch diese
thematische Notwendigkeit den rein rezeptiven Kern der religio zu ver-
fehlen.

Kurz gefasst liefle sich dieser abschlieffende Zusammenhang (welcher
aufder fiir die Philosophie auch fiir die kulturelle Vielgestalt der Religionen

merkungen zu Michel Henrys Hyletik des Lebens, in: APPEL, Kurt/METZ, Johannes Baptist
(Hgg.): Dem Leiden ein Geddchtnis geben. Thesen zu einer anamnetischen Christologie.
Gottingen: V& R unipress Vienna University Press 2012, 379-401.

24 Man konnte nicht nur auf Schelling verweisen, um verstandlich zu machen, dass Be-
wusstseinsrezeptivitdt und Christologie aufs Engste miteinander verbunden sind. Dann ware
nicht nur die Christusfigur der eigentliche Einbruch Gottes in die Metaphysik, sondern jede
Weise philosophischer Zustimmung in ein vorgegebenes Erstelement des Denkens oder Da-
seins wdre so bereits christologisch gepragt; vgl. ausfithrlicher tiber diese Affinitat von reli-
gioser und philosophischer Rezeptivitat KUHN, Rolf: Gottes Selbstoffenbarung als Leben. Reli-
gionsphilosophie und Lebensphdnomenologie. Wiirzburg: Echter 2009, 79-92: ,Religionsphi-
losophische Fragen der Offenbarung®.

25 Vgl. fiir diese Kritik an der franzosischen Phdnomenologie JANICAUD, Dominique: Le
tournant théologique de la phénomeénologie frangaise. Combas: Eclat 1991, sowie fiir eine ab-
wagende Auseinandersetzung hierzu STAUDIGL, Michael: Phdnomenologie der Religion oder
stheologische Wende“? Zur Problematik der methodischen ,Integritdt“ radikalisierter Phdno-
menologie, in: Focus Pragensis. Jahrbuch fiir Philosophie und Phanomenologie der Religion I
(2001) 44-63.



446 Rolf Kiithn

zutrdfe) dergestalt formulieren, dass die geschichtlich wie anthropologisch
kairologische Dramatik reduziert auf die reine Affektibilitat sogar noch die
Frage nach Schuld/Unschuld oder Macht/Ressentiment im Sinne Nietz-
sches auflost, um die Affektibilitdt mit der ,Erlosung” selber zusammen-
fallen zu lassen, ohne zur Selbsterlosung zu werden: Wir empfangen jeden
Augenblick die sich ohne Riickhalt oder Verweigerung gebende Selbstgabe
des Lebens, ohne eine Vorbedingung leisten zu miissen oder zu konnen.26
Schon fiir die traditionelle christliche Theologie fallen die einzelnen Mo-
mente der Heilsgeschichte wie Schopfung, Siindenfall, Erlésung und Ge-
richt nicht auseinander, da Gott keinem zeitlichen Werden unterliegt, so
dass von einem ,ewigen Christentum“ im Sinne des stets prasentischen
Heils wie beim Evangelisten Johannes oder auch bei Meister Eckhart und
Fichte gesprochen werden kann.27 An diesen Punkt fithren die aktuellen
religionsphanomenologischen Analysen zuriick, sofern Technik und Glo-
balisierung uns immer mehr der Welt und des Lebens in deren phianome-
naler Erstgegebenheit berauben, um durch solches ,Gestell” als wachsende
Selbst-Automatisierung28 der Verfallenheit eingedenk zu werden, welche
die schweigende Prasenz des Absoluten tiberdeckt.

Die damit kurz erwdhnte Thematik der ,Spur” von Heidegger bis Der-
rida und dariiber hinaus ware auf solchem Hintergrund nicht nur eine
ebenfalls mogliche Lektiire eines status corruptionis, wie ihn Theologie
und Metaphysik von ihrem Beginn an kennen, sondern vor allem die da-
durch gegebene Grundproblematik unseres Selbst- oder Lebensvergessens,
welches im biblisch-christlichen Sinne weiterhin als ,Abfall von Gott" ge-
lesen werden konnte. Die abendlandische Seinsgeschichte sperrt sich also
keineswegs gegen die nicht-metaphysische ,Spur Gottes®, und sollten die
Ubersetzungen dieses Gottes in die Metaphysik hinein Thn wortlos
gemacht oder sogar getotet haben, so bleibt unser lebendiges ,Herz", um
diesseits all solcher geschichtlich-hermeneutischen Verschiebungen und
Verdrangungen Gottes affektive Unmittelbarkeit wieder vernehmen zu
konnen. Schon Kierkegaards ethische Subjektivitat als kritische Ausfor-

26 Vgl. FRANCK: Nietzsche et l'ombre de Dieu, 472f., der eine solche ,Dramatik” sowohl
auf die Entscheidung des Augenblicks wie auch auf das Schuldverhidltnis von Ich/Wir im
Sinne von Levinas bezieht. Wir mochten hier nur erneut unterstreichen, dass das reine Sich-
Geben der Problematik von Unschuld/Schuld vorausliegt, welche bereits einen intentionalen
Blick auf das Leben impliziert, wahrend die Empfanglichkeit des Lebens keiner Schau unter-
liegt. Hieraus ergdbe sich die radikal phanomenologische Moglichkeit, auch einer Religion
»ohne Gott“ wie dem Buddhismus gerecht zu werden; vgl. KURODA, Ario: Enjeux, possibilités
et limites d’'une philosophie de la vie: Kataré Nishida au miroir de quelques philosophes
francais. Université de Strasbourg: Diss. Philosophie 2003.

27 Vgl. ENDERS, Markus/KUHN, Rolf: ,Im Anfang war der Logos...“ Studien zur Rezeptions-
geschichte des Johannesprologs von der Antike bis zur Gegenwart. Freiburg i.Br.: Herder 2011.

28 Vgl. HENRY, Michel: ,Ich bin die Wahrheit“. Fiir eine Philosophie des Christentums.
Freiburg: Alber 1997, 381f; dazu auch SEBBAH, Francois-David: Levinas, Henry et la question
de la technique, in: Philosophie 114/2 (2012) 124-152.



Zur Situation gegenwartiger Religionsphilosophie in Frankreich 447

mung des Spatidealismus Schellings wusste darum, und Michel Henry ruft
es in radikaler Gegen-Reduktion seinerseits religionsphanomenologisch
unter anderem mit Bezug auf die Kainsgeschichte des Jahwisten in Erinne-
rung:

,Weil die Wahrheit [Christi] das Bose entlarvt, richtet sich das Bose gegen
sie. Fligen wir jedoch dieser Bemerkung hinzu, dass das Bdse nicht die Ver-
bindung zur Wahrheit selber zerstort, obwohl dies im Gegenteil zu ihr seinen
Hass motiviert, so bleibt die Verbindung des Herzens zur Wahrheit auch im
Abgrund bestehen. [...] Dieser Verbindung wird ihre urspriingliche Reinheit,
das Herz in seiner unzeitlichen Geburt im Wort des Lebens [in Christus als
dem Erst-Lebendigen] zuriickgegeben. In jedem Fall hdangt, ob das Bése dem
Herzen den Hass einflof3t oder dieses seine geburtliche Reinheit wieder
findet, das Verhdltnis des Lebendigen zum Leben oder das Verhdltnis des
Herzens zum Wort, welches es zeugt, von der Natur dieses Wortes ab, in dem
alles entstanden ist.“29

Dieses Herz ist folglich keine ethische oder psychologische Sonderregion,
sondern Phanomenologie, Ontologie und Ethik in der ursprunghaften Ein-
heit wie Einfachheit unserer Abkiinftigkeit oder Empfanglichkeit, worauf
eindeutig die Begriffe Geburt, Abgrund und Wahrheit in ihrer Proto-Rela-
tionalitdat verweisen. Ein dhnlicher Versuch lasst sich bei Levinas ausma-
chen, der das Sagen (Dire) vom Gesagten (Dit) trennt, um in jeder Bedeu-
tung mit ihren unendlichen Verweisungszusammenhdngen einschlief3lich
Skeptizismus einen Uberschuss des Sagens anzuerkennen, welches jedoch
auf kein ,Du“ wie bei Rosenzweig oder Buber verweist, sondern auf ein
,Er“ (Il) der ,Dritten Person®, die als ,Illeitdt (Er-heit) auf die Notwendig-
keit der Gerechtigkeit im hyperbolischen Bezug der Verantwortung zu mei-
nem Nachsten hinlenkt. Vermag Levinas allerdings dieses ethische Alteri-
titsdenken in die Ontologie als Phanomenologie des il y a (,Es gibt“) ein-
zuschreiben, welches jeden Sinn von Sein pervertiert, insofern sich solch
namenloses oder neutrales Seinsgeschehen in Sinnlosigkeit verkehrt? Oder
in religionsphilosophischer Perspektive ware hier am Schluss unserem Bei-
trag zu fragen, ob das Il der Illeitdt mit dem Il des il y a identisch werden
kann? Die Schwierigkeit dazu diirfte nicht nur an der Ubersetzung schei-
tern, weil wir im Deutschen dann ein Er und ein Es hatten (auch dann,
wenn wir mit ¢a donne tibersetzten), sondern dariiber hinaus die im Sinne
Derridas kaum entscheidbare Frage auftritt,3° worin der Er und das Es als
Gestalt des Dritten (oder des unzerstérbaren ,Voraus“ in der Frage der Ge-
rechtigkeit, der Spur, des Schweigens, der Dekonstruktion etc.) bestehen
kann. Fiir den Nihilismus nach Nietzsche gibt es keine scharfe Trennlinie

29 Christi Worte. Eine Phdnomenologie der Sprache und Offenbarung. Freiburg: Alber 2010,
129.

30 Diese Frage hat D. Franck in seinem Buch iiber Levinas herausgearbeitet; vgl. L'un-pour-
lautre. Levinas et la signification. Paris: PUF 2008, 127f., 251f. u. 274f.



448 Rolf Kithn

zwischen beiden mehr, es sei denn, dass mit dem , Tode Gottes“ einschlief3-
lich dessen ,Schatten“ nur noch post-modern das Es bliebe - und seine
ewige Wiederkehr bzw. die gewollte Fraktur der stindigen Ver-Auflerung
in allem Welt- und Selbstgeschehen. Ontologie und Ethik waren dann
ebenfalls unter dieser Pramisse a-theistisch vereint, aber die franzosische
Religionsphdanomenologie, wie auch Marion3' unterstreicht, scheint in die-
sem Zeitalter des Nihilismus, welchem sie in seiner geschichtlich einmali-
gen Ereignishaftigkeit die notwendige Ernsthaftigkeit zukommen lassen
mochte, ,den theologischen Traditionen von Europa Probleme abzuringen,
die der Philosophie zugehoren, obgleich sie bisher niemals als rein philo-
sophische Probleme formuliert werden konnten®.32

Ist diesem Fazit zuzustimmen, so geht es mithin nicht mehr um den
Gegensatz oder die Alternative von Philosophie/Theologie, sondern um ei-
nen origindren Wahrheitsmodus im phanomenologischen Sinne, welcher
in seiner neuen Unmittelbarkeit mit der ,Erfahrungsmoglichkeit Gottes"
und seiner Selbstoffenbarung zusammenfiele.33 Der ,Eine-fiir-den-Ande-
ren“ ersetzt als ethisches qui pro quo das anonyme quid pro quo der blof3en
Etwas-Verweisungshorizonte und fordert nach Levinas gemaf? der Ausle-
gung Didier Francks, um uns paradigmatisch hierauf nochmals zu bezie-
hen, fiir das ,unsagbare Sagen“ in jedem Gesagten als ,Jenseits des Seins”
einen ethisch-politischen Weg heraus, welcher sich allerdings nicht nur als
Alternative zur von Heidegger kritisierten Onto-Theologie anbiete, son-
dern weiterhin auch einen aufSer-gesellschaftlichen Bezug durch das nicht
einholbare Sagen bewahre. Im Vergleich zur origindren Lebendigkeit des
,Herzens®, welches nach Michel Henry ebenfalls me-egologisch die ,Barm-
herzigkeit“ unmittelbar als gemeinschaftlichen Bezug zum ,Nachsten® ein-
schliefst, wird somit nochmals eindriicklich die konstitutive Spannung zwi-
schen Ferne/Entzug und Unmittelbarkeit/Prasenz in den Analysen der
franzosischen Religionsphanomenologie deutlich, deren Stringenz an die-
sem Kardinalpunkt sowohl methodologisch wie deskriptiv-analytisch je-
weils zu Uberpriifen bleibt. Unsere Untersuchung endet damit in keinem
schematisch klassifizierenden Ja oder Nein bzw. Sowohl als Auch hinsicht-
lich der jeweils diskutierten Positionen mit ihren geistesgeschichtlichen
Zusammenhangen, sondern ein religionsphilosophisches Potenzial ist je-

31 Vgl. MARION, Jean-Luc/WOHLMUTH, Joseph: Ruf und Gabe. Zum Verhdltnis von Phdno-
menologie und Theologie. Bonn: Borengasser 2000, 38f.: ,Es gab auch einen anderen Weg [in
Bezug auf den ,Tod Gottes‘], der darin bestand, zu sagen, dass die Analyse Heideggers richtig
sei, dass das Sein in den Nihilismus miinde, also in den ,Tod Gottes', dass es keinen Zugang
mehr zu Gott durch das Sein gibe. Folglich musste man einen anderen Zugang zu Gott fin-
den als durch das Sein.”

32 GONDEK/TENGELYI: Neue Phdnomenologie in Frankreich, 520. Fir religionsphiloso-
phisch relevante Fragen der Europaproblematik heute vgl. auch BRAGUE, Rémi: Europa - eine
exzentrische Identitdt. Frankfurt/M.: Campus 1993.

33 Vgl. KUHN, Rolf: ,Ungeteiltheit“ - oder Mystik als Ab-Grund der Erfahrung. Ein radikal
phdnomenologisches Gesprdch mit Meister Eckhart. Leiden: Brill 2012.



Zur Situation gegenwartiger Religionsphilosophie in Frankreich 449

weils latent oder manifest gegeben, wo die Frage nach einem durch keine
denkerische Vorentscheidung mehr verstellten Erst-Erscheinen vorange-
trieben wird. Die rein phianomenologischen oder radikal destruktiven Ana-
lysen sind hierdurch immer auch in diesem Sinne ,theologisch, ohne
thematische Theologie betreiben wollen zu miissen. Inhaltlich kann dieses
Erst-Erscheinen unserer Erfahrung in seiner reinen Passibilitdt dabei als
»Entzug” wie ,Unmittelbarkeit” gelebt und konzipiert werden, wobei dann
eine letzte theoretische Entscheidung hinsichtlich solchen Empfindens nicht
mehr moglich ist, insofern es im reduzierten Sich-Empfinden kein anderes
Maf} dahinter mehr gibt. In diesem Sinne kann auch Differenz, Transzen-
denz, Spur etc. ,Offenbarung” des Absoluten (als Gerechtigkeit, Anders-
heit, Mystik etc.) sein,34 selbst wenn in unseren Augen die uranfanglich
material-phanomenologische Ge-Gegebenheit solcher Affektibilitit fiir das
fleischliche ,Sagen“ (Wort) eines Absoluten spricht, das nicht entfernt ist,
sondern unmittelbar in uns, wenn auch diesseits aller moglichen Benen-
nung mit den Begriffen gegenstandsorientierter Disziplinen.

Die Selbstaufklarung der Religionsphilosophie wie -phdanomenologie ist
damit in ein entscheidendes Stadium heute getreten, denn sie hdtte zu
tberpriifen, inwieweit sie sich in ihren Aussagen noch am Leitfaden der
Objektitdt orientiert oder vielmehr bereit ist, sich selber etwas selbst-affi-
zierend ,sagen zu lassen®, das vor solcher Konstitutionsabhangigkeit liegt.
Die Rezeption der franzdsischen Religionsphanomenologie ware damit das
Einiiben in eine prinzipielle oder standige Epoché, welche gewillt bleibt,
alle operativen Schatten theoretischer Einsitze im Sinne Eugen Finks hin-
ter sich zu lassen, um die Unvordenklichkeit ge-gebener Erfahrung in ihrer
innersten wie duflersten Selbstfiille sich von sich selbst her verwirklichen
zu lassen - was mit dem Begriff ,Offenbarung” als Parusie, Manifestation,
Epiphanie, Wahrheit im biblischen Wortlaut origindr gemeint sein diirfte
und in diesem Sinne mit der vortheoretischen religio zusammenfallt, die
ebenso individuell wie universal in Einem ist, ohne in Individualismus
oder Totalisierungen zu verfallen.

34 Vgl. DERRIDA, Jacques: Gesetzeskraft, der ,mystische Grund“ der Autoritdt. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 1991, 49: ,Unendlich ist diese Gerechtigkeit, weil sie sich nicht reduzie-
ren, auf etwas zuriickfithren ldsst, irreduktibel ist sie, weil sie dem Anderen gebiihrt, dem
Anderen sich verdankt. [...] Man erkennt darin vielleicht sogar eine (andere) Art Mystik (und
klagt sie deshalb an). Die Dekonstruktion ist verriickt nach dieser Gerechtigkeit, wegen die-
ser Gerechtigkeit ist sie wahnsinnig.”



450 Rolf Kiithn

Zusammenfassung

Anfang der 199oer Jahre hat man der Phdnomenologie in Frankreich eine
»theologische Wende* (Janicaud) bescheinigt, aber die genaueren Analysen der
gegenwdrtigen franzosischen Religionsphdnomenologie zeigen, dass es sich in
den Arbeiten von Levinas, Derrida, Henry wie Marion etc. um eine Selbst-
radikalisierung der Phdnomenologie im Sinne des Aufweises eines origindren
Erscheinens handelt. Dadurch werden bisherige theologische Themen zu
Problematiken der Philosophie selbst, wobei sich zwei grofse Losungsrich-
tungen abzeichnen: Entweder entzieht sich das Absolute als ,Spur® in das
Unbenennbare hinein oder es erweist sich in einer nicht zurtickweisbharen
Unmittelbarkeit von Passivitdt oder Anruf. Diese dufSerste Alternative erfor-
dert es, die jeweiligen Konstitutionsbedingungen selbst in den Blick zu neh-
men, das heifst zu fragen, ob phdnomenologische Vorgaben wie Horizont,
Dasein, Transzendenz oder Differenz (die an sich fiir die Welt- und Gegen-
standsanalyse gedacht waren) auf ,Gott“ und seine Selbstgebung als ,Selbst-
offenbarung” tiberhaupt beziehen lassen.

Abstract

In the early 1990s a theological “turn” in French phenomenology was ack-
nowledged, but a closer analysis of present French religious phenomenology
shows that it is a matter of a self-radicalizing of phenomenology, in the
sense of a showing of a primordial appearance, as this is seen in the works of
Levinas, Derrida, Henry, Marion and other. By this “turn”, themes which
were formerly theological become problems for philosophy itself. In this
development we can discern two lines of solution: Either the Absolute
withdraws itself into a mere “trace” in the Unnameable or it shows itself in a
not-to-be rejected immediacy of passivity or call. These most extreme
alternatives require that each option take a good look at its own condition
or presuppositions, that is, that it ask itself whether such phenomenological
concepts as horizon, personal existence, transcendence or difference allow
themselves to be at all connected to “God” ant his self-giving as “self-
revelation”.



	Entzug oder Unmittelbarkeit Gottes? : Zur Situation gegenwärtiger Religionsphilosophie in Frankreich

